

تصویر ویکتور هو گو در ۱۸۳۹ که توسط آشیل کشیده شده است.



بينوايان

ماريوس

ويكتور هوگو

محمد مجلسى

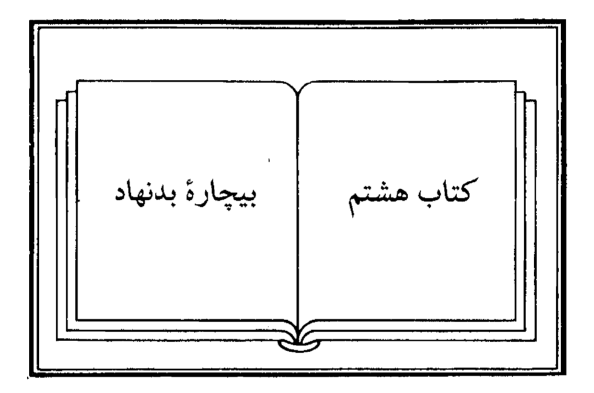


هوگو، ویکتور ماری، ۱۸۰۲ ـ ۱۸۸۵. Hugo, Victor Marie بینوایان / نویسنده ویکتور هوگو؛ ترجمه محمدمجلسی. - تهران: نشر دنیای نو ۱۳۸۰. ۴ ج. ISBN 964 - 6564 - 10 - 0 (دوره) ISBN 964 - 6564 - 90 - 9 (۱. ج. ۲) ISBN 964 - 6564 - 06 - 2 (۲ .ج.) .\_ ISBN 964 - 6564 - 01 - 1 (۳ .ج.) 964 - 6564 - 09 - 7 (۴ ....) فهرستنويسي براساس اطلاعات فيبا. مندرجات: ج. ١. فانتين. – – ج. ٢. كوزت. – – ج. ٣. ماريوس. – – ج. ۴. ژان والژان. ٩. داستانهای فرانسوی - - قرن ١٩. الف. مجلسی، محمد، ١٣٠٩ - ، مسترجم. ب. عنوان. 144/1 PQ YOYA / wa ب ۸۵۹ ه ነሞለ。 ۱۳۸۰ A. - 1.440 كتابخانه ملى ايران



| فهرست                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| کتاب هشتم ـ بیچارهٔ بدنهاد                                              |
| قسمت چھارم ــ شعر عاشقانهٔ کوچهٔ پلومه و<br>منظومهٔ حماسی کوچهٔ سَندِنی |
| کتاب اول _ صفحاتی از تاریخ                                              |
| کتاب دوم _ اپۇنين                                                       |
| . ۲۰۰۰ چېرينې<br>کتاب سوم ـ خانهاي در کوچه پلومه                        |
| کتاب چهارم ـ يار مستمندان باش تا خداوند يار تو باشد۱۶۶۳                 |
| کتاب پنجم ـکه پایانش به آغازش نمی نماند۱۶۸۱                             |
| كتاب ششم ـگاورۇش٧٩                                                      |
| کتاب هفتم _زبان بینوایی ۱۷۶۷                                            |
| کتاب هشتم ـ شیفتگیها و پریشانیها                                        |
| کتاب نهم کجا میروند؟ ۱۸۶۹                                               |
| کتاب دهم _ پنجم ژوئن ۱۸۳۲                                               |
| کتاب یازدهم دزره و طوفان باهم برادر می شوند۱۹۲۹                         |
| کتاب دوازدهم ـ کُورَنت                                                  |
| کتاب سیزدهم ـ ماریوس به تاریکی می آید۲۰۱۵                               |
| فهرست موضوعي                                                            |

•



## ) ماریوس، در جست و جوی دختری باکلاه تمام لبه ۱ مردی را می یابد باکلاه کاسکت

تابستان گذشت، پاییز گذشت، زمستان رسید. در این مدت، آقای سفیدمو و دختر جوان قدم بهپارک لوگزامبورگ ننهادند. ماریوس فکری جز این در سر نداشت که چهرهٔ دلربا و دوست داشتنی آن دختر را دوباره ببیند، و همیشه در جست و جوی او بود، و در همه جا به جست و جوی او میرفت او را نمییافت. او دیگر ماریوس همیشگی، آن جوان پرشور و خیالپرور، و در عین حال با اراده و با حرارت نبود؛ دیگر آن جوانی نبود که بیپروا با سرنوشت درمیافتاد و آینده ساز بود، و مغزش پر بود از طرحهای گوناگون و بلندپروازیها. همچون سگ گمشدهای بود، در دام اندوهی تیره و تار گرفتار شده بود، از کار بیزار بود، گردش و تفریح خسته ترش میکرد، تنهایی آزارش می داد. طبیعت که سابقاً برای او دنیایی از تصویرها و روشناییها و نغمه ها بود، و از آن هزارگونه درس میگرفت، با همهٔ و سعتش در نظر او بی معنی شده بود؛ می پنداشت که همه چیز را از دست داده است.

مدام در فکر بود، زیرا جز این کاری از او برنمی آمد. اما دیگر از فکر

Chapeau، شاپُو کلاه زنانه یا مردانهٔ تمام لبه.
 Casquette، کلاهی که فقط جلو آن لبه، یا به اصطلاح آفتابگردان دارد.

۱۳۶۲ / بینوایان

کردن نیز خوشش نمی آمد. هر بار که فکرش بهجایی میرسید و راهی برای رهایی از این وضع پیدا میکرد، حاضر نبود قدمی بردارد، و با خود میگفت: «همه چیز بیفایده است!»

خود را سرزنش می کرد. با خود می گفت: «چرا دنبال او رفتم تا خانهاش را یاد بگیرم؟ مگر نگاه او برای من بس نبود؟ نگاه او با من چه حسرفها داشت! حس می کردم که دوستم دارد. از ایس بیشتر چه می خواستم؟ راستی که چه نادان بودم. اصلاً گناه از من است.» و از این گونه چیزها می گفت. ماریوس برای کورفراک رازش را بازنمی گفت؛ طبیعتش این چنین بود. و کورفراک با این وصف، به حدس بسی چیزها را دریافته بود؛ طبیعت او نیز این چنین بود. گاهی او را تشویق می کرد که دل به عشق سپرده است، اما از کار او متحیر بود. وقتی متوجه شد که ماریوس دچار چه مالیخولیایی شده، به او پرخاش کرد و گفت: «می بینم که چه آسان عقل و شعورت را از دست داده ای دیگر بس است. برگرد پیش دوستان!»

و یک بار که ماریوس از آفتاب ملایم ماه سپتامبر اندکی به شوق آمده بود، همراه کورفراک و بوسوئه و گرانتر، به مجلس رقصی در شو رفت، به این امید که شاید گمشدهٔ خود را بازباید. و گرانتر، بی آنکه منظوری داشته باشد، گفته بود: در اینجا هر زنی را گم کرده باشید پیدا میکنید اما ماریوس تا آخر در آن مجلس رقص نماند و تنها بیرون آمد و پای پیاده به راه افتاد. خسته بود و بیمار حال، غمگین بود و آشفته و گیج، کالسکه ها با سر و صدا از کنارش می گذشتند و گرد و غبار جاده را بر می انگیختند. سرنشینان کالسکه ها که از مجلس رقص بر می گشتند، شاد و پر غوغا بودند؛ و او بوی تند درختان گردوی کنار جاده را استشمام می کرد، تا خود را از سر درد بر هاند.<sup>۲</sup>

۱. Seau، از شهرکهای اطراف پاریس. ۲. ویکتور هوگو در ۱۸۲۰ بهمجلس رقص در شو رفته بود، و اَدل را دیـده بـود کـه بـا و از آن پس احساس می کرد که تنهاتر شده است و سرگشته و حیران و غوطهور در اندوه. همچون گرگی که به دام افتاده باشد و در آن دست و پا بزند، او نیز در کشمکش با دردها و رنجهای خود، به این سو و آن سو می رفت و در همه جا در جست و جوی دلدار غایب بود، و پریشانِ عشق.

یک بار، در ضمن جست و جو، کسی را دید که به حیرتش افزوده شد ۔ آن روز در یکی از کوچه های نزدیک بهبولوار انوالید مردی را دید، که مانند كارگران لباس يوشيده و كاسكتي با لبه بلند بر سر گذاشته بود؛ و دستهای از موهای سفیدش، از گوشهٔ کلاه بیرون زده بود. ماریوس بهموهای سفید او خیره شد و به آن مرد، که آهسته قدم برمی داشت و در افكار خود فرورفته بود، چشم دوخت. بهنظرش چنين آمد كه آن مرد کسی جز آقای «سفیدمو» نیست، موهای سفید، و نیمرخ و طرز راه رفتن این مرد، با آقای «سفیدمو» نیست، موهای سفید، و نیمرخ و طرز راه رفتن این مرد، با آقای «سفیدمو» تفاوتی نداشت؛ هرچند کمی از او غمگین تر می نمود. اما چرا باید آقای «سفیدمو» لباس کارگری بیوشد؟ این کار علت بخصوصی دارد؟ چرا آقای سفیدمو خود را بهاین صورت درآورده؟ ماريوس جوابي براي اين سئوالات نداشت. در اين حالت بهفكر افتاد كه آن مرد را تعقيب كند، بلكه بتواند دلدار گمگشته را پيدا كند. افسوس كه دير جنبيده بود، زيرا ديگر آن مرد در آن اطراف نبود، و ظاهراً به كوچه اي پیچیده و از آن حدود دور شده بود. ماریوس به هر طرف رفت، نتوانست او را بازیابد. و این ماجرا مدتی فکر او را مشغول کرده بود تا کمکم آن را از یاد برد. و با خود می گفت: «احتمالاً چیزی نبوده است جز شباهت ظاهري».

← دیگران میرقصد؛ و چه رنج و عذابی را تحمل کرده بود و پای پیاده به خانه بازگشته بود. او در آن حال تصور میکرد که آدل را در یکی از آن کالسکه ها، که از مجلس جشن باز میگشتند، دیده است، و همین تصور باعث شده بود که گرد و غبار و خستگی راه بیشتر او را بیازارد.

## اتفاق

ماریوس همنوز در خمانهٔ گموربو ممنزل داشت، و در آنجا حتی نمیدانست که همسایگانش چه کسانی هستند.

در این ایام، در واقع کسی هم در اتاقهای این خانه ساکن نبود. جز او و خانوادهٔ ژوندرت که یک بار اجاره بهای عقبافتادهشان را پرداخته بود. اما هیچ وقت با هیچ کدام از اعضای این خانواده، یعنی پدر و مادر و دو دخترشان، روبهرو نشده و حرفی نزده بود.

بقیهٔ مستأجران خانه نیز یا مرده بودند، یا بهجای دیگری رفته بودند؛ و یا نتوانسته بودند اجارهبها را بپردازند، و ناگزیر صاحبخانه بیرونشان کرده بود.

روزی از روزهای زمستان اتفاقی افتاد که شرحش لازم است. بعد از ظهر آن روز، آفتاب کمی از لای ابرها درآمده بود، دوم فوریه بود و روز عید شاندرلُور و همین آفتاب ناپایدار آن روز، که مقدمهٔ شش هفته سرمای سخت در روزهای بعد بود، با درخشش گاه به گاه خود، به ماتیو لانسبرگ الهام بخشید که چنین شعری را بگوید که جنبهٔ کلاسیک دارد: خواه بدرخشد، خواه خود را بنماید

Chander leur .۱، از عیدهای مذهبی کاتولیکها

2. mathieu Lansberg

یک اتفاق / ۱۳۶۵

خرس بهغار خود بازمی آید. و ماریوس باید از غار بیرون می رفت. شب شده بود و وقت آن بود که برود و غذایی بخورد. گرسنه بود. و افسوس که عشقهای رؤیایی آدمی را از هرکار باز می دارند!

از اتاقش که بیرون آمد، خانم بوگن را دید که جارو می کرد، با خودش حرف می زد و کلماتی به زبان می آورد که فراموششان نمی توان کرد: «در این روزگار، مگر چیز ارزان هم پیدا می شود؟ تنها چیزی که قیمت ندارد رنج و زحمت آدمیزاد است که آن را به مفت هم نمی خرند».

ماریوس، آهسته آهسته، از بولوار بهطرف کوچهٔ سَن ژاک رفت؛ سرش را پایین انداخته و در افکار خود فرو رفته بود.

ناگهان سر و صدایی او را به خود آورد .در تاریکی تنهٔ یک نفر که می دوید و از روبه رو می آمد، به او خورد به خود آمد و دو دختر پاره پوش را دید که می دویدند و نفس نفس می زدند ظاهراً چیزی آنها را تر سانده بود که فرار می کردند. یکی از آن دو دختر، باریک بود و بلند، و دیگری کو چکتر بود و قطعاً تنهٔ یکی از آن دو، به او خورده بود. ماریوس در تاریک و روشن غروب، چهره های رنگ پریده و موهای آشفته، و سر و وضع نامرتب و کلاه های کو چک و داغان شده و دامن های پاره و پاهای بر هنه شان را می دید. دو دختر در آن حال که می دویدند، باهم حرف می زدند؛ دختر بزرگتر می گفت:

«پاسبانها پشت سرمان هستند. نزدیک بود گیر بیفتیم... لعنت به این پاسبانهای ناکس!» دختر کوچکتر گفت:

تا پاسبانها را دیدم، زدم بهچاک، وگرنه گیر افتاده بودیم. بیمعرفتها!» با زبان عوامانهای که مخصوص لاتها و ولگردان است حرف میزدند. ماریوس که حرفهایشان را شنیده بود، فهمید که مأموران پلیس یا ژاندارمها در تعقیب شان بوده اند ،و دخترها موفق به فرار شده اند. چند لحظه بعد، آن دو دختر، در انبوه درختان بولوار فرو رفتند و چند ثانیه ای همچون دو نقطهٔ سفید به نظر می آمدند و سپس ناپدید شدند.

ماریوس میخواست فراموششان کند و بهراه خود برود، که در جلو پای خود پاکت خاکستری رنگی دید. خم شد و بسته را برداشت. پاکت بزرگی بود که به نظر می آمد چند ورقهٔ کاغذی توی آن باشد. با خود گفت که این پاکت باید از دست یکی از آن دو دختر تیره روز به زمین افتاده باشد. چند قدم برگشت و دخترها را صدا زد، اما اثری از آنها نیافت. با آن شتابی که داشتند، قطعاً از آنجا دور شده بودند. ناچار پاکت را در جیب نهاد و به راه افتاد.

بین راه، در سر گذرگاهی که به کوچهٔ موفتار ا متصل می شد، در کناری تابوت یک بچه را دید که آن را در ماهوت سیاهی پیچیده بودند و روی سه صندلی به هم چسبیده گذاشته بودند، و شمعی روشنایی اش را بر آن تابوت می افشاند. به یاد دو دختری افتاد که ساعتی پیش دیده بود، با خود گفت: «وای به حال مادران! تحمل مرگ فرزند برای مادر بسیار سخت است، اما سخت تر آن است که ببیند فرزندانش زنده اند و سیاه روز» مپس آن سایه های غمانگیز از ذهن او بیرون رفتند، و بار دیگر در رؤیاهای همیشگی اش فرو رفت.

و خاطرهٔ عشقی که شش ماه تمام در هوای روشن باغ لوگزامبورگ به و سعادت بخشیده بود فضای ذهنش را پُر کرد. با خود گفت: «اما حالا چه تیره بخت شده ام تا دیروز دختری را می دیدم که یک فرشتهٔ تمام عیار بود، و امشب دخترانی را دیدم که مثل دیوها بودند؛ دو ماده دیو.»

## کر مردی با چهار چهره ا

آن شب، وقتی که ماریوس لباسهایش را درمی آورد، دستش به پاکتی خورد که در جیب نهاده و آن را از یاد برده بود. به این فکر افتاد، که نامه های توی پاکت را بخواند، شاید بتواند نشانی آن دو دختر را پیدا کند و این بسته را برای آنها ببرد. و بر فرض که آن بسته متعلق به کسی غیراز آنها بود، برای شناختن صاحب آن چاره ای جز گشودن سر پاکت نبود. یاکت را باز کر د.

این پاکتِ بزرگ لاک و مهر شده بود، و توی آن چهار پاکت کوچک بود که هیچ کدام لاک و مهر نشده بود، و توی هر کدام نامهای بود. روی هر پاکت نام و نشانی کسی نوشته شده بود، و از همهٔ آنها بوی تند توتون بهمشام میرسید.

روی پاکت اول نوشته شده بود: «برای خانم مارکیز دوگروشره ٔ میدان روبهروی مجلس نمایندگان، شماره... از نام و نشانی فرستنده روی پاکت اثری نبود. ماریوس نامهٔ توی پاکت را درآورد، بلکه نام فرستنده را در بالا پایین نامه پیداکند، و به هر روی نامه را خواه و ناخواه خواند. متن نامه چنین بود:

۱. Quatre-Fronts بهمعنای چهار چهره است، و در میان ارباب انواع تنها «جانوس» دو چهره داشت.

«خانم مارکیز» مهربانی و ترحم در یک جامه این حسن را دارد که همه را بیشتر با هم مربوت میکند. از احساسات مذهبی و مسیحی خود مصاعدت بگیرید، و به این اسپانیایی فلکزده عنایتی بکنید، که قربانی درستکاری و صداقت، و احترام به شرع و قانون شده، و همهٔ دارایی و هستی خود را در این راه از دست داده، و امروز خود را بدبخت و درمانده می بیند. اما تردیدی ندارد که بانوی محترمی چون شما به و مصاعدت خواهد کرد و نخواهد گذاشت که یک فرد نظامی با فرهنگ، که زخم شمشیر در بدنش جای سالمی باقی نگذاشته، بیش از این حیصیت خود را از دست بدهد. من به امید انسانیتی هستم که وجود شما را به شور و الطهاب آورده، و قطعاً آن بانوی محترم از کمک به یک نظامی شرافتمند اسپانیایی دریق نخواهد فرمود. مطمئنم که دعای ملت اسپانیا تأثیر خود را خواهد گذاشت، و من تا زنده م حق شناس شما خواهم بود. خانم محترم! احساس احترام آميز مرا بيذيريد. دُون آلوارز - سروان رستهٔ سواره نظام در ارتش اسیانیا، سلطنت طلب فراری، که قصد بازگشت به میهن خود را دارد، و برای این

منظور پول و امکانات لازم را ندارد

در این نامه هیچ گونه نشانهای، از این آقای دون آلوارز در دست نبود. ماریوس ناگزیر نامهٔ بعدی را برداشت، بلکه در آن، نشانی و محل سکونت این افسر اسپانیایی را بیابد. روی پاکت نامهٔ دوم نوشته شده بود: «برای خانم کنتس دُومون ورنه، کوچهٔ کاسِت، شماره ۹» و متن نامه چنین بود: مردی با چهار چهره / ۱۳۶۹

خانم کنتس! نویسندهٔ این نامه زن بینوایی است که شش فرزند دارد، و آخرین بچهٔ او هشت ماهه است. من بعد از زاییدن آخرین فرزندم مریض بستری م، و شوهرم پنج ماه است که مرا در گوشهٔ اطاق انداخته، و معلوم نیست کجا رفته، و برای گذران زندگی هیچ درآمدی ندارم و نمی دانم این زندگی وحشتناک را چه طور بگذرانم و شکم بچه ها یم را سیر کنم. به امید لطف خانم کنتس هستم، و احترامات خود را تقدیم می دارم.

ماریوس نامهٔ سوم را گشود. و آن نامه نیز تقاضانامهای عاجزانه بود برای دریافت کمک مادی، که برای آقای پابُوژه، عـمدهفروش کـلاه، در کوچهٔ سَن دنی، نبش کوچهٔ فِر، نوشته شده بود. با این مضمون:

«اجازه بدهید در این نامه تقاضا کنم که محبت و مصاعدت خود را از یک مرد ادیب، که یکی از نمایشنامههای خود را برای تئاتر فرانسه فرستاده، مزایقه نکنید. این یک نمایشنامهٔ تاریخی است که داستانش در اُورنی، در دوران امپراتوری ناپلئون اتفاق میافتد. سبک خاصی دارد که بسیار طبیعی، و با اختسار همه چیز را گفته است. و شاید کار مهمی باشد. در چهار جای آن شعر و ترانه گنجانده شده؛ کمدی و جدی را با هم قاطی میکند و خصوصیات رمانتیسم را دارد، که حوادث آن کوبنده صحنههای پرهیجانی به وجود میآورد. منظور اصلی من در این نمایشنامه، آن است که مردم این زمانه را که هر روز فکرشان عوض می شود، و با عوض شدن مُد سلیقه شان جور دیگری می شود، رازی نگاه دارم.

۱۳۷۰ / بینوایان

با این حال می ترسم که بعضی از نویسندگان به من حصادت ببرند، و از عالم تئاتر تردم کنند، زیرا از همین حالا می دانم که وقتی نمایشنامهٔ من روی صحنه بیاید، نویسندگان پرادعا آبرویشان خواهد رفت، و از آنچه تا حالا نوشته اند بیزار خواهند شد.

آقای پابوژه!... چون آوازهٔ ادب پروری شما در همه جا پیچیده و همهٔ مردم شما را به نام حامی بزرگ نویسندگان و ادیبان می شناسند، دخترم را نزد شما می فرستم تا برای شما شرح بدهد که در این سرمای زمستان نه نان داریم نه آتش، و در وضع تأسّف انگیزی به سر می بریم. ضمناً خواهش می کنم اجازه بدهید در نمایشنامهٔ خود مطالبی را اضافه کنم و از شما به نام یک حامی بزرگ ادیبان و روشنف کران نام ببرم. امیدوارم با لطف و مرحمت خود خانهٔ ما را در این فصل زمستان گرم نگاه دارید. البته من نیز از این به بعد همهٔ آثارم را با نام شما مزین می کنم. بدهید، به زودی یک نمایشنامهٔ منظوم در مدح و صتایش شما خواهم نوشت. و البته این نمایشنامهٔ منظوم در مدح و صتایش شما خواهم نوشت. و البته این نمایشنامهٔ منظوم در مدح و حمتایش شما خواهم نوشت. و البته این نمایشنامه را قبل از چاپ و اجرا، برای مطالعه نزد شما خواهم فرستاد. احترامات عالی خود را به شما و خانم پابوژه

ژانفلو - نویسنده و ادیب

«در حاشیه، این مطلب را اضافه میکنم که حتی اگر چهل سو هم لطف کنید، ممنون خواهم شد. ضمناً از شما معذرت می خواهم که دخترم را نزد شما می فرستم و شخصاً به حضورتان شرفیاب نمی شوم حقیقت آن است که به علت نداشتن لباس مناسب فعلاً نمی توانم از خانه بیرون بروم». ماریوس نامهٔ چهارم را برداشت روی پاکت نوشته شده بود: «به آقای یکوکار کلیسای سن ژاک دواُپا» و متن نامه چنین بود: مردی با چهار چهره / ۱۳۷۱

آقای نیکوکار! اگر لطف کنید و همراه دختر من بیایید، در خانهٔ ما یک مشت آدم بیچاره و فلکزده را مشاهده خواهید فرمود؛ و من بهشما نشان خواهم دادکه آنچه مینویسم در کمال سداغت است. اطمینان دارم که این چند سطر که برای شما مینویسم، قلب شما را نرم خواهد کرد، و با احساس نیکوکاری به خانهٔ ما خواهید آمد. چون فیلسوفان واقعی همه شان قلبی حساس دارند.

ای مرد نیکوکار مهربان! حتماً تصدیق میکنید که آدم باید در چنگال بیرحمی خرد شده باشد، و دردهای قلبی اش به بالاترین درجه رسیده باشد، که چنین چیزی بنویسد، و از یک نفر تقاضا کند که بیاید و با دیدار خود خاطر او و خانواده اش را تسلی دهد. سرنوشت با یک عده دشمن است، و برای یک عده غیراز محبت چیزی ندارد منتظر لطف و مرهمت شما هستم. فراموش نمیکنم! احساسات احترام آمیز ما را بیذیرید.

در نهايت تواضع غلام حلقه به گوش شما پ. فابانتُو، هنرپيشهُ تئاتر.

ماریوس بعد از خواندن این چهار نامه، به معلوماتش چیزی اضافه نشد، هیچ کدام از این چهارنامه نشانی فرستنده را نداشت.

وانگهی این چهارنامه را ظاهراً، چهار نفر، با نامهای دُون اَلوارز، خانم بالیزار، ژانفلوی ادیب، و فابانتوی هنرپیشه نوشته بودند. اما همهٔ نامهها با یک خط نوشتهٔ شده بود.

و همه چیز نشان میداد که هر چهار نامه را یک نفر نوشته است. دلایل دیگری هم برای اثبات این قضیه وجود داشت؛ کاغذ هر چهار نامه یک جور بود، یعنی زیر بود و زرد شده. هر چهار نامه بوی یک نوع توتون را داشت؛ و با آنکه نویسنده سعی کرده بود، هر نامه را با سبک متفاوتی بنویسد، اما غلطهای املایی و انشایی هر چهارنامه به یکدیگر شسباهت داشت، و نامهٔ ژانفروی ادیب، و نامهٔ دُون آلوارز اسپانیایی غلطهایش یکسان بود و این غلطها عیناً در دو نامهٔ دیگر تکرار شده بود.

اما پی بردن به این راز برای ماریوس نتیجه ای نداشت و زحمت بیهوده ای بود. و اگر تصادفاً نامه ها را پیدا نکرده بود، گمان می کرد که شاید حیله ای در کار باشد یا کسی خواسته باشد با او شوخی کند. ولی او آن قدر غمگین بود که آمادگی برای درگیر شدن با چنین شوخیه ایی را نداشت، و احساس می کرد که این نامه های مسخره جز آزردن روح او ثمره ای نداشته باشد.

وانگهی هیچ دلیلی در دست نداشت که ثابت کند این نامهها متعلق به آن دو دختری است که در بولوار آنها را دیده بود. و اصولاً این نامهها چیزی نبود جز چند کاغذ پارهٔ بی ارزش.

ماریوس نامه ها را روی هم گذاشت و در پاکت بزرگ جای داد و آن را به گوشهای انداخت و روی تختخوابش دراز کشید.

در حدود ساعت هفت، که تازه بیدار شده و صبحانه مختصری خورده بود و کتابی می خواند، صدایی شنید؛ یک نفر بهدر میکوفت.

چون چیزی نداشت که دزد ببرد، کلید را از روی در برنمی داشت، و حتی گاهی که از خانه بیرون می رفت، در اتاقش را قفل نمی کرد. خانم بوگن چند بار به او هشدار داده بود که این کار را نکند، زیرا احتمال دارد که دزدی وارد اتاق او شود. و ماریوس هر بار در جوابش می گفت: «دزد بیاید که چه چیز را ببرد؟»

و از اتفاق روزی یک جفت کفش کهنهٔ او را دزدیدند. و خانم بوگن گفت: «دیدید که حق داشتم؟» مردی باچهار چهره / ۱۳۷۳

و یک بار دیگر ضربهٔ آهستهای به در خورد. ماریوس گفت: «بیایید تو» در باز شد. ماریوس، بی آنکه سرش را از روی کتابی که می خواند بردارد، گفت: «خانم بوگُن! چی می خواهید؟» صدایی غیراز صدای خانم بوگُن به او جواب داد: «ببخشید آقا... من...» صدایی بود خفه و آهسته و ناصاف. به صدای پیرمردی می ماند که الکل ریه هایش را خراش داده بود. ماریوس سرش را بلند کرد و دختر جوانی را در آستانهٔ در دید.

لې گلی در سرزمین بینوایی <sup>۱</sup>

دختر جوانی، در میان در نیم گشوده ایستاده بود. دریچهٔ اتاق، که آفتاب از آن به درون می تافت رو به روی در بود. نوری پریده رنگ از آن دریچه بر چهرهٔ دختر تابیده بود. دختری بود ضعیف و لاغر و استخوانی پیراهنی روی بدنش پوشیده بود و کمر آن را با ریسمانی بسته بود. موهایش را نیز با ریسمانی پشت سر گره زده بود. استخوانهای شانه اش از پیراهن بیرون زده بود. دستهایش سرخ شده بود، و دهانش نیمه باز بود و از ریخت افتاده. بسیاری از دندانهایش ریخته بودند. نگاهش بی فروغ بود و بی شرم. شکل و قیافهٔ دختر جوانی را داشت که تازه بچه اش را سقط کرده باشد. نگاهش به پیرزنان بدکاره می ماند. گوبی او را در پنجاه سالگی با پانزده سالگی پیوند داده باشند. از یک سو بدبخت و ترحمانگیز بود، و از سوی دیگر می رحم و خطر آفرین، که اگر آدمی را نگریاند او را

۱. در بخش چهارم «تأملات» هوگو نیز میخوانیم که... او به درون اتاق آمد. قلم را از دستم گرفت، کتابم را گشود و روی تختخواب نشست. کاغذهایم را در هم ریخت، و میخندید؛ و سپس مرا تنها گذاشت و رفت. همانند پرنده ای بود که در بالای سر ما پرواز میکند و ناگهان ناپدید می شود. اپونین، همان اتو پلدین است در دنیای بینوایی، یا فانتین است که بازمی آید (ایو. گ.).

گلی در سرزمین بینوایی / ۱۳۷۵

ماریوس گیچ و بهتزده، به آن دختر نگاه میکرد؛ گویی از اشباحی بودکه در عالم خواب به سراغ آدمی می آیند.

چیزی که در بیننده تأثیر میگذاشت آن بود که چنین دختری ظاهراً، زشت بهدنیا نیامده بود، بهنظر می آمد که در کودکی زیبا بوده است؛ اما هرزگی و فقر، جوانی او را با نوعی پیری نفرتانگیز درآمیخته بود. در چهرهٔ پانزده ـ شانزدهسالهاش، گویی زیبایی در بستر مرگ نشسته بود، و بیننده را بهیاد آفتاب پریدهرنگ روزهای زمستان می انداخت که، هنوز درنیامده، زیر ابر پنهان می شود.

چهرهٔ او برای ماریوس چندان ناشناس نبود؛ یکی دوبار او را دیـده بود.

از او پرسید: «دخترخانم! چی میخواهید؟» دختر جوان با صدایی، که زندانیان مست را بهیاد می آورد، گفت: «آقای ماریوس! نامهای برای شما آوردهام.»

نام او را میدانست. اما این دختر که بود و از چه کسی نام او را شنیده بود؟

دختر بی آنکه منتظر جواب ماریوس باشد، جلو آمد و با نوعی اطمینان و اعتماد به نفس، گوشه و کنار اتاق ماریوس و تختخواب نامرتب او را از نظر گذراند؛ پابرهنه بود، دامنش از هر طرف پاره بود و پر ازسوراخ و گوشههایی از ساقها و زانوان لاغرش را نمایان میکرد. در این حال از سرما می لرزید.

نامهای راکه آورده بود بهماریوس داد.

ماریوس متوجه شدکه لاک و مهر نامه هنوز خیس است؛ معلوم بود که بهتازگی نوشته شده و از راه دوری نیامده است. آن را باز کرد و چنین خواند: «جوان نیکوکار! همسایه مهربان!» میدانم که با محبت هستید و قلب رئوفی دارید، میدانم که شش ماه پیش اجاره بهای عقب افتادهٔ ما را پرداختهاید. لازم میدانم که شما را صتایش کنم. دختر بزرگ من، که این نامه را آورده، برای شما شرح خواهد داد که دو روز است گرسنه یم، ما چهار نفریم، همسرم بیمار است. خیال میکنم اشتباه نکرده باشم، و می توانم به لطف و مرهمت شما امیدوار باشم. و میدانم که شما با آن قلب مهربان از مصاعدت به من مزایقه نخواهید کرد. احترامات خود را به آن موجود نیکوکار و انسان دوست تقدیم میکنم. ژوندرت در حاشیهٔ مطلب: «آقای ماریوس عنزیز! دخترم گوش به فرمان شماست.»

این نامه همچون شمعی بودکه در زیرزمین تاریکی یرافروزند؛ چون همهٔ قضایا را دربارهٔ آن دو دختر، که از دست مأموران پلیس میگریختند، و چهار نامهای که در آن پاکت بود روشن میکرد.

نویسندهٔ این نامه همان کسی بود که آن چهار نامه را نوشته بود؛ همان خط بود و همان سبک و همان غلطهای املایی و انشایی و همان کاغذ زیر و زرد شده، و بوی همان توتون.

پنج نامه در اختیار او بود با پنج تاریخ و پنج نام و پنج امضاء. و حالا دیگر میدانست که دُون آلوارز اسپانیایی، خانم بالیزار، ژانفلوی ادیب و فابانتوی نمایشنامهنویس، یک نفرند، و آن یک نفر نامش ژوندرت است و از کجا معلوم که ژوندرت نیز نام واقعی او باشد؟

ماریوس با آنکه مدّتها بود که در خانهٔ نیمویران گورو در اتاقی منزل داشت، جز چند بار، آن هم در تاریکی و بهگونهای گذرا، همسایگانش را گلی در سرزمین بنوایی / ۱۳۷۷

ندیده بود؛ به خصوص که دلش و فکرش در جای دیگر بود. نگاه آدمی نیز همیشه با دل او و فکر او همگامی و همراهی دارد. چند بار، در راهرو یا پلکان، اعضای خانواده ژوندرت را دیده بود و گمان کرده بود که آنها اشباحی بیش نیستند؛ و به همین دلیل، دیشب که آن دو دختر فراری را در بولوار دیده بود، آنها را نشناخته بود. و این دختر، که حالا در اتاق او بود، قطعاً یکی از آن دو تا بود. ماربوس به زحمت به یاد می آورد که او را پیش از این در جایی دیده باشد.

حالا ماریوس چشمش باز شده بود، و همه چیز را آشکارا می دید و می دانست همسایه اش که خود را ژوندرت می نامد، تنها هنرش آن است که نام و نشانی افراد خیرخواه و انسان دوست را گیر بیاورد و با نامهای ساختگی برای آنها نامه بفرستد و از آنها کمک بطلبد. و این نامهها را به دخترانش می سپارد که به دست طرف بر سانند؛ و در واقع، آنها را به دام هزارگونه خطر می اندازد و با سرنوشت دخترانش بازی می کند و مرتوشت آنها را به بازی می گیرد. ماریوس ماجرای شب پیش را به خاطر می آورد که آن دو دختر، از دست مأموران پلیس می گریختند. و با زبان منجموص ولگردان و زنان هرجایی با همدیگر حرف می زدند. این نتیجه می رسید که آن دو دختر احتمال دارد به کارهای ناباب دیگری هم نتیجه می رسید که آن دو دختر احتمال دارد به کارهای ناباب دیگری هم نتیجه می رسید که آن دو دختر احتمال دارد به کارهای ناباب دیگری هم نتیجه می رسید که آن دو دختر احتمال دارد به کارهای ناباب دیگری هم نه دختر و نه زن، جانورانی ساخته است که بی حیا و بی رحم اند و در عین نه دختر و نه زن، جانورانی ساخته است که بی حیا و بی رحم اند و در عین

فقر به شکلی این موجودات فلک زدهٔ بی نام و نشان را مسخ کرده، که دیگر نه سن آنها معلوم است و نه جنس آنها؛ نه بدی در حقشان می توان کرد، نه خوبی، و در پایان دوران کودکی اینها دیگر صاحب هیچ چیز نیستند؛ نه عفت و تقوی دارند نه احساس مسئولیت؛ و آنها که تا دیروز ناشکفته بودند ناشکفته پژمرده میشوند؛ مانند گُلهایی هستند کـه در کوچه زیر قدمهای رهگذران در خاک و گل فرو میروند و ناگهانگاری یا درشکهای میرسد و در زیر چرخهایش آنها را له میکند.

ماریوس با حیرت و درد به آن دختر نگاه میکرد و او همچون یک شبح بی پروا، در اتاق به این سو و آن سو می رفت و از برهنگی و پاره پوشی خود شرم نداشت؛ و به هر گوشه سر میکشید. گاهی دامنش از کمربندی که ریسمانی بیش نبو د جدا می شد و پایین می افتاد، و او بی اعتنا به این گونه چیزها، صندلی را جا به جا میکرد و به خرده ریزهایی که روی کمد بوددست می زد. به هر چیز که در جایی می دید انگشتی می رساند و لباسهای ماریوس را پس و پیش میکرد.

ناگهان گفت: «خوب شد دیدمش، شما آینه هم دارید.»

مثل اینکه در اتاق تنها باشد، برای خودش تصنیف های مبتذل و شوخ و شنگ پایین شهری میخواند، و صدای خشدار و بیمارگونهاش، این تصنیف ها را نفرتانگیزتر میکرد. اما نمی دانم در زیر پردهٔ خشونت و بی پروایی اش چه نوع شرمساری و اضطرابی نهفته بود. چراکه به تعبیری، بی پروایی نیز نوعی شرم است.

او در این اتاق آزادانه به هر سو می رفت؛ مثل کبوتری بود که پروبالش شکسته باشد، و از روشنایی بترسد و نومیدانه بال و پر بزند و خود را به در و دیوار بکوبد. هرکس او را می دید، درمی یافت که اگر این دختر به گونهٔ دیگری پرورش یافته بود و در فضای دیگری بزرگ شده بود، قطعاً حرکات شاد و آزادانه او در این اتاق، دلپسند و مطبوع می نمود. در میان جانوران، وضع به شکل دیگری است؛ کبوتر نمی تواند به کرکس لاشه خواری تبدیل شود، اما در میان آدمیان چنین تغییر و تبدیلی را بسیار می بینیم.

ماربوس در فکر قرو رفته بود، و او را آزاد گذاشته بود.

گلی در سرزمین بینوایی / ۱۳۷۹

آن دختر به میز جلو ماریوس نزدیک شد و گفت: «به به! شماکتاب هم دارید؟»

در نگاه بیرمقش نوری درخشید؛ و این بار کلام او لحن دیگری داشت. هیچ انسانی وجود ندارد که از خودستایی لذت نبرد؛ او با غرور میگفت: «میتوانم کتاب بخوانم.»

و کتابی را که روی میز بود برداشت و همان صفحهای را که باز بود به آسانی و روانی خواند: «... به ژنرال بودوئن، فرمان داده شد که با پنج گردان از تیپ خود به اوگومون، در دشت واترلو، حملهور شد و آنجا را به تصرف در آورد.»

سپس سرش را بلند کرد و گفت: «اوه! واترلو!... می دانم واترلو کجاست. واترلو میدان جنگ بوده؛ و در این جنگ، پدرم در خدمت ارتش بوده، ما توی خانه همه طرفدار بناپارتیم. جنگ واترلو بر ضد انگلیسیها بوده.»

و کتاب را روی میز گذاشت و قلمی برداشت و گفت: «نوشتن هـم بلدم.»

و قلم را در مرکب فرو برد و بهماریوس گفت: «حالا نگاه کنید تا چه کلمهای هم بنویسم»

و پیش از آنکه ماربوس مجال یابد که چیزی بگوید، بر کاغذ سفیدی که روی میز بود، درشت و خوانا نوشت: «پاسبانها، آنجا هستند»

و قلم را روی میز گذاشت و گفت: «میدانم که در این جمله غلط املایی ندارم. من و خواهرم درس خواندهایم. همیشه که وضعمان این جور نبوده، از این جور کارها...»

جملهاش را ناتمام گذاشت و دیگر چیزی نگفت و بهماریوس چشم دوخت؛ سپس با صدای بلند خندید و با لحنی که پنداری همهٔ غریزههای سرکوب شدهاش، و وقاحتها و بی شرمیاش در آن جمع شده بودند،

و بعد از خواندن این تصنیف، با صدای بلند گفت: آقای ماریوس! شما تا حالا رفتهاید تئاتر؟... من هم گاهی میروم. برادر کوچکی دارم که با هنرپیشهها دوست است، گاهی چند تا بلیت برام می آورد. این نیمکتهای توی سالن بزرگ تئاتر خیلی بد و ناراحتکنندهاند. بعضی شبهاکله گندهها را در آنجا می بینی،

بعضي شبها هم آدمهايي بهتئاتر مي آن كه بوي بدي دارند.

و در اینجا کلامش را قطع کرد و بهماریوس خیره شد و قیافهٔ عجیبی گرفت و گفت: «آقای ماریوس! میدانید که پسر خیلی خوشگلی هستید؟»

و معلوم نبود که چه فکری به ذهن هر دوی آنها راه یافت که دختر لبخند زد و ماریوس سرخ شد. دختر نزدیکتر رفت و دست روی شانهٔ ماریوس گذاشت و گفت: «شما اصلاً به من نگاه نمیکنید من مدتهاست که شما را می شناسم. گاهی توی پله ها می بینمتان. گاهی هم توی بولوار. می دانم که بعضی وقتها به آقایی به اسم مایف سر می زنید. خانه اش نزدیک اوسترلیتز است؛ گاهی من در آن اطراف پر سه می زنم. راستی چقدر مو هاتان آشفته است؟ اما این جوری با صورت شما بیشتر تناسب دارد.» گلی در سرزمین بینوایی / ۱۳۸۱

سعی میکرد آرام و مهربان حرف بزند؛ آهسته حرف میزد، بعضی ازکلمات در بین راه حنجره تاگلویش محو می شدند، مثل شاسیهای پیانو که از نت تهی شده باشند.

ماریوس که خود را عقب میکشید و سعی میکرد سرد و بی اعتنا بماند، گفت: «دختر خانم! پاکتی پیداکردمام که خیال میکنم مال شما باشد».

و پاکتی را که چهارنامه توی آن بود، به دست او داد. دختر با خوشحالی دستهایش را به هم کوفت، و گفت: «همه جا دنبال این پاکت گشتیم و پیدایش نکردیم. چقدر خوب شد». و بسته راگرفت و در پاکت را یاز کرد و گفت: «من و خواهرم همه جا را زیر و رو کردیم. حتماً شما توی یولوار پیداش کردهاید؟ گمان میکنم وقتی داشتیم از دست پاسبانها درمی رفتیم، از دستمان افتاده. تقصیر خواهرم است. این خواهر بی شعور من اصلاً حواسش جمع نیست. می ترسیدیم کتک بخوریم. به پدرمان گفتیم که نامه ها را بردیم و دادیم و هیچ کدام جواب درست به ما ندادند...از کجا می دانستیم کاز روی خط! پس دیشب که من اصلاً می مان می کنم و میچ کدام جواب درست به ما من اصلاً می دانستیم که نامه ها یا بردیم و دادیم و هیچ کدام جواب درست به ما مدادند...از کجا می دانستیم که نامه ها پیش شماست؟... راستی از کجا فهمیدید که این پاکت مال ماست؟... فهمیدم! از روی خط! پس دیشب که ما درمی رفتیم، تنه مان خورد به شما... از بس تاریک بود، دوقد می مان را نمی دیدیم. از خواهرم پر سیدم، این که تنه ام بهش خورد، مرد بود یا زن؟... گفت که مرد بود.

نامهای را که باید میبرد و به آقای نیکوکار کلیسای سن ژاک دو آبا میداد از پاکت درمی آورد و گفت: «عجب!... این کاغذ را باید ببرم بهدست آن پیرمرد، توی کلیسای سنژاک، برسانم. از قضا همین امروز بهکلیسا می آید. باید این پاکت را بهش بدامم. شاید چند فرانکی ازش بگیرم که ظهر گرسنه نمانیم.»

و خندهای کرد و به حرفهای خود ادامه داد: «می دانید؟ اگر امروز ناهار

بخوریم خیلی بامزه می شود. آن وقت ما ناهار امروز و ناهار پریروز و شام پریشب و ناهار دیروزمان و شام دیشبمان را یکجا و یکدفعه یا هم میخوریم. هرچه آدم برود و دور جهان بگردد، فایده ندارد»

این کلمات ذهن ماریوس را روشین کرد، و متوجه شید که دختر تیرهروز از او چه می خواهد در جیبهای جلیقهاش کاوید، اما چیزی نیافت.

دختر جوان نمی خواست ساکت بماند؛ مثل آن برد که با خودش حرف می زند، و اصلاً ماربوس در آنجا وجود ندارد: «گاهی از خانه بیرون مىروم و شب برنمى گردم. زمستان گذشته، كه هنوز به اينجا نيامده بوديم، زیر طاقنمای پلها زندگی میکردیم، به هم جسبیدیم تا از سرما یخ نزنیم. خواهرم گربه می کرد. گاهی به فکر می افتادم خودم را توی رودخانه غرق کنم، اما آبش خیلی سرد بود!گاهی تک و تنها از خانه بیرون می روم هرجا که پیش بیاید، توی گودالها و زاغهها میخوابم. میدانید؟ شبها که تـوی بولوار پرسه ميزنم، درختها را بهشكل چنگك مي بينم و خانهها را سياه و خیلی بلند، مثل برجهای نتردام، دیوارهای سفید را به شکل رودخانه، و ستاره ها را مثل چراغ نفتی هایی که خاموش و روشن می شوند، مثل این که دود میکنند و باد خاموششان میکند. توی تاریکی حواسم را نمی فهمم؛ مثل این که اسبها توی گوشم شیهه میکشند. توی تاریکی صدای چند تا ارگ می شنوم، صدای ماشینهای ریسیاف را می شنوم؛ مثل این که از همه جا به طرفم سنگ پر تاب میکنند. یکدفعه ترس برم می دارد و فرار میکنم. اصلاً نمي دانم چه خبر است. همه چي دور سرم مي چرخد. آخر وقتي آدمی چیزی نخورده باشد فکرش کار نمیکند، همهاش کارهای خندهدار مىكند.»

در این حال سرگشته و پریشان، بهماریوس نگاه میکرد. ماریوس همهٔ جیبهایش راگشت و جمعاً پنج فرانک و شانزده سو پیدا کردکه همهٔ دارایی او، در سراسر دنیا، همین بود. با خودگفت: «فعلاً پول ناهار امروز را از روی این مبلغ برمیدارم تا ببینم فردا چه می شود». شانزده سو را برای خود برداشت و پنج فرانک را بهدختر داد. دختر سکهٔ پنجفرانکی را گرفت و گفت: «سکهٔ شما خورشید هم دارد»

ظاهراً تصویر خورشید روی سکههای پنجفرانکی ذهن عوامانهٔ او را به خود مشغول کرد، و گفت: «پنج فرانک! یک رویش عکس شاه است، یک رویش عکس خورشید. باشد!... شما واقعاً آقا هستید، آقای آقا. من یکی مخلص شما هستم. آفرین به دست و پنجهتان. با این پنج فرانک دو روز جشن میگیریم، گوشت می خوریم و غذای چرب و نرم. آخ که چه کیفی دارد یکروز به اندازه پنج شش روز غذا خوردن.»

پیراهنش را صاف و مرتب کرد و بهطرف در رفت و گفت: «روزتان بخیر، زندگی هرجور باشد می گذرد. بلکه پیرمرد نیکوکار را پیداکنم». در آن حال، روی کمد ماریوس یک تکه نان خشک دید که زیر گرد و غبار مانده بود. آن را برداشت و در دهان برد و گفت: «چقدر سفت است دندانم شکست!» و بیرون رفت.

۵) روزنهٔ اقبال

هرچند ماریوس در این پنج سال اخیر یا فقر و فلاکت زندگی کرده یود، اما تازه می فهمید که تا حال معنی واقعی فقر و تیره روزی را به درستی نمی دانسته است؛ و آن دختر، که به یک مردهٔ متحرک می مانست، این معنا را به او فهمانده بود. کسی که تنها فقر مردان را دیده، چیز زیادی از این بابت نمی داند و باید بینوایی زنان را ببیند؛ کسی که تنها فقر زنان را دیده، او نیز از این قضیه چیزی نمی داند و باید برود و بینوایی کودکان را ببیند.

مرد، همین که به سیاه ترین مراحل فقر و تیره روزی رسید، برای امرار معاش به هرکاری دست می زند. بدبخت، کسانی که در اطراف او هستند و به او وابسته اند. چنین مرد بیچاره ای که کار و نان و درآمد ندارد، شهامت و اراده اش را از دست می دهد؛ در بیرون روشنایی را از هیچ طرف نمی بیند، و در درون او همهٔ روشنایی ها خاموش می شوند. در چنین ظلمتی زن و فرزندانش را درکنار خود ضعیف و درمانده می بیند، و آنها را به کارهایی دور از شرافت وامی دارد. و از آن پس، برای او همهٔ قید و بنده ای اخلاقی و شرافتمندانه از بین می رود، و او نومیدانه به سوی انواع پلیدیها و جنایتها

تندرستی، جوانی، شرافت، نزاکت، احساس، بکارت، شیرم و همهٔ چیزهایی که حفاظتی هستند برای روح انسانی، در این جـمع فـقیرانـه ارزش و اعتبار خود را از دست می دهند، و تنها مسألهٔ مهم آن است که لقمهٔ نانی درییاورند و به خاطر آن به آب و آتش بزنند، و به هر نوع رسوایی و خواری تن بدهند. آنگاه پدران، مادران، فرزندان، برادران، خواهران، مردان، زنان، دختران، تقریباً مانند سنگهای یک معدن در کنار یک دیگر قرار میگیرند و در این فضای مه آلود، دیگر خویشاوند بودن، زن و مرد بودن، و پیر و جوان بودن معنا و مفهوم خود را از دست می دهد؛ همه یک شکل و با یک قواره در اردوی فقر به همدیگر می آمیزند، و پشت به پشت در جلسهٔ شوم تقدیر می نشینند و به یک دیگر نگاه می کنند. چه تیره روزند، و چه ناتوان و بی رمق اند! چه سرمایی را تحمل می کنند! گویی در سیارهٔ دیگری هستند که با خورشید، بسی بیش از ما فاصله دارد.<sup>۱</sup>

این دختر جوان، در نظر ماریوس، سبفیری بود که از دیار ظلمت بهخانهٔ او آمده بود. و یک بُعد زشت و نفرتانگیز ظلمت را نشانش داده بود.

ماریوس خود را سرزنش می کرد که چرا آن چنان به شور و شیدایی تسلیم شده و در عالم رؤیا فرو رفته است که حتی از حال و روز همسایه های دیوار به دیوار خود بی خبر مانده ؟ هرچند که یک بار اجاره بهای عقب افتاده شان را پرداخته بود، ولی بی اختیار و بی اراده چنین کاری کرده بود، هرکس دیگری به جای او بود، شاید چنین کاری را می کرد. عجیب بود!... تنها یک دیوار او را از این موجودات مطرود، که در روز و هر شب، آنها چندین بار از کنارش می گذشتند، با او پهلو به پهلو بودند، در چند قدمی اش زندگی می کردند، و در واقع جان می کندند، و او اعتنایی به آه و نالهٔ همسایگان خود نداشت. از پشت دیوار صدای قدمهایشان را می شنید، صدای ناله هایشان به گوش او می رسید، اما فکر او

۱. جملهٔ آخر را ویکتورهوگو در دوران تبعید بهجمله های قبلی افزوده است (ایو گ،)

در جای دیگری بود، در عالم رؤیا سیر میکرد؛ به عشقی بی فرجام و جنونی بی حاصل دل بسته بود. در آن حال، چند موجود انسانی، چند نفر از برادران مسیحی او، چند نفر که از قوم و ملت او بودند، در کنارش جان میکندند؛ در واقع یکی از مسئولان بدبختی آنها او بود، زیرا اگر همسایهٔ دیگری داشتند، که این چنین پای بند وهم و خیال نبود، و تیز بین و با احساس و خیرخواه بود، قطعاً می فهمید که همسایگانش در چه وضع و حالی هستند. و شاید به یاری و لطف چنین همسایهای، راهی برای رهایی می یافتند. بی تر دید، همسایگان او اشخاصی فاسد و ننگ آلود و نفرت آور بمانند. وانگهی تیره روزان و رسوایان عالم در این مرحله، در یک کلمه، بمانند. وانگهی تیره روزان و رسوایان عالم در این مرحله، در یک کلمه، بیمانند. وانگهی تیره روزان و رسوایان عالم در این مرحله، در یک کلمه، بیمه با هم یکی می شوند و به هم می آمیزند، و آن کلمهٔ «بینوایان» است. باید مقصر را شناخت، و از هر چیز که بگذریم، هر قدر که این گونه سیاه روزان در غرقاب تیره روزی بیشتر فرو روند، احسان و لطف بیشتری سیاه روزان در غرقاب تیره روزی بیشتر فرو روند، احسان و لطف بیشتری

در این هنگام، که ماریوس مانند هر انسان دیگر، بیش از حد خود را در ایان مورد سرزنش میکرد و بایان مسألهٔ اخلاقی میاندیشید، به دیواری که اتاق او را از اتاق خانوادهٔ ژوندرت جدا میکرد، نظر دوخته بود؛ و نگاهش چنان بود که گویی می خواهد تا قلب اتاق همسایه تفوذ کند و تیره روزانی را که از سرما و گرسنگی می لرزیدند شور و گرما ببخشد. دیوار، یک تیغهٔ نازک گچی بود که چند تیرک چوبی آن را به زحمت سرپا نگاه داشته بود، و چنانکه گفتیم، هرکس از آن سوی دیوار حرفی می زد، در این سو به خوبی شنیده می شد. تنها کسی مانند ماریوس، که در غرقاب تخیلات خود بود، می توانست از آنهمه سر و صدا غافل بماند. این تیغهٔ نازک گچی پوششی از کاغذ دیواری نداشت، و ماریوس چند بار همهٔ روزند اقبال / ۱۳۸۷

آدمی نیز به کمک افکار او می شتابند و به کشفیاتی دست می یابند. معلوم نبود که ماریوس در عالم تصورات خود چه چیزی کشف کرده بود، ناگهان از جا برخاست و جلو رفت. ظاهراً در بالای دیوار، نزدیک سقف، سوراخ سه گوشی دیده بود، که در جای اتصال تیرکهای چوبی پدید آمده بود، و با فرو ریختن گچهای اطراف آن، روزنه به خوبی از این پایین نمایان شده بود. بنابراین، اگر کسی روی کمد می رفت، می توانست از این سوراخ درون اتاق ژوندرت را بیند. گاهی مهربانی و انسان دوستی نیز آدمی را کنجکاو می کند؛ و این نوع کنجکاوی ها گاهی لازم است. این سوراخ روزنه ای بود به سوی اتاق ه مسایه، و راهی بود یرای تماشای خانهٔ چند موجود تیره بخت، که اگر به قصد کمک و دستگیری باشد، چنین تماشایی عیب ندارد. ماریوس با خود گفت: «باید بروم و بینم که اینها چه کسانی هستند و چگونه زندگی می کنند.»

روی کمد رفت و چشمش را بهروزنه نزدیک کرد و بهخانهٔ همسایه نظری انداخت.

🖉 انسان وحشی در کُنامش

شهرها نیز، مانند جنگلها، کُنامهای خودشان را دارند. وحشی ترین و بدکارترین انسانها در این کنامها پنهان می شوند؛ با این تفاوت که در شهرها کسی که در چنین جایی خود را پنهان می کند درنده است و نفرت آور و کوچکاندام، یعنی زشت است؛ و در جنگل، موجودی که در کُنام به سر می برد، درنده و وحشی و کوه پیکر، یعنی زیباست. و اگر این دُو کُنام را با همدیگر مقایسه کنیم، قطعاً مخفیگاه جانوران بر کنام آدمیان برتری دارد، که کُنام جانوران از زاغه هایی که آدمیان در آنها زندگی می کنند، موغوب تر است.

ماريوس زاغهاي را از آن روزنه مي ديد.

ماریوس خود بی چیز و ندار بود، و اتاقش وضع فقیرانه ای داشت؛ اما فقر او با شرف آمیخته بود و اتاقش هم پاک و پاکیزه بود. اتاقی که از آن روزنه می دید کثیف بود و چرک و گندآلود و تیره و تار و نفرت آور؛ اثاثی نداشت جز یک صندلی حصیری و یک میز شکسته. چند نوع ظرف کهنهٔ جورواجور، مقداری خردهریز را در گوشه ای روی هم انباشته بودند، و در دو سوی اتاق نیز دو تختخواب داغان و نیم شکسته جای داده بودند. پنجره ای که اتاقش را روشن می کرد شیشه هایش در زیر تارهای صنکبوت پنهان شده بود. روشنایی اندکی که از این پنجره به درون می تافت، چهرهٔ انسان وحشى در كُنامش / ١٣٨٩

مردی را که بهاشباح میماند روشن کرده بود. دیوارها مانند صورت جذامیان پُر از زخمهای هولناک بود و پر از شکاف و لکّه و فروریختگی؛ و در عین حال خیس بودند و نم کشیده، و روی آنها با زغال تصویرهای زشت و بیشرمانهای نقاشی کرده بودند.

اتاق ماریوس کفپوشی از آجر داشت، اما آن اتاق با آجر و تخته فرش نشده بود، بلکه کف آن گچی بود و خاک آلود؛ و از همه عجیب تر آنکه ظاهراً از مدتها پیش کسی آنجا را رُفت و روب نکرده بود. در هر گوشه کفشهای کهنه و دم پاییهای چوبی داغان شده و قاب دستمالهای کراهت آور درهم ریخته بودند. این اتاق یک بخاری دیواری نیز داشت، که به همین علت اجاره بهای آن سالی چهل فرانک بود. اما در این بخاری بخته های شکسته، و پارچه های کهنه و یک قفس چوبی خرد شده را روی هم کُپه کرده بودند، که می سوختند، و به جای شعلهور شدن، دود می کردند.

اما این زاغه، نسبتاً وسیع بود و وسعتش آن را ترسناکتر کرده بود. در هرگوشهاش فرورفتگیها و سوراخ سنبههایی داشت. سقف آن بهصورت عـجیبی شکاف خـورده بـود. عـنکبوتهایی بـهانـدازهٔ یک مشت، و مارمولکهایی بهاندازه یک پا، و شاید اسم بعضی از ارواح و اشباح، در شکافهای آن آشیانه گزیده بودند.

روی دیواری که به آن روزنه نزدیک بود، یک تابلوی نقاشی را در قاب چوبین میاه رنگی نصب کرده بودند. این تابلو که در زیر آن کلمهٔ «رؤیا» به چشم می آمد، نقشی بود از یک زن، که کودکی روی زانوانش به خواب رفته بود؛ و عقابی از میان ابرها فرود آمده و تاجی را به منقار گرفته بود. زن با حرکت دست، مانع از آن می شد که عقاب تاج را بر سر کودک خفته بگذارد و در متن تابلو، ناپلئون، سرفراز و مغرور، به یک ستون بزرگ آبی رنگ، که سرستونی زردفام داشت، تکیه زده بود. روی این ستون، این كلمات زير همديگر نوشته شده بود: مارنگو اُسترليتز ينا واگرام إلوت (

و پای این دیوار، که آن تابلو را بر آن نصب کرده بودند، تابلوی دیگری را در یک قاب چوبین، در سه کنجی گذاشته بودند روی این تابلو به طرف دیوار بود، و ظاهراً آن هم تابلوی دیگری بود که شاید قصد داشتند به دیوار نصبش کند.

بشت میزی که ماریوس یک قلم و یک دوات و چند ورق کاغذ، روی آن می دید، مردی روی یک صندلی حصیری نشسته بود، که شصت ساله می نمود؛ ریزه اندام بود و لاغر، رنگ پریده بود و بسیار عصبی و بدخلق از نگاهش بی رحمی و جنون می بارید، و خود به جنایت پیشگان می ماند.

لاواته اگر این چهره را می دید، در وجود او پرندهٔ لاشه خواری را می شناخت که با یک وکیل ریاکار درآمیخته باشد. در این ترکیب، پرندهٔ لاشه خوار و وکیل ریاکار، هر یک چهرهٔ صید خود را زشت تر جلوه می دهند، و در واقع مکمل همدیگرند. وکیل ریاکار پرندهٔ لاشه خوار را تیزچنگال تر از آنچه هست، نشان می دهد، و پرنده لاشه خوار، وکیل ریاکار را، در وجود او می درد و به صورت هولناکی درمی آورد.

مرد ریزهاندام، که ماریوس او را از آن روزنه می دید، ریش بلند و خاکستری فام داشت. پیراهن زنانهای بهتن کرده بود که سینهٔ پُرپشمِ او از

۱. نامهای بعضی از جنگهای پیروزمندانهٔ ناپلئون. ۲. Lavater (۱۸۰۱\_۱۷۴۷) دانشمند و شاعر سویسی، که از روی خطوط چهرهٔ هر کسی مینوانست صفات و خلقبات او را حدس بزند. انسان وحشى دركُنامش / ١٣٩١

چاک پیراهنش پیدا بىود، و بازوهاى بىرهنه و پُـرموى او ديـده مـىشد. شلوارى پوشيده بودگلآلود. نوک انگشتان پايش از چکمههاى پـارهاش بيرون زده بود.

پیپی به دهان داشت و مرتباً به آن پُک میزد. در این زاغه نان نبود، اما توتون بود. این مرد مشغول نامه نگاری بود؛ و قطعاً نامه هایی به همان سبک و سیاق مینوشت که ماربوس سابقهٔ آنها را داشت. در گوشه ای از میز، کتاب کهنه ای بود با جلد قرمز، که قطع و فُرم آن به صورتی بود که دیگر مرسوم نیست, کاملاً معلوم بود که کتاب رُمان است. روی جلد کتاب با حروف درشت نوشته شده بود:

> خدا و شاه و افتخار و خانمها اثر: دوکره ـدوميني '

آن مرد در ضمن نوشتن، با صدای بلند چیزهایی میگفت که ماریوس صدای او را می شنید؛ چیزهایی تقریباً با این مضمون: «اصلاً مساوات وجود ندارد، حتی برای مردگان ما. مثلاً گورستان پرلاشز را در نظر بگیرید؛ بزرگان و پولدارها را در آن بالابالاها خاک میکنند. در دو طرف خیابانهای ایسن گورستان، درختان اقاقیا ردیف شدهاند، و چه سنگفرشهایی دارند این خیابانها. باکالسکه می شود رفت تاکنار قبرها. اما فقیرها و بیچاره ها را همین پایین پایینها می چپانند زیر خاک، که در خیابانهای اطرافش، آدم تا زانو فرو می رود توی گِل. مرده های فقرا توی این قبرهای نمور زود می پوسند، و چیزی از شان نمی ماند؛ و اصلاً نمی شود توی آن خاک و گل، رفت بالای سرشان».

در این جا لحظهای ساکت ماند و سپس با مشت روی میز کوفت و دندانهایش را با خشم روی هم فشرد و فریاد زد: «من این دنیا را بـههم

۱. Ducray - du Minil، نویسندهٔ متوسطی است که ویکتورهوگو در دوران کودکی اکثر آثار او را خوانده بود. این نویسنده در ۱۸۱۵ کتابی نوشت به نام «خدا، شاه، میهن». میریزم و یک جا همه را میبلعم!» زنی درشتاندام، که هم چهل ساله مینمود و هم صد ساله، نزدیک بخاری دیواری، روی پاشنهٔ پایش چمباتمه زده بود. لباس این زن یک بلوز بود و یک دامن بافتهٔ وصلهدار.

پیش بندی از پارچهٔ ضخیم روی دامنش بسته بود، و با آنکه نشسته بود و خود را جمعو جور کرده بود، پیدا بود که قامت بلندی دارد، و در مقایسه با شوهرش به غول می ماند. موهایش ژولیده بود و حنایی رنگ، که گاهی انگشتهای فربه خود را، که ناخنهای پهنی داشت، در موهایش فرو می برد.

در کنار او کثابی نیمگشوده مانده بود، به همان قطع و ریخت کتابی که روی میز بود، و آن هم قطعاً کتاب ژمان بود.

ماریوس روی یکی از تختخوابها، دختر کوچکی را دیـد کـه بـلند و ضعیف و لاغر بود و رنگ به چهره نداشت، و تقریباً برهنه بود. دختر روی لبهٔ تخت نشسته و پاهایش را به پایین آویخته بود، گویی چشم و گوش او در این اتاق نبود؛ در عالم خودش بود؛ اصلاً مثل آن بود که زنده نیست.

بی تردید این دختر، خواهر کوچکتر دختری بود که بهاتاق او آمده بود.

یازده یا دوازده ساله بهنظر می آمد. اما اگر به او دقیقتر نگاه می کردید، ۱ پانزده ساله ها تفاوت نداشت. او همان دختری بود که شب پیش در دلوار به خواهرش می گفت: «زدم به چاک، تا گیر پاسبانها نیفتم!»

از آن نوع دختران لاغری بود که مدتی رشدشان متوقف می شود و بعد، یکباره قد می کشند و بزرگ می شوند. فقر و تیره روزی این بلا را به سر سُلالهٔ بشر می آورد. این گونه موجودات نه کودکاند و نه نوجوان؛ در پانزده سالگی دوازده ساله می نمایند، و در شانزده سالگی بیست ساله. امروز دختری خردسال اند و فردا، زن. پنداری راه زندگی را با قدمهای انسان وحشى دركُنامش / ١٣٩٣

بسيار بلند می پيمايند تا هر چه زودتر به پايان آن برسند. در اين هنگام، اين دختر به كودكان شباهت داشت.

از هرچه که بگذریم، در این اتاق اثری از کار و زحمت نبود؛ نه وسیله و ابزاری وجود داشت، نهدوکی، و نه دستگاه دیگری برای کار کردن. در گوشهای مقداری آهنپاره که معلوم نبود به چه کاری می خورد، روی هم ریخته بودند. آنچه در اینجا به چشم می آمد، تنبلی بود و بیکاری؛ همان تنبلی نحوستباری که به نومیدی می انجامد، و مقدمهٔ جانکندن و جان دادن است.

ماریوس لحظاتی این زاغهٔ شوم را، که از گودال قبر وحشت بارتر بود، نگاه کرد و به این نتیجه رسید که در اینجا زندگی به خفقان دچار شده است. این گونه زاغه ها، غارها ، گودالها، که گروهی از فقیران در آن می خزند، گور نیست، اما دهلیزی است که به گور منتهی می شود و به همان شکل که ثروتمندان نفیس ترین اشیای خود را در قفسه هایشان نگهداری میکند، مرگ نیز، سیاهیها و تیرگیهایش را در این دهلیزها ذخیره می سازد.

آن مرد چند دقیقهای ساکت ماند. زن هم حرقی نمیزد. دخترکی که روی تخت نشسته بود، مثل این که اصلاً نفس نمیکشید. صدای حرکت قلم آن مرد در روی کاغذ، شنیده میشد.

آن مردگاهی در ضمن نوشتن غرولند میکرد و میگفت: «کثافت در کثافت است، همه چیز کثافت است.»

که در واقع، آخرین کلام سلیمان پیامبر را بهمیل خود تغییر داده بود. ا همراه با این کلماتِ او، زن از ته دل آهی کشید و گفت: «دوست عزیز! آرام باش!... خودت را اذیت نکن. عزیزم! جانم! چرا آدم خوبی مثل تو، باید برای این جور آدمهای بی قابلیت تامه بنویسد؟»

۱. «باطل اباطیل، و همه چیز باطل است» جملهٔ مشهوری است در تورات.

در بینوایی و فقر، درست مثل روزهای سرد و یخبندان، جسمها به یکدیگر می چسبند، و قلبها از هم دور می شوند. این زن هم، چنانکه ظاهرش نشان می داد، مردش رادوست می داشت، اما در روزهای سخت، که فقر همهٔ اعضای خانواده را به تنگنا می اندازد، آتش محبت به سردی می گراید. در دل این زن نیز جز خاکستر محبت چیزی برجای نمانده بود. با این وصف، گاهی با کلام محبت آمیزی مردش را نوازش می کرد و از گفتن کلماتی چون «عزیزم و جانم و شوهر محبوبم» دریغ نداشت. با زبان از محبت سخن می گفت، و در قلبش اثری از دوست داشتن نبود.

و مرد همچنان می نوشت و می نوشت.

### ♥ صفآرایی برای حمله

۷۷ماریوس، آزرده دل و پریشان، می خواست از فراز رصدخانهای که برای خود فراهم کرده بود فرود آید، صدایی شنید و برجای ماند. صدای در زاغه بو دکه با شتاب باز شد. دختر بزرگتر در آستانهٔ در بود. کفش های گُل و گشاد مردانه پوشیده بود، که غرق در گِل بود. تا قوزک یایش گل آلود بود. روپوش یاره و کهنهای به خود پیچیده بود. ساعتی پیش که بهاتاق ماریوس آمده بود، این رویوش را نداشت. شاید، دختر پیش از آمدن بهاتاق او، این روپوش مندرس را از تن درآورده بود تا بیشتر دل او را بسوزاند. ماریوس از روزنه به او نگریست که در را پشت سر خود می بست و نفس نفس می زد. کمی صبر کرد تا نفسش جا بیاید. سیس با شوق و شادی، پیروزمندانه گفت: «او می آید:!» بدرش به او خیره شد. ماریوس نیمخیز شد. خواهر کوچکتر از جایش تکان نخورد. یدر از او پرسید: «چه کسی می آید؟» همان آقا! كدام آقا... آن مرد نيكوكار؟ آره. ازکلیسای سَنژاک؟

آره همان پیرمرد؟ آره کی می آید؟ همین حالا؟ دارد می آید. راه افتاده که بیاید اینجا مطمئن هستی؟ مطمئن مطمئن! یفتی می آید؟ پس باید رُوچیلد <sup>۱</sup> باشد پدر از جا بلند شد.

از کجا معلوم که بیاید؟ اگر با کالسکه می آید، چطور تو زودتر از او رسیدی؟ شاید نشانی اینجا را درست بهش ندادهای؟ بهش گفتی که آخرین در، ته راهرو، سمت راست؟کاش عوضی نگیرد. توی کلیسا او را دیدی؟کاغذ مرا خواند؟ چیزی هم گفت؟

دختر گفت: «بابا! چه حرفهایی میزنی! یواش برو که به هم برسیم. از اول تا آخرش را برات می گویم... بله... رفتم توی کلیسا. آن آقا سر جای همیشگی اش نشسته بود. رفتم جلو، تعظیم کردم، نامه را بهش دادم. نامه را خواند و گفت: دخترم! خانه ت کجاست؟ در جوابش گفتم اگر همراهم بیایید نشانتان می دهم. گفت: نه! نشانی خانه ای را بگو، در شکه می گیرم و می آیم آنجا. خیال می کنم با همدیگر برسیم. نشانی خانه را بهش دادم. وقتی نشانی را گفتم، مات و متحیر شد. یک دفعه به شک افتاد، بعدش گفت: برای من فرق نمی کند. حتماً می آیم. بعد از آنکه مراسم تمام شد، دیدم که با دخترش از کلیسا بیرون آمد، و دیدم که هر دو سوار در شکه شدند... بله، بهش گفتم که خانه ما در ته راهروست در مسمت راست».

۱. Rotschild، بانکدار فرانسوی آلمانی تبار (۱۷۴۴-۱۸۱۲).

از کجا فهمیدی که درشکهشان بهاین طرف می آید؟ دیدم که درشکه پیچید به کوچه پُتی بانکیه ، از آنجا یک راست می آید اینجا. مطمئنی که درشکه را عوضی نگرفتی ؟ شاید این درشکه، غیراز آن درکشهای بوده که پیرمرد و دخترش سوار شدهاند. عوضی نگرفتم. چون شمارهٔ درشکه را بلد بودم. چه شمارهای بود؟ ۴۴۰ دختر باهوشی هستی.

دختر بی پروا به پدرش خیره شد و کفش هایی را که به پا داشت نشان او داد و گفت: «بله. من دختر باهوشی هستم. اما برای آخرین بار بگویم که دیگر این کفش ها را نمی پوشم. من دیگر اینها را نمی خواهم. این کفشها اذیتم می کند، لِف لِف صدا می کند. پابرهنه بروم بهتر از پوشیدن این کفش هاست.»

پدر، درشتی و بیپروایی دختر را به روی خود نیاورد و آرام و ملایم به او گفت: «شاید درست بگویی، اما اگر پابر هنه باشی، به کلیسا راهت نمی دهند. باید فقرا هم با کفش بروند توی کلیسا. آخر هیچ کس نباید پابر هنه به خانهٔ خدای مهربان برود.»

و سپس موضوع را عوض کرد و گفت: «گفتی که حتماً می آید اینجا؟» دختر گفت: «البته که می آید؟»

صورت مرد روشن شده بود. بهزنش گفت: «می شنوی زن؟ الساعه آن پیرمرد نیکوکار و نوع دوست می آید. آتش را خاموش کن.»

زن، بی آنکه حرفی بزند، در جای خود نشسته بود. مرد از جا پرید، با چابکی مانند یک شعبدهباز زبردست، کوزهٔ سر شکستهای را که روی بخاری بود برداشت و آبهای تـوی کـوزه را روی آتش کـه دود مـیکرد، ریخت. و رو بهدخترش کرد و گفت: «زودتر حصیر صندلی را پارهکن!» دختر متوجه منظور او نشد.

مرد منتظر ماند و صندلی را به گوشهای برد، و با یک لگد حصیرش را پاره کرد. و از دخترش پرسید: «هوای بیرون سرد است؟» سرد است و دارد برف می آید.

پدر رو به دختر کو چکتر، که نزدیک پنجر، بر لبهٔ تخت نشسته بود، کرد و سر او فریاد کشید: «زودتر از روی تخت بلندشو. زودباش، تنبل بیلیاقت!... اصلاً کار کردن بلد نیستی زود باش، یکی از شیشههای پنجره را بشکن!»

دختر که از سرما میلرزید، از روی تخت بلند شد. پدر دوباره به او گفت: «معطل نکن، یکی از شیشه ها را بشکن.» دختر کوچک مات و مبهوت، به پدرش خیره شده بود. پدر بار دیگر یا فریادی رعد آسا به او گفت: «مگر کری؟ گفتم که یکی از شیشه ها را بزن و بشکن.»

دختر با ترس اطاعت کرد؛ روی نوک پا بلند شد و با مشت به شیشه زد و شیشه خرد شده روی زمین ریخت.

مردگفت: «حالا خوب شد؟»

مرد، خشن شده بود و وحشتانگیز؛ با نگاه همهٔ گوشههای اتاق را میکاوید؛ مثل سردار بزرگی بود که در لحظهٔ شروع نیرد، تـدارکـات و تجهیزات ارتش خود را از نظر میگذراند.

زن، که هنوز چیزی نگفته بود، از جا برخاست و با صدایم که بهزحمت از گلوی او بیرون می آمد، گفت: «عزیز منا... جانم!... چه کار داری میکنی؟»

مرد در جوابش گفت: «هرچه می گویم گوش کن... برو روی آن

صف آرایی برای حدله / ۱۳۹۹

تختخواب دراز بکش!» چنان قاطع حرف میزد که زن، بیآنکه توضیحی بخواهد، رفت و خود را روی یکی از تختخوابها انداخت.

در این هنگام، در گوشهای از اتاق صدای نالهای بلند شد. مرد، دادش درآمد: «چه خبر شده؟»

دختر کوچکتر دست خون آلودش را بهاو نشان داد. معلوم شـد کـه هـنگام شکسـتن شـیشه، دسـتش را بـریده؛ و بـههمین سـبب در کـنار تختخواب مادرش ایستاده بود و گریه میکرد.

زن دیگر تاب نیاورد، از جا بلند شد و سر شوهرش فریاد کشید: «اصلاً معلوم هست داری چه کار میکنی؟ بهش گفتی شیشه را بشکند، دستش زخمی شد.»

مرد بهآرامی گفت: «چه بهتر که دستش را بـرید. هـمه چـیز دارد آن جور که من میخواهم درست میشود؛»

زن گفت: «من که سر در نمی آورم. چرا این جوری بهتر است؟»

مردگفت: «ساکت! حرف زدن موقوف! آزادی بیان باید از بین برود!» و در این حال پیراهنی را که بر تن داشت پاره کرد و با کتهای از آن دست خون آلود دخترش را کهنه پیچ کرد؛ سپس با خشنودی به پیراهن پارهٔ خود نگاهی انداخت و گفت: «این هم از پیراهن من!... همه چیز درست شد».

نسیم یخزدهای سوت میزد و از شیشهٔ شکسته بهاتاق میدوید. مه مُتراکم بیرون بهدرون می آمد و در فضا پخش می شد. از شیشهٔ شکسته دیده می شد که در بیرون برف می بارد. سرمایی که پیش بینی کرده بودند فرا رسیده بود.

مرد نگاهی بهاطراف خود کرد؛ میخواست مطمئن شودکه چیزی را فراموش نکرده است. خاکانداز را برداشت و با آن خاکسترها را روی

۱۴۰۰ / بينوايان

هیزمهای نیمسوخته و خیس شده ریخت تا اثری از آتش در بخاری باقی نماند.

سپس بهدیوارهٔ بخاری تکیه داد و گفت: «حالا می توانیم با خیال آسوده از پیرمرد نیکوکار پذیرایی کنیم.»

#### Δ روشنایی در زاغه دختر بزرگتر جلو رفت، دستش را روی دست پدر گذاشت و گفت: «می بینی که چقدر سردم است؟» پدر گفت: «من از تو بیشتر سردم است.» زن يرخاشكنان به شو هر ش گفت: «تو هميشه همه چيزت از همه بیشتر و بالاتر است حتی در چیزهای بد.» مرد سر او فریاد کشید: «ساکت!» زن، دیگر چیزی نگفت؛ و لحظهای آن زاغه را سکوت فرا گرفت. دختر بزرگتر گِلهایی راکه بهروپوش کهنهاش چسبیده بود می تکاند. دختر کوچکتر همچنان ناله میکرد. مادر سَر او را با دو دست گرفته بود، و بر آن بوسه می زد و آهسته در گوش او می گفت: «دخترکم! عزیزکم!... گریه نکن. چيز مهمي نيست. اين قدر سر و صدا نکن، که بدرت عصباني می شود.» اما پدر جلو دوید گفت: «برعکس، من خیلی خوشحال می شوم که گريه کني. دختر! هرچه مي تواني گريه کن. طوري گريه کن که دل سنگ آب بشود. بعداً مي فهمي كه گريه تو چه فايده هايي دارد.»

و رو بهدختر بزرگتر کرد و گفت: «پس چرا آن پیرمرد نیامد؟ اگر نیاید خیلی ضرر میکنیم. آتش را خاموش کردم، صندلی را دربِ داغون کردم، مادر زیر لب گفت: «همهٔ این بلاها را تو سر ما آوردی؛ و از همه بدتر این دختر را زخمی کردی و دستش را بریدی».

يدر گفت: «توي اين زاغه، توي اين لانهٔ شيطان، سرمايي هست كه استخوان آدم را مي تركاند اگر اين پيرمرد نيايد، جي مي شود؟ اصلاً اين پيرمرد در فكر ما نيست. از اين جور آدمها بيزارم اگر يک روز بهدستم بيفتند، همه شان را خفه مي كنم. همة اين بولدارها، اين بولدارهايي كه سر و صدا راه می اندازند که ما خیرخواهیم و نوع دوستیم، اگر به دستم بیفتند، خفهشان مي كنم. اينها مي روند به كليسا، أنجا حرفهاي گنده گنده مي زنند، خودشان را جلو کشیشها و مردم، مؤمن و خوب و مهربان و سخاوتمند جلوه مي دهند آن وقت، چند دست لباس نيمدار كهنه را كه دو تا يول سياه نمي ارزد با چند تكه نان خشك، به آدمهايي مثل ما مي دهند، و ادعا ميكنند كه فقر و بدبختي را از روى زمين برمي دارند. بايد همه شان را خفه کرد. من که مستحق لباس کهنه و نان خشک نیستم، من پول می خواهم، پول اما پول بهدست ما نمی دهند، میگویند ما این پولها را میبریم و شراب میخوریم. میگویند که ما بیکارهایم و همیشه مست. اما خودشان چی هستند؟ یک مشت دزد. اگر دزد نبودند که پولدار نمی شدند. بهنظر من، همهٔ مردم دنیا را باید ریخت توی به کیسه، و آن کیسه را برد و از آن بالا بالاها خالي كرد توى دره و گودال تا همه شان نابود بشوند... آهاى دختر! پس این پیرمرد خیرخواه و فقیرنواز و انساندوست توی کدام گوری است؟ شرط مي بندم كه اين جانور نشاني خانهٔ ما را يادش رفته.»

در این لحظه، کسی از بیرون چند ضربهٔ آهسته بـهدر زد. مـرد جـلو دوید و در راباز کرد و با لحنی احترام آمیز گفت: «بفرمایید تو! سرور من! چهلطفی کردید که به خانهٔ فقرا آمدید. شما هم بفرمایید تو. دختر خانم! دختر خانم عزیز و مهربان!» آن مرد به سن پختگی و کمال رسیده بود و دختری که همراهش بود، بسیار جوان می نمود.

ماريوس كه از روزنه به آن اتاق مىنگريست، در اين لحظه چيزى را بهچشم خود مىديد كه حتى در تصورش نمىگنجيد. «او» بود.

و هر که در عمر خود عاشق شده باشد، می داند که این کلمهٔ «او» که از ترکیب دو حرف الف و واو به وجود آمده، چه معنایی و چه مفاهیم پرتشعشعی دارد.

بله خود «او» بود. ماریوس از پس روشنایی مه آلودی که در برابر او گسترده شده بود، بهزحمت می توانست ببیند. اما اشتباه نمی کرد؛ دختری که در آستانهٔ در ایستاده بود همان ستارهٔ درخشانی بود که شش ماه تمام آسمان زندگی اش را روشن می کرد همان دختر بود، با همان نگاه و همان پیشانی و همان دهان و همان صورت که مدتی از نظر او غایب شده و روز او را به شب تاریک تبدیل کرده بود. منظرهٔ خیال انگیزی که مدتی ناپدید شده بود اینک دوباره روی می نمود. در این تاریکی، در این زاغه سیاه، در این کلبهٔ پلید، در این جای هولناک، آن آفتاب ناپیدا، پیدا شده بود.

ماریوس بهتزده و آرام، میلرزید. مگر میتوان باور کرد؟ «او» بود! تپش قلبش در نگاه او آشوب بهراه انداخته بود. احساس میکرد که دلش میخواهد در اشکهای خود غرق شود. پس از مدتها جست و جو و دربدری، اینک او را می دید. پنداری جان خود را، که از دست داده بود، اینک بازش مییافت. آن دختر مثل همان روزها بود؛ تنها کمی رنگش پریده تر شده بود. صورت زیبایش راکلاهی از مخمل بنفش در میان گرفته بود، و اندام دلفریبش را مانتویی از حریر سیاه دربر داشت، و پاهای کوچک او را نیم چکمه های ظریفی پوشانده بودند. و او مثل همیشه همراه آقای سفیدمو بود. دختر چند قدمی جلو آمد، و بستهای راکه در دست داشت روی میز گذاشت.

دختر بزرگتر ژوندرت، با نگاه حسرتباری، به کلاه مخمل و پیراهن حریر و چهرهٔ زیبا و شاداب او مینگریست.

#### م ژوندرت گریه و زاری میکند

آن زاغه چنان تیره و تار بود که هرکس از بیرون می امد و قدم در آن میگذاشت، خیال میکرد که وارد یک غار شده است. آن دو تازه وارد نیز، با نوعی تردید و بدگمانی، به اطراف می نگریستند و به زحمت می توانستند همه چیز را تشخیص بدهند. حال آنکه ساکنان این زاغه چشمهایشان به تاریکی عادت کرده بود و همه چیز را می دیدند.

آقای سفیدمو، قدمی جلو گذاشت و با لحنی مهربان بهپدر این خانواده گفت: «آقا! در این بسته چند دست لباس نو هست و چند جفت جوراب و چند پتوی پشمی».

ژوندرت در مقابل او تعظیم کرد و گفت: «فرشتهٔ نیکوکار ما! شما ما را غرق لطف و مرحمت خودتان کردید.»

و در آن لحظات که آن دو تازهوارد مات و مبهوت بهدر و دیوار اتاق نگاه میکردند، ژوندرت سر در گوش دختر بزرگتر گذاشت، و گفت: «همان طور شد که گفته بودم. یک مشت رخت و لباس پاره آوردهاند. از پول خبری نیست. راستی با چه اسمی به او نامه نوشته بودم؟» دختر آهسته در جوابش گفت: «فابانتو!» حالا یادم آمد. هنرپیشهٔ قدیمی تئاتر، فابانتو، یعنی منا و درست در همین لحظه مرد نیکوکار، رو به او کرد و گفت: «می بینم که گرفتاری و مشکل دارید. عذر می خواهم که اسم شما را، که پای آن نامه نوشته بوديد، فراموش كردهام.» فابانتوا ىلە... آقاي فايانتو... فابانتو، هنرپیشهٔ قدیمی. که روزی اسمش سر زبانها بود. در اینجا زوندرت احساس می کرد که وقت چر بزبانی فرا رسیده، و بايد از اين راه در آن مرد نيكوكار اثر بگذارد. با لحني كه مخصوص گدايان و شیادان متملق و دوره گرد است، گفت: بله. روزگاری، زیر دست هنر مند بزرگی چون تالما کار میکردم. شاگرد تالما بودم. روزگاری دنیا بهروی من مي خنديد. افسوس كه امروز همهٔ درها بهروي ما بسته شده سرور من! ما نه نان داریم و نه آتش در این زمستان سرد. بهافراد خانوادهٔ من نگاه کنید، همه در حال جان کندناند. در این جا فقط یک صندلی داریم، آن هم یک صندلی شکسته. شیشهٔ اتاقمان شکسته و در این هوای سرد زنم در بستر بيماري افتاده آقاي سفيدمو ناراحت شد و گفت: «بيچاره اين زن» ژوندرت گفت: «آن دخترم را نگاه کنید! زخمی شده و حالش خوب نيست.»

دختر کوچکتر که بعد از ورود این دو نفر، با حسرت و تعجب به آنها، و به خصوص آن دختر خوش پوش و خوشبخت نگاه میکرد، آه و ناله را از یاد برده بود. اما پدر سر در گوش او گذاشت و گفت: «دختر! هرچه می توانی بنال!»

و دست روی زخم او گذاشت و به سختی آن را فشار داد. دختر از درد فریادکشید و ماریوس می دید که دلدارش که او را «اورسول» نام داده بود، نزدیک آمد و دختر کوچکتر را نوازش کرد و گفت: «طفلک چقدر درد میکشد.» ژوندرت گریه و زاری دیکند / ۱۴۰۷

ژوندرت گفت: «دخترخانم عزیز و زیبا! نگاه کنید! دست خون آلود این بچه را ببینید! این دختر کوچک من، در یک کارگاه کار میکند، پشت یک ماشین ریسندگی؛ روزی شش سو مزد میگیرد اما ناگهان ماشین گیر کرده و دستش رفته لای پرهها. شاید مجبور باشند دستش را از بازو ببرند».

دختر کوچکتر که باورش آمده بود، بیش از پیش به گریه و ناله افتاد. مرد نیکوکار نیز حرفهای او را جدی گرفته و بسیار متأثر شده بود.

و اما از چند لحظه پیش، ژوندرت در ضمن حرف زدن، بهقیافهٔ مرد نیکوکار دقیق شده بود.

در ذهن خود میکاوید. به فکر افتاده بود که قیافهٔ این مرد برای او آشناست؛ و برای آنکه بیشتر مطمئن شود، بهزن خود نزدیک شد و سر در گوش او گذاشت و گفت: «این آقا را خوب نگاه کن! قیافهاش بهنظر تو آشنا نیست؟»

سپس نزد آقای سفیدمو باز آمد و دنبالهٔ شکایتها و حکایتهایش را گرفت و گفت: «آقا! بهسر و وضع مین نگاه کنید! پیراهی پارهٔ زنم را پوشیدهام، آن هم در این زمستان. بی لباسی مرا خانهنئین کرده. اگر سر و لبساسم خوب بود، میرفتم بهسراغ دوشیزه مارس، که مرا خوب می شناسد. خیال میکنم هنوز در کوچهٔ تورددام<sup>1</sup> منزل داشته باشد. آخر ما جزو یک گروه تئاتری بودیم، در شهرستانها بازی می کردیم؛ دوشیزه مارس نقش سِلی مِن <sup>7</sup> را بازی می کرد، و گاهی نقش اِلمیر <sup>\*</sup> را. من هم در نقش بلی زر<sup>\*</sup> سردار رومی، روی صحنه می رفتم. اما حالا چی ؟ یک فرانک هم توی خانه نداریم. زنم بیمار است. دخترم زخمی و ذلیل است. دست دخترم را ببُرند. پول پزشک و جراح را از کجا بیاورم؟ اگر یک نفر پيدا بشود و يک فرانک کف دستم بگذارد، حاضرم جلو او صد جور معلق بزتم. ببينيد هنرمندان قديمي در اين دوره بهچه روزي افتادهاند. شما سرور من! و شما دوشيزه خانم خوشبخت! بياييد حامي و پشتيبان بزرگوار ما باشید، خبر دارم که شما همه روز صحن کلیسا را با وجود خودتان معطر میکنید. دخترم همه روز برای انجام مراسم مذهبی به کلیسا می رود و شما را در آنجا می بیند. آخر من دخترهایم را مؤمن و با عفت بزرگ كردهام. زير دست من، تربيت ديني پيداكردهاند. دلم نمي خواهد دخترهام روى صحنهٔ تئاتر بازى كنند. توى اين شهر دخترهايي هستند كه بي پروا و هرزهاند، اما من به این دو تا دختر سخت می گیرم، به صور تشان سیلی ميزنم، چون دوست دارم عفيف و باتقوى باشند. اينها پدر و مادر دارند؛ از آن دخترهایی نیستند که گوشهٔ کوچه افتاده باشند می خواهم که اینها به خدای بزرگ و مهربان معتقد باشند، با ایمان باشند، سرور من! در وضع و موقع بدی هستم. امروز بدترین روز زندگی من است. باید کرایههای عقب افتاده را به صاحب خانه بدهم. اگر نتوانم این پول را بپردازم، فردا من و زنم و دختر بزرگم و دختر کوچکم، و همهوهمهرا می اندازند از خانه بیرون. آن وقت، با این وضع باید توی کوچه ها آواره باشیم، زیر برف و باران، توی این سرما. من چهار قسط از اجاره بها را بدهکارم؛ بعنی شصت فرانک.

ژوندرت دروغ میگفت. چهار قسط چهل فرانک میشد، و چهار قسط هم بدهی نداشت. ماریوس دو قسط آن را پرداخته بود.

آقای سفیدمو یک سکهٔ پنج فرانکی از جیبش درآورد و روی میز انداخت. ژوندرت آهسته در گوش دختر بزرگترش گفت: «پست فطرت را ببین! می خواهد با این پنج فرانک سر و ته قضایا را به هم بیاورد. این پنج فرانک پول حصیر صندلی، که پارهاش کردم و شیشهای که شکستیم، ژوندرت گریه و زاری میکند / ۱۴۰۹

نمی شود.» آقای سفیدمو، ژوندرت را صدا زد و گفت: «آقای فابانتو!... بیش از پنج فرانک همراهم نبود، اما الساعه دخترم را می فرستم به خانه و خودم هم می روم و شب به اینجا بر می گردم. مگر امشب قرار نیست اجاره بها را بدهید؟»

چهره ژوندرت روشن شد و در جواب گفت: «بله سرور من باید ساعت هشت شب، این مبلغ را برای صاحب خانه ببرم.» من ساعت شش اینجا هستم. شصت فرانک برایتان می آورم. ژوندرت با سرور و شادی گفت: «سرور من ... سرور من !» و آهسته در گوش زنش گفت: «زن ... درست به صورت این مرد نگاه کر !»

آقای سفیدمو بازوی دختر جوان را گرفت و به طرف در رفت و گفت: «امشب برمی گردم!» ژوندرت گفت: «ساعت شش؟» بله سر ساعت شش

در این موقع، دختر بزرگتر متوجه شد که مرد نیکوکار شنل خود راکه روی صندلی گذاشته بود، فراموش کرده است که با خود ببرد. او را صدا زد و گفت: آقا شنلتان را فراموش کردید.

ژوندرت نگاه تندی بهآن دختر کرد و شانههایش را با ناراحتی و تندخویی بالا برد.

آقای سفیدمو، لبخندزنان گفت: «فراموش نکردم، عمداً جا گذاشتهام، شاید بهدردیک نفر بخورد.»

ژوندرت گفت: «سرور من! بزرگواری شما بهاندازمای است که دارد اشکم را درمی آورد. اجازه بدهید تا پای درشکه همراهتان بیایم.» آقای سفیدمو گفت: «اگر می خواهید از خانه بیایید بیرون، این شنل را بیندازید روی دوشتان. بیرون خیلی هوا سرد است». ژوندرت با چابکی شنل را برداشت و روی دوش انداخت و هر سه از اتاق پیرون رفتند. آقای سفیدمو و آن دختر از جلو، ژوندرت از پی آنها.

#### ♦ ساعتی دو فرانک کرایهٔ درشکه

ماریوس جزئیترین چیزها را دیده و شنیده بود، اما از بعضی چیزه غافل مانده بود.

زیرا در این مدت نگاهش را به چهر، ا دلدار دوخته بود. و از همان لحظهای که «او» در این اتاق قدم گذاشته بود، قلب و روحش را به او سپر ده بود. در همهٔ مدتی که «او» در آن زاغه بود، ماریوس در دنیایی سرشار از جذبه می زیست؛ در دنیایی که تعلقات و مسائل مادی را از آدمی دور می کند و او را تنها به یک نقطه متوجه می سازد و این جوان، چنان به «او» به روشنایی پر فروغ او، چشم دوخته بود که اگر ستارهٔ زهره نیز به این اتاق می آمد، این چنین مبهوت آن نمی شد.

در آن لحظات، که «او» بستهای را روی میزگذاشته بود و باز می کرد و لباسها و پتوها را درمی آورد و با دلسوزی و مهربانی حال مادر بیمار و دختر مجروح را می پرسید، ماریوس به او چشم دوخته بود و سعی می کرد صدای او را بشنود. با همهٔ کارهای او آشنا بود؛ چشمانش، پیشانی اش، زیبایی اش و قد و قامتش را خوب می شناخت، اما با صدای او آشنایی چندانی نداشت. در باغ لوگزامبورک، چند بار که از کنار نیمکت او گذشته بود، یکی دو لحظه صدای او راکه با آقای سفیدمو حرف می زد، شنیده بود، اما آن قدر سریع و گذرا، که برای آشنایی کافی نبود. حاضر بود ده سال از عمرش را بدهد، و صدای او را، این موسیقی آسمانی را بشنود. این بار هم صدای او، در سروصداهای زاغهٔ ژوندرت، و هُو و جنجالِ این مرد، محو می شد، و ماریوس را بهخشم می آورد. او نمی توانست باور کند که این فرشتهٔ آسمانی را در میان این موجودات ژولیده و چرکین می بیند؛ گویی پرندهٔ زیبایی را در میان قورباغهها می دید.

به محض آنکه دلدارش از اتاق بیرون رفت، به فکر افتاد که او را دنبال کند و از او چشم برنگیرد تا خانهٔ او را پیدا کند؛ و حالا که به صورتی معجزه آسا او را بازیافته بود، دیگر از دستش ندهد با همین فکر از روی کمد پایین پرید، کلاهش را برداشت و در را باز کرد که بیرون برود. از توی راهرو صدای ژوندرت را می شنید، که همچنان پرحرفی میکرد. ترسش از آن بود که آقای سفیدمو را ببیند، و دوباره به فکر بیفتد که از او بگریزد، چارهای نداشت جز آنکه کمی صبر کند. اما می ترسید که دیر برسد، و درشکه راه بیفتد. و این فکر او را بهتر دید انداخته بود. سرانجام برتر دید خود چیره شد و از اتاق بیرون رفت. در راهرو دیگر کسی نبود. به طرف پلکان دويد. هيچ کس در پلکان نبود. شتاب زده از پلهها پايين رفت و خود را بهبولوار رساند. درشکهای را دید که از سرپیچ کوچهٔ بتی بانکیه پیچید و به طرف مرکز می رفت. ماربوس دوان دوان به آن سو رفت. در شکهٔ بعدی بهطرف كوچه مىوفتارا مىرىفت ھىرچىە دويد، نىتوانست بەآن بىرسد. تکلیفش را نمیدانست. در این موقع، شانس آورد و یک درشکهٔ تکاسبه دید که مسافر نداشت و در بولوار حرکت میکرد. بهترین کار آن بود ک.ه سوار آن درشکه بشود. ماربوس به سورچی اشارهای کرد. درشکه متوقف شد. ماریوس گفت: «برای یک ساعت می خواهم.» درشكهچى چشمكى زد، و شستش را بەانگشت سبابەماليد. ماريوس گفت: «مي خواهي چه بگويي؟»

این قسمت از کوچه موفتار فعلاً به خیابان گوبلن تبدیل شده است. (ایو ـگ).

یعنی این که کرایه را پیش میگیرم. ماریوس که بیش از پانزده سو پول نداشت گفت: «چند؟» چهل سو وقتی برگشتم، پولت را می دهم. وقتی برگشتم، پولت را می دهم. درشکه چی، به جای هر پاسخی، آهنگ ترانهٔ لاپالیس <sup>۱</sup> را با سوت نواخت، شلاقی به اسب زد و دور شد. ماریوس که بیست و چهار سو کم نواخت، شلاقی به اسب زد و دور شد. ماریوس که بیست و چهار سو کم داشت، به چشم خود می دید که آن در شکه دور می شود، و دیگر امکانی ایزاخت، نیال کردن دلدارش و یافتن خانه او ندارد. بدین گونه، روشنایی آفتاب را به چشم دیده بود، و دوباره روشنایی از او دور شده و او را در تاریکی تنها گذاشته بود به فکر پنج فرانکی افتاد که به دختر بیچاره و فقیر مسایه داده بود. اگر آن پنج فرانک را داشت، قضیه حل شده بود؛ از یأس و حرمان نجات می یافت و از تاریکی بیرون می آمد، و ناچار نبود شب و بوز غصه بخورد. اما دیگر کار از کار گذشته بود. به خانهٔ ویران خود بازگشت.

خبر نداشت که آقای سفیدمو در ساعت شش بعدازظهر بهزاغه ژوندرت باز می آید؛ زیرا چنان محو تماشای دلدار بود که این موضوع را درست نشینده بود به چندقدمی در خانه که رسید، در طرف دیگر بولوار، در کنار کوچه گوبلن، ژوندرت را دید که شنل اهدایی مرد نیکوکار را بر دوش انداخته بود و با مردی که ظاهر مشکوکی داشت و گویی از دستهٔ ولگردان آن حدود بود، گفت و گو میکرد.

این دو نفر در میان بىرف و كولاك ایستاده بودند و با هـم حـرف مىزدند؛ بهطورى كه اگر يكى از مأموران پليس در آن نزديكى بود قطعاً بهآنها بدگمان مـىشد. مـاريوس، بـا آنكـه تـوجهى بـهايـن گـونه چـيزها

<sup>.</sup> da Palisse از ترانه های قدیمی و مردم پسند فرانسوی.

نداشت، وقتى چشمش به آن مرد افتاد، كه با ژوندرت گرم گفت و گو بود، كمي دقيق تر شد و به ياد آورد كه اين شخص شباهت عجيبي به پانشو دارد، که از ولگردان خطرناک دنیای زیرزمینی پاریس است؛ و کورفراک روزی این مرد را از دور به او نشان داده و گفته بود که جنایتکار بدنامی است؛ سایهٔ او در هر جاکه پیدا شود، هزارگونه جرم و جنایت را انتظار باید داشت و ما پیش از این، در فصلی دربارهٔ گروهی از تبهکاران دنیای زيرزمين، وابسته بهسازمان پاترون مينت چيزهايي گفتهايم. در سالهاي بعد از این ایام نیز، ردّیای پانشو را در صحنهٔ چند جنایت مخوف پیدا کردند، و نام او بر سر زبانها افتاد. او را در میان تبهکاران، مانند یک جنايت پيشهٔ صاحب سبک مي شناختند، که در ميان دزدان و آدمکشان یپروانی داشت و زندانیان در زندان فورس ۲ تا مدتها شاهکارهای او را برای همدیگر بازگو می کردند. در سال ۱۸۴۳ سی نفر از تبهکاران، از این زندان، از راه نقب های مستراح گریختند و پانشو از کسانی بود که با شهامتی بی مانند از راه این نقب ها گریخته بود و در کمال بی بر واپی در ضمن فرار، نام خود را روی دیوار یکی از این نقبها نوشته بود. در این ایام که داستانش را حکایت میکنیم، هرچند مأموران پلیس او را زیر نظر داشتند اما هنوز در دنیای تبهکاران به چنان مقام و شهرتی دست نیافته **بود**.

## فقر و بينوايي در خدمتِ عشق

ماریوس نرم و آهسته از پلهها بالا رفت؛ همین که بهدر اتاق خود رسید، دختر بزرگتر ژوندرت را دید که در راهر و به طرف او می آید. دیدار او برایش نفرت انگیز بود. او بود که پنج فرانکش را گرفته بود و نقشهٔ او را در تعقیب دلدار برهم زده بود. دیگر فایده ای نداشت که پنج فرانک را از او پس بگیرد؛ چون درشکهٔ تک اسبه از آن حدود رفته بود و آقای سفید مو دیگر دور شده بود. وانگهی این دختر به هیچ ترتیب حاضر نبود پولی را که گرفته بود پس بدهد. نشانی خانهٔ آقای سفید مو را هم نمی توانست از او بگیرد، زیرا پیدا بود که ژوندرت از جا و مکان آقای سفید مو اطلاعی ندارد و نامه اش را برای «آقای نیکوکار کلیسای سَن ژاک اُپا» نوشته بود.

ماریوس به آن دختر اعتنایی نکرد، و وارد اتاقش شد، اما همین که خواست در را پشت سر خود بیندد، نتوانست. روی گرداند و دستی را دید که دستگیرهٔ در را از بیرون نگاه داشته بود.

دختر بزرگتر ژوندرت پشت در ایستاده بود.

ماریوس نماراحت شمد، و بماو گفت: «شما هممتید؟... چی می خواهید؟»

دختر در فکر فرو رفته بود و حرفی نمیزد. بهنظر می آمد که خاطرش آسوده نیست در تاریکی ایستاده بود؛ ماربوس که او را از لای در نیمهباز

مى ديد دوباره گفت: «چرا ساكت هستيد؟ از من چي مي خواهيد؟» دختر نگاه غمانگیزش را، که نوعی روشنایی در آن پیدا بود، به و دوخت و گفت: «آقای ماربوس! از ظاهرتان پیدا است که خیلی غمگین هستید. برای چه غصه می خوربد؟» ماريوس گفت: «من؟ من غصه مي خورم؟» يله شما. هيچ چيزم نيست. چرا... هست؟ نه، چرا... شما داربد غصه مي خوريد. راحتم بگذاريد. ماریوس بار دیگر در را فشار داد که آن را ببندد، اما دختر دست از در برئمی داشت و گفت: «با من درد دل کنید، با من حرف بزنید؛ می دانم که وضعمان خوب نيست. امروز صبح ديدمتان حالتان خوب بود. چه اتفاقي افتاده؟ صبح به من كمك كرديد، حالا نوبت من است كه به شما كمك كنم. بەمن بگوييد براي چە غصە ميخوريد؟ دلم نميخواهد آدمي بەخوبى شما این قدر ناراحت و پریشان باشد. شاید کاری از دست من بربیاید. مرا دست کم نگیرید. شاید بتوانم کاری برایتان بکنم. نمی خواهم سر از كارتان دربياورم. فقط بگوييد كه چه كار مي توانم برايتان بكنم. همان جور كه بهپدرم كمك ميكنم، بهشما هم ميكنم. وقتى پدرم نامهاى بهدست من مي سپارد، به آب و آتش مي زنم؛ هزار جور دربه دري مي كشم، از اين خانه به آن خانه مي روم؛ هر گوشه اي را، هركجا كه باشد، پيدا مي كنم. آقاي ماريوس! من در خدمت شما هستم. شايد بتوانم گرهي از مشكل شما باز کتم.»

فکری بهذهن ماریوس رسید. کسی که خود را در حال غرق شدن

مى بيند، بەھر تختەپارەاى مى چسېد. جلو رفت و به دختر ژوندرت نز دیک شد و گفت: «گوش کن، چه می گویم...» دختر با خوشحالی، میان حرف او دوید و گفت: «این طور بهتر شد. با من خودمانی حرف بزنید به من «تُو» بگویید این جور بیشتر دوست دارم.» ماريوس گفت: «گوش کن دختر... تو امروز يک مرد را با دخترش بەاينجا آوردى؟» آه مىدانى نشانى خانەشون كجاست؟ تە، مي خواهم كه جا و منزلشان را براي من پيدا كني. شادی در نگاه دختر ژوندرت برق زد، اما ناگهان شادی او محو شد و گفت: «همین!... فقط همین را از من می خواهید؟» ىلە آنها را می شناسید؟ یعنی که آنها را نمی شناسید. اما می خواهید آن دختر را بشناسید؟ معلوم نبود دختر ژوندرت چه حدسی زده بود که این گونه حرف میزد. امّا ماریوس به او فرصت نداد که بیش از این توضیح بخواهند و گفت: «حالا بگو ببینم، این کار از تو برمی آید؟» **غصه نخورید! بهزودی بهتان میگویم که خانه آن دختر خوشگله** كحاست.

و «دختر خوشگله را با لحنی میگفت که ماریوس آزرده شد، اما بهروی خود نیاورد، و گفت: «میخواهم جا و منزل آن پدر و دختر را بدانم.» دختر به او خیره شد، و گفت: «اگر نشانی را گیر بیارم، به من چی می دهید» هرچه بخواهی؟ هرچه بخواهی؟ بله مرچه بخواهم؟ خیلی زود خانه شون را پیدا می کنم. خیلی زود خانه شون را پیدا می کنم. دختر دیگر چیزی نگفت، در را بست و رفت و ماریوس تنها ماند. روی یک صندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج روی یک صندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج روی یک صندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج روی یک مندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج روی یک مندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج روی یک مندلی نشست و در خیالات خود غوطه ور شد. سرش گیج ری شان کرده بود. به دختر ژوندرت امید بسته بود، بلکه بتواند نشانی خانهٔ او را بیابد. امید و تومیدی در مغزش به هم تابیده بودند و ذهنش درهم ریخته بودند.

اما ماریوس ناگهان از جا جست؛ صدای بلند و خشن ژوندرت را از آن سوی دیوار شنیدکه میگفت:

«من آن مرد را می شناسم. می دانم کیست، می شناسمش»

ژوندرت از چه کسی حرف میزد؟ چه کسی را می شناخت؟ منظور او آقای سفیدموست؟ پدر «اورسول»؟ شاید «اورسول» را هم بشناسد. اگر این طور باشد، ماربوس بهزودی از این طریق آقای سفیدمو و دخترش را خواهد شناخت، و همهٔ زوایای تاریک زندگی آنها برایش روشن خواهد شد. آیا باید امیدوار باشد؟ بهزودی خواهد دانست که دلدارش کیست، پدر او چه سوابقی داشته؟

برای آنکه بیشتر بداند، بیدرنگ روی کمد پرید و در رصدخانهاش جای گرفت. و بار دیگر کلبهٔ ژوندرت را بهچشم می دید.

# کاربُرد سکهٔ پنج فرانکی اَقای سفیدمو

وضع ظاهری خانوادهٔ ژوندرت تغییر نکرده بود، جز آنکه با چیزهایی که آقای سفیدمو و دخترش آورده بودند، کمی نُو نوارتر شده بودند. جورابها و بلوزهای پشمی را پوشیده و پتوهای نو را روی تختخوابها انداخته بودند.

پیدا بود که ژوندرت تازه به خانه بازگشته بود، چون هنوز نفس نفس میزد. دخترانش نزدیک بخاری، روی زمین نشسته بودند. دختر بزرگتر زخم دست خواهر کوچکترش را میبست. زن با چهرهای شگفت زده بر لبهٔ یکی از تختخوابها نشسته بود. ژوندرت در طول و عرض خیابان قدم میزد، و زن در جواب او، دربارهٔ مردی که به خانه شان آمده بود، گفت: «مطمئنی که او را می شناسی؟»

البته که مطمئنم. هشت سال از آن موقع میگذرد؛ اما هنوز در خاطرم مانده. می شناسمش در همان نظر اول، شناختمش، یعنی مسیخواهی بگویی که تو اصلاً چیزی را به خاطر نیاوردی؟ نه!

من که به تو گفتم به صور تش درست نگاه کنی! در این هشت سال کمی شکسته تر شده، اما صور تش عوض نشده، قد و هیکلش عوض نشده، بعضی آدمها هیچ وقت پیر نمی شوند. نمی دانم چه کار میکنند. صدایش حوض نشده بود، فقط سر و لباسش بهتر شده بود .بلدم با این مرد شیطانصفت چه کارکنم. چه بلایی سرش بیارم.

مکثی کرد و بهدخترها گفت: «چرا اینجا تشستید؟ پاشوید و بروید توی خیابان.»

دخترها از جا بلند شدند که بروند. مادرشان گفت: «این یکی با دست خون آلودش کجا برود؟»

بيرون که برود دستش هوا ميخورد، خوب مي شود.

دخترها حرف پدر را اطاعت کردند و برخاستند و از در بیرون رفتند. چون این مرد از کسانی بود که نافرمانی را نمی پذیرند و هرچه می گویند باید اجرا شود. اما پیش از آنکه دخترها از در بیرون بروند، ژوندرت بازوی دختر بزرگ تر را گرفت و گفت: «یادتان باشد، سر ساعت پنج اینجا باشید. با هردوتان کار دارم.»

ماریوس حواسش را بیشتر جمع کرد تا بهتر از قضایا سردر بیاورد. .

ژوندرت چون با زنش تنها ماند، چند باردرعرض و طول اتاق قدم زد؛ سپس لبهٔ بلوز زنانهای راکه پوشیده بود در شلوار خود فرو برد و رو بهزن خود کرد و گفت: «می خواهی حقیقت را برایت بگویم؟ این دختر خانم می دانی کی بود؟»

زن گفت: «کدام دخترخانم؟ همین که بستهٔ لباس را آورده و روی میز گذاشت؟»

ماریوس گوشهایش را تیز کرد؛ زیرا درباره دلدار او سخن میگفتند. همهٔ وجودش را در گوشهای خود جمع کرده بود. ژوندرت خم شد و سر در گوش زنش گذاشت و چیزهایی گفت؛ سپس قد راست کرد و با صدای بلند گفت:

> بله، خودش است. زن که هنوز حیرتزده بود، گفت:

او؟ مطمئنی؟ بله، خودش است. خودش

هیچ چیز تمی توانست بیش از این رازی که شنیده بود در آن زن تأثیر بگذارد. ناگهان خشم و کینهای در وجودش سربرآورد که بههاری شباهت داشت. بی تردید کسی که شوهرش نام او را در گوشش گفته بود، این قدر برای او اهمیت داشت؛ چون او که تا آن زمان درمانده و خواب آلود بود، ناگهان از سستی و خمودگی درآمد و چهرهٔ نفرت آورش، هولناک شد.

زن که به جوش و خروش آمده بود، گفت: «امکان ندارد خود او باشد. دخترهای من باید پابرهنه راه بروند، پیراه ن پاره بپوشند، آن وقت آن دخترهٔ بی قابلیت، برای خودش آدم شده، لباس حریر می پوشد، کلاه مخمل به سرش می گذارد، و نیم چکمهٔ ابریشمی می پوشد؟ فقط سر و لباس این دختره دویست فرانک قیمت داشت. برای خودش یک خانم درست و حسابی بود. اما نه! آن دختر خیلی زشت بود، دختری که امروز دیدیم زشت و بی قواره نبود، حتماً اشتباه می کنی ا»

اشتباه نمیکنم. خودش است ثابت میکنم که خودش است. امشب همه چیز معلوم می شود.

مرد با چنان اطمینانی حرف میزد، که زن نمی دانست چه بکند. صورت پهن و سرخ رنگ او غرق حیرت شده بود؛ به سقف مینگریست. در آن دم مـاریوس، زن و مـرد را مـی دید؛ زن حـتی از شـوهرش وحشت آورتر مینمود؛ مثل ماده خوکی بود که نگاه ببر ماده را داشت.

زن کمی فکر کرد و گفت: «دیدی که این دختر خوشگلهٔ کثافت، چه جور با دلسوزی به دخترهای من نگاه میکرد؟ یعنی این دختر همان آشغال بی سروپاست؟ باید بیندازمش زیر لگد؛ آن قدر توی شکمش بزنم که پاره بشود.»

از روى لبه تختخواب بلند شد، كلاه از سرش افتاده بود، موهايش

ژولیده بود، و پرّههای بینیاش متورم و دستهایش لرزان و متشنج، چند لحظهای سرپا ایستاد، دوباره روی لبهٔ تختخواب نشست. مرد بی آنکه به او نگاه بکند، در اتاق قدم می زد ناگهان به طرف زنش رفت و در مقابل او ایستاد و گفت: «حالاکه حقیقت را فهمیدی، باید موضوع مهمتری را بهت بگویم.»

باز چه خبر شده؟

شوهر با صدایی نرم و آهسته گفت: «میخواهم بگویم کـه بـخت و اقبال بهسراغ ما آمده.»

زن طوری او را در این دَم مینگریست که گویی تصور میکرد شوهرش عقل خود را از دست داده است. اما آن مرد برای او نقشهای را که طرح کرده بود شرح داد: گوش کن تا همه چیز را برایت بگویم. مدتها بود که بلازده بودیم؛ سرما و گرسنگی و هزار جور درد بی درمان به جان ما افتاده بود. زندگی ما غیراز جانکندن نبود، و نیست. اما از این به بعد، همه چیز عوض می شود. خدایاا خداوندا! ای پدر آسمانی!... دیگر اینهمه بلا کنم. می خواهم بخورم و بپوشم، و شکم خود را پر کنم از غذاهای خوب و خوشمزه. می خواهم تا هر وقت که دلم می خواهد بخوابم. نمی خواهم دنبال کار و زحمت بروم. من هم حق دارم که چند روزی خوش باشم. می خواهم مثل میلیونرها زندگی کنم، مثل بقیه میلیونرها.

زن با تعجب نگاهش کرد و گفت: «منظورت چیست؟ من که سردرنمی آورم.»

مرد مئل دانشمند بزرگی که بخواهد دربارهٔ چگونگی اکتشاف یا اختراع خود برای جمعی سخنرانی کند، با صدای بلند گفت: «میپرسی منظورم چیست؟ پس گوش کن تا جزئیات را شرح بدهم.» زن گفت: «این قدر بلند حرف نزن. آهسته و ملایم همه چیز را بگو. كاربرد سكة بنج فرانكى آقاى سفيدمو / ١٣٢٣

**د**یوارها نازک است و همه صدات را می شنوند.»

کسی غیراز ما اینجا نیست. همسایهٔ جوان ما هم از خانهاش رفت بیرون. خودم توی پلهها دیدمش. وانگهی این پسر آن قدر نفهم و بی شعور است که اگر دنیا را آب ببرد او را خواب می برد. کاری به آدم و عالم ندارد.

ژوندرت صدایش را پایین آورد، اما نه آن قدر آهسته که ماریوس نتواند بشنود.

برف روی زمین نشسته بود، و اگر درشکه یاکالسکه ای از بولوار جلو ساختمان میگذشت، چرخهایش که روی برف حرکت میکرد، سر و صدایی نداشت، و مانع شنیدن صدای همسایه نمی شد و ماریوس بهوضوح این کلمات را از زبان ژوندرت شنید.

خوب توجه کن!کار این مرد تمام است. ترتیب همه چیز را دادهام. بروبچه ها را خبر کردم که ترتیب کارش را بدهند. امروز عصر، آن مردک ساعت شش به اینجا می آید و شصت فرانک برای ما می آورد. دیدی که با چه مهارتی داستانِ اجاره بهای عقب افتاده و بیرون ریختن اثاثمان را در اینجا، به هم بافتم؟ در صورتی که فقط یک قسط بدهکارم. آن مردک احمق که دلش برای ما سوخته، ساعت شش می آید. در همین ساعت، همسایهٔ ما برای خوردن شام از خانه اش بیرون می رود. خانم بوگُن هم رفته به شهر، و تا آن ساعت نمی آید. در آن ساعت غیراز خودمان هیچ کس توی ساختمان نیست. بچه ها هم باید مواظب اطراف باشند. تو هم باید کمک کنی. قول می دهم که همه چیز درست بشود. اگر درست نشد، چی؟ مرد با صدای بلند خندید. و اولین بار بود که ماریوس او را می دید که مرد با صدای بلند خندید. و اولین بار بود که ماریوس او را می دید که روندر در گنجه ای را که نزدیک بخاری بود باز کرد. کلاه کاسکتی را درآورد و با آستین گرد و خاک آن را ستُرد و بر سر گذاشت و گفت: «حالا باید برم بیرون؛ چند نفر را ببینم و قرار کارها را بگذارم. سعی میکنم خیلی زود ترتیب همه چیز را بدهم. فعلاً تو مواظب خانه باش. زود برمیگردم.»

و دستهایش را در جیب شلوارش فرو برد و کمی فکر کرد و گفت: «خوشبختانه او مرا نشناخت اگر بو میبرد که من کی هستم، امکان نداشت به اینجا برگردد. من باید از ریش خودم تشکر کنم. این ریش بزی رُمانتیکی که گذاشته ام، باعث شد که مرا نشناسد.»

و دوباره خندید. و کنار پنجره رفت، بیرون را نگاه کرد؛ برف همچنان می بارید و در فضا خطوط خاکستری فامی به جای میگذاشت. ژوندرت گفت: «چه هوای سَگی عجیبی!»

سپس شنل تازهٔ خود را بر دوش انداخت و گفت: «کمی گشاد است، اما بد نیست. این مردک شیطان صفت چه کار خوبی کرد که این شنل را برای من گذاشت؛ وگرنه توی این سرما جرأت نمی کردم از خانه بیرون بروم، نمی توانستم کاری بکنم. اصلاً مثل این که مقدر بوده که همهٔ کارها خود به خود ردیف بشود.»

اما چند لحظه بعد باز آمد و بهزنش گفت: «یادم رفت بهت بگم که بروی کمی زغال بخری.»

سکهٔ پنج فرانکی راکه مرد نیکوکار به آنها داده بود، در جیب پیشبند زنش انداخت. زن گفت: «گفتی کمی زخال بخرم؟»

آره؟ چقدر؟ تقریباً دو کیلو. برای روشن کردن آتش توی یک منقل می شود سی سو، با بقیهٔ پول هم چیزهایی می خرم برای شام شب نه! این کار را نکن. كادبرد سكة ينجفرانكى آقاى سفيدمو / ١۴٢٥

#### ۱۳ هر انسان تنهای دورافتادهای، برای همیشه از دنیا بی خبر نمی ماند <sup>۱</sup>

ماریوس هرچند که خیالپرور بود، اما طبعی استوار و پرجوش داشت. و این عادت، که دوست داشت بیشتر تنها بماند و بهدنیای تخیلات پناه ببرد، صفات نوعدوستی و ترحم را در او تقویت کرده بود، و هرچند که با این طرز زندگی خشم و تندخویی او کمتر شده بود، اما همچنان از پلیدی نفرت داشت و در این مورد بسیار کینه توز بود.

نیکاندیشی یک برهمن، و سختگیری یک قاضی را تواماً در خود داشت. قورباغهها را با ترحم مینگریست، اما افعیها را سرکوب میکرد. و حالا نگاهش در اعماق لانهٔ یک افعی نفوذ کرده بود، و در واقع کُنام دیوان زیر نظر او افتاده بود.

با خود میگفت: «باید چنین بینوایانی را سرکوب کرد»

هیچ یک از معماهای او در این قضیه حل نشد و حتی همه چیز پیچیدهتر شده بود. دربارهٔ ماهروی باغ لوگزامبورگ، و مردی که او را آقای سفیدمو تام داده بود، هیچ چیز بیش از روز اول نمیدانست، جز آنکه

۱. بـــهزبان لاتــين Solus cum solo, in loco remoto, non cogitabuntur orare Pater اين جمله را ويكتورهو گو يك بار ديگر هم در آثارش به كار برده، و ظاهراً مأخذ آن ناشناخته مانده است.

فهمیده بود که ژوندرت آن دو را خوب می شناسد. اما از چیزهایی که دیده و شنیده بود، کم و بیش دریافته بود که دام هولناکی گستردهاند، و خطر بزرگی در کمین آن دختر و آقای سفیدموست. و اگر او دیر بجنبد، آن دو در دام بلا خواهند افتاد. پس باید زودتر دست به کار شود تا نقشهٔ رذیلانهٔ ژوندرت را درهم بریزد، و دامی را که این حنکبوتها گستردهاند از هم بگسلد.

لحظاتی زن، ژوندرت را زیر نظر گرفت. میدید که آن زن یک منقل فلزی را از گوشهای بیرون آورده، و در میان آتش پارهها دنبال چیزی م*ی*گردد.

ماریوس آهسته و آرام از روی کمد پایین آمد؛ سعیاش این بود که صدایی از اتاق او بهبیرون نرود. در عین حال که از دام هولناکی که همسایههای او برای دلدار او و پدرش گسترده بودند، بهوحشت افتاده یود، شادمان بودکه میخواهد برای نجات آنهاکاری انجام دهد.

چه کاری از او برمی آمد؟ بهتر آن بود که میرفت و به آن دو، که برایشان دام گسترده بودند، خبر می داد، اما نشانی آنها را نداشت. به فکر افتاد که در گوشه ای پنهان شود و به محض آنکه آقای سفیدمو از درشکه پیاده شد، پیش برود و همه چیز را به او بگوید. اما این کار خطرات بسیاری دربر داشت چون در این حال، ژوندرت و همدستانش می دیدند و در آن بولوار خلوت می توانستند او را بگیرند، و در گوشه ای نگاه دارند، و آقای سفیدمو ناچار بود با تبهکاران درگیر شود، و چه بسا که جان خود را در این جنگ و جدال از دست می داد. ساعت یک بعد از ظهر بود و تا ساعت شش، پنج ساعت وقت داشت. بنابراین، یک راه بیشتر برای او نمانده بود. لباس نو خود را پوشید، دستمالی به گردن بست و کلاهش را برداشت

و بی سر و صدا بیرون رفت. آن قدر نرم و آهسته قدم برمی داشت که گویی پابرهنه روی علف راه می رود. زن ژوندرت هم در آن موقع آهن پارهها را

ماریوس به کوچه پتی بانکیه پیچید. در اواسط این کوچه، دیوار کوتاهی بود که پشت آن قطعه زمینی بود که چیزی در آن نساخته بودند. برف همچنان می بارید. ماریوس آهسته قدم برمی داشت. وقتی که به این دیوار کوتاه رسید، صداهایی شنید؛ گویی چند نفر در پشت دیوار، و در آن قطعه زمین، گرد آمده بودند و با هم حرف می زدند. کمی مکت کرد و با احتیاط روی نوک پا ایستاد و از بالای آن دیوار کوتاه، آن سویش را نگاه کرد. دو مرد در گوشه ای زیر برف نشسته بودند و با همدیگر چیزهایی می گفتند.

این دو مرد برای او ناشناس بودند؛ یکی از آن دو، ریش داشت و پیراهن کار پوشیده بود، و دیگری موی انبوهی داشت و پارهپوش بود. مرد ریشو، شبکلاه یونانیان را بر سر نهاده بود، و آن دیگری کلاه نداشت، و برف بر موهایش نشسته بود.

ماریوس در بالای سر آنها بود، و می توانست حرفهایشان را بشنود. مردی که موهای انبوه داشت، به آن دیگری گفت: «وقتی که پای پاترون مینت در میدان باشد، همهٔ کارها خود به خود درست می شود.»

مرد ریشو گفت: «مطمئنی که همهٔ کارها روبهراه می شود؟»

دست کم از توی این قضیه برای هر کدام یک اسکناس پانصد فرانکی درمی آید. تازه اگر اشکالی پیش بیاید، پنج شش سال یا دست بالا را بگیریم، ده سال هلفدونی که بیشتر روی شاخمان نیست.

دیگری که تردید داشت، کمی کلاه یونانیاش را پس و پیش کرد و گفت: «از این جور گرفت و گیرها نباید ترسید. همیشه از این چیزها هست.»

مردی که موهای انبوه داشت، گفت: «اما این کار نیست که بشود ازش

گذشت و دررفت. باید ترتیب این کار را داد. بابا شوز هم دستش توی کاره.»

سپس موضوع سخن را عوض کردند و دربارهٔ نمایشی که شب پیش در تئاتر گِه تِه ۱ دیده بودند، هر یک چیزی میگفتند. ماربوس دیگر در آنجا نماند و بهراه افتاد.

به ذهنش رسید چیزهایی که آن دو مرد در پشت آن دیوار می گفتند، با نقشهٔ شیطانی ژوندرت بی ارتباط نیست، و «کار»ی که آن دو از آن حرف می زدند باید همان «کار» باشد.

بهطرف حومهٔ سن مارسو رفت، و در آن حدود از صاحب یک دکان سراغ کلانتر پلیس را گرفت، و او نشانی پاسگاه را در شماره ۱۴، کوچه سن پونتواز، بهماربوس داد.

ماربوس به أن طرف رفت.

در ضمن راه، بهیک دکان نانوایی رسید. بسیار گرسنه بود. دو سو نان خرید و خورد؛ چون میدانست با وضعی که پیش آمده، فرصت ناهار خوردن را نخواهد داشت.

در بیرون راه، بهمشیت الهی، و دادگاه عدل خداوند فکر میکرد و با خود میگفت: اگر پنج فرانک را به دختر ژوندرت نداده بود، به راحتی سوار در شکهٔ تک اسبه می شد و آقای سفیدمو را تعقیب میکرد و خانهٔ او را یاد میگرفت. اما در عوض، از توطئه چینی ژوندرت باخبر نمی شد. در نتیجه آقای سفیدمو در دام این مرد شیطان صفت می افتاد، بی تر دید دختر او هم از این بلایا دور نمی ماند. ¶∬ آنجاکه مأمور پلیس، دو تپانچه بهدست یک وکیل دادگستری میدهٔد

ماریوس بهساختمان شماره ۱۴ در کوچهٔ پونتواز رسید؛ بهطبقهٔ اول رفت و سراغ کلانتر پلیس راگرفت. یکی از کارمندان گفت: «کلانتر پلیس امروز بهپاسگاه نمی آید. اما به جای او یکی از بازرسان پلیس کار میکند. اگر کارتان خیلی فوری است، بهایشان مراجعه کنید.»

و آن کارمند ماریوس را نزد بازرس پلیس برد. بازرس مردی بود بلندقامت، جلو بخاری ایستاده بود؛ صورتی چهارگوش داشت و لبهایی نازک و فکی پهن و محکم. پایه های بلند موهایش، خاکستری فام شده بود و بسیار بلند و نامرتب بود. نگاهی داشت چنان نافذ که پنداری می خواست تا ته جیبهای لباس آدمی را ببیند. نگاه او نه تنها در طرف مقابل نفوذ می کرد، بلکه وجود او را می کاوید.

توحش رفتار و خشونت اخلاق این مرد از ژوندرت دست کم نداشت؛ چون سگ نیز مانندگرگ وحشتانگیز است.

آن مرد بی آنکه بهماریوس «آقا» بگوید، با لحنی تند و تحکم آمیز گفت: «چه میخواهید؟» با آقای کلانتر پلیس کار داشتم. من بهجای کلانتر هستم.

کاری دارم که بسیار محرمانه است. بگريد! خیلی هم فوری است. يس زودتر بگوييد.

این مرد در عین حال که خشن و وحشت آور بود، اعتماد طرف را جلب می کرد. هم ترس آفرین بود هم اطمینان بخش. ماریوس آنچه را دیده و شنیده بود برای او شرح داد و در پایان گفت شخصی که قرار است در این تلهٔ خطرناک بیفتد برای او ناشناس است، و او، که ماریوس پُون مرسی، وکیل دادگستری است، و همسایهٔ این مرد جنایتکار، تصادفاً متوجه شده است که ژوندرت نقشه ای طرح کرده، و برای انجام این منظور همدستانی دارد و دختران ژوندرت و زن او هم در اجرای این نقشه با او همکاری میکنند. و به هر حال قرار است که سَرِ ساعت شش، در خانهٔ شماره ۵۲-۵۰ واقع در بولوار آپیتال، این توطئه عملی شود.

بازرس که گویی با این خانه آشنایی داشت، با خونسردی میگفت: «این اتاقی که میگوید ته راهرو است؟»

ماریوس گفت: «بله... مثل این که شما آنجا را می شناسید؟»

بازرس لحظهای ساکت ماند، و در آن حال که پاشنهٔ چکمههایش را جلو آتش بخاری گرم میکرد، گفت: «ظاهراً این طور است.»

بهفکر فرو رفت؛ و چنان که گویی با خود حرف میزد، گفت: «باید دارودستهٔ «پاترون مینت» دستشان توی اینکار باشد.»

ماریوس بهمحض آنکه نام پاترون مینت را شنید از جا پرید و گفت: بله. من اسم «پاترون مینت» را امروز از زبان دو نفر شنیدم.

و داستان آن دو مرد را که پشت دیوار کوچهٔ پتی بانکیه نشسته بودند، برای بازرس نقل کرد. بازرس با حوصله به حرفهای او گوش داد و آهسته گفت: «آن شخصی که موی پرپشت دارد بروژن است، و آن مرد ریشو هم

دو میلیاردی است، «باباشوز» را هم می شناسم. وای که حواسم پرت شد، و پالتوم سوخت. این بخاری لعنتی همیشه آتشش تندوتیز است. حالا یادم آمد؛ شمارهٔ «۵۲\_۵۰» خانهٔ مخروبه گورون... بعد از آن رو بهماریوس کرد و پرسید: «غیراز آن دو نفر، کسی را آن طرفها نديديد؟» پانشو را هم ديدم. یک پسرهٔ قرتی و خیلی بلا را ندیدید که اَن طرفها پرسه بزند؟ نه يک اَدم گندهٔ چاق و تُپُل را نديديد؟ يه اَدم چاق شبيه به فيل؟ نه یک نفر را ندیدید، از آن حقه بازها، که سر و وضعش مثل نوازندههای دوره گرد باشد؟ یک نفر چهارم هم هست، جزو رهبران این دسته. که هیچ کس او را نمی بیند. حتی، رفقایش و اعضای دارودسته اش. ماربوس گفت: «من دیگر کسی را ندیدم. اینها چه جور آدمهایی 119 1: ..... بازرس به جاي آنكه جوابي بدهد گفت: «در اين ساعت، آن چهار نفر در هیچ کجا سایه شان پیدا نمی شود.» <sup>۱</sup> و باز در خود فرو رفت و آهسته با خودگفت: «خانهٔ شماره ۵۲-۵۰ را خوب مي شناسم. توي آن خانه نمي شود مخفي شد. حتماً متوجه مى شوند و زود از صحنهٔ نمايش مىزنند به چاك. آخر آنها خيلى خجالتي اند. توی جمعیت رویشان نمی شود خودشان را نشان بدهند. این

۱. منظور بازرس از آن چهار نفر، ئونپارناس، کذلمر، بابهو کلاکنزوس بـود کـه در چـند فصل از آنها سخن گفتهایم، و رهبران گروه پاترون مینت بودهاند. جور نمى شود. مى خواهم همه شان راگير بيندازم، و جيغ زدن و عربده كشيدن اين مسخره ها را ببينم.» سپس سرش را بلند كرد و به ماريوس گفت: «ببينم شما مى ترسيد؟ از كى؟ از اين جور آدمها؟ ماريوس، ناراحت از اين كه بازرس هنوز به او «آقا» نگفته بود، با لحنى سرد و بى اعتنا گفت: «ممكن است بترسم، اما ترسم از شما بيشتر نيست.»

بازرس بهصورت او خیره شد و سعی کرد باوقار حرف بزند: «معلوم می شود که شما انسانی هستید شجاع و باشرف، شجاعت از جنایت وحشت ندارد، شرافت از زور و ظلم پروا نمیکند.»

ماریوس در میان حرف او دوید و گفت: «حرف شما صحیح، اما برای جلوگیری از این توطئه، چه کار باید کرد؟»

بازرس بهجای آنکه جواب صریح بدهد، گفت: «تا آنجاکه میدانم، مستأجرهای آن خانه، هر کدام برای خودشان یک کلید در ورودی را دارند تا اگر شب دیر به خانه آمدند، بتوانند در را بازکنند. شما هم آنکلید را دارید؟»

> ــبله آن کلید را بدهید بهمن

ماريوس كليد را از جيب درآورد، بـهبازرس داد و گفت: «حـالاكـه مطمئن شديد، من از روى هوا و هوس اين مطالب را نگفتهام، خـواهش مىكنم با چند نفر از افراد پليس بياييد وكار را يكسره كنيد.»

بازرس نگاه تندی بهماربوس انداخت درست مثل آن بودکه یکی از ادیبان شهرستانی در مورد یک شعر یا یک موضوع ادبی بخواهد برای وُلتر تعیین تکلیف کند، و ناگهان با یک حرکت سریع دستهایش را در دو جیب لباسش فرو بـرد و دو تـپانچه درآورد و بـهماریوس گفت: ایـن دو تپانچه را بگیرید و برگردید به خانه تان و توی اتاقتان مخفی بشوید، جوری که آنها فکر کنند که از خانه بیرون رفته اید. گفتید که یک سوراخ بالای دیوار اتاقتان هست. از این سوراخ همه چیز را زیر نظر بگیرید و بگذارید که این جنایتکارها بیایند و نقشه شان را اجرا کنند. زیاد عجله نکنید. اما همین که دیدید همه شان در آنجا جمع شده اند، با تپانچه یک تیر درکنید به در یا سقف یا هر جای دیگر اما یادتان باشد که زود و با عجله این کار را نکنید. شما وکیل هستید منظورم را می فهمید.»

ماربوس تپانچه راگرفت و در جیبهای لباس خود پنهان کرد.

بازرس گفت: «نها اینطور جیبهایتان بر آمدگی پیدا میکند. تپانچه ها را بگذارید توی جیب بغلتان»

ماريوس تپانچه ها را در جيب بغل خود پنهان کرد.

بازرس گفت: «ساعت دو و نیم است. وقت را نباید تلف کرد. فکر میکنم ساعت هفت بعدازظهر نوبت ماست که وارد صحنه بشویم.» ماریوس گفت: «ساعت شش.»

بازرس بار دیگر توصیه هایش را تکرار کرد: «شما کاری به این کارها نداشته باشید. ما وقت را بهتر تشخیص می دهیم. چیزهایی را که گفتم مو به مو اجرا کنید. فقط یادتان باشد با تیر تپانچه ما را خبر کنید، و درست به موقع.»

ماريوس گفت: «خيالتان آسود باشد.»

ماريوس خداحافظى كرد و از جا بلند شد كه برود. بازرس گفت: «اما يادتان باشد كه اگر اتفاقى افتاد و خواستيد بهما خبر بـدهيد يـا خـودتان بياييد يا يك نفر را بفرستيد پيش من... من بازرس ژاور هستم.»

### کے ژوندرت چیزھایی راکه لازم دارد، می خرد

نزدیک ساعت سه بعدازظهر، کورفراک و بوسوئه، تصادفاً از کوچه موفتار میگذشتند. برف تندتر میبارید و همه جا را پوشانده بود. بوسوئه به کورفراک گفت: «آدم وقتی دانه های برف را توی هوا میبیند، به این فکر می افتد که در آسمان طاعون به جان پروانه های سفید افتاده.»

و در این دم بوسوئه، ماریوس را از دور دید که از آن کوچه بهطرف راهبند انتهای خیابان میرفت و وضع و حال عجیبی داشت. به کورفراک گفت: «نگاه کن! ماریوس را ببین!»

كورفراك گفت: «ديدمش! اماكارى بەكارش نداشتە باش؟» چرا؟ فكرش خيلى مشغول است. مگر نمىبينى؟

فکر میکنم یک نفر را تعقیب میکند. من حدس زدم که دنبال یک نفر راه افتاده.

کورفراک گفت: «شاید ما را دید و بهاین طرف نیامد. می ترسد آن شخص راگم بکند.» اما دنبال کی می رود؟ دنبال شیطان؟

مگه خبر نداری که عاشق شده. حتماً دنبال یک دختر خوشگل افتاده. بوسو نه گفت: «من که اینجا دختر خوشگل نمی بینم. اصلاً در سرتاسر کوچه یک زن پیدا نمی شود.» کورفراک نگاهی کرد و گفت: «مثل این که حق با توست. ظاهراً دارد آن مرد را تعقیب میکند.»

و حق با او بود. مردی که کلاه کاسکت به سر داشت، از پشت دیده می شد. بیست قدم جلوتر از ماربوس به راه خود می رفت. شنل نو را بر دوش انداخته بود که برایش گشاد بود، و شلوارش پاره بود و چرک و پوشیده از گِل.

بوسوئه قاهقاه خندید و گفت: «من که نمی فهمم. آدمی مثل ماربوس چرا باید دنبال همچو مردی بیفتد؟»

کورفراک گفت: «این مرد با آن شنل نو و شلوار پاره، باید شاعر باشد. فقط شاعرها از این جور خُلبازیها دارند. بعضی از شاعرها شلوار دورهگردهای پایین شهر را می پوشند و شنل مخصوص سناتورها را.»

بوسوئه گفت: «بیا برویم دنبال ماربوس. باید بفهمیم کجا میرود، بهنظر تو عیبی دارد که دنبالش برویم؟»

کورفراک گفت: «بوسوئه! تو واقعاً عقلت کم شده. می خواهی برویم دنبال مردی که دنبال یک مرد دیگر افتاده؟»

و دیگر بحث نکردند و پی کار خود رفتند.

اما حقیقت آن بودکه ماریوس، ژوندرت را در کوچهٔ موفتار دیده و او را زیر نظر گرفته بود.

ژوندرت سرش پایین بود و میرفت، بی آنکه بداند که یک نفر تمام حرکات او را زیر نظر دارد دنبالش میکند. ژوندرت از کوچهٔ موفتار، به کوچهٔ گراسیوز پیچید و وارد خانهٔ فیمه ویران و کثیفی شد و یک ربع ساعت در آنجا ماند؛ سپس بیرون آمد و باز به کوچه موفتار رفت، و در نبش کوچهٔ پی یر لُمبار ۱، وارد یک دکان ابزارفروشی شد و چند دقیقه بعد بیرون آمد یک چکش بزرگ سنگ تراشی، که دستهٔ چوبی داشت، خریده و زیر شنل خود پنهان کرده بود. سپس به کوچهٔ پُتی ژانتی یی <sup>۲</sup> پیچید، و از آنجا به کوچهٔ پتی بانکیه رفت. کمکم وقت می گذشت. برف که لحظاتی قطع شده بود، دوباره باریدن گرفت ماریوس خود را در پناه دیوار پنهان کرد و دیگر از تعقیب ژوندرت دست بر داشت. کار او به جا و به موقع بود، زیرا وقتی ژوندرت به آن دیوار کوتاهی رسید که ساعتی پیش آن دو مرد به کار، که یکی ریش داشت و دیگری موی انبوه، پشت آن مخفی شده بردند، و در آنجا مکفی کرد و به اطرافش نگاهی انداخت تا مطمئن شود نظر ناپدید شد.

زمین وسیع پشت دیـوار راه دیگـری هـم داشت، کـه بـاریک بـود و مشکوک. از پشت محوطهای میگذشت که در قدیم جایی بود برای کرایه دادن کالسکه و درشکه و هنوز یکی از کالسکههای قدیمی در گوشهای از آن باقی مانده بود.

ماربوس به فکر افتاد که هرچه زودتر به خانه برگردد؛ زیرا از یک طرف وقت به سرعت می گذشت، از طرف دیگر خانم بوگن، هر روز عصر برای ظرف شوئی در یک رستوران به شهر می رفت. و در خانه را قفل می کرد، و او نیز که کلید در ورودی را به بازرس ژاور داده بود، اگر دیر می رسید پشت در می ماند.

عصر بود، و شب نزدیک بود. در افق انتهای یک نقطهٔ روشن دیده می شد. برق قطع شده بود، و ابرها کنار رفته بودند، و ماه با چهرهای سرخفام از پشت گنبد «سالپتریر» بیرون می آمد. ماریوس با شتاب خود را به خانهٔ شماره «۵۲-۵۰» رساند. هنوز در باز بود. با نوک پا از پلکان بالارفت. در راهرو آهسته قدم برمی داشت که کسی صدای پای او را نشنود. در فصلهای گذشته، شرح داده ایم که اتاقهای دو طرف راهرو مستأجر نداشتند. و خانم بوگن معمولاً در این اتاقهای خالی را باز میگذاشت. چند دقیقه بعد، خانم بوگن نیز از خانه بیرون رفت و در ورودی را پشت سر خود قفل کرد.

#### 19

ترانه ای که در سال ۱۸۳۲ بر سَرِ زبانها افتاده بود

ماریوس بر لبهٔ تختخواب خود نشست. ساعت در حدود پنج و نیم بعد از ظهر بود. تنها نیم ساعت بهساعت واقعه مانده بود. صدای تپش قلبش را مانند تیک تیک ساعت می شنید، احساس می کرد که در دل تاریکی دو جریان متفاوت به حرکت افتادهاند؛ یکی جنایت، که در مسیر خود پیش می رفت، دیگری عدالت، که از مسیر رو به روی آن پیش می آمد. از چیزی نمی تر سید، اما نمی توانست در فکر وقایع تر سناکی که به زودی اتفاق می افتاد، نباشد و به خود نارزد. وقایع و اتفاقات دور از انتظار و شگفت آور، آن چنان در او ائر گذاشته بود که اسیر نوعی کابوس شده بود، و تنها چیزی که او را از آن کابوس رهایی می بخشید و با واقعیات نزدیکش می ساخت، لمس کردن سردی تپانچه های پولادین در جیبهایش بود.

دیگر برف نمی بارید. ماه از میان ابر و مه بیرون آمد، روشناییاش در آن شب سرد و یخبندان به سپیدهٔ صبح می ماند.

اتاق ژوندرت روشن بود. ماریوس از روزنهای که بین دیوار اتاق او و اتاق همسایه بود، نور سرخرنگی را میدید که از آن سو میتابید و بهنظر ماریوس بهرنگ خون میآمد.

پیدا بود که این روشنایی نمی توانست از نور چراغ یا شمع باشد. از

اتاق ژوندرت سر و صدایی شنیده نمی شد. کسی در آنجا حرکت نمی کرد، کسی در آنجا حرف نمی زد، گویی هیچ کس در آنجا نفس نمی کشید، پنداری آن روشنایی از فراز گوری می تابد. ماربوس گفشهایش را درآورد و زیر تختخواب گذاشت.

چند دقیقهای گذشت. ماریوس صدای باز و بسته شدن در ورودی خانه را شنید؛ کسی با گامهای سریع و سنگین از پلکان بالا می آمد، راهرو را پیمود و در خانهٔ همسایه را کوفت. و این ژوندرت بود که بهخانه باز می آمد.

با ورود او از هر سو صدایی برخاست معلوم شـد کـه زن او و دو دخترش در خانه بودهاند، و پیش از آمدن او سکوت کرده بودند؛ مانند بچههای گرگ، که در غیبت گرگ دم برنمی آورند.

ژوندرت به محض آنکه قدم به خانه گذاشت، با صدای بلند گفت: «آمدم!» و بچه ها با صدای بلند به او سلام کردند. زن گفت: «خوب، چه خبر؟»

ژوندرت توضیح داد: «خیالت آسوده باشد. همه چیز درست شد، اما سرمای بی پیر پاهام را بی حس کرده... راستی چه خوب کردی که لباس مرتب پوشیدی... زن!... امروز تو هم باید به من کمک کنی.» حاضر و آمادهام هر کاری که بگویی بکنم.

همهٔ کارها باید درست و بهجا انجام بشود. هرکس باید وظیفهٔ خودش را بداند.

خاطرجمع باش. ژوندرت گفت: «می خواستم بگویم که...» و جملهاش را ناتمام گذاشت. ماریوس صدای افتادن چیز سنگینی را شنید، بیشتر دقت کرد. ژوندرت میلهٔ پولادینرا که از دکان ابزارفروشی خریده بود، روی میز گذاشت و گفت: «مثل این که اینجا خبر هایی بوده؛ غذایی هم خورده اید؟» زن گفت: «سه تا سیبزمینی داشتیم روی این آتش سرخشان کردم.» ژوندرت گفت: «ناراحت نباشید. قول می دهم که فردا همه تان را برای ناهار ببرم به یک رستوران عالی.» خوراک اردک می خوریم، یا هر چیز که دوست داشته باشید. فردا مثل شارل دهم ناهار می خوریم. دنیا به کام ماست.»

سپس صدایش را پایین آورده و گفت: «تلهٔ موش را آماده کردهایم. در بیرون هم گربهها آمادهاند.»

و میلهٔ پولادینی را بهدست زن داد و گفت: «این را بگذار توی آتش، که سرش خوب داغ بشود.»

و سپس از زنش پرسید: «پیچ و مهره ها را خوب چرب کردی که سر و صدا نکند؟»

آر ه؟

مطمئنم

ساعت چنده؟

باید نزدیک شش باشد. ساعت «سن مدار» پنج و نیم را زد. ژوندرت گفت: «بچهها! دیگر فرصت نداریم. شماها بروید و در آنجا که گفتم کمین کنید.»

بعد، سر در گوش دخترها گذاشت و چیزهایی گفت که ماریوس نتوانست بشنود. و از زن پرسید: «خانم بوگن رفته؟» آره

مطمئنی که توی اتاق همسایه هیچ کس نیست؟ امروز اصلاً بهخانه نیامده. حالا هم وقت شام خوردنش است بهاین زودی نمی آید. مطمئن هستی؟ ژوندرت گفت: باید بیشتر مطمئن شد. دخترم! شمع را بردار برو، توی اتاقش را نگاه کن.»

ماریوس از روی کمد پایین پرید و زیر تختخواب پنهان شد. از همانجا، از شکاف در روشنایی را دید. دختر بزرگتر که شمع بهدست آمده بود، با صدای بلندگفت: «پدر!... رفته بیرون.»

> پدر گفت: «دخترم! رفتی توی اتاقش؟» نه! اما هر وقت کلیدش روی در باشد، حتماً رفته بیرون.

پدر فریاد زد: «دختر! حس و گمان به درد من نمی خورد. برو توی اتاق. همه جا را ببین!»

در باز شد ماریوس دختر بزرگتر را، که شمعی بهدست داشت، میدید. با امروز صبح فرق نکرده بود، اما وحشتناکتر شده بود.

به طرف تختخواب آمد. ماریوس لحظات سخت و اضطراب انگیزی راگذراند. اما آن دختر به طرف آینه رفت، که به دیوار نصب شده بود. روی پنجهٔ پا بلند شد، و خودش را در آینه دید. از اتاق همسایه سر و صدای درهم ریختن آهن پاره ها به گوش می رسد.

دختر با کف دست موهایش را صاف کرد. لبخندی در آینه زد، و با صدایی خفه و شوم، یکی از ترانههای روز را زیر لب زمزمه میکرد: عشقمان یک لحظه طول کشید. آه! که چه کوتاه است لحظههای خوشبخت بودن، و چه سخت است هشت روز تمام همدیگر را دوست داشتن مشق باید همیشگی باشد. مشق باید همیشگی باشد، همیشگی، همیشگی. در این دقایق ماریوس از اضطراب میلرزید. امکان نداشت که دختر صدای نفس کشیدنش را شنیده باشد. این لحظات حال آشفته ای داشت، و با خود حرف می زد، و می گفت: «پاریس چقدر زشت می شود، وقتی که پیراهن سفید برف بپوشد.» و دوباره به طرف آینه باز آمد و روی پنجهٔ پا بلند شد و در آینه خود را، تمام رخ و نیمرخ، تماشا کرد حالتهای مختلف به چهرهٔ خود می داد و در آینه می نگریست.

صدای پدر از آن سوی دیوار بلند شد: «آنجا چه کار میکنی؟» دختر که موهایش را در آینه می دید و آنها را مرتّب میکرد، گفت دارم زیر تخت و صندلیها را می بینم، هیچ کس اینجا نیست.» پدر از آن سو فریاد زد: «دخترهٔ احمق! زود برگرد. وقت را تلف نکن.» دختر گفت: «آمدم.. دارم می آیم!... توی این خراب شده، آدم فرصت

- هیچ کاری را ندارد.»
- و یاز ترانهای را بهزمزمه میخواند: تَرکم کنید، و به سوی افتخار بروید! دل غمگین همه جا دنبال شما خواهد آمد.

نگاه دیگری به آینه انداخت و بیرون رفت و در را بست.

لحظهای بعد، صدای پاهای برهنهٔ دو دختر جوان را در راهرو شنید. پدرشان در این حال به آنها گفت: «دخترها! خوب مواظب باشید؛ یکی تان آن طرف گودال، یکی دیگر نبش کوچه پتی بانکیه، باید کمین بکشید. از دور در خانه را زیر نظر بگیرید. به محض آنکه نزدیک شدند و درشکه را دیدند، برگردید به خانه. کلید که دارید؟»

دختر بزرگتر غرولند میکرد: «توی برف نگهبانی دادن، آن هم با پای برهنه!»

آن مرد گفت: «ناراحت نباشید. فردا برای هر دوتان چکمههای بلند میخرم.»

دخترها از پلکان پایین رفتند، و ماریوس چند لحظه بعد صدای باز و

بسته شدن در ورودی را شنید، که معلوم میکرد از خانه بیرون رفتهاند. در خانه کسی نبود، جز ماریوس در اتاق خودش، ژوندرت و زنش در اتاق خودشان ر شاید موجودات اسرارآمیز و مشکوکی نیز که ماریوس در غروب آفتاب، نزدیک در ورودی خانه، چند نفرشان را دیده بود، در گوشه و کنار پنهان شده بودند.

#### $\delta$

#### كاربرد سكة پنج فرانكي ماريوس

ماریوس دریافته بود که دیگر نباید وقت را تلف کند؛ باید روی کمد بایستد و در پشت روزنه موضعگیری کند. بی درنگ، چالاک و پرشتاب، خود را به آن کمینگاه رساند.

به آن سو نگاه کرد.

ات اق وضع عجیبی داشت، ماریوس تازه پی می برد روشنایی سرخفامی که قبلاً از روزنه دیده بود چگونه پدید آمده بود. شمعدانی در یک شمعدان زنگ زده می سوخت، اما روشنایی از جای دیگری بود؛ در یک منقل بزرگ پولادین، زغال ریخته و آتش افروخته بودند، که همه جا را سرخفام کرده بود؛ و این همان منقلی بود که صبح آن روز ژوندرت از گوشهای بیرون کشیده بود. میلهٔ پولادین نوک تیزی که آن روز ژوندرت از در گوشهٔ دیگری، نزدیک در اتاق، آهن پاره ها را روی هم کُپه کرده بودند؛ و در سوی دیگر، نزدیک در، چند طناب کلفت را به هم گره زده و درکنار هم گذاشته بودند. معلوم بود که همهٔ این چیزها را برای اجرای نقشهٔ هولناکی تدارک دیده اند. اتاق در پر تُو این روشنایی به دکان آهنگری بیشتر هولناکی تدارک دیده اند. اتاق در پر تُو این روشنایی به دکان آهنگری بیشتر شباهت داشت تا به جهنم پر آتش، اما ژوندرت بیشتر به یک دیو زخمی

شباهت داشت تا به یک آهنگر.

گرمای آتش آن قدر زیاد بود که حتی شمع روی میز از طرفی که بهمنقل آتش نزدیک بود، آب می شد و قطرهقطره فرو می چکید. یک فانوس قدیمی با حفاظ مسین روی پیش بخاری بود، که بهدرد دیوژن می خورد که کارتوش در جلد او فرو رفته باشد. <sup>۱</sup>

منقل پر از آتش، کـه در مـیان بـخاری دیـواری جـایش داده بـودند، دودش از لولهٔ بخاری بیرون نمیرفت و در اتاق پخش میشد.

مهتاب از پنجره بهدرون دویده و سفیدی آن با شعلههای قرمزفام اتش آمیخته بود. ماریوس که ذهنی شاعرانه و خیالپرور داشت، بهنظرش می آمد که اندیشهای آسمانی با رؤیاهای تیره و تار زمینی پیوند یافته است.

هوای سردی از شیشهٔ شکسته به درون می آمد و بوی زخال و گرمای آتش را دفع میکرد.

اگر چیزهایی که دربارهٔ ویرانکدهٔ گوربو گفته ایم بهیاد شما مانده باشد، زاغهٔ ژوندرت را برای ارتکاب جنایت و سرپوش گذاشتن روی آن، بهترین نقطه خواهید یافت. این اتاق از همه جای آن بنا، پرت افتادهتر بود، چنین اتاقی در یک خانهٔ متروک و در کنار یک خیابان خلوت، برای این منظور از هر جای دیگر مناسبتر بود.

این خانه تنها چند اتاق داشت که بیشتر آنها خالی بود؛ و زاغهٔ ژوندرت تنها یک پنجره داشت بهطرف زمین بایری که دیوارها آن را محصور کرده بودند.

ژوندرت پيپش را روشن کرده و روی تنها صندلي اتاق که خود حصير آن را پاره کرده بود، نشسته بود و زنش در کنارش ايستاده بود و آهسته با او

 دیوژن، یا دیو جانس دانشمند مشهور یونانی، که چند قرن پیش از میلاد در بونان میزیست و با چراغ دنبال انسان میگشت، و «کارتوش» از تبهکاران معروف فرانسوی. كاربردسكة پنج فرانكى ماريوس / ١۴۴٧

حرف ميزد.

کورفراک که به همه چیز این دنیا می خندید، اگر به جای ماریوس بود، نمی توانست زن ژوندرت را با آن سر و وضع بیند و قامقاه نخندد. زن ژوندرت کلاه سیاهی که پرهای بلند داشت، به سر گذاشته بود که بی شباهت به کلاه افسران ارتش شارل دهم نبود؛ و شال پشمی بزرگی روی دوش انداخته بود و کفشهای مردانه ای را که دخترش آن روز صبح دور انداخته بود به پا داشت. ژوندرت وقتی به خانه باز آمده و چشمش به او افتاده بود گفته بود: «پس تو هم سر و لباست را مرتب کردی؟ نمی خواهم سر و وضع تو طوری باشد که او از همان نظر اول و حشت کند و پا به فرار بگذارد!»

اما خود ژوندرت، شنل نو و گُل و گشادی را که آقای سفیدمو به او داده بود پوشیده بود که با پیراهن و شلوار کهنه و پارهٔ او تناقض داشت. به همین علت، کورفراک گمان کرده بود که او باید شاعری باشد وارسته و بی قید و بند.

در این موقع، ژوندرت با صدای بلند گفت: «خیال میکنم که او توی این هوا با کالسکه می آید... زن!... زودتر فانوس را روشن کن و برو پایین، جلو در ورودی، فانوس بهدست بایست، تا کالسکه برسد، همین که کالسکه آمد، برو جلو کرایهٔ کالسکه چی را بده. و بعد با فانوس روشن جلو او راه بیفت. و با ادب و احترام او را بیاور تا توی اتاق.»

زن گفت: «كراية كالسكه چي را از كجا بياورم؟»

ژوندرت در جیبهایش کاوید و یک سکهٔ پنجفرانکی درآورد و بـهاو داد. زن گفت: «این پول را از کجا آوردی؟»

این پولی است که امروز جوان همسایه بهدختر ما داده. سپس فکری کرد و گفت: «ما در اینجا یک چیز کم داریم؛ یک صندلی، باید دو تا صندلی داشته باشیم» دو تا صندلی بهچه درد میخورد؟ برای نشستن زن گفت: «این که گرفتاری ندارد. الساعه میروم و صندلیهای همسایه را می آورم.»

و بی آنکه چیزی بگوید بهطرف در اتناق بهراه افتاد. ماریوس در پهلوهایش احساس سوزش عجیبی کرد؛ حتی فرصت آن را نداشت که خود را از روی کمد بهزیر تختخواب برساند. ژوندرت بهزنش گفت: هوا تاریک است، شمع را ببر.

شمع نمیخواهم. دو تا دست که بیشتر ندارم. باید زودتر دو تا صندلی را بیاورم، مهتاب همه جا را روشن کرده.

ماریوس حس می کرد که زن در جست و جوی کلید قفل در تاریکی، دستهایش را به این طرف و آن طرف می کشد. سرانجام در را باز کرد و وارد اتاق شد. ماریوس در جای خود، روی کمد مبهوت و مضطرب بر جای مانده بود.

از دریچهٔ کوچک نزدیک سقف، مهتاب چون ریسمانی از نور بهدرون میدوید و دو سوی این ریسمان نور در تاریکی فرو رفته بود. ماریوس نیز در تکهای از این تاریکی جای داشت و تقریباً ناپیدا بود.

زن نگاهی به اطراف کرد؛ ماریوس را ندید، و دو صندلی، یعنی همهٔ صندلی های ماریوس را برداشت و از اتاق بیرون رفت و در را پشت سرش با پای خود بست. وقتی که به اتاق خودشان رسید، گفت: «این هم دو تا صندلی که کم داشتیم.»

شوهر گفت: «این هم فانوس. بگیر و برو پایین. عجله کـن کـه وقت نداریم.»

زن فانوس راگرفت و رفت؛ و ژوندرت در اتاق تنها ماند.

ژوندرت دو صندلی را در دو طرف میز جای داد؛ میلهٔ نوک تیز را در

كاربرد سكة ينج فرانكى ماريوس / ١۴۴٩

میان آتش چرخاند. پاراوان کهنه ای را که از گوشه ای پیدا کرده بود، جلو بخاری گذاشت و منقل پر آتش را پشت آن پنهان کرد. سپس به گوشهٔ دیگری از اتاق رفت که طنابهای به هم تابیده را جای داده بود، و آنها را وارسی کرد. ماریوس با دقت متوجه کارهای او بود، و دریافت که آن طنابهای به هم تابیده، نردبانی است از طنابهای به هم بافته، که دو قلاب بزرگ دارد، و می توان آن را بر لبهٔ پنجره یا دیواری آویزان کرد. این نردبان طنابی، و چند نوع ابزار فلزی گوناگون؛ و چند گرز آهنین، طبعاً برای منظور خاصی آماده شده بود و معلوم بود که این گونه چیزها را، بعداز ظهر آن روز، در غیاب ماریوس به آنجا آورده اند.

ماریوس در این فکر بود کمه «یک دکان آهنگری تمام عیار درست کردهاند» اما اگر او از این گونه چیزها سردرمی آورد، درمی یافت که با این ابزار و وسایل می توان هر قفل بسته ای راگشود و هر دری را از جاکند، و بعضی از آن ابزارها به درد بریدن و تکه تکه کردن می خورد که دزدان آنها را به اصطلاح خودشان «کف بُر» و «نفس گیر» می نامیدند.

بخاری و میز با آن دو صندلی، رو در روی ماریوس بود. بعد از آنکه ژوندرت پاراوان را جلو بخاری گذاشت و روشنایی آتش را پنهان کرد، اتاق فقط با نور شمع روشن می شد. چیزهایی که روی میز بود، هر کدام سایهٔ درازی پیداکرده بود. سایهٔ کوزهٔ لب شکستهٔ آب، نیمی از یک دیوار را پوشانده بود. آرامش هولٰناکی بر اتاق حکمفرما شده بود که خبر از وقوع یک حادثهٔ شوم می داد.

پیپ ژوندرت روی میز مانده و خاموش شده بود، که نشان میداد فکر این مردکاملاً مشغول است و توجهی بهپیپ خود ندارد. ظاهراً همهٔ کارها را رو بهراه کرده و روی صندلی نشسته بود. روشنایی شمع، زوایای ریز و درشت صورت او را برجستهتر کرده بود. ابروهایش را درهم کشیده بود، و گاهی دست راستش را بهچپ و راست حرکت می داد؛ پنداری با خودگفت و گو میکرد. ناگهان کشوی میز را بیرون کشید، و چاقوی بزرگ راکه در آن پنهان کرده بود، درآورد و تیزی نوک آن را روی ناخنهای خود آزمود و سپس آن را در جای خود گذاشت و کشو را بست.

ماریوس نیز در آن لحظات یکی از آن دو تپانچه را که در جیب بغل داشت، بیرون آورد و آن را آماده تیراندازی کرد. صدای خشکی از این عمل برآمد که ژوندرت بهوحشت افتاد؛ نیم خیز شد و فریاد زد: «کی انجاست؟»

ماریوس نفس را در سینه حبس کرد و بی حرکت ماند. ژوندرت چند ثانیه گوش داد سپس خندید و با خود گفت: «چه احمقی شدهام، صدا از تیغهٔ چاقو بود.» ماریوس آمادهٔ تیراندازی بود.

## کی الماریوس رو در روی هم دو صندلی ماریوس رو در روی هم

ناگهان طنین دوردست و غمانگیز ساعت کلیسا شیشه را لرزاند. این، زنگ ساعت کلیسای سَن مِدار بود که ساعت شش را اعلام میکرد.

ژوندرت با صدای هر زنگ سرش را تکان می داد. بعد از آنکه زنگ ششم را شنید با انگشتانش فتیلهٔ شمع را پاک کرد، سپس برخاست و در اتاق از این سو به آن سو رفت. به صداهای بیرون گوش می داد و می گفت: «همه چیز درست می شود، به شرطی که او بیاید». می خواست روی صندلی بنشیند که در باز شد. زن ژوندرت در را باز کرده بود. خطی از روشنایی از شکاف فانوس بیرون دویده و صورت او را روشن ساخته بود. چه صورت هولناکی پیدا کرده بود به محض ورود به اتاق با صدای بلند گفت: «آقا! بفر مایید تو!»

> ژوندرت از جا پربد و گفت: «بفرمایید تو، سرور من.» آقای سفیدمو به درون آمد.

آرامش و صفایی داشت و ظاهری در خور احترام. در اولین لحظهٔ ورود، چهار لوئی طلا از جیب درآورد و روی میز گذاشت و گفت: «آقای فابانتُو! این، برای اجاره بهای عقبمانده، و نیازمندیهای فوری خانوادهٔ شما، تا بعد ببینم که چه می شودکرد.»

ژوندرت گفت: «سرور من! خدا به شما جزای خیر دهد.»

آنگاه بهزنش نزدیک شد و آهسته گفت؛ «برو، کرایهٔ درشکهچی را بده که راه بیفتد و برود.»

در این لحظات که ژوندرت تعظیم و تکریم میکرد و در تعریف و تملق آقای سفیدمو چیزهایی به هم می بافت، زن از اتاق بیرون رفت و دقیقه ای بعد، بازگشت، و آهسته در گوش شوهرش گفت: «ترتیب کرایه را دادم، درشکه چی رفت.»

برف آن قدر روی هم انباشته شده بود که صدای چرخهای درشکه، نه در موقع آمدن شنیده شد و نه در هنگام رفتن. آقای سفیدمو بر صندلی نشست.

و ژوندرت در صندلی رو بهروی او نشست.

حالا برای آنکه خواننده بتواند تصویر دقیق و روشنتری از حوادت بعدی در ذهن خود داشته باشد، باید این نکته ها را در نظر بگیرد که آن شب یخبندان بود، «سالپتریر» برف پوش بود و خلوت، و نور سفید ماه مثل کفن همه چیز را دربر گرفته بود. روشنایی فانوسهای خیابان در فواصل معیّن، نور سرخ و بسیار ضعیف خود را در این بولوار غمانگیز میافشاند. درختان زبانگنجشک در دو سوی خیابان در دو صف طولانی کنار هم قرار گرفته بودند، و تا یک ربع فرسخ آن طرف تر، رهگذر دیگری نبود. خانهٔ گوربو در این تاریکی و سکوت، پرت افتاده بود، و در دل این ظلمت و سکوت، تنها پرتو شمعی اتاق زاغه مانند ژوندرت را روشن میکرد. در چنین جای ترسناک و پست و آلودهای، دو مرد در دو طرف میزی رو در روی همدیگر نشسته بودند.

آقای سفیدمو آرام بود و خیالی آسوده داشت، و ژوندرت لبخندی ترس آور بر لب داشت. زن ژوندرت، چون ماده گرگی در گوشهای ایستاده بود، و ماریوس در آن حال از پس روزنهای همه چیز را زیر نظر داشت، و تپانچهای را بهدست گرفته بود. و سعی میکرد همه چیز را ببیند و بشنود. دو صندلی ماریوس زو در روی هم / ۱۴۵۳

ماریوس احساس می کرد که بهزودی اتفاقات هولناکی روی خواهد داد، اما جمعاً از چیزی نمی ترسید و قبضهٔ تپانچه را در دست می فشرد؛ و همین، به او نیروی بیشتری می بخشید. مطمئن بود که مأموران پلیس در آن اطراف کمین کر ده اند و در انتظار شنیدن صدای تیر او هستند. در عین حال منتظر بود که ژوندرت و آقای سفیدمو چیزهایی بگویند که قضایا برای او روشن شود، و نادانسته ها را بداند.

# الالالى بەاعماق تارىكى

آقای سفیدمو بهمحض آنکه روی صندلی نشست، به تختخوابها چشم دوخت و پرسید: «پس آن دخترتان که زخمی شده بود، کجاست؟ حالش خوب شده؟»

ژوندرت با حقشناسی بهاو نگاهی کرد و گفت: «حالش خیلی بد بود. خواهر بزرگترش او را برد بهبورب ۱ تا روی زخمش مرهم بگذارند تا شما اینجا هستید، برمیگردند.»

آقای سفیدمو نگاهی بهزن ژوندرت انداخت که سر و وضع عجیبی برای خود درست کرده، جلو در اتاق ایستاده بود و قیافهٔ تهدید آمیزی به خود گرفته بود. چنین به نظر می آمد که خود را برای جنگ و دعوا آماده کرده است. آقای سفیدمو گفت: «ظاهراً حال خانم شما خیلی بهتر شده؟»

ژوندرت گفت: «ظاهرش را نگاه نکنید. پاش لب گور است؛ ولی این زن از بس پوست کلفت است چیزی را بهروی خودش نمی آورد: این زن نیست، بلکه گاو نر است!»

زن ژوندرت، از این تعریف و تمجید شوهرش چنان خوشش آمده بود که با اطوار جانور مآبانهای گفت: «آقای ژوندرت! تو همیشه بهمن

 Bourbe بیمارستانی که آن را «ماترنینِه» هم می نامند، که واقع است در کوچهٔ «بورب» که همان بیمارستان Bau de Locque، فعلی است (ایو گ).

لطف دارى!»

آقای سفیدمو گفت: «خیال میکردم نام خانوادگی شما فابانتوست... ژوندرت....»

شوهر حرف آقای سفیدمو را قطع کرد و گفت: «فابانتو، معروف یهژوندرت. قطعاً اطلاع دارید که هنرپیشهها چند جور اسم دارند.»

سپس بی آنکه آقای سفیدمو متوجه شود، نگاه تند و اعتراض آمیزی به زنش انداخت و سپس دروغهایی به هم بافت و برای آقای سفیدمو از گو کرد: «سرور من! سالهای سال است که من و این طفلک، یعنی زنم، ۱. درم زندگی می کنیم و همیشه با هم خوب و مهربان بوده ایم. اگر این نوستی و علاقه بین ما نبود، زندگی برایمان مشکل بود. بله، سرور من!... ما واقعاً بدبخت و بیچاره ایم، فکرش را بکنید که آدم دست داشته باشد و کار نداشته باشد. نمی دانم چرا دولت کاری برای امثال ما نمی کند. ب شرفم قسم می خورم که من شورشی نیستم، آشوبگر نیستم، با دولت محالف نیستم، اما اگر به جای وزیران این دولت بودم، کارها را درست می کردم. خیال دارم دخترهایم را بفرستم بسته بندی یاد بگیرند تا دست همهٔ مال و ثروت دنیا فقط یک تابلو برایم مانده، که دلم نمی آید از خودم همهٔ مال و ثروت دنیا فقط یک تابلو برایم مانده، که دلم نمی آید از خودم برای این که باید زندگی کرد.»

در این هنگام که ژوندرت مطالب بی سر و تهی به هم می بافت و در حین حال سعی میکرد قیافه اش متین و مؤدب جلوه کند، آقای سفیدمو به در اتاق چشم دوخت و ناگهان متوجه مردی شد که بی سر و صدا وارد شد و آن مرد جلیقه یی پوشیده بود از کشباف بنفش، که کهنه و مستعمل بود و پر از لکه های چربی و شلوارش گشاد و کتانی بود، و کفشهایش چوبی، بازوهایش عریان بود و خالکوبی شده. صورتش را با دوده سیاه کرده بود؛ و عجیب این که ساکت بود، و پشت سر ژوندرت ایستاده بود و اصلاً تکان نمی خورد.

گویی نوعی غریزه مغناطیسی، نگاه ماریوس و نگاه آقای سفیدمو را مشترکاً بهاین مرد دوخته بود. آقای سفیدمو نتوانست تعجب خود را از حضور چنین مردی پنهان کند.

ژوندرت، که شنل اهدایی آقای سفیدمو را بر دوش انداخته بود، دکمههایش را بست و گفت: «سرور من ا می بینم که به شنل اهدایی خودتان نگاه میکنید. چقدر به من می آید!»

آقای سفیدمو گفت: «این مرد که پشت سرشما ایستاده کیست؟» ژونمدرت گفت: «کاری به کارش نمداشته باشید، یکی از همسایههاست.»

و این «همسایه» چهرهٔ عجیب و ناراحتکننده ای داشت. در آن ایام، در اطراف سن مارشو کارخانه هایی به کار انداخته بودند که مواد شیمیایی می ساختند، و کارگرانشان اغلب با چهرهٔ سیاه و آلوده از کارخانه بیرون می آمدند. این مرد نیز ظاهراً به آن کارگران شباهت داشت حضور او هر چند آقای سفیدمو را به تردید انداخته بود، اما هنوز اعتماد و اطمینانش را از دست نداده بود و حرف ژوندرت را باور کرد و گفت: «آقای فابانتو!... داشتید چی می گفتید؟»

ژوندرت آرنجش را روی میز تکیه داد، و همچون مار بوآ به آقای سفیدمو چشم دوخت و گفت: «می گفتم که تابلویی دارم برای فروش»

در این هنگام در با صدایی ملایم روی پاشنهٔ پا چرخید و مرد دیگری وارد شد و روی لبهٔ تختخواب، پشت سر ژوندرت نشست. این مرد نیز بازوان عربان و خالکوبی شده داشت و صورتش را با دوده سیاه کرده بود. آقای سفیدمو او را دید و ابرو درهم کشید، و چیزی نگفت. نگاهی به اعماق تاریکی / ۱۴۵۷

ژونــدرت گـفت: «سـرور مـن! بـهايـنها تـوجه نكـنيد. هـمهشان از همسايههاى ما هستند. برويم بر سر مطلب خودمان، من بايد آن تابلوى بسيار گرانبها وكمياب را بهشما نشان بدهم.»

و از جا برخاست و رفت و تابلویی را که وارونه به پای دیوار تکیه داده بود، برگرداند و در همانجا پای دیوار گذاشت. روشنایی شمع تا حدودی آن تابلو را روشن میکرد. ماریوس نمیتوانست آن را ببیند، زیرا ژوندرت در میان او و تابلو نشسته بود. تابلویی که رنگها را با خشونت روی هم مالیده بودند، و ناشیانه تصویری کشیده بودند.

آقای سفیدمو گفت: «این چگونه تابلویی است؟»

ژوندرت قیافهٔ تعجب آمیزی گرفت و گفت: «عجیب است که متوجه نشدید؛ این تابلو کار استاد بزرگی است، و اثری است گرانبها، سرور من! این تابلو را بهاندازهٔ دو تا دخترم دوست دارم. خاطرات گذشته را به یاد من می آورد، اما همان روز که گفتم، طوری بدبخت شدهام که ناچارم آن را بفروشم.»

آقای سفیدمو کمکم نوعی اضطراب و دلواپسی در خود احساس میکرد؛ به تابلو نگاهی انداخت و ناگهان دریافت که چهار مرد بیگانه در گوشه و کنار اتاق نشسته یا ایستادهاند و هر چهار نفر بازوهای عریان و خالکوبی شده داشتند، بی حرکت بودند، صورتهایشان را با دوده سیاه کرده بودند. یکی از آنها به دیوار تکیه داده و چشمهایش را بسته بود، پنداری به خواب رفته بود؛ و عجیب تر آنکه یکی از آنها سالخورده بود و موهای سفیدی داشت؛ موهای سفیدش با دوده ای که به صورت خود مالیده بود، تضاد عجیبی داشت. دوتای دیگر جوان بودند؛ یکی موهای انبوه داشت و دیگری ریشو بود. هیچ کدام کفش نپوشیده بودند و پاهایشان برهنه بود.

ژوندرت که دریافته بود آقای سفیدمو بهاین چهار مرد نگاه میکند،

گفت: «گفتم که کاری به کارشان نداشته باشید. آنها دوستان ما و همسایههای ما هستند. صورتشان از دودهٔ زغال سیاه شده، همهشان دودکش بخاریها را پاک میکنند. سرور من! این تابلو را از من بخرید، بهمن و بیچارگی من رحم کنید. گران نمی فروشم. بهنظر شما این تابلو چند قیمت دارد؟»

آقای سفیدمو، که خطر را احساس کرده بود و خود را برای دفاع آماده میکرد، گفت: «این تابلو مثل چیزهایی است که بهدیوار میخانهها نصب میکنند؛ حداکثر سه فرانک قیمت دارد.»

ژوندرت گفت: «سرور من! کیفتان را دربیاورید. من به هزار «اکو» راضی هستم، بیشتر نمی خواهم.»

آقاي سفيدمو از جا بلند شد، به ديوار تكيه داد، قامتش را راست كرده و با نگاه، دور تا دور اتاق را کاوید. ژوندرت در طرف چپ او ایستاده بود و در طرف راست او، زن ژوندرت و آن چهار مرد بیگانه ساکت و منتظر ایستاده بودند و او را زیر نظر داشتند. ژوندرت با اصرار و التماس از او می خواست که تابلویش را بخرد. و لحن او چنان با زاری و خواری آمیخته بود که آقای سفیدمو را گاهی بهاشتباه می انداخت و گمان می کرد که این مرد در نهایت درماندگی کارش به جنون کشیده است. ژوندرت همچنان حرف مي زد: «سرور من! اگر تابلوي مرا نخريد، ديگر راه و چارهاي ندارم. غيراز اين كه بروم و خودم را بيندازم توى رودخانه. دلم ميخواست دخترهایم را بگذارم کاری یاد بگیرند؛ مثل بستهبندی، قابسازی، و از این جورکارها این جورکارها ساده نیست، وسیله و ابزار لازم دارد و چند نوع چسب می خواهد. یک گُزک می خواهد برای بریدن مقوا، یک قالب برای صاف کردن، یک چکش برای کوبیدن میخ، چند تا قلم مو می خواهد، و هزار جور آت و آشغال دیگر و این همه زحمت برای چهار سو در روز؛ روزی چهارده ساعت کار در برابر چهار سو. کاغذ را باید

نگاهى بەاعماق تارىكى / ١٤٥٩

خیس کرد؛ نباید چیزی لکهدار و کثیف بشود از چسب باید گرم ر بهموقع استفاده کرد، همهاش برای روزی چهار سو.»

ژوندرت همچنان حرف میزد و به آقای سفیدمو نگاه نمی کرد. ولی او ژوندرت را زیر نظر داشت و مراقبش بود. ژوندرت نگاهش را به در اتاق دوخته بود. و ماریوس از پشت روزنه، گاهی به این و گاهی به آن نگاه می کرد. آقای سفیدمو گاهی از خود می پرسید: اچرا این کارها را می کند؟ آیا واقعاً احمق است و عقلش را از دست داده؟». ژوندرت در ضمن آنهمه خواری و زاری، چند بار این جمله ها را تکرار کرد: «چاره ای ندارم؛ باید خودم را بندازم توی رودخانه یک روز هم نزدیک پُل اُسترلیتز، از سه تا پله پایین رفتم که خودم را بندازم توی رودخانه.»

اما ناگهان لحن صدایش تغییر کرد؛ در چشمانش شعلههای خشم و نفرت میدرخشید از جا پرید و تـرسآور شـد. بـهطرف آقـای سـفیدمو رفت، همچون رعد غرید و گفت: «بازی را تمام کنیم. مرا میشناسید؟»

ہ∕ تَلِه

در این هنگام، ناگهان در اتاق باز شد و سه مرد که بلوز آبی پوشیده بودند و صورتکهای کاغذی سیاه به چهره داشتند، به درون آمدند. یکی از آنها لاغر بود و یک گرز آهنی به دست داشت؛ نفر دوم، که به یک مجسمهٔ یلند آهنی شباهت داشت، ساطور مخصوص گاوکشها را به دست گرفته بود؛ و مرد سوم، که شانه های پهنی داشت و فربه تر از نفر اول و لاغر تر از نفر دوم بود، کلید بزرگی به دست داشت که پنداری از کلیدهای در آهنی یک زندان بود که دزدیده و با خود آورده بود.

چنین می نمود که ژوندرت تا آن دم منتظر ورود این سه نفر بود: و با نفر اول، که گرز آهنی بهدست داشت، چند جملهای رد و بدل کرد: «همه چیز مرتب است؟» آره

پس مونپارناس کجاست؟ آن راکه می شناسی؛ خودش را خوشگلترین جوان دنیا می داند؛ دارد آن پایین با دخترت حرف میزند. با کدامشان؟ با یزرگتره درشکه آن پایین حاضر است؟ آره همه چیز این درشکه مرتب و منظم است. مرتب و آمادهٔ حرکت. با دو تا اسب خوب؟ با دو تا اسب عالی آره. آره.

ژوندرت گفت: «خُب، پس باید کار را شروع کنیم.»

رنگ از روی آقای سفیدمو پریده بود. تازه می فهمید که در چه دامی افتاده است. به اطراف خود نگاه می کرد و به یک یک افرادی که در آن اتاق بودند، با دقت و حیرت نظری می انداخت و پشت میزی سنگر گرفته بود و منتظر وقایع بعدی بود. این مرد که تا چند دقیقه پیش سالخورده و ضعیف و افتاده به نظر می آمد، ناگهان به یک قهرمان شجاع تبدیل شده بود که مشتهای پرقدرتش را بر لبهٔ بالای صندلی نهاده بود.

این مردکه در برابر چنین خطری، خود را نباخته و استوار و نیرومند می نمود، از آن کسانی بودکه در عین وارستگی و مهربانی، جسور و با جرأتاند. ماریوس که او را چنین جسور و با جرأت می دید، احساس فرور می کرد، که به هر روی، او پدر دختری بودکه دوستش می داشت.

میه نفر از آن مردان برهنه بازو، که با دوده صورتشان را سیاه کرده بودند و ژوندرت آنها را دوده پاککن بخاری معرفی کرده بود، آهن پاره ها را زیر و رو کردند و یک قیچی باغبانی، یک گیرهٔ قپان و یک چکش در آن میان یافتند، و هر کدام یکی از این ابزارها را به دست گرفتند و رفتند جلو و صف کشیدند. اما نفر چهارم از این گروه، که پیر بود و سفیدموی، بر لب تخت نشسته بود و چرت میزد. ژوندرت نیز در کنار او نشسته بود.

ماریوس که همه چیز را زیر نظر داشت، دریافت که بهزودی کار

بهجایی میرسد که باید وارد معرکه شد و خود را نشان بدهد؛ برای این منظور، دست راستش را روی ماشهٔ تپانچه گذاشته و برای تیراندازی اَماده شده بود.

ژوندرت بعد از آنکه گفتگویش با مردگرز بهدست تمام شد، دوباره به طرف آقای سفیدمو رفت و کلاهش را با خندهای نفرتانگیز و ترسناک درآمیخت و گفت: «درست به من نگاه کنید!... مرا نمی شناسید؟» آقای سفیدمو به صورت او خیره شد و گفت: «نه!»

ژوندرت بازهم جلوتر آمد، روی شمعدان خم شد. فک او که استخوانهای درشتی داشت، در روشنایی شمع وحشیانهتر به نظر می آمد و در مقایسه با او، آقای سفیدمو چهرهای آرام داشت و سعی می کرد این آرامش را حفظ کند. اما ژوندرت باز هم جلوتر رفت و گفت: «اسم من فابانتو نیست، اسم من ژوندرت نیست، من تناردیه هستم، که صاحب مسافرخانهای بودم در روستای مون فرمی، حالا یادتان آمد؟ تناردیه! مون فرمی... گمان می کنم همه چیز برایتان روشن شد. چهرهٔ آقای سفیدمو یک لحظه سرخ شد. با این حال زود آرامش خود را به دست آورد و بی آنکه صدایش بلرزد؛ خونسرد و آرام، گفت: «من شما را نمی شناسم.»

ماریوس جواب او را شنید. اما اگر کسی در آن دم در چهره آقای سفیدمو دقیق می شد، درمی یافت که مبهوت و پریشان شده است. از سوی دیگر وقتی ماریوس فهمید که ژوندرت، کسی جز تناردیه نیست، سراپا لرزید. احساس میکر دکه تیغهٔ شمشیری در قلب او فرو رفته است. به دیوار تکیه داد تا برزمین نیفتد. و دستی که برای رها کردن گلوله آماده شده بود، دیگر آن توان را نداشت که روی ماشه فشاری بیاورد. و حتی در لحظه ای که نام تناردیه را از زبان ژوندرت شنید، چیزی نمانده بود که تپانچه از دستش فرو افتد آقای سفیدمو، وقتی نام تناردیه را از زبان آن مرد شنید، ظاهراً حال و وضعش تغییر نکرد، اما این نام در ماریوس تأثیر

گذاشت و او را متشنج ساخت. آقای سفیدمو وانمود می کرد که تناردیه را نمي شناسد. و ماريوس برعكس، منقلب شد. زيرا اين نام براي او ارزش و اعتبار زیادی داشت. از مدتها پیش این نام را روی قلب خود جای داده بود. پدرش در وصیت نامهٔ خود از تناردیه نام برده بود؛ و این نام در اعماق فکر و ذهنش نفوذ کرده بود. پدرش در آن وصیت نامه نوشته بود: «مردی به نام تناردیه مرا از مرگ نجات داد. اگر روزی او را یافتی، تا آنجا که از دستت برمی آید، در حق او از نیکی و مساعدت مضایقه مکن» نام تناردیه برای او در بالاترین درجات احترام جای گرفته بود با نام پدرش درآمیخته بود. باورش نمي آمد كه تنارديه چنين كسي باشد. اين، همان صاحب مسافرخانه در مؤن فرمی بود که مدتها برای یافتنش به این سو و آن سو دويده بود، و حالا بعد از آن همه جست و جو او را در چند قدمي خود مى ديد، و مى ديد كه نجات دهنده پدرش مردى است پليد و تبهكار؛ و دریافته بود که مردی که در آتش دیدارش می سوخت، و آن چنان نسبت بهاو اخلاص و ارادت داشت، دیوی است آدمی صورت، این مرد، یعنی نجات دهندهٔ سرهنگ پُون مرسى، در مقابل جشم او به كارهايي دست زده بود که جز جنایت نامی نداشت. و راستی که تقدیر چه بازیهایی دارد! پدرش از اعماق گور فریاد می کشید و به او می گفت که به کمک تناردیه بشتابد. او چهار سال تمام در جست و جوی چنین مردی بود تا بهوصیت پدر عمل کند. و به یاری او بشتابد. و حالاکه او را یافته بود، همهٔ سعی اش این بودکه به دست عدالتش بسپارد. تقدیر در گوش او می گفت: «نگاه کن! تناردیه در برابر چشم توست» و او میخواست مردی که پدرش را در واترلو از مرگ حتمی نجات داده بود، به کام مرگ بفرستد. چه شب ها و چه روزها با خود عهد کرده بود که اگر روزی تناردیه را بیابد، بر دست و پای او بیفتد. و امروز او را یافته بود و می خواست تسلیم جلادش کند. مردی که خود را بهخطر انداخته و بدر را از مرگ رهانده بود، اینک

بهدست پسر به میدان سَن ژاک فرستاده می شد تا به چوبهٔ دار آو بخته شود. و راستی چقدر عجیب و مسخره می نمود که اینک می خواست برخلاف وصيتنامهاى رفتار كند كه آن قدر براى او مقدس بود و متن آن را كلمه به کلمه در سينهٔ خود حفظ کرده بود. اما چگونه مي توانست در برابر چنين جنایتکار بی شرم و بی آبرویی ساکت بنشیند و بگذارد که او دست به هر نوع جنایتی بزند؟ آیا باید از چنین مرد پست فطرت و فرومایه ای قدردانی كند؟ آيا چنين كسي لياقت اكرام و قدرداني را دارد؟ همه رؤياها و افكاري که در این چهار سال یک دم او را رها نمی کردند، درهم ریخته بودند. در این لحظات، زندگی و مرگ همهٔ کسانی که در اتاق مجاور بودند بهدست او بود. با شلیک یک تیر تبانچه آقای سفیدمو نجات می یافت و تـناردیه بهسوی مرگ می شتافت. و اگر این تیر را شلیک نمی کرد. آقای سفیدمو جان می باخت و تناردیه می گریخت. در سر این دو راهی تکلیف او چه بود؟ هر كدام از اين دو راه را كه انتخاب ميكرد سرانجامش پشيماني بود يس چه بايد كرد؟ به چه راهي بايد رفت؟ وصيت نامة يدر را ناديده گرفتن، همهٔ تعهدات اخلاقي را زير با نهادن، وظيفهٔ مقدسي را كه بدر به عهدهٔ او گذاشته از یاد بردن، به حق و حقیقت نزدیکتر است یا چشم خود را بستن و تناردیه را در ارتکاب جنایت به حال خود گذاشتن؟ از یک طرف صدای اورسول را می شنید، که برای نجات پدرش خواهش و التماس می کرد، و از طرفی بانگ سرهنگ بون مرسی از اعماق گور به گوش او میرسید که به نجات تناردیه فرمان می داد. حس می کرد که عقلش را از دست داده است. اما باید هرچه زودتر تصمیم می گرفت ماجرای جنایت کمکم بهجایی رسیده بود که باید اقدامی می کرد. دیگر فرصت آن را نداشت که با تردید و دودلی وقت را تلف کند. گردبادی را که گمان می کرد عنانش در اختیار اوست، نزدیک بود خود او را از جای بکند و با خود ببرد. کم مانده بود که عقلش را از دست بدهد و فریاد بزند. در آن هنگام، تناردیه، با نوعی سرگشتگی، در عین حال که از نزدیک شدن به پیروزی به وجد آمده بود، و در طول و عرض اتاق قدم می زد. ناگهان ایستاد، شمعدان را از روی میز برداشت و آن را با چنان شتابی روی پیش بخاری گذاشت که نزدیک بود شمع خاموش شود؛ و در این حال رو به آقای سفیدمو کرد و با لحنی وحشت بار، این کلمات را از دهان بیرون ریخت: «همه چیز آتش گرفته، دود زده و داغان شده.»

و چنانکه گویی بهمرحلهٔ انفجار رسیده باشد، در اتاق بههر سو مى رفت و با صداى بلند حرف مى زد: «بله آقا! دوباره به هم رسيديم. آقاى نیکوکار و خیرخواه! آقای میلیونر ژندهیوش! که دوست داربد که برای دخترکوچولوها عروسک بخرید! حتماً ماجراهای مونفرمی که یادتان هست؟ آقای بازیگرا رقیب زیردست ژوکریس !... مرا می شناسید؟ یادتان آمد؟ بگذارید یادتان بیاورم شما بودید که شب نوئل ۱۸۲۳ بهمسافرخانهٔ مُونفرمي أمديد. شما بوديد كه چكاوك عزيز من، دختر أن زن، يعنى فانتين را از ما جدا كرديد و با خودتان برديد. شما آن شب، لباس زرد پوشیده بودید و مثل غریبهها بهمسافرخانهٔ من آمدید و یک بسته زیر بغلتان بود... زن!... تو بگو! تو بهتر از من قضایا را به خاطر داری. ظاهراً این آقا عادت دارد که با یک بسته پراز جوراب پشمی به خانه های مردم برود. آقای نیکوکار! شما چه کاره هستید؟ شاید دستفروش باشید، یا مغازهٔ سمساری دارید؟ چیزهایی که توی مغازهتان باد میکند و فروش نمی رود. جمع ميكنيد و مي بريد به خانهٔ فقرا. مي گوييد كه مرا نمي شناسيد؟ باشدا اما من شما را خوب مي شناسم. به محض اين كه چشمم به شما افتاد شناختمتان. شما خیال میکنید که خانه های مردم کاروانسرا است؟ همهٔ درها باید بهروی شما باز باشد چون یک مشت خردمریز و بلوز و جوراب پشمی زیر بغلتان میزنید و میبرید برای فقرا؟ نگاهش کنید! این آقا را نگاه کنید! میلیونر است. اما ببینید چه سر و وضعی برای خودش درست کرده؛ هرکی آقا را ببیند دلش می خواهد چند تا پول سیاه بگذارد کف دستش. با این سر و وضع مسخره، به خانه های مردم می رود و بعد همه چیز را از دستشان می گیرد. همان طور که چکاوک عزیز را از دست من گرفت و برد. بله، من دنبالش رفتم که چکاوک را از او پس بگیرم، اما تهدیدم کرد و رفت توی جنگل، و غیبش زد؛ و حالا فهمیده، من زندگی و هستی ام را از دست داده ام و فقیر و بیچاره شده ام، یک پالتوی گُل و گشاد، و دو تا پتوی کثیف بیمارستانی، برای من آورده، تو کی هستی؟ یه آدم ولگرد! یک پیرمرد دزد!»

لحظهای مکٹ کرد. مثل این که خشم و غضب او مانند رودخانهٔ ژن ، در گودالی فرو رفته باشد، و ناگهان سر برآورد. بعد از این سکوت، یکباره خشمش را بیرون ریخت؛ مشتی روی میز کوفت و فریاد زد: «ریختش را نگاه کنید!... می بینید چه جور خودش را به موش مردگی زده؟»

و جلو رفت و در چشمهای آقای سفیدمو خیره شد و گفت: «به خدا قسم از همه چیز خبر دارم. شما مرا به روز سیاه انداختید. شما با هزار و پانصد فرانک آن دختر را از دست من درآوردید. من از بابت نگهداری او مبلغی می گرفتم، اما شما باعث شدید که این مقرری ماهانه قطع بشود. آن مسافرخانه همهٔ دار و ندارم را از دست دادم. ای کاش همهٔ آنها که آمدند و در میکدهٔ من ساعتهایی را به خوشی گذراندند، همهٔ آن شرابهایی که خوردند، زهر مارشان بشود! هرچه بود، گذشت. اما می خواهم بدانم، وقتی که آمدید و چکاوک عزیز مرا بردید، پشت سر من چی گفتید؟ حتما مرا مسخره کردید. توی جنگل که دنبالتان آمدم، با عصایتان تهدیدم که انتقام بگیرم. امروز ورق برنده در دست من است. آقا!... امروز شما در دست من اسیرید. راه پس و پیش ندارید... راستی که چه ساده این مرد را گول زدم. بهش گفتم که هنرپیشه بودم، اسم من فابانتوست. در تئاتر فرانسه با دوشیزه مارس و دوشیزه مُوش همبازی بودهام. گفتم که فردا باید چهار قسط عقبمانده را بهصاحبخانه بدهم. این مرد احمق همه چیز را باور کرد، رفت و چهار تا فیلیپ ' برایم آورد. مردک پست فطرت! دلش نیامد صد فرانک برایم بیاورد. خیال میکرد که من آدم بیچاره مفلوکی هستم، و با این شصت فرانک تا آخر عمر میروم زیر بار منتش، نفهمید که دارم با او بازی میکنم... ای آقای بی همه چیز بی صفت!... من امروز صبح تملّقت را گفتم، و روی دست و پات افتادم؛ اما امشب

آقای سفیدمو که تا این دم ساکت بود، بهزبان آمد و گفت: «من که از حرفهای شما سردرنمی آورم. حتماً مرا باکسی دیگر عوضی گرفته اید. من میلیونر نبوده ام و نیستم حتّی می توانم بگویم که آدم بی چیز و نداری هستم و تا حال شما را در هیچ کجا ندیده ام.»

تناردیه غرید و گفت: «حقهبازی را بگذارید کنار. شوخی و مسخرگی بس است! دوست عزیز! با این مهملبافی ها بیشتر به دردسر می افتید. راست بگوئید مرا بهیاد می آورید؟ نمی دانید کی هستم؟»

اقای سفیدمو بی آنکه خونسردی و متانتش را از دست بدهد، یا خود را ببازد، گفت:

«ببخشید آقاا این طوری که متوجه شدهام، شما باید یکی از افراد دستهٔ تبهکاران باشید.» معمولاً این موجودات زشتکردار، زودرنج هم هستند. دیوان نیز زود بهخشم می آیند. وقتی که آقای سفیدمو، تناردیه را تبهکار نامید، زن تناردیه از جا پرید و به او حملهور شد، و تناردیه چنان

. سكة لوئى فيليپ، پادشاه فرانسه، كه به نام لوئى معروف بود.

دستهٔ صندلی اش را تکان داد که بیم شکستنش می رفت! در این حال، جلو زنش را گرفت و برسرش فریاد کشید: «زن! جلو نیا. بگذار تا من به این مرد قضیه را حالی کنم.»

و سپس رو به آقای سفیدمو کرد و گفت: «گفتید تبهکار؟... بله... شما آقایان مرفه و ثروتمند، این جور اسمها را روی ما آدمهای فقیر و شرافتمند مى گذاريد، من همة داروندارم را از دست دادمام، نان ندارم، يول ندارم، و شما بههمچو آدمی میگویید دزد و تبهکار؟ سه روزاست که گرسنهام و چیزی نخوردهام در نظر شما همچو کسی دزد است و تبهکار؟ شما آقایان ثروتمند كفشهاى نرم و عالى ساخت ساكوسكى المي بوشيد؛ يقة لباس شما از پوست خز است؛ و توی خانههای بزرگ و وسیع زندگی میکنید؛ قارچ و مارچوبه و نخود سبز و خوراکهای چهل فرانکی میخورید، آن قدر می خوربد که از سیری می ترکید. درجهٔ سرما و گرمای هوا را توی روزنامه ها می خوانید. دماسنج مهندسی «شوالیه» وضع آب و هوا را به شما نشان می دهد، اما ما بیچاره ها توی سرما و گرما، خودمان شده ایم دماسنج. لازم نیست برویم کنار برج ساعت و درجهٔ هوا را نگاه کنیم؛ چون توی سرما خون ما یخ میزند و قلبمان از کار میافتد، و آن وقت به همه چيز بي اعتقاد مي شوبم و شما ثروتمندها وقتي مي آييد توي زاغه هاي ما، توي لانه هاي ما، مي بينيد كه از سگ بدتر زندگي مي كنيم، به ما مي گوييد، دزد و تبهكار! ما شما را از روى زمين برمى داريم نابودتان مىكنيم. آقاى ميليونر! اين را بدانيد كه همهٔ كارهاى من قانونى بود؛ براى خودم اسم و رسم داشتم، من از طبقهٔ بورژوا بودم، اما شما حتى بورژوا هم نيستيد.»

تناردیه در اینجا بهطرف چند نفری رفت که جلو در، بهصف ایستاده بودند و به آنها گفت: «اَتش میگیرم، وقتی می بینم این مرد طوری حرف میزند که پنداری، من یک پینه دوزم.»

و دوباره رو به آقای سفید مو کرد و با هیجان گفت: «آقای نیکوکار! يادتان باشد كه من أدم بي سروبا نيستم. مثل حضر تعالى نيستم كه كارش بچهدزدی باشد، و بی اسم و رسم باشد. من سرباز ارتش فرانسه بودم. قرار بود بهمن نشان افتخار بدهند. من در جنگ واترلو شرکت داشتم. در آنجا، در زیر آتش و گلولهٔ توب، یک ژنرال را از کام مرگ بیرون کشیدم. اسمش را به من گفت اما صدای او آن قدر ضعیف بود که درست اسمش را نشنیدم. اگر اسمش یادم مانده بود، میرفتم و پیدایش میکردم. اسمی بود شبيه بهمرسي. يادم نيست. اين تابلو كه مي خواهم به شما يفرو شم كار «داوید» نقاش معروف است در این تابلو «داوید» مرا نقاشی کرده که آن ژنرال را روی دوش گرفته ام و از میان آتش و گلوله بیرون می برم. این یک تابلو نیست، تاریخ مسملکت ماست. اما آن ژنرال یک قدم برای من برنداشته است. او هم مثل بقيه بود. فقط همين يک نفر نبود که از کام مرگ کشیدمش بیرون؛ چندین نفر را در واترلو از مرگ نجات دادم. من از جنگاوران واترلو بودم. بهاندازهٔ هزار نفر ارزش و اعتبار دارم. حالا که حقيقت را بهتان گفتم و تاريخ اين تابلو را برايتان شرح دادم، از من بخريدش من به يول احتياج دارم. يول زيادا اگر بي سر و صدا مبلغي را كه میگویم به من بدهید، همه چیز به خوبی و خوشی تمام می شود؛ وگرنه بهتان رحم نمیکنم. بهرعد و برق قسم می خورم که کلکتان را میکنم.»

ماریوس تعادل فکریاش را بهدست آورده بود. تناردیه با صراحت همه چیز را گفته بود. بیگمان، او همان تناردیه ای است که پدرش در وصیتنامهٔ خود از او نام برده. تناردیه پدرش را مانند دیگران قدرناشناس خوانده بود. اما حالاکه نقاب از چهرهٔ تناردیه کنار رفته و ماریوس او را به خوبی شناخته بود، دیگر خود را ملامت نمی کرد که چرا در حق چنین کسی ناسپاسی کرده است. گفتار و رفتار او سرشت پلیدش را به وضوح نشان می داد. در وجود او لافزنی با پست فطرتی، خودستایی با فرومایگی، جنون با بلاهت به هم آمیخته بود، و در این هیاهویی که با قاطی کردن حقایق و احساسات دروغین به راه انداخته بود، و در این غوغای بیشرمانهٔ آکنده از خشم و خشونت که اعماق جان پلیدش را به نمایش میگذاشت، در واقع دردها و گرفتاریهای وقاحت آمیز خود را به زبان می آورد. در همهٔ این های و هوی ها چیز نفرت آوری وجود داشت به نام شرارت، و چیز مؤثر و جانگزایی به نام حقیقت.

تابلویی که ادعا می کرد از آثار داوید نقاش بزرگ است، و می خواست آن را به آقای سفیدمو بفروشد، در واقع همان نقاشی ابلهانه ای بود که بر سردر مسافرخانه اش نصب کرده بود ظاهراً خود او آن را نقاشی کرده بود؛ و از همه چیزهایی که در مُونفرمی داشت، تنها همین تابلوی بی ارزش را به عنوان یادگار با خود آورده بود.

در آن موقع، تناردیه از جلو تابلو کنار رفته بود. ماریوس به آن تابلو چشم دوخت؛ نقاشی ناشیانه و درهم برهمی بود از میدان نبرد که در دود و آتش فرو رفته بود؛ و در آن میان مردی مرد دیگری را بر دوش میکشید. ظاهراً یکی از آن دو، تناردیه بود و دیگری سرهنگ پُون مرسی نفر اول نجات دهنده بود، و نفر دوم نجاتیافته. ماریوس در این تابلو ناشیانه، چیزهای بیشتری را می دید؛ رستاخیز را می دید؛ گودالی دهان گشوده را می دید که مردی از اعماق آن بیرون می آمد. ماریوس صدای تپش قلب خود را می شنید.

صدای گلولههای توپ واترلو درگوش او بود. پدرش را با پیکری خون آلود می دید، و منقلب شده بود. به نظرش می آمد که پدرش از میان آن تابلو بیرون آمده، و به او می نگرد.

اما تناردیه نفسی تازه کرد و دوباره بهطرف آقای سفیدمو رفت، و آهسته و در چند کلمه، بهاو گفت: «حالا پیش از آنکه سر عقلت بیاریم، بگو ببینم حرف آخرت چیست؟» اقای سفیدمو چیزی نمیگفت. در این موقع، از توی راهرو صدای خشداری بلند شد که میگفت: «بروبچهها! اگر میخواهید سر و گردن کسی را بشکنید، من اینجا هستم.کار هیزمشکنی را خوب بلدم.»

مردی که با خنده و شوخی این حرفها را میزد و تبر هیزم شکنی را بهدست گرفته بود از راهرو بهاتاق آمد. صورتی بسیار زشت داشت، لباسش خاک آلود بود، خندهاش دندانهای کِرم خوردهٔ او را، که بهدندانهای درندگان می ماند، نمایان کرده بود.

تناردیه وقتی که او را دید، پرخاشکنان گفت: «چرا نقاب را از صورتت برداشتی؟»

نترس جانم. صورتكم را برداشتم كه كمي بخندم.

آقای سفیدمو در جای خود ایستاده بود و تناردیه را زیر نظر گرفته بود و احساس می کرد که این مرد قرار و آرام خود را از دست داده، و از طرف دیگر حساب می کرد، که اگر زن تناردیه را هم در ردیف مهاجمان بگذارد، آنها جمعاً نه نفر می شوند در مقابل یک نفر. و در آن لحظه که تناردیه یه مرد تبر به دست اعتراض می کرد، و پشت به او داشت، آقای سفید مو به فکر افتاد، در چنین موقعی به آنها حمله ور شود بلکه بتواند راهی برای گریز پیداکند. و با این فکر، ناگهان با یک لگد صندلی را و با یک مشت میز را، از سر راه خود دور کرد و با سرعت و چالاکی خود را به پنجره رساند و بتواند از آن راه خود را به بام بر ساند. اما سه نفر از تبه کاران از جا پریدند و با همه قوا او را پایین کشیدند و روی سر او ریختند. زن تناردیه هم جلو دوید و موهای آقای سفیدمو را در چنگ گرفت و کشید.

با این سر و صداها، چند نفر از تبهکاران که در آن لحظات بهراهرو رفته بودند، بهاتاق باز آمدند. تبهکار سالخوردهای هم که بر لبهٔ تخت نشسته بود و ظاهراً مست بود و چرت میزد، با چکشبی که در دست داشت، از جایش بلند شد. یکی از تبهکاران هم که با دوده صورتش را سیاه کرده بود، و ماربوس بهمحض دیدنش دریافت که کسی جز بابه نیست جلو دویدگُرزی را که در دست داشت، بالای سر بُرد و آمادهٔ حمله شد.

ماریوس که نمی توانست تماشای چنین صحنهای را تحمل کند، انگشت روی ماشهٔ تپانچه گذاشت و در دل گفت: «پدر عزیز! مرا عفو کن!» و نزدیک بود انگشتش را روی ماشه بفشارد که تناردیه لو دیود و با صدای بلند گفت: «دیگر بس است فعلاً کاری با او نداشته باشید.»

عجیب بود که جنب و جوش و درگیری آقای سفیدمو با تبهکاران، به حای آنکه تناردیه را خشمگین تر کند، آرام کرده بود.

خلقیات او به دو گونه بود؛ مردی بود درنده و خون آشام، در عین حال نیز لجباز و زرنگ. هرچند خود را در مقابل شکار که به دام افتاده بود، درنده نشان می داد، ولی در این لحظه که احساس می کرد شکار نیز به دست و پا و تقلا افتاده، وقت را مناسب دید که نیرنگی به کار بزند و به مقصود برسد. بار دیگر با صدای بلند گفت: «کاری به او نداشته باشید، اذیتش نکنیدا»

بی آنکه خود متوجه باشد، زرنگی و نیرنگش به نتیجه رسیده بود؛ زیرا ماریوس که می خواست در این دم انگشتش را روی ماشهٔ تپانچه بفشارد، وقتی چنین دید، به فکر افتاد که کمی صبر کند تا ببیند که چه می شود؛ و حتی با خود فکر کرد که شاید آنها بتوانند با همدیگر کنار بیایند در این صورت، او نیز در این قضیه بی طرف می ماند؛ نه به ضرر پدر

اما آفای سفیدمو، حتی بعد از اخطار تناردیه بـهتبهکاران، از تـلاش دست برنداشت. نبردی هرکول آسا بین آنها درگیر شده بود. آقای سفیدمو بـا مشت نیرومند خـود بـر سـینهٔ تـبهکار سـالخورده فـروکوفت و او را تَلِه / ۱۴۷۳

به گوشه ای انداخت. دو نفر دیخر از تبهکاران نیز با مشتهای او از پا درآمدند و به زمین افتادند. زانوهایش را روی سینهٔ آنها گذاشته بود و فشار می داد و آن دو مثل آنکه زیر سنگ آسیاب گیرافتاده باشند، ناله می کر دند در این حال چهار تبهکار دیگر بازوهای پرقدرت و شانهها و گردن او را گرفته بودند و سعی می کر دند او را از حرکت باز دارند. او همچنان زد و خورد می کرد و می خواست خود را از چنگ مهاجمان برهاند؛ مثل گرازی بود که زیر دست و پای سگان شکاری افتاده باشد.

عاقبت، تبهکاران توانستند او را کشانکشان به طرف تختخوابی که نزدیک پنجره بود ببرند و از حرکت بازش دارند. زن تناردیه، هنوز موهای او را در چنگ خود داشت. شوهرش به او اعتراض کرد: «برو کنار!...کاری به این کارها نداشته باش!»

آن زن، مانند ماده گرگی که از گرگ نر اطاعت کند، خود را کنار کشید، آقای سفیدمو هم دست از مقاومت برداشته بود. مهاجمان در جیبهای لباس او دست بردند و کاویدند جز شش فرانک و یک دستمال چیزی پیدا نکردند.

تناردیه دستمال را گرفت، در جیب گذاشت و گفت: «عجیب است!... معلوم می شود کیف پول توی جیبش نیست.» یکی از تبهکاران گفت: «ساعت هم ندارد.» مردی که صورتک داشت و کلید بزرگی را به دست گرفته بود، با صدایی که گویی از شکمش بیرون می آمد، گفت: «هرچی که هست خیلی گردنکلفت و خرزور است.» تناردیه از گوشهای نزدیک در اتاق طنابهایی را برداشت و به تبهکاران گفت: «فعلاً او را ببندید به پایهٔ تخت»

سفیدمو از حال رفته و در میان اتاق افتاده بود و گفت: «بولاتروئل نفس

آخر راکشیده؟» نه، مست است! تناردیه گفت: «پس ببریدش به آن گوشه، تا راه باز بشود.» دو نفر از تبهکاران، پیرمرد مست را با پاهای خود به کنار دیوار

دو نفر از نبهخاران، پیرمرد مست را با پاهای خود به تار دیوار غلتاندند. تناردیه بهمردی که گُرز بهدست داشت، نزدیک شد و آهسته گفت: «بابه... این پیرمرد را برای چی همراهتان آوردید؟ حال و وضع خوبی ندارد.»

میخواستی چه کبار کینم؟ فیصل خوبی نیست. بچهها همهشان بیکارند. باید برای همهشان فکری بکنم؛ حتی برای این پیرمرد.

تختخوابی که آقای سفیدمو را به آن بسته بودند، از نوع تختخوابهای بیمارستانی بود و چهارپایهٔ کلفت چوبی داشت. آقای سفیدمو تسلیم شده بود. دزدان او را بهقسمت بالای تختخواب، محکم بسته بودند.

وقتی که تبهکاران آخرین گره طناب را محکم کردند، تناردیه یکی از صندلیها را برداشت و درکنار آن تختخواب گذاشت و روی آن نشست و به آقای سفیدمو چشم دوخت. دیگر خشونت و خشم در چهرهٔ او نبود. نگاهش پر از تزویر بود، و چنان مؤدبانه لبخند میزد که کسی نمی توانست تصور کند این همان لب و دهانی است که تا دقیقه ای پیش از شدت خشم کف کرده بود، ماریوس که از روزنه می دید، به حیرت آمده بود و

تنارديه گفت: «آقاا»

و با یک اشاره، تبهکاران راکه هنوز در اطراف آقای سفیدمو آماده برای حمله ایستاده بودند، از آنجا دورکرد و بهآنها گفت: «ما را با هم تنها بگذارید تاکمی با هم حرف بزنیم.»

همهٔ تبهکاران بهطرف در رفتند و در آنجا جمع شدند. تناردیه به آقای سفیدمو گفت: «آقاا این کار خوبی نبود که می خواستید از پنجره بپرید بیرون. ممکن بود پایتان بشکند. حال با اجازهٔ شما آرام و با ادب با هم حرف میزنیم. این موضوع را هم باید بگویم که تا حالا شما حتی یک کلمه هم که بهدرد بخور باشد نگفتهاید؛ همهاش ساکت بودید.»

تناردیه درست می گفت: ماریوس به این حقیقت توجه نکرده بود. آقای سفیدمو، در این مدت جز چند کلمه چیزی نگفته بود؛ و حتی در آن لحظات که تبهکاران درگیر شده بودند و با مشت به سر و روی آنها می کوفت، کلمه ای از زبانش بیرون نیامده بود. و سکوتش را در همه جا حفظ كرده بود. تنارديه سعى داشت كه سكوت او را باكلام خود بشكند: «خدایا!... خداوندا!... چطور بگویم شما باید کمی داد و فریاد می کردید. معمولاً هرکسی گیر دزدها می افتد، فریاد میزند؛ آی دزدا... اگر داد مىزديد، بهتر بود. من هم بدم نمى آمد. طبيعى است كه آدم وقتى يك عده آدمهای ناباب دور خودش ببیند، داد و فریاد بکند. اگر داد می زدید کسی جلو دهانتان را نمی گرفت. مطمئن باشید که این اتاق هزار جور عیب دارد، اما این حسن را دارد که گوش ندارد. در اینجا اگر توپ در کنند، نزديک ترين پاسگاه ژاندارمري خيال ميکند يک آدم مست گوشهاي افتاده و دارد خُرخُر میکند. اینجا خانهٔ امن و بی سر و صدایی است. شما اصلاً داد نزدید، ساکت بودید، بهتان تبریک میگویم که این قدر خوددار هستید. اما از این مقدمه چینیها نتیجه می گیرم که شما داد و فریاد نمی کنید، چون نمي خواهيد پاي پليس بهاينجا كشيده بشود. با آمدن يليس، باز جویی و بازپرسی شروع می شود، و شما از این موضوع واهمه دارید، از پلیس و دادگستری وحشت دارید. من خیلی زود بهاین قضیه پی بردم. معلوم مي شود خيلي چيزها هست كه دلتان مي خواهد كسبي ازش خبر نداشته باشد؛ به خصوص پلیس و دادگستری. پس به نفع هر دوی ماست که با همدیگر کنار بیاییم.»

تناردیه این حرفها را میزد و در چشم آقای سفیدمو خیره شده بود؛

می خواست تأثیر حرفهایش را در مخاطب خود بفهمد. با زیرکی و تزویر مطالبش را پشت هم ردیف میکرد این مرد که تا دقایقی پیش همدست تبهکاران بود، حالا طوری حرف میزد که گویی مدتی برای کشیش شدن تمرین کرده است.

آقای سفیدمو همچنان سکوت کرده بود. ماریوس را در پس روزنـه شاهد این ماجرا بود و تکلیف خود را نمیدانست.

تناردیه بهنکتهٔ دقیقی اشاره کرده بود که ماریوس نیز بهفکر انداخته بود؛ حس میکردکه چهرهٔ آن مرد، یعنی پدر اورسول بیش از پیش برای او در تاریکی فرو میرود. با این حال، ماریوس به چشم خود می دید که آن مرد را طناب پیچ کردهاند و آدمکش ها و تبهکاران به اسارتش گرفته اند. ظاهراً با این وضع راه نجاتی برای او نبود. با این وصف، آرام و نفوذناپذیر می نمود؛ و ماریوس نمی توانست چهرهٔ باشکوه و غم آلود او را آلوده سازد.

بی تردید، این مرد روحیه ای داشت بسیار نیرومند؛ ترس نمی توانست در او راه یابد، خود را نمی باخت، از کسانی بود که در منتهای نومیدی و درماندگی اختیار روح و فکرشان را از دست نمی دهند. حال و روز غریقی را نداشت که با چشمان وحشتزده در آغوش مرگ فرو رود.

تناردیه در این موقع از جای خود برخاست، بهطرف بخاری رفت، پاراوان را جا بهجاکرد و آن را بهتختخواب تکیه داد. منقل پر از آتش که پشت پاراوان پنهان بود، پدیدار شد؛ و اسیر طناب پیچ شده، میلهای راکه در آتش سرخ شده بود و جرقههای ارغوانی فام از آن بهاطراف می پرید، در چندقدمی خود دید.

سپس تناردیه باز آمد و در کنار او دوباره روی صندلی نشست. گفت: «بسیار خوب، برویم سر مطلب خودمان، ما می توانیم با هم کنار بیاییم؛ دوستانه قرارمان را بگذاریم. من کار بدی کردم که بی خود و بی جهت عصبانی شدم و از جا دررفتم و حرفهای بی ربط زدم، و به شما گفتم که چون میلیونر هستید، باید پول فراوانی به من بدهید. ایرع حرفهای من معقول نبود. در این که شما میلیونر هستید حرقی نیست، اما میلیونرها خرجشان خیلی زیاد است. نباید زیادی از شان توقع داشت. من که نمی خواهم همهٔ دارایی و هستی شما را از تان بگیرم. من از آدمهایی نیستم کسه هرکی به دستم افتاد، بخواهم ذلیل و بیچارهاش بکنم. درست به حرفهای مین گوش کنید. من آدم باانصافی هستم. زیادی از تان نمی خواهم. دویست هزار فرانک به من بدهید؛ همین برای هفت پشتم بس است.»

آقای سفیدمو همچنان ساکت بود. تناردیه دنبالهٔ کلامش را گرفت و گفت: «می بینید که آدم باانصاف و قانعی هستم. نمی دانم شما چقدر ثروت دارید، اما فهمیدم که به پول و ثروت بی اعتنا هستید؛ و می دانم که آدم خیرخواه و نیکوکاری مثل شما ناراحت نمی شود که دوبست هزار فرانک به خانوادهٔ بدبخت و گرفتاری کمک بکند. مطمئن باشید اگر با همدیگر کنار بیاییم، همه چیز در اینجا تمام می شود، و دوباره برایتان نقشه نمی کشم و دوستان را در اینجا جمع نمی کنم تا به شان کمک کنید که بروند در رستوران دونوایه ۱، خوراک گوساله بخورند با شراب پانزده فرانکی. دوست عزیزا بهتان قول می دهم که با دوبست هزار فرانک بین ما ملح و صفا برقرار می شود؛ و از این به بعد اجازه نمی دهم که یک نفر از این آقایان یک تلنگر به شما بزند. حتماً در جواب می گویید که دوبست هزار فرانک حاضر و آماده ندارم. این را قبول می کنم. من از شما یک مخاطی سیار کوچک دارم. لطف کنید و هرچه می گویم بنویسید روی

در اينجا تنارديه سكوت كرد، و نگاهي بهمنقل پر از آتش و ميلهٔ سرخ

شده انداخت و لبخندي زد و گفت: «بسیار خوب، بنویسید.» آقای سفیدمو گفت: چطور بنویسم؟ با دستهای بسته؟ تنارديه گفت: «حق باشماست. ببخشيد سرور من!» و رو بهیانشو کرد و گفت: «دست راست این آقا را باز کنید.» یانشو دست راست او را باز کرد. تناردیه قلم را در مرکب فرو برد و گفت: «سرور من! یادتان باشد که شما اسیر ما هستید، در چنگ ما گرفتار شدهاید، و هیچ قدرتی نمی تواند شما را از اسارت ما آزاد کند. اگر بخواهید کله شقّی کنید، ناچاریم رفتار دیگری با شما داشته باشیم که زیاد جالب و خوش آیند نیست. من نه اسم شما را می دانم نه جا و مکان شما را. اما بهتان اخطار مي كنم كه تا وقتى جواب نامه ها به دست ما نرسد، در همین جا و در همین حالت شما را نگاه می دار بم.» آقای سفیدمو گفت: «چه بنویسم؟» تناردیه میز را جلوتر کشید و به کاغذی که روی میز بود اشاره کرد و قلم بهدست او داد و گفت: «بنویسید: «دخترم ....» مرد اسیر سراپا لرزید و سرش را بلند کرد و در چشم تناردیه چشم دوخت و تناردیه گفت: «بنویسید: دختر عزیزم!...» آقای سفیدمو ناچار این کلمات را روی کاغذ نوشت و تناردیه گفت: «در دنبالهٔ آن بنویسید: هر چه زودتر بیا...» و كلامش را قطع كرد و گفت: «شما حتماً بهاو «تُو» ميگوييد. همين طوره؟» آقای سفیدمو پرسید: «منظورم این است که به آن دختر، به چکاوک «تو» می گوبید.» مرد اسیر گفت: «من که اصلاً منظور شما را نمی فهمم.» تناردیه گفت: «مهم نیست که منظورم را می فهمید یا نه، بنویسید: «هر

چه زودتر بیا. همراه خانمی که این کاغذ را بهدست تو می دهد نزد من بیا. به آورندهٔ این نامه از هر جهت اطمینان داشته باش». و در اینجا تناردیه فکری کرد و گفت: «جملهٔ آخر را خط بزنید. چون دخترخانم باید فکر کند که قضیه خیلی عادی و ساده است.» آقای سفیدمو هم آن جمله را خط زد. تناردیه گفت: «امضاء کنید اسم شما چیست؟»

مرد اسیر قلم را روی میز نهاد و گفت: «گیرندهٔ این نامه چـه کسـی است؟»

خودتان بهتر میدانید که باید بهدست چه کسی برسد. بـهدست آن دختر کوچولو...

تناردیه با صراحت نام آن دختر را نمی برد. و او را «دختر کو چولو» یا «چکاوک» می نامید. و ظاهراً نشان می داد که بعضی از اصول را حفظ می کند و نمی خواهد در حضور رفقایش نام او را صریحاً بگوید، و آنها را بیش از آنچه لازم است در جریان امور بگذارد. بار دیگر از مرد اسیر پرسید: «نگفتید اسم شما چیه؟»

تناردیه دست در جیب برد و دستمالی را که از جیب آقای سفیدمو درآورده بودند، بیرون آورد و در گوشهٔ آن دو حرف «او. ف» را در نور شمع دید و گفت: «بسیار خوب، نامه را «او. ف» امضاکنید.» و آن مرد اسیر آن نامه را امضاکرد. تناردیه گفت: «حالا نامه را به من بدهید، که آن را تا بزنم». و آن را تا زد و گفت: «آدرس را بنویسید. خیال میکنم خانهٔ شما نباید از اینجا دور باشد. حتماً نزدیک کلیسای سن ژاک دواًپاست. چون شما برای اجرای مراسم مذهبی به این کلیسا می روید. حالا نشانی را درست و

دقيق بنوبسيد.»

مرد اسیر لحظهای به فکر فرو رفت؛ سپس قلم را گیرفت و نوشت: «دوشیزه فابره \_شماره ۱۷،کوچهٔ سَن دومینیک د انفر.»۱

تناردیه نامه را با هیجانی تشنج آمیز گرفت، زنش را صـدا زد و بـهاو گفت: «این کاغذ را بگیر و برو پایین. در آنجا یک درشکه نزدیک خـانه توقف کرده. با درشکه برو بهاین خانه و زود برگرد. البته با آن دخترخانم.

و رو به تبهکاری که صورتکش را برداشته، و تبر هیزم شکنان را در دست داشت کرد و گفت: «تو هم همراه این خانم برو. عقب در شکه سوار شو. حتماً می دانی که در شکه کجا توقف کرده؟»

آن مردگفت: «آره. می دانم.»

تبر را در گوشهیی گذاشت و همراه زن تناردیه بهراه افتاد. تناردیه پشت سر آنها دوید و بهزنش گفت: «مواظب باش که نامه را گم نکنی. این تکه کاغذ دویست هزار فرانک قیمت دارد.»

زن تناردیه از ته راهرو فریاد کشید: «خاطرت جمع باشد. کاغذ را گذاشتم روی جگرم!»

یک دقیقه بعد، صدای ضربهٔ تازیانه شنیده شد. و از آن پس دیگر هیچ صدایی به گوش نرسید. تناردیه گفت: «درشکه با آخرین سرعت حرکت میکند... شلاقکش... قول می دهم تا نیم ساعت یا سه ربع ساعت دیگر، همه شان اینجا باشند.»

و صندلنیاش را نزدیک بخاری برد و نشست و دستهایش را روی سینه گذاشت و کفشهای گلآلودش را بهطرف آتش برد و گفت: «پاهام دارد یخ میزند.» در آن موقع، غیراز تناردیه، پنج نفر از تبهکاران هم در اتاق بودند؛ و

۵. Saint - Dominique de'Enfer، این کوچه به کوچهٔ سَمن ژاک، در کوچهٔ «دانمو» راه دارد. (ایو گ). این پنج نفر که یا صورتک داشتند یا صورتشان را با دوده سیاه کرده بودند، ترسناک و خشن و در عین حال عبوس و غمزده بودند. اگر کسی آنها را می دید، به این فکر می افتاد که ارتکاب جنایت برایشان مثل آب خوردن است. در این لحظات همهٔ آنها در گوشه ای جمع شده و ساکت بودند. تناردیه پاهایش را گرم می کرد. مرد اسیر همچنان ساکت بود. آرامش ترس آور و تیره و تاری بر این اتاق حکمفر ما شده بود. اما ماریوس صدای خشک و مرموزی را می شنید و حدس می زد که آقای سفیدمو تلاش می کند تا بنده ایش را بگشاید.

شمع که در اطراف شعلهاش چربی و سیاهی جمع شده بود، روشنایی کمفروغی داشت و سایههای بدشکل و وحشت آوری از اشخاص و اشیایی که در اتاق بودند روی سقف و دیوارها بهوجود می آورد.

صدای نفس کشیدن و خورخور پیرمرد مست، که در گوشهای خفته بود، فضا را پر کرده بود.

ماریوس در پس روزنه، هیجان عجیبی داشت. لحظه به لحظه معما در نظرش پیچیده تر می شد. و حل نشدنی تر می نمود. این «دختر کو چولو»، که تناردیه او را «چکاوک» می نامید چه کسی بوده است. آیا اور سول او چنین سوابقی داشته است؟ از طرف دیگر، نمی فهمید که چرا مرد اسیر منکر همه چیز می شود و وانمود می کرد که «دختر کو چولو» و «چکاوک» را نمی شناسد. و منظور تناردیه را نمی فهمد؟ از طرف دیگر، می دید که «او» حرف اول نام آقای سفیدموی است. که ظاهراً «اوربن فابر» نام دارد. با این حساب نام دلدار او اور سول نیست، و قطعاً نام دیگری دارد. جمعاً همه چیز برایش اسرار آمیز بود، و برای کشف این اسرار در پس روزنه ایستاده بود و چنان گیج و متحیر شده بود که دیگر قدرت فکر کردن نداشت. و حتی نمی توانست که افکار خود را روی مسأله ای متمرکز کند. بنابراین، چارهای نداشت جز آنکه منتظر بماند تا ببیند حوادث چگونه پیش خواهد رفت. گاهی با خود میگفت که به هرروی اگر دلدار او همان «چکاوک» باشد، تا ساعتی دیگر همراه زن تناردیه خواهد آمد. و اگر واقعاً چنین باشد، برای رهایی دلدار از بند این تبهکاران باید به آب و آتش بزند؛ و اگر لازم باشد، جانش را فدای او کند.

نیمساعتی بدین گونه گذشت. تناردیه در فکر فرو رفته بود. مرد اسیر بیحرکت مانده بود.

تناردیه ناگهان سرش را بلند کرد و به آقای سفیدمو گفت: «آقای فابر! توجه کنید. با دقت گوش کنید که قضیه را برای شما روشن کنم.»

ماريوس گوشهايش را تيز كرد تا بهتر بشنود. تنارديه گفت: «بله... آقاى فابر!... زن من حتماً تا چند دقيقۀ ديگر برمىگردد و «چكاوك» را با خودش مى آورد. من تقريباً مطمئنم كه دختر شما همان چكاوك است. فعلاً زن من رفته دنبال چكاوك. سر و وضعش هم مرتب است. چكاوك وقتى خط شما را ببيند، همراه او به اينجا مى آيد. به يكى از رفقايم گفتم كه عقب در شكه خودش را مخفى كند، و مراقب همه چيز باشد. در شكه برمى گردد و نزديك اينجا توقف مىكند. زنم از در شكه پياده مى شود و مى آيد و موضوع را به ما خبر مى دهد. اما آن در شكه، دختر شما را مى برد به يك جاى امن. چكاوك آنجا جا مى ماند تا شما دويست هزار فرانك را به من بدهيد. اگر به فكر بيفتيد كه به من و رفقايم كلك بزنيد، ديگر هيچ به من بدهيد. اگر به فكر بيفتيد كه به من و رفقايم كلك بزنيد، ديگر هيچ وقت آن دختر كوچولو را نمى بينيد. حالا قضيه روشن شد؟»

مرد اسیر باز هم ساکت ماند. تناردیه دوباره بهحرف آمد: «مطمئن باشید که اگر با ما هـمراهـی کـنید، هـمه چیز بـهخوبی و خـوشی تـمام می شود. خیال میکنم چیزی ناگفته نمانده.»

مرد اسیر همچنان ساکت ماند و تناردیه همچنان حرف میزد: «وقتی که زن من بیاید و خبر بدهد که چکاوک را دارند بهجای امن میبرند، ما الله / ۱۴۸۳

هم طنابهای شـما را بـاز میکنیم و آزادتـان مـیکنیم کـه بـروید بـهخانهٔ خودتان، می بینید که ما آدمهای بدی نیستیم.»

ماریوس همه چیز را میشنید و تصویر هولناکی از این داستان را در ذهن خود رسم میکرد و تازه می فهمید که اگر قضایا طبق نقشهٔ تبهکاران پیش برود، دلدار او به این اتاق نخواهد آمد؛ بلکه همراه یکی از تبهکاران به گوشهٔ دوردستی خواهد رفت. به کجا؟ دلدار او را به کجا خواهند برد؟ نزدیک بود قلبش از تپش باز ایستد، تکلیف او چیست؟ حتی اگر تیری شلیک کند، و همهٔ تبهکاران را به دام مأموران پلیس بیندازد، نخواهد توانست دلدارش را نجات بدهد. چون آن تبهکاری که صورتکش را برداشته بود، دلدار او را به جای ناشناخته ای می برد، و معلوم نیست چه بلایی بر سر او می آورد؟ تناردیه با صراحت به مرد اسیر گفته بود: «اگر په من کلک بزنید، دیگر آن دخترکوچولو را نخواهید دید.»

در این لحظات، غیراز وصیتنامهٔ پدرش، سرنوشت ناشناختهٔ دلدارش نیز فکر او را مشغول میکرد و نمیدانست اقدام بعدیاش چه باید باشد.

در این ساعت، حوادث وحشتناکی که ماریوس شاهد آن بود، هر چند دقیقه رنگ عوض میکرد و بهصورت تازهای درمی آمد. ماریوس هرچه میکاوید و با فرضهای گوناگون قضایا را می سنجید، به جایی نمی رسید، و روزنهٔ امید در برابرش گشوده نمی شد.

سراپا هیجان شده بود، اما در اتاق مجاور سکوت همچنان حکمفرما بود.

ناگهان سکوت برهم خورد. صدای باز و بسته شدن در ورودی خانه شنیده شد. مرد اسیر تکانی خورد و چشم بهدر اتاق دوخت. تناردیه گفت: «خانم محترم من برگشتند.» چـند ثـانیهای نگـذشت کـه زن تـناردیه شـتابزده وارد اتـاق شـد. صورتش سرخ شده بود، نفس نفس مىزد.

از چشمانش شعلههای غضب بیرون می پرید، دستهای پت و پهن خود را روی رانهای خود می کوفت و فریاد می زد: «آدرس عوضی بود.» تبهکاری نیز که همراه او رفته بود به اتاق آمد و ثبر هیزم شکنی را از

گوشهٔ اتاق برداشت و تناردیه گفت: «گفتی که آدرس عوضی بود؟»

زن گفت: «من رفتم و خانهٔ شماره ۱۷ کوچهٔ سَن دومینیک را پیدا کردم، اما بی فایده بود.»

از شدت خشم نفسش بند آمده بود. کمی مکث کرد و سپس گفت: «آقای تناردیه! این پیرمرد تو را دست انداخته. تو زیادی خوب و ساده هستی. اگر جای تو بودم، دهنش را جر می دادم و چهار تکهاش می کردم تا به حرف بیاید. و اگر می خواست ادا دربیاورد، زنده زنده روی آتش کبابش می کردم! آن وقت زبانش باز می شد و به ما می گفت که دختره کجاست، و صندوقچه پولش کجاست اما تو خواستی با قربان صدقه رفتن ازش حرف بکشی، که نتیجهاش این شد بی خود نیست که می گویند مردها از زنها احمق تر و بی شعور ترند. شماره ۱۷ کوچه سن دومینیک، یک در بزرگ به در شکه رو است. در کوچه سن دومینیک، یک در بزرگ به در شکه رو است. در کوچه سن دومینیک می به اسم فابره وجود ندارد. به در شکه رو است. در کوچه سن دومینیک کسی به اسم فابره وجود ندارد. به در شکه رو است. در کوچه سن دومینیک کسی به اسم قابره وجود ندارد. نوش گل تُپل مُپل بود حرف زدم، هیچ کدام تا حالا اسم آقای اوریَن فابره نشنیده بودند.»

ماریوس آسوده خاطر شد؛ زیرا اورسول، چکاوک، یا دختر کوچولو، یعنی دلدار او، از خطر نجات یافته بود.

تناردیه لحظاتی بهداد و فریاد زنش گوش داد و کمی بهآتش مشتعل درون منقل چشم دوخت، سپس با لحنی آرام ولی در عین حال وحشیانه از مرد اسیر پرسید: «چرا آدرس را عوضی دادی؟ برای چـه ایـن کـار را

كردى؟»

دليلش واضح است مي خواستم از فرصت استفاده كنم.

و در آن حال دستهایش را تکان داد و طنابهایش را، که در این فرصت پاره کرده بود، دور ریخت. و تنها یک پایش هنوز به تخت بسته شده بود.

پیش از آنکه هفت مرد توی اتاق، فرصت حمله بهدست بیاورند، بهطرف بخاری خم شد و دستهٔ چوبی میلهٔ نوک تیزی راکه در آتش سرخ شده بود برداشت و بالای سر برد.

این نکته را بگوییم و بگذریم که روز بعد از پایان ماجرا، مأموران تحقيق بهاين اتاق آمدند و در ضمن جست و جو يک سکهٔ چند سويي پيدا كردند كه با دقت عجيبي در چند جا ساييده شده و شكاف برداشته بود و بهصورت عجيبي درآمده بود. معمولاً اين گونه سكهها نمونهاي از صنايع هنرمندانهٔ زندانیان قدیمی است که همیشه آن را در جایی از لباس خود پنهان میکنند و برای پاره کردن یا بریدن چیزهایی مانند طناب در مواقع خطر از آن یاری می گیرند. این سکه ها جزو آلات و ابزاری است که یک زندانی برای فرار به کار می برد. این مصنوعات به ظاهر زشت و ناچیز، بسيار دقيق و ظريف و هنرمندانه درست مي شوند، و ساختنشان هنر يک جواهرساز زبردست را مي طلبد؛ مانند كاربر د ماهرانهٔ كلمات عاميانه در شعر که کار هرکس نیست. در زندان اعمال شاقه، هستند کسانی که در این گونه فنون، هم رديف بين و نوتوچليني ا هستند و همپايهٔ شاعري چون ويُون كسى كه بهزندان مي افتد و مي خواهيد به هو قيمتي راهي براي رهايي پيداكند، ابزار و وسايل لازم را براي اين منظور مي سازد. زندانيان تير هروز سابقهدار معمولاً بي آنكه آلات و ابزار مجهزي داشته باشند، بـا کارد یا چاقوی کهنه، سکهٔ چند سویی را چنان از وسط اره میکنند که

Benvenu to Cellini .) جواهرساز هنرمند مجسمهساز ايتاليايي.

۲. Villon، شاعر فرانسوی که در اشعار خود کلمات عامیانه را به فراوانی به کار می برد.

بهصورت دو تيغة باريک درمي آيد؛ و سيس بي آنکه نقشهاي سکه از دو روی آن محو شود، آن دو تيغهٔ نازک را با چند دانه پيچ بسيار ريز طوری بههم مي چسبانند كه بهدلخواه آنها باز و بسته مي شود، و در وسط اين دو تيغهٔ نازک، که ظاهراً با يک سکه هيچ تفاوتي ندارد، يک فنر بسيار ظريف ساعت را پنهان میکنند؛ درست مثل آن که فنری را در جعبه ای گذاشته باشند. این فنر ساعت، در عمل نشان داده است که می تواند حلقه های زنجير زندانيان، و حتى ميله هاي ضخيم آهن را، اگر وقت و فرصت كافي باشد، ببرد؛ و هر وقت که نگهبانان زندانی ها را بازرسی بدنی میکنند، بهاین سکه شک نمی برند، زیرا در ظاهر هیچ فرقی با یک سکهٔ معمولی ندارد. اما حقيقت آن است كه اين سكه مي تواند آزادي را همراه بياورد. مأموران تحقيق در زاغهٔ تنارديه چنين سكهاي را يافته بودند با يک اره بسيار بسيار كوچك كه ميتوانست در ميان آن سكة سحر آميز جاي بگیرد. قطعاً مرد اسپر این سکه را در دست خود پنهان کرده بود، و هنگامی که دست راستش راگشوده بودند تا نامه را بنویسد، اره بسیار ریز پولادین را بیرون آورده و در فرصت کافی طنابها را بریده بود. صدای بسیار خفیفی نیز که ماربوس شنیده بود، از تلاش او بود برای پاره کردن طنابها.

اما از ترس آنکه تبهکاران متوجه او شوند، از خم شدن و پاره کردن طنابی که بهپای چپش بسته بودند پرهیز کرده بود.

و اما تبهکاران که در لحظه اول غافلگیر شده بودند، زود بهخود آمدند. پانشو بهتناردیه گفت: «نگران نباش، خودم پایش را بهپایهٔ تخت بستهام. نمی تواند از جایش تکان نخورد.»

و آقای سفیدمو با صدای بلند گفت: «گوش کنید که چی میگویم. شما همهتان آدمهایی هستید بیچاره و مفلوک، اما من بهزنده بودن اهمیتی نمیدهم. هیچ کدام از شما نمیتواند مرا بهزور بهکاری وادار کند. نه حاضرم حرفی بزنم، و نه چیزی بنویسم.» و آستین چپش را بالا زد و گفت: «نگاه کنید!» و در آن حال، نوک میلهٔ فلزی و گدازان را روی بازوی چپ خود گذاشت.

صدای جِزجِز سوختن گوشت به گوش رسید و بوی مخصوص اتاقهای شکنجه در فضا پخش شد. ماریوس از وحشت به خود لرزید. حتی تبهکاران نیز تنشان می لرزید. چهرهٔ آقای سفیدمو کمی درهم رفت. اما با آنکه آهن گداخته در گوشت او فرو می رفت و دود می کرد، بی اعتنا و با وقار، نگاه تهی از کینهاش را به تناردیه دوخته بود

انسانی که سرشتی والا داشته باشد، به هنگام درد کشیدن، حواس او طغیان میکنند و اثر آن در پیشانی او نمودار می شود؛ همچنانکه وقتی سربازان سر به عصیان برمی دارند، فردی که از همهٔ آنها بالاتر است، یعنی فرمانده شان، عکس العمل خود را نشان نمی دهد. آقای سفیدمو، درد میکشید و به تبهکاران میگفت: «اَی بیچاره ها!... آی آدمهای مفلوک! نترسید از من!... من هم از شما نمی ترسم.»

و میلهٔ فلزی و گداخته را از روی بازوی خود برداشت و آن را از میان پنجرهای که باز مانده بود، بهبیرون پرتاب کرد. میلهٔ گداخته در تاریکی شب چرخزنان در گوشهٔ دوردستی روی برفها افتاد و آتش آن خاموش شد.

آقای سفیدمو که دیگر سلاحی با خود نداشت، فریاد زد: «خب. حالا می خواهید با من چه کار کنید؟» تناردیه گفت: «بگیریدش.»

دو نفر از تبهکاران دست روی شانهٔ او گذاشتند و مردی که صدای او از شکمش بیرون می آمد رو در روی او ایستاد و منتظر بود که آقای سفیدمو حرکتی بکند تا با کلید بزرگی که در دست داشت، به مغز او

بكوبد.

ماریوس که در پس روزنه ایستاده بود، از پای دیوار صدای دو نفررا شنید که با همدیگر میگفتند: «فقط یک راه باقی مانده.» باید کلکش را بکنیم. غیراز این چارهای نیست.

و این دو نفر، تناردیه و زنش بودند که تصور می کردند تنها چاره آن است که او را از میان بردارند. ماریوس با تشویش قبضهٔ تپانچه را در دست می فشرد و تردید داشت. از یک ساعت پیش، در وجدان خود دو صدا را می شنید؛ یکی به او می گفت که مُنجی پدرش را محترم بشمارد؛ و دیگری به او نهیب می زد به مردی که به چنگ تبه کاران افتاده کمک کند. و این دو صدا در ذهن او دست از جنگ و جدال برنمی داشتند و عذابش می دادند. و حتی هنوز امیدوار بود که مرد اسیر با تبه کاران به شکلی کنار بیاید، و راهی برای رهایی او پیدا شود. اما در واقع راهی برای رهایی او نبود؛ و امیدی هم نبود. خطر به نهایت خود رسیده بود و دیگر انتظار هیچ حادثه ای که بتواند در این وضع تغییری بدهد، نمی رفت. تناردیه کارد به دست در دو قدمی آقای سفید مو ایستاده بود.

ماريوس حيران بود و هر طرف را با نگاهش ميكاويد و دست آويزي مي ياقت تا در نهايت نوميدي به آن بياويزد. اما بي فايده بود. ناگهان سرتا يا لرزيد.

آفتاب از پنجرهٔ کوچک بالای دیوار اتاق او به درون تابیده، و روشنایی آن روی صفحهٔ کاغذی در زیر پای او در روی کمد افتاده بود. و این همان صفحهٔ کاغذی بود که دختر بزرگتر تناردیه آن روز صبح، برای آنکه سواد خود را نشان او بدهد، این جمله را روی آن نوشته بود: «پاسبانها آنجا هستند!»

ماریوس در آن حال که خم شده بود و در زیر پای خود به آن صفحهٔ

کاغذ نگاه میکرد، با خواندن این جمله روشنایی پرفروغی به ذهنش تابید و دستاویزی راکه جست وجو میکرد، یافت؛ و راه حل آن معمای پیچیده و هولناک را پیداکرد و دریافت که رهایی آن مرد اسیر از مرگ حتمی، و جلوگیری از خونریزی تنها یک راه دارد. سپس خم شد و آن برگ کاغذ را برداشت و تکه گچی را از دیوارکند و کاغذ را دور آن پیچید و آن را از شکاف روزنه، به درون اتاق تناردیه انداخت.

زن تناردیه که متوجه آن شده بود، از جا پرید و گفت: «نگاه کنید! یه چیزی افتاد توی اتاق.»

> تناردیه از زنش پرسید. «از کجا افتاد؟» معلوم است. از پنجره. «پانشو» گفت: «من خودم دیدم که از پنجره افتاد تو»

تناردیه کاغذ را از دور آن تکه گچ باز کرد و به شمع نزدیک شد و گفت: «این خط دختر بزرگ من است. اپونین آن را نوشته. حتماً خواسته چیزی را به ما خبر بدهد.»

و زنش که نزدیک او بود، جملهای را که روی کاغذ نوشته شده بود، نشان داد و گفت: «زودباش! نردبان طنابی را آماده کن... دنبه را میگذاریم توی تلهموش، و خودمان میزنیم به چاک.»

زن به تناردیه گفت: «اول باید این مردک را گردن زد، و بعد از اینجا رفت.»

وقتش را نداریم مجله دن! پانشو گفت: «از کجا باید در رفت؟» تناردیه گفت: «از پنجره، چون دخترم سنگ را از پنجره توی اتاق پرت کرده، معلوم می شود که مأموران پلیس این طرف نیستند.» مرد نقابداری که صدایش از شکم او بیرون می آمد، کلید بزرگش را

بەزمىن گذاشت و بى آنكە چىزى بگويد، دستھايش را بالا برد،دو سە بار

دستها را به سوی هم آورد و از هم دور کرد. و با این علامت تبهکاران برای فرار آماده شدند. مرد اسیر را به حال خود گذاشتند و به سرعت نردبان طنابی را آماده کردند و قلابهایش را به لب پنجره گیر دادند و آن را به بیرون پنجره آویختند.

مرداسیربه آنچه درآن اتاق روی میداد اعتنایی نداشت. بهنظر می آمد که در افکار خود فرو رفته یا در حال ستایش و نیایش خداوند است.

وقتی که نردبان آماده شد، تناردیه بهزنش گفت: «خانم! دیگر معطل چی هستی؟ عجله کن!»

و خود بهطرف پنجره دوید که پایین برود. پانشو با خشونت جلو او را گرفت و گفت: «کجا؟ آدم حقهباز!... اول بگذار ما برویم بعد نوبت توست.»

> همهٔ تبهکاران فریاد زدند: «اول ما، بعد این زن و شوهر.» یکی از تبهکاران گفت: «قرعه میکشیم.»

تناردیه وحشتزده گفت: «مثل این که عقلتان را از دست دادهاید. همه تان احمق هستید. نمی دانید که وقت دارد از دست می رود»

قرعه کشیدن و این جور بازیها کلی وقتمان را میگیرد. ولی حالاکه اصرار دارید، حرفی نیست. باید اول اسمها را نوشت، و بـعد کـاغذها را ریخت توی کلاه.»

در این هنگام صدای یک نفر که تازه آمده و در آستانهٔ در ایستاده بود، شنیده شد، که میگفت: «اگر کلاه لازم دارید، میتوانم کالاهم را بهتان بدهم.»

صدا برای آنها ناآشنا بود. همه روی گرداندند و ژاور را در مقابل خود دیدند

ژاور لبخند میزد و کلاهش را که از سر برداشته بود و آن را وارونـه جلو آنهاگرفته بود. الآل گاهی باید اول ستمدیده را بازداشت کرد، و سپس بهستمکاران پرداخت!

ژاور از ابتدای شب، عده ای از مأموران پلیس را در آن اطراف به مراقبت گماشته و خود نیز در پشت درختان کوچهٔ گوبلن، که رو در روی ویرانسرای گُوربٌو بود، به کمین نشسته بود. و چون متوجه شده بود که تبهکاران دو خواهر، یعنی اپونین و آزلما، را برای نگهبانی در دو سوی ساختمان مأمور کرده اند، اول در «صندوق» خود را باز کرد تا این دو مهرهٔ کوچک، یعنی دختران تناردیه را در آن بریزد، اما تنها موفق شد که آزلما را در آن جای دهد. اپونین یعنی دختر بزرگتر، معلوم نشد به کجا رفته بود که به او دسترسی نیافت.

از آن پس با خیال آسوده، در کمینگاه منتظر ماند تا صدای تیر تپانچه ماریوس را بشنود، و وارد میدان شود. در عین حال همه چیز را زیر نظر داشت. رفتن و بازگشتن درشکه، و رفت و آمد افراد مشکوک بهخانه گوربو فکرش را پریشان کرده بود سرانجام، با آنکه صدای تیر تپانچه ماریوس را نشنیده بود، چون اطمینان یافته بود که گروهی از تبهکاران، که همهشان را می شناخت، در آن لانه گرد آمدهاند، تصمیم گرفت که وارد صحنه شود. می ترسید که اگر دیر بجنبد، تبهکاران از چنگ او بگریزند. و بهیاد داریم که ژاور کلید در ورودی خانه را از ماریوس گرفته بود. دیگر تأخیر را جایز ندانست و وارد خانه شد. ورود او بسیار بهجا و بهموقع بود.

تبهکاران که با ورود ژاور بهوحشت افتاده بودند، هر کدام، بهطرف سلاحی دویدند که موقع ورود با خود آورده بودند، و پس از چند ثانیه، آن هفت مرد که ظاهری ترسناک داشتند، آمادهٔ دفاع شدند. یکی گُرزش را برداشت، دیگری تبرش را، و دیگران نیز سلاح سرد خود را بهدست گرفتند. تناردیه باکارد، و زن او با پارهسنگ در کنار آنها ایستادند.

ژاور کلاهش را به سر گذاشت و دو قدم به جلو رفت. شمشیرش در غلاف بود، و عصای مخصوص افسری اش در زیر بغل، و در آن حال با تحکم گفت: «بی حرکت!... فکر فرار به سرتان نزند! شما هفت نفرید، و ما پانزده نفر. بهتر است که دست به یقه نشویم و زد و خورد راه نیندازیم. نجیب باشیم و با ادب.»

پانشو تپانچهای را که در زیر لباس پنهان کرده بود، در آورد و آن را به تناردیه داد و آهسته به او گفت: «من که جرأت ندارم به ژاور تیراندازی کنم. اگر جرأتش را داری، بگیر. این تپانچه و آن هم ژاور.» تناردیه گفت: «البته که جرأتش را دارم.» خب، پس چرا معطلی؟ تناردیه با تپانچه، سینهٔ ژاور را نشانه گرفت. ژاور، که سه قدم با او فاصله داشت، در چشمهای او خیره شد و گفت: «فایده ندارد؛ تیرت به هدف نمی خورد.» تناردیه روی ماشه فشار می آورد؛ تیرش به خطا رفت. ژاور گفت: «من که گفتم تیراندازی بلد نیستی.» پانشو گرزش را جلوی پای ژاور به زمین انداخت و گفت: «تو امپراتور همهٔ شیطانهای روی زمینی. من که تسلیم توام.» همه جواب دادند: «ما هم تسلیم هستیم.» ژاور گفت: «من که از اول گفتم همهتان نجیب هستید.» پانشو گفت: «فقط یک خواهش دارم؛ توی هلفدونی توتون را ازم دریغ نکنید.»

ژاور گفت: «ترتیبش را میدهم.» و بهطرف در رفت و گفت: «حالا همهتان بیایید تو.»

عدهای از سربازان شیگرد، شمشیر بهدست، و عدهای از پاسبانان، چوب قانون بهدست، به فرمان ژاور، از راهرو و به اتاق آمدند و تبهکاران را به دام انداختند. تور شمع به زحمت چهرهٔ این مردان را در تاریکی روشن میکرد.

> ژاور آمرانه گفت: «به همه شان دست بند بزنید!» در این موقع، صدای یک زن بلند شد که می گفت: اگر جرأت دارید، بیایید به طرف من.

این، زن تناردیه بود که مأموران را به مبارزه می طلبید. و در این حال، شال بزرگش را از روی دوش پایین انداخته و کلاهش را همچنان بر سر داشت. زن تناردیه در کنار پنجره موضع گرفته بود و شوهرش، که ریزه اندام بود، در پشت هیکل درشت زنش پنهان شده بود و به چشم نمی آمد، زن، تخته سنگی را بالای سر خود برده بود و آن را تهدیدکنان پس و پیش می برد. چند نفر از مأموران عقب نشستند. زن تناردیه تبهکاران را نیز تحقیر می کرد و به آنها دشنام می داد و می گفت: «ای بی غیرتهای ترسو!»

ژاور لبخندی زد و نرمنرم جلو میرفت. زن تناردیه فریاد زد! «جلونر نیا، وگرنه در بداغونت میکنم.»

ژاور گفت: «ننه جان! بهنظر من، دستهٔ نارنجکانداز ارتش باید ترا استخدام کند؛ می بینم که مثل مردها ریش و پشم داری. اما من هم مثل زنها چنگ و ناخن دارم.» و بی آنکه اعتنایی به تهدیدهای زن تناردیه بکند، جلو می رفت. زن تناردیه ترسناک بود و ژولیده مو؛ و همچنان که ژاور او را تهدید می کرد، ناگهان دو پا را بازتر کرد و تنه را به عقب برد و جلو آورد و بی محبا سنگ را به طرف سر ژاور پرتاب کرد. ژاور با چابکی خم شد. سنگ از یالای سرش گذاشت و به دیوار اتاق خورد و یک تکه از گچ دیوار به زمین ریخت. زن تناردیه بعد از پرتاب سنگ، خود نیز جلو آمد، اما وقتی به ژاور رسید، از حرکت باز ماند.

زاور که بهتناردیه ها نزدیک شده بود، دستی بر شانهٔ زن، و دستی بر شانهٔ شوهر کوبید، و رو به مأموران کرد و گفت: «دست بند!»

مأموران پلیس آمدند و به هر دو دست بند زدند.

زن تناردیه روی زمین نشست و گریهکنان گفت: «دخترهام کجا هستند؟ تکلیف آنها چی می شود؟»

ژاور گفت: «غصهٔ آنها را نخور، در سیاهچال زندان هر دوشان را می بینی.»

دو نفر از پاسبانان، تبهکار پیر و مست را، که درگوشهای به خواب رفته بود، دیدند و او را تکان دادند. پیرمرد مست چشمهایش را باز کرد و گفت: «ژوندرت! کارها تمام شد؟»

ژاور گفت: «آره، همه چیز تمام شد!»

شش تبهکار با دستبند ایستاده بودند. سه تایشان هنوز صورتک داشتند و سه تای دیگر با دوده صورتشان را سیاه کرده بودند.

ژاور گفت: «صور تکهایتان را برندارید. همین طور بهتر است.»

سپس مانند فردریک دوم، که افسران ارتش خود را در پُتسدام سان می دید، رو به تبهکارانی کرد که با دوده صورتشان را سیاه کرده بودند و گفت: «سلام پانشو! سلام بروژن! سلام دومیلیاردی!»

و سپس رو بهسه تبهکار صورتکدارکرد و بهمردی که تبر

هیزمشکنان را بهدست داشت، گفت: «سلام گولمر!» و به مردگرز به دست گفت: «سلام بابه!» و به مردی که صدایش از شکم او بیرون می آمد، گفت: «سلام کلاکزوس!»

در این هنگام، ژاور متوجه مردی شد که در چنگ تبهکاران کرفتار شده بود و از موقع ورود مأموران پلیس کلمهای بهزبان نیاورده بود. بهمأموران اشاره کرد، و گفت: «طنابهای این آقا را باز کنید. نگذارید کسی پایش را از اتاق بیرون بگذارد.»

سپس رفت و با غروری شاهانه پشت میز نشست و از جیب خود کاغذ مارکداری درآورد، و بهنوشتن صورت جلسهٔ این ماجرا پرداخت. بعد از آنکه چند سطر نوشت، از مأموران پرسید: «آن آقایی که گیر تبهکاران افتاده بود، کجاست؟»

مأموران بهاطراف نگماه کردند و کسی را ندیدند. ژاور گفت: «کجاست؟ او را بیاورید. برای تنظیم صورتجلسه باید از اسم و رسم او خبر داشته باشیم.»

اما از او خبری نبود. و آن مرد که معلوم نبود آقای سفیدموست، یا آقای «اورین فابره»

و آیا پدر اورسول است یا پدر «چکاوک» یا با او نسبتی ندارد، ناپدید شده بود.

آن مرد از در اتاق بیرون نرفته بود، بلکه بعد از آنکه طنابهایش را گشودند، در دقایقی که ژاور مشغول نوشتن صورتجلسه بود، از تاریکی و شلوغی اتاق استفاده کرده بود و از نردبان طنابی که قلابهایش را بهپنجره بسته بودند، پایین رفته بود.

پاسبانی کنار پنجره دوید، بیرون را نگاه کرد، و هیچکس را ندید. ژاورباخودگفت: «شایداین یکیازهمهمهم تر بوده؛ حیف که در رفت.»

## کی کوچولویی که در جلد سوم صدای جیغش را شنیدهایم'

فردای روزی که آن وقایع در ویرانسرای گوربو واقع در بولوار اُپیتال اتفاق افتاد، دخترکی از سمت راست بولوار به سوی دروازهٔ فونتین بلُو می رفت. شب بود. و این دختر پریده رنگ و لاغر و پاره پوش، با یک شلوار کتانی در آن سرمای سخت ماه فور به، در آن تاریکی به جایی می رفت و با صدای بلند برای خود آواز می خواند.

درکوچهٔ پتیبانکیه پیرزنی خم شده بود و در روشنایی فانوس، در میان زبالهها میکاوید. دختر وقتی او را دید، با صدای بلندگفت: «ببین چه خیالاتی میکردم. از این دور این پیرزنه بهنظرم آمد که یکی از آن گُندههاست. از آن سگ گُندهها!

وکلمهٔ «گُنده» راطوریمیگفتکه واقعاًگُندهترین سگ را در نظر آدمی مجسم میکرد. پیرزن که متلک او را شنیده بود، از جا در رفت، و گفت: «دخترهٔ حرامزاده! اگر پشتم خم نشده بود، میدانستم به کجات لگد بزنم.» دخترک در جواب گفت: «چخ! سگ گُندهٔ بی صاحب!... مثل این که

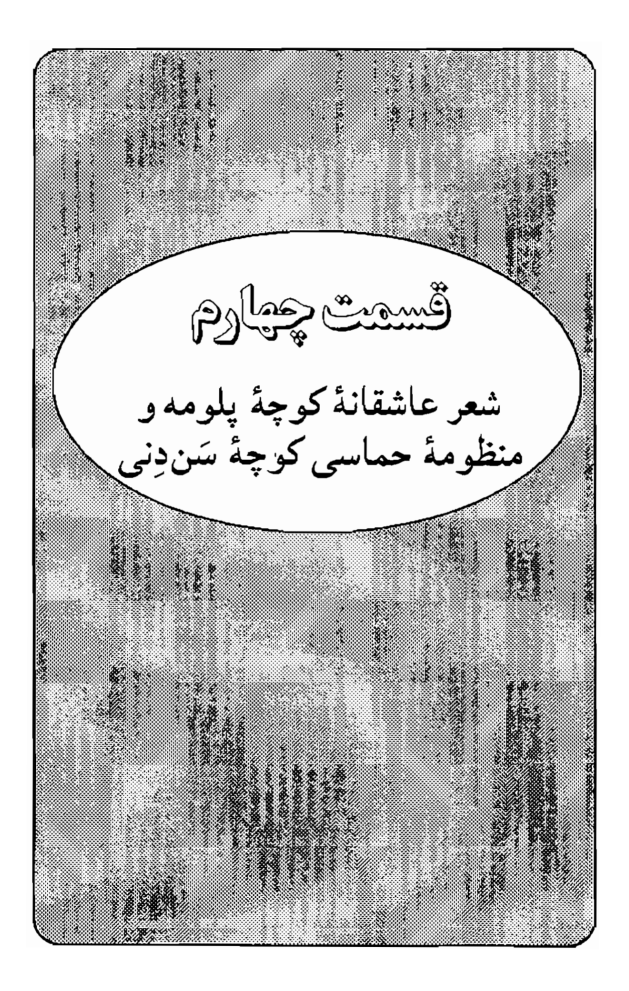
۱. بینوایان در چاپ اول، در ده جلد (هر قسمت در دو جلد) چاپ شده بود؛ و منظور از جلد سوم، اشاره بههمان چاپ اول است. مراد از این کوچولو «ابونین» است، که در آن شبی که ژانو الژان بهمسافرخانهٔ مُونفرمی رفت، کوچک بود، و گاهی صدای جمیغش کوچولویی که در جلد سوم صدای جیغش را شنیدهایم / ۱۴۹۷

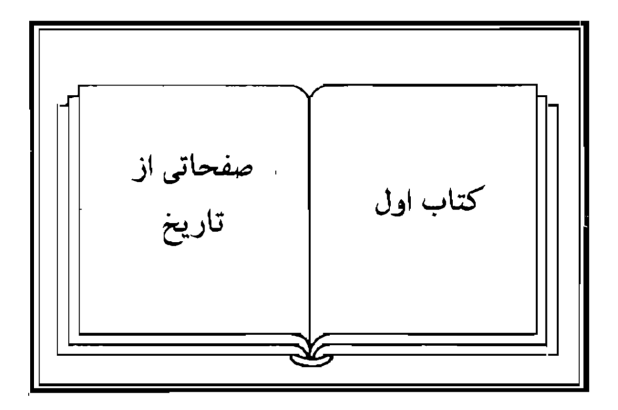
درست دیده بودم. یک سگ گنده. جلو من است!» پیرزن که از خشم نفسش بند آمده بود، سعی کردکشیده تر و راست تر بايستد. روشنايي قرمز رنگ فانوس خيابان، صورت پرچين و چروکش را، يا خطوطي كه مثل بنجة غاز در اطراف دهانش افتاده بود، روشن ميكرد، وبدن او در تاریکی مانده بود. دخترک که صورت او را در نور فانوس دید. با لحن گزندهای گفت: «خانم! عذر می خواهم. خوشگلی شما جوری نيست كه به در د من بخوريد.» و دیگر در آنجا نماند تا دشنامهای پیرزن را بشنود، از او دور شد و در راه برای خود آواز می خواند: شاہ ن*یسوار* مى رفت بەشكار شكاركلاغ و ناگهان ساکت شد و به ربرانسرای شماره «۵۲-۵۰» رسیده بود. در خانه بسته بود. با همهٔ قوای خود به در لگد زد. چون کفشهای گشاد مردانهای پوشیده بود، لگدزدنش بهدر، سر و صدای زیادی داشت. در اين وقت، متوجه شد كه همان بيرزني كه در كوچه يتي بانكيه ديده بود، به طرف او می آید. و فریاد می زند: «آی! چه خبر شده! چرا به در لگد ميزني؟ مگر مي خواهي در را بشکني؟» دختر همچنان بهدر لگد می زد.

پیرزن نفس نفس زنان به او نزدیک شد و همچنان نمره میزد: «چرا خانهٔ مردم را خراب میکنید؟ چرا به در لگد میزنید؟ عجب دوره و زمانه ای است.

و ناگهان مکثی کرد، و بهصورت دختر نگاه کرد و او را شناخت و گفت: «تو هستی؟ خودت هستی؟ دخترهٔ بی همه چیز؟» دخترک گفت: «خانم بوگُن! سلام!... من آمدهام اجدادم را توی این

۱. Madelonette - Saint - Lazar - Force، از زندانهای معروف آن روزگار. فُورس زندانی بود که در سال ۱۸۵۰ خراب شد، و بین کوچهٔ پاوه Pavee، و کوچه روادوسیسیل Roi de Scile، واقع بود. زندان سَن لازار مخصوص زنان بود. از دوران انقلاب تا سال ۱۹۳۵، و زندان مادلویت نزدیک تامپل بود، و مخصوص نوجوانان بود که در سال ۱۸۶۶ خرابش کردند. (ایو گ).





## کې برش خوب

سالهای ۱۸۳۱ و ۱۸۳۲، که بی واسطه با انقلاب ژوئیه پیوند می خورد، از مؤثرترین و حیرت انگیزترین ایام تاریخ اند. این دو سال، در میان سالهای قبل و بعد از خودشان، به دو کوه می مانند؛ دو کوه به عظمت انقلاب. در اطراف این دو کوه، پر تگاه هایی می توان یافت. مسائل گوناگون قشرهای اجتماعی، حتی زیر ساختهای تمدن بشری، مصالح و علایق عمیق و مستحکم جامعه، شکل و ریخت سازمانهای پر سابقهٔ حکومتی، در این دو سال درمیان ابرهای طوفانزا، براثر نظریه ها و عقاید و آرای متفاوت و گوناگون، رنگ باختند و به صورت تازه ای درآمدند که از یک سو مقاومتی بود برای حفظ نظام قدیم، و از سوی دیگر تلاش و کوششی بود برای جایگزین کردن نظام جدید<sup>۱</sup>. در فواصل این قضایاست که در خشش نور حقیقت به چشم می خورد؛ که روشنایی روح و روان بشری را در حقیقت باید جست.

این دوران جالب، حدود و نهایتی داشته است؛ و ما در این روزگار، از نظر زمانی به حد کفایت از آن دوران فاصله گرفته ایم و می توانیم در مورد

۱. در دوران رژیم سلطنتی، در این سالها دو گرایش نیرومند دیده میشود؛ این دو گرایش رجال سیاسی کشور را از همدیگر جدا میسازند. ویکتور هوگو در اینجا مفاهیم تاریخی این موضوع را بسط و گسترش میدهد (ایو گ).

آن قضاوت كنيم و خطوط اصلي آن عصر را مشخص كنيم. و برای این منظور، تلاشی میکنیم: دوران «بازگشت سلطنت» سلسلة بورين، از مراحل بين راهي تاريخي فرانسه است، که تعریف خصوصیات آن دشوار می نماید. در آن، خستگی و فرسودگی هست و پچپچها و زمزمهها، و در عین حال آشوبها و غوغاها. در واقع گذرگاهی که ملت بایستی از آن عبور میکرد تا به جا و منزلی برسد. اين گونه مراحل درتاريخ هر کشور ويژگي هايي دارند. و حکمرانان که از این ویژگیها غافلند، فریب می خورند و بهاشتباه می افتند. آغاز چنین مرحلهای، ملت تنها در جست و جوی آرامش است و صلح می طلبد؛ از بلندپروازی بیزار است و میخواهد کوچک بماند، اما آرامش داشته باشد؛ زیرا ملت در دوران پیش از آن، به اندازهٔ کافی وقایع بزرگ و مردان بزرگ را دیده است و همهٔ آن افتخارات را پشت سر خود دارد؛ و در این مرحله دوست دارد که پروزیاس ارا به جای سزار بپذیرد، و ایوتو را بهجای ناپلئون، دوست دارد با آن ترانه سرا هم آواز شود که: «سرزمینی بود، یادشاهی داشت، کوچک اما مهربان ۲. زیرا ملت در طلوع آفتاب بهراه افتاده بود و در طی این روز پرحادثه و دشوار به سختی راه پیموده، در توقفگاه اول به میرابجو، در توقفگاه دوم به روبسپیر، و در توقفگاه سوم بهنابلئون و از آن توقفگاهها گذشته بود و در شامگاه، بعد از طي آن مراحل و منازل، خسته و فرسوده شده بود، و به یک بستر نرم برای خفتن نیاز داشت. ملت دیگر از جانفشانی و فداکاری بهستوه آمده بود، دیگر بهقهرمانیها و دلاوریها بی اعتنا بود، و تاب بلندپروازی را نداشت، و بهزاری و خواری افتاده بود. خواهش و تمنا می کرد که او را به حال خود

۲۰۷۱ - ۲۷۷۱۰ پادشاهان و حکمرانان گمنام.

۲. برگردان ترانه ای است از برانژد Branger، به نام «شاه ایوتو» که غیرمستقیم ناپلئون را دست می اندازد. بُرش خوب / ۱۵۰۵

بگذارند؛ صلح میخواست و آرامش و تنبلی. و ملت در این دوران گذرا، وقتی به چنین چیزهایی دست می یابد، خشنود و راضی می شود، اما به این حال نمی ماند؛ چون در این مرحله نیز مسائلی و گرفتاریهایی پیش می آید و چهره می نماید و درها را می کوبد. این نوع گرفتاریها زاده انقلاب و جنگهای دوران پیش اند. که در بطن امور به زندگی خود ادامه می دهند، و به خود حق می دهند که جایی در جامعه داشته باشند؛ و جای خود را پیدا می کنند. بیشتر اوقات، این گونه مسائل و امور به مأموران تدارکات می مانند که از پیش می روند تا جا و منزلی برای اقامت اصول و ضوابط تهیه کنند.

فیلسوفان و نظریه پردازان سیاسی در مطالعهٔ این اوضاع به این نتیجه میرسند:

در آن همنگام که مردم خستهاند و بهستوه آمده، آسایشطلب می شوند، این فکر پیش می آید که صلح و آسایش با ضمانت و تأمین به تکامل می رسد. واین ضمانت و تأمین با آسایش و آرامش مردم خسته منافاتی ندارد، و دو رویه یک چیزند.

در انگلستان بعد از کرمول، در دوران «استوارت»ها، و در فرانسه بعد از امپراتوری ناپلٹون، ملت همین چیز را از بوربُنها مطالبه میکردند.

این تأمین و تضمین، از ضروریات طبیعی هر عصر و زمانهای است، و ناچار باید آن را پذیرفت. و پادشاهان و شاهزادگان بهناگزیر چنین حقی را بهملت «اعطاء» میکنند. اما در واقع پادشاهان بهمیل خود چنین کاری را نمیکنند، بلکه مسائل و حوادث زمان آنها را وادار می سازد که چنین

 ۱. Iromwel، کُرمول که با دیکتاتوری در انگلستان حکومت را بهدست گرفت، در عین حال قوانین مفیدی وضع کرد، که بهنام قوانین کرمول مشهورند. و یکتور هوگو در یکی در جای دیگر نیز ناپلئون و کرمول را در بعضی از مسائل در کنار همدیگر قرار می دهد. (ایو ۔ گ). حقوقی را بهملت «اعطاء» کنند. و این حقیقت ژرفی است که استوارتها در سال ۱۶۶۰ آن را نیافتند و بورتینها نیز در سال ۱۸۱۴ از آن آگاه نبودند.

پادشاهی از سلسلهٔ بوربُن، که دست تقدیر انتخابش کرده بود تا بعد از فروپاشی امپراتوری ناپلئون به فرانسه بازگر دد و بر تخت سلطنت بنشیند، چنان ساده اندیش بود که گمان می کرد آنچه به ملت «اعطاء» کرده، در واقع «اعطائی» اوست؛ و هر وقت که اراده کند، می تواند حقوق «اعطائی» را پس بگیرد؛ گمان می کرد که سلطنت او موهبتی است الهی، و ملت فرانسه هیچ گونه حق و حقوقی ندارد. گمان می کرد که حقوق سیاسی «اعطایی اش»، بیخشی از حقوق الهی مختص اوست که در نهایت بزرگواری و بنده نوازی به ملت واگذارده است؛ و آن «عطیه» را هر وقت که ارادهٔ ملوکانه پسندد، با یک اشاره پس خواهد گرفت. اما خاندان بوربُن به این حقیقت پی نبرد که این حقوق و این «عطیه» را، به رغم میل خود، به ملت واگذارده و به مین علت چیزی نیست که از «عطیه» و ملوکانه» و بی گرفتنی باشد.

اما این خاندان، در قرن نوزدهم، کج خلق و تندخو بود؛ هر وقت که ملت شکفته می شد، چهر اش درهم می رفت و بهزبان عامیانه بگوییم، اخم می کرد، و ملت اخم او را می دید.

این خاندان خود را نیرومند می پنداشت، به چشم دیده بود که صحنهٔ تئاتر امپراتوری با آنهمه عظمتش چرخ خورده و بهتاریکی فرو رفته است؛ و به این نکته توجه نداشت که او را هم به همین ترتیب به صحنه آورده اند؛ و این حقیقت را درنیافت، که همان دستی که ناپلئون را از میان برداشته بود، به او موجودیت و قدرت بخشیده است.

خاندان بورین می بنداشت که رگ و ریشهٔ محکمی دارد، زیرا سالهای سال بر فرانسه حکم رانده است؛ و اشتباهش در همینجا بود. این خاندان بخشی بود از گذشته؛ اما همه گذشته نبود، همهٔ گذشتهٔ فرانسه نبود، رگ و

ريشة جامعة فرانسه در خاندان بورين نبود، بلكه در ملت فرانسه بود. اين رگ و ریشههای پنهان و حیات بخش که تاریخ یک ملت را پدید می آورند به یک خاندان تعلق ندارند. بلکه این رگ و ریشه ها در همه جا رشد مى يابند و گسترده مى شوند، مگر در زير تخت سلطنت. خاندان بورېن بخشی از تاریخ فرانسه بود؛ اما اصل و اساس سرنوشت فرانسه نبود، و حتى بخش لازم و ضرورى آن نبود. اگر فرانسه اين خاندان را از تاريخ خود کنار می گذاشت، چیز مهمی را از دست نمی داد. همانطور که بعد از انقلاب، و در طول بیست و دو سال، فرانسه از آنان چشم بوشیده بود، و در این مدت به آنها پیوسته و وابسته نبود. اما خاندان بوربن این حقیقت را درک نمیکرد؛ و حتی کسانی بودند که گمان میکردند لوئی هفدهم در «نهم ترومیدر» و لوئی هجدهم در روز پیروزی مارنگو، پادشاه واقعی فرانسه به حساب مي آمدهاند! هرگز از ابتداي تاريخ بشر تاكنون، شاهان و شاهزادگان تا این اندازه در برابر واقعیات، و در برابر نقشی که این واقسعیات از قسدرت لایزال خداوندی می پذیرد، کوردل و کوردیده نبودهاند؛ و هرگز تا این اندازه امتیازات «این جهانی»، که «حقوق يادشاهان» ناميده مي شود، حقوق الهي را زير يا نگذاشتهاند.

خاندان بوربُن، این خطای بزرگ را مرتکب شد، و در سال ۱۸۱۴ انگشت روی این حقوق «اعطائی» گذاشت و سعی کرد امتیازاتی را که گمان میکرد به ملت واگذارده، منکر شود. و چه ماجرای تأسّف باری بود! در حقیقت، آنچه را که این خاندان «امتیازات اعطایی» به ملت می نامید، بخشی از حقوق مردم بود؛ و آنچه که تجاوز به حق و حقوق می شمرد، در واقع حقوق حقة ملت بود.

این خاندان، وقتی که می پنداشت در صحنه پیروز شده، و ناپلئون بناپارت را برای همیشه از میدان بیرون کرده و در همه جا رگ و ریشه دوانده و به اوج قدرت رسیده، شکیبایی اش را از دست داد، وتصمم قطعی خود راگرفت، و ضربهاش را فرود آورد. روزی به هنگام بامداد، رو در روی فرانسه ایستاد، با صدایی بلند و رسا اعلام کردکه با حاکمیت ملی و آزادی مردم مخالف است. آنچه ملت را ملت میکرد، و مردم را حیثیت و اعتبار می بخشید، در این محاسبه به خطر افتاد.

این، زمینهٔ همان پردههای مشبهور است که «قانون ژوئیه» نامیده می شود.

و اما دوران «بازگشت سلطنت» به پایان رسید؛ و سلطنتی که بازگشته بود به ورطهٔ سقوط افتاد. و سقوط این خاندان به جا و به هنگام بود .البته این را باید گفت که سلطنت بازگشته، با همهٔ انواع ترقی و اعتلای کشور دشمنی نداشت؛ و کارهای بزرگی در این دوران انجام گرفت که سلطنت نیز حمایتش را از این تحولات دریغ نمی کرد.

در دوران «بازگشت سلطنت»، ملت با بحث و گفت و گوی آرام و دور از تعصب، با بعضی از چیزهایی که هم در عصر «جمهوری»، و هم در ایام با شکوه «امپراتوری» از آن محروم بود، انس گرفته یود. فرانسه آزاد و نیرومند برای همهٔ کشورهای اروپایی نمونهٔ شوق انگیزی یود. در دوران روبسپیر، انقلاب سخن می گفت، و در عصر ناپلتون، سخن از دهانهٔ توپ بیرون می آمد. اما در سالهایی که لوئی هجدهم و شارل دهم سلطنت می کردند، نوبت به آن رسیده بود که مردم هو شمندانه سخن بگویند. طوفان فرو نشسته بود؛ مشعل ها بار دیگر روشن شده بودند بر فراز تسلمهای آرامش، روشایی ناب افکار و اعتقادات می درخشید؛ و طی یازده سال، کشور در صلح و صفا می زیست و اصولی مانند مساوات در برابر قانون، آزادی عقیده، آزادی یان، آزادی مطبوعات و دسترسی افراد به حرفهای که استعداد و قابلیتش را داشتند، یعنی مسائلی که منه کران از دیرباز به آنها می اندیشیدند و رجالِ سیاسی تازه با این گونه چیزها آشنا شده بودند، کم و بیش در جامعه جای خود را باز کرده بود. و این وضع، در همین مسیر پیش می رفت. تا آنکه سال ۱۸۳۰ پیش آمد، و خاندان بوربُن، که نه به میل خود بلکه ناگزیر، آلت و ابزاری برای پیشرفت تمدن بشر شده بود، به خواست و ارادهٔ خداوند، از تخت به زیر افتاد.

سقوط بوربنها، عظمتی داشت، نه برای آن خاندان بلکه برای ملت فرانسه. آنان تاج و تخت را باوقار، اما بدون اقتدار ترک گفتند. فرو رفتنشان در دل تاريكي، از آن گونه فروپاشيها نبود كه با غوغا همراه باشد و آشفتگی و آشوب بهدنبال بیاورد؛ نه آرامش اشباح گونه شارل اول را در بى داشت، نه فرياد عقاب گون ناپلئون را؛ و جز اين نبود كه رفتند و از صحنهٔ تاریخ رخت بربستند. سقوطشان از این بیشتر نبود. تاج و تخت را از دست دادند، و هالهٔ عظمت نیز در پیرامونشان نبود. مستحق رفتن بودند، و با یک تعبیر، از شکوه و عظمت بخت بد خود محروم ماندند. شارل دهم در سفری به شربورگ دستور داد تا اطراف میز گردی را ببرند و از آن میز چهارگوشی بسازند. معلوم بود که بهتشریفات و ظواهر درباری بيشتر اهميت مي دهد تا يه تخت سلطنتش، كه در حال واژگون شدن بود. و اين نوع كوتاه فكرى ها، كسانى راكه صادقانه در خدمت أنان بودند، و كساني راكه خاندان آنان را ماية افتخار مي دانستند، متأثر ميكرد. اما تودة مردم عکس العملشان ستایش انگیز بود. ملت که حقوق حقهاش با فرمان ملوکانه از دست رفته بود، بهخشم نیامد و با خویشتنداری، استوار بر جاي خود ايستاد و از حقوق خود دفاع كرد؛ حكومت قانون را طلبيد و به سلطنت بوربّن هاپایان داد و سپس بر جای فرو نشست. شارل دهم، پادشاه سالخورده،که درزیر سایهبان لوئی چهاردهم پناه گرفته بود، از فراز تختش فرو افتاد. ملت او را آرام برزمین نهاد، و به هیچ یک از اعضای خاندان سلطنتی آسیب نرساند. هزاران نفر در انقلاب ۱۸۳۰ سهیم بودند.

همهٔ فرانسه در این انقلاب سهیم بود؛ فرانسه پیروزمند بر سر شور و شوق بود. پنداری گذشتهٔ خود را بهیاد می آورد، و این کلام پرشور «گیُوم دور» را بهیاد می آورد که در روز سنگربندی ' پاریسیها در سالهای سال پیش گفته بود: «عدهای عادت دارند که از شاخی به شاخ دیگر می پرند و هرکس را که بر کرسی قدرت نشسته باشد، ستایش می کند و با پادشاهی که تاج و تختش را از دست داده باشد، بی دریغ خصومت می ورزد. اما من به پادشاهانی که بخت از آنها برگشته، و گرفتار بلا شدهاند با نظر احترام می نگرم» بورین ها با احترام رفتند، اما کسی از رفتنشان متأسف نشد؛ و چنانکه گفتیم بداقبال بودند و از صحنهٔ روزگار محو شدند.

انقلاب ژوئیه ۱۸۳۰، در سراسر جهان دوستان و دشمنانی داشت؛ گروهی با شیفتگی به سوی آن شنافتند، و گروهی دیگر به آن پشت کردند. و این دوستی و دشمنی براساس طبیعت این دو گروه بود. شاهزادگان اروپا، که جغد شوم این سپیدهٔ روشن بودند، از همان لحظهٔ نخست، زخم خورده و مبهوت، دیده برهم نهادند و تنها در لحظائی چشم گشودند که میخواستند با تهدید به آن پاسخ گویند؛ و حشتی که قابل فهم بود، و خشمی که معذور بود. این انقلاب عجیب حتی یک حرکت تند و نصیبش نشد که با همهٔ توان خود، با مردم بستیزد و خونشان را بریزد. رژیمهای استبدادی، که همیشه منتظر نشسته اند تا آزادی کارش به رسوایی بکشد و جار و جنجال راه بیندازد، انقلاب ژوئیه را به این گناه متهم می کردند که هم مؤثر و رعب انگیز بود و هم ملایم و منطقی. و حقیقت آن بود که بر ضد این انقلاب اقدامی نکردند، و حقی به بین ترین و

Guillaume du Vair .۱، سخنور و دانشمند و سیاستمدار فرانسوی (۱۵۵۶-۱۶۲۸) و این سخنرانی را در مقابل ساختمان مجلس، در روز سنگربندی، پاریسیها بر ضد هانری سوم در سال ۱۵۸۸ ایراد کرده بود. بُرش خوب / ١٥١١

موشکافترین افراد به آن درود میگفتند. چون هر قدر کمه خودخواه و کینهتوز باشیم، نسبت بهواقعهای که دستی بالای دست آدمی در آن باشد، احترام اسرارآمیزی حس میکنیم.

انقلاب ژوئیه پیروزی حقی است کـه بـهواقـعهاش نـیازی نـیست؛ و شکوه و درخشش این انقلاب در همین است.

درخشش انقلاب ۱۸۳۰ در ملایمت و نرمش آن است. حقی که پیروز می شود نیازی به شدت و خشونت ندارد.

حق چیزی جز عدالت و حقیقت نیست. از مختصات حق، آن است که جاودانه پاک و زیبا می ماند: خروش و خشم، هرچند که گاهی لازم می نماید و نزد معاصران ما از هر چیز خوش آیندتر است، اگر از حق و حقیقت تهی باشد، یا با حق بیگانه باشد، قطعاً در طول زمان، زشت و ناپاک و ترس آفرین می شود. اگر کسی بخواهد، بهزشتی چنین عملی پی ببرد، باید در ماکیاول دقیق شود. ماکیاول، نابغه ای پلید و اهریمن صفت نیست، نویسندهٔ پست قطرت و بی غیرتی نیز نیست، بلکه سیاستمداری است که تنها به کار و عمل می اندیشد. طرز فکر او تنها به ایتالیا محدود نمی شود، و در اروپا و قرن شانزدهم نمی توان محصورش کرد. در قرن نوزدهم نیز پیروانی دارد که همچنان این روش زشت و نفرت انگیز به آنها رخ می نماید.

این جنگ و جدال بین حق، و فعل و عمل از ابتدای پیدایش آدمی وجود داشته است، و خردمندان باید بهاین جنگ و جدال پایان دهند و تخیل و تصور ناب را با واقعیات سازگار کنند و حق را در عمل با ملایمت درآمیزند، و و اقعیات را با حق.

۱۰. Nicolo Machiavel (۱۴۶۹–۱۵۲۷) تاریخدان و سیاستمدار ایتالیایی چند کتاب مشهور دارد. او در امور سیاسی معتقد بود که تنها باید رسیدن به هدف را در نظر گرفت، و برای این منظور به اصول اخلاقی نباید پایبند بود. روش او به نام «ماکیاولیسم» شهرت دارد. ۷ دوخت بد کار خردمندان چیزی است، و کار مردان عمل چیز دیگری

انقلاب ژوئیه ۱۸۳۰ به سرعت از تب و تاب افتاد؛ و آنگاه که در کار خود فرو ماند و کشتی انقلاب به گل نشست، آدمهای زرنگ ترتیبی دادند که این کشتی بیشتر در گل فرو رود.

آدمهای زرنگ در عصر ما، خود را رَجُل سیاسی جا میزنند و کار را به جایی می رسانند که لفظ «رجل سیاسی» در زبان عوام مفهوم خاصی پیدا می کند. نباید فراموش کرد که هرجا تنها زرنگی حکم می راند، الزاماً همه چیز به پستی و حقارت می گراید، و عبارت «آدمهای زرنگ» مفهو می مترادف با آدمهای حقیر پیدا می کند، «رجل سیاسی» نیز مترادف با اشخاص حقه باز و نابکار می شود.

با این حساب، اگر نظر آدمهای زرنگ را دربارهٔ انقلاب بپذیریم، انقلابهایی نظیر ژوئیه ۱۸۳۰، شریانهای بریدهای هستند که باید برای جلوگیری از خونریزی، به سرعت زخمشان را بست و درمانشان کرد. در انقلاب، حق باعظمت و شکوه نمودار می شود. و تکانهای مؤثری در پی دارد. اما همین که حق ثباتی پیدا میکند، باید حکومت را استوار کرد؛ و همین که آزادی به دست آمد، باید در اندیشهٔ قدرت بود.

تا اينجا خردمندان و آدمهاي زرنگ دوش به دوش در کنار همديگرند؛

دوخت بد / ۱۵۱۳

اماکمکم به همدیگر بی اعتماد می شوند. سخن از قدرت است؛ باشد! اما باید دانست که قدرت چیست و از کجا برمی آید.

آدمـهای زرنگ چـنین وانـمود مـیکنند کـه ایـن گـونه زمـزمههای اعتراض آمیز را نمیشنوند و سعی میکنند زمام امور را بهدست گیرند.

براساس این سیاست، که ماهرانه بهنیات و مقاصد خود نقاب ضروریات میزند، و ظاهراً هم حق با چنین سیاستی است، یک ملت بعد از انقلاب و خصوصاً اگر در خط سلطنت باشد، نیاز دارد که در تدارک یک سلسله از شاهان باشد. این دسته از سیاستمداران میگویند که بعد از انقلاب، نوبت صلح و آرامش است تا بتوان در سایهٔ صلح، بر زخمها مرهم نهاد، و خانههای ویرانشده را مومت کود. به گمان آنها سلسلهٔ سلطنتی با جلال و شکوهش، چوبههای دار را پنهان میکند و زخمها را می پوشاند.

و همیشه یافتن سلسلهای برای سلطنت آسان نیست.

در این گیرودار، نخستین مردی که نبوغی دارد یا نخستین مردی که بخت و اقبالش بلند است، میتواند شاه بشود؛ در حالت اول، بناپارت برتخت مینشیند و در حالت دوم، کسی چون ایتوربید'، اما برای این منظور، نخستین خاندان شاهی را که در دسترس بود، نمیتوان انتخاب کرد؛ زیرا این خاندان باید صفات و مختصاتی از نظر قدمت و تبار، داشته باشد، که چین خوردگی های قرنها در یک روز به وجود نمی آید. اگر از دریچهٔ چشم دولتمردان بنگریم برای پادشاهی که بعد از انقلاب باید برتخت بنشیند، چه صفاتی در نظر میگیرند؟ شاید آنها بر این عقیده باشند که چنین پادشاهی باید انقلاب باشد، یعنی خود در انقلاب شرکت کرده، و در آن مؤثر بوده، و درگیر ودار انقلاب لطماتی خورده، و از این راه

 ۱. Iturbide، زنرال مکزیکی کـه در سـال ۱۸۲۱ خـود را شـاه مـیخوانـد؛ در ۱۸۲۲ از سلطنت خلع شد و در ۱۸۲۴ تیربارانش کردند. بهشهرت رسیده باشد بههر حال، از کسانی باشد که درگیر ودار انقلاب تیری انداخته یا شمشیری کشیده است.

و اما خصوصیات یک سلسلهٔ سلطنتی در چنین هنگامی چه باید باشد؟ باید این سلسله ملتگرا باشد، یعنی از نظر فکری با انقلاب همراه باشد، حتی اگر عملاً قدمی برنداشته باشد قابل اغماض است. ضمناً باید این سلسله نشانههای افتخاری از گذشته داشته باشد، و از دودمانی تاریخی بهشمار آید؛ و در عین حال بتواند به آینده بیندیشد، و مردم پسند و خوش آمدنی باشد.

با توجه بههمین مسائل می توان فهمید که چرا بعد از نخستین انقلابها، مردانی چون ناپلئون و کرموّل همه را راضی نگاه می دارند. اما در انقلابات بعدی وضع عوض می شود، و همه انتظار دارند که سلسلههایی نظیر برونسویک او ارلثان ۲ به سلطنت برسند.

دودمانهای سلطنتی، مانند درختان انجیر معابد هستند که هر یک از شاخههایشان که خم شود و به خاک برسد، ریشه می دواند و درخت انجیر دیگری از آن سربرمی آورد. هر شاخه از درخت سلطنت نیز می تواند پادشاهی بسازد، به شرط آنکه در میان ملت خم شده باشد. چنین است نظریهٔ مردان عمل.

هنر بزرگ این گونه کسان چنین است: ابعادی از کامیابی ملت را بهصورت فاجعه درآوردن، بهرهمندان از پیروزی را بهترس و لرز انداختن، هر قدم ترسی آفریدن و بر پیچ و خمها تغییر و تحول افزودن، سرعت پیشرفت را کند کردن، سپیدهدم خوشبختی را زشت جلوه دادن، شور و اشتیاق و شیفتگی و جذبهٔ انقلابی را از میان برداشتن، گوشهها و زوایای دستاوردها را ساییدن و بریدن، پیروزی را رخت کهنه و پاره پوشاندن، حق را در زیر پوششی نامناسب پنهان ساختن، ملت را با همهٔ عظمتش دوخت بد / ۱۵۱۵

فریب دادن و از جوش و جلا انداختن، و او راکه در نهایت تندرستی است از هر چیز پرهیز دادن، و در واقع هرکول را در اوج نیرومندی به بستر خواباندن و با او چون افراد ضعیف البنیه رفتار کردن، واقعیات را در تردد و ابهام غرق و این مایع لزج را به تشنگان آرزوها و آرمانها نوشاندن، چهرهٔ موفقیت را با همهٔ درخشندگی اش با حزم واحتیاط بیش از اندازه کدر ساختن، چراغ انقلاب را در زیر یک سرپوش گذاشتن و از روشنایی خیره کنندهٔ آن کاستن.

انقلاب ۱۸۳۰، این نظریه راکه قبلاً در سال ۱۶۸۸ در انگلستان تجریه شده بود، یک بار دیگر آزمود.

۱۸۳۰ انقلابی بودکه در نیمه راه از حرکت باز ماند؛ بهنیمی از ترقی و تحول رسید، و بهنیمی از حق و حقیقت. .

اما انقلاب را، کدام قشر و طبقه در نیمه راه متوقف کرد؟ بورژوازی! چرا؟

برای این که بورژوازی رضایت و مصلحتش را در این عمل می دید؛ دیروز بهاشتها آمده بود، امروز بهسیری رسیده، و فردا به مرحلهٔ اشباع خواهد رسید.

همان پدیدهٔ سال ۱۸۱۴، بعد از ناپلئون، در سال ۱۸۳۰، بعد از شارل دهم، به صحنه بازگشته بود. اشتباهاً می خواستند از بورژوازی طبقه ای از اجتماع بسازند. بورژوازی، بهزبان ساده بگوییم، بخش راضی و خوشحال ملت است؛ کسی است که حالا فرصتی دارد تا بنشیند و قرار بگیرد؛ اما قرار گرفتن او بر این صندلی، دلیل آن نیست که طبقه و طایفه ای تشکیل. می دهد.

بورژوازی می خواهد هرچه زودتر بر صندلی خود بنشیند، و حرکت در راه پیشرفت هم، با قرار گرفتن او متوقف می شود. خطای بورژوازی غالباً در همین نکته است. بهمقنضای این خطای مشترک، نباید از بورژوازی طبقهای بـهوجود آورد؛ زیـرا خـودخواهـی و خـودبینی نـباید در تـقسیمبندی جـامعه اثـر بگذارد.

به هر تقدیر، باید منصف بود، حتی در قضاوت دربارهٔ خودخواهی. این بخش از ملت، که بورژوازی نام دارد، بیش از هر چیز به خود علاقه داشت؛ اما خودخواهی و بی حسی و لاقیدی نبود که باعث کاهلی و بی تفاوتی و تا حدی انفعال او شد؛ خواب غفلت نبود که فراموشی و بی توجهی این قشر را برانگیخت، بلکه نوعی «راحت باش» بود؛ و اعلام توقف... ایست!

«ایست»کلمهای است که بهدو معنا به کار میرود: اگر در حال حرکت، فرمان «ایست» داده شود، معنا و مفهوم توقف و راحتباش را دارد.

«ایست» ما بهنوعی دیگر، معنای تجدید قوا در حال «راحت باش» میدهد؛ اما در عین حال با حفظ اسلحه و فرمان «بیدارباش». در این حالت، نیروی جنگاور، نگهیانی را در اطراف میگمارد و کاملاً مراقب است. «ایست» فاصلهای است بین جنگ دیروز و جنگ فردا.

و این همان فاصلهٔ بین ۱۸۳۰ و ۱۸۴۸ است.

آنچه ما در اینجا بهنام جنگ از آن سخن میگوییم، در واقع ترقی و تحول نیز هست.

پس بورژوازی نیز مانند دولتمردان، کسی را لازم دارد که در این حال مفهوم «ایست» را شرح بدهد و چند و چون آن را باز گوید. برای این منظور، شخصیتی لازم است که هم نمایندهٔ انقلاب باشد و هم پیام آور ثبات و امنیت تا زمان حال را با توجه بهمسائل گذشته و آینده، استوار و پابرجا نگاه دارد.

و چنین مردی با همهٔ این خصوصیات «یافت شد»، و او مردی بود از دودمان اورلئان، بهنام لوئی فیلیپ. دوخت بد / ۱۵۱۷

اکثریت ۲۲۱ نفری ، به پادشاهی لوئی فیلیپ رأی دادند. لافایّت، مراسم واگذاری سلطنت به لوئی فیلیپ را سرپرستی کرد، و در این مراسم سلطنت او را بهتر از همه جمهوریها خواند و تالار شهرداری پاریس جایگزین کلیسای رنس <sup>۲</sup> شد. و این جایگزینی از ابداعات انقلاب ۱۸۳۰ بود.

وقتی که مردان عمل این کار را به پایان رساندند، نقایص و معایب راه حل آنها معلوم شد. همهٔ این کارها برخلاف حق انجام شده بود؛ و حق در این میان بانگ برآورد: «من اعتراض میکنم!» اما حق بعد از بیان اعتراض خود، متأسفانه به تاریکی بازگشت.

 ۲۲۱ نماینده، و اگر دقیق تر بگوییم ۲۲۲ نفر از نمایندگان، در مارس ۱۸۳۰ با سیاست شارل دهم مخالفت کردند (ایو \_گ).
 ۲. Reins، رنس تا آن موقع، مراسم آغاز سلطنت اکثر پادشاهان فرانسه در کلیسای رنس اجرا می شد.

كې لوئي فيليپ <sup>(</sup>

انقلابها بازویی دارند هراسانگیز، و دستی سعادت بخش؛ محکم ضربه میزنند و خوب انتخاب میکنند. انقلاب ها، حتی اگر ناقص باشند و حرامزاده و چند رگه، مانند انقلاب ۱۸۳۰ حقیر و ناچیز، باز هم آن چنان با فروغ آسمانی درآمیختهاند که کارشان به سقوطی بدفرجام نمیکشد، و خسوف آنها دلیل بر عزلت و ذلتشان نیست.

با این وصف، این چنین بهبانگ بلند اغراق نگوییم؛ انقلابها گاهی بهگمراهی میروند، و این گونه خبط و خطاها سوابق بسیار دارد.

باز می گردیم به ۱۸۳۰ انقلاب ۱۸۳۰ به کرراهه افتاد، اما در این کرراهه سعادتی نیز بود. در نظامی که بعد از این انقلاب نیمه تمام قدرت را به دست گرفت، شاه در نظام پادشاهی اعتبار بیشتری داشت، زیرا لوئی فیلیپ از مردان نادر تاریخ بود

پسر پدری بودکه تاریخ قطعاً تقصیرات او را بـهچشم عـفو خـواهـد نگریست. اما این پسر همان قدر که پدرش درخور سرزنش بود، شایستهٔ

 دوک دآمال، duc d'Aumale، چهارمین فسرزند لسوئی فیلیپ، و از ژنرالها و تاریخ نویسان فرانسه (۱۸۲۲-۱۸۹۵)، در سال ۱۸۶۲ تصویری را که ویکتور هوگو از پدرش در این فصل ترسیم کرده، بسیار پسندیده و آن را سنایش انگیز یافته است. (ابو گ). لوئى فيليب / 1019

احترام بود؛ دارای تقوای اخلاقی بود، و به همان نسبت دارای فضایلی که عموم می پسندند. مراقب سلامت خود و ثروت خود و کارهای خود بود. هر دقيقه اي را قدر مي دانست، اما از سيري شدن يک سال خافل بود! قانع بود و با صفا و آرام و صبور؛ مردی سادهدل بود و شاهزادهای مهربان، که با همسر مشروع خود همبستر بود، درکاخ او خدمتکارانی بودند که بستر زن و شوهر را بهبورژواها نشان میدادند و در این مورد تظاهر میکرد و تفاخر. برخلاف پادشاهان گذشته، که به هم بستری با همسر خود اکتفا نمي كردند، تنها با همسر خود مي ساخت و به اطرافيانش توصيه مي كرد كه در این زمینه از او پیروی کنند. همه زبانهای اروپایی را میدانست؛ و از آن مجيب تر، آشنايي او با زبان مصلحت بود. با هر قشر، و با صاحبان هر *نوع* فكرى، مطابق ذوق آنها سخن مى گفت؛ نماينده مصالح و منافع «طبقه متوسط» بود، و غالباً از این فراتر می رفت و در عین حال به خون و تبار خود، که از دودمان اورلئان بود و نه از بورتن، مي نازيد، و بيشتر به اصالت ذاتي خود تکيه ميکرد. چون خون شاهانه داشت. وقتي که بر تخت سلطنت نشست، با مردم بسيار سخن مي گفت و با دوستانش اندک. می گفتند که خسیس است، اما شواهد و دلایل زیادی برای اثبات خست او نبود، و جمعاً از مردان مقتصدی بود که برای انجام وظایف و ارضای ذوق و سليقة خود دستي بخشنده دارند. مردي بود عالم و با فرهنگ، اما چندان ذوق ادبی نداشت. جوانمرد بود، اما شوالیه نبود؛ ساده بود و ملايم و قوى. در خانه و خانوادهاش محبوب هـمه بـود؛ جـذاب سـخن میگفت: دولتمردی بودکه بهاشتباهات خود واقف بود؛ باطناً خونسرد بود، به مصالح و منافع آنی می اندیشید و بر اتفاقات زود چیره می شد. نه برای انتقاد قابلیت داشت و نه برای حق شناسی؛ از مقام والای خود، بىرحمانه زبردستان را در مسير دلخواه خود بهكار مى گرفت. اكثريت پارلمانی را ماهرانه وامی داشت تا اشتباهات را به گردن جمعی بیندازند که

در اطراف تخت سلطنت گرد آمدهاند و های وهو میکنند. بسیار نرمخو بود، وگاهي در نرمخويي احتياط را از كف مي داد. در همين بي احتياطيها نیز مهارت عجیبی داشت، و چنان رفتاری میکردکه فرانسه را از اروپا و اروپا را از فرانسه می ترساند. بسی چون و چرا کشورش را دوست مي داشت، اما خانوادهاش را بيش از آن؛ فرمانروايي را پيشتاز مقام، و مقام را بیش از شایستگی می پسندید. و صاحب چنین روحیهای این عیب را دارد که برای موفق شدن، به کار بردن هرگونه نیرنگی را مجاز می شمارد، و از کارهای پست روی نمی گرداند، اما این حسن را دارد که سیاست را از ضربات سخت، و دولت را از لطمات، و جامعه را از قاجعه مصون مي دارد. تيزيين بود و موشكاف و يركار و دقيق و زيرك و خستگي ناپذير. گاهی برخلاف گفتهٔ خود اقدام میکرد، و گاهی آنچه را گفته بود منکر می شد. بی پروا بود در آنکون در برابر اتریشیها، و لجوج در اسپانیا در برابر انگلستان. بمبارانکنندهٔ آنورس بود و پاداش دهندهٔ پریچارد و سرودخوان با ايمان مارسي يز؛ بيگانه بود با هر نوع خستگي و درماندگي، و علاقهمند بهزيبايي وكمال و جوانمردي و جسارت؛ در ضمن، دوستدار خیالپروری و افکار واهی و تصورات باطل و خشم و ترس بود و شخصاً نيز شجاع و بي پروا بود. در والمي ۲ ژنرال بود، و در ژماب ۹ سرباز، و شاهد هشت بار سوءقصد بهجان خویش. همیشه پرجوش بود و دلاور، مانند یک جنگاور دستهٔ نارنجک انداز، و با شبهامت همانند یک اندیشمند،

۸ Ancone شهری در ایتالیا.
 ۲. Anvers بندری در بلژیک.
 ۳. Prichard زرژ پریچارد، مبلغ مذهبی پرتستان، تبعهٔ انگلیس و مقیم هائیتی، که مردم را به شورش بر ضد فرانسویها بوانگیخت. اما پس از فرو نشستن آشوب، مجلس فرنسه برای او مقرری ماهانه ای درنظر گرفت.

4. Valmy

5. Jemmapes

مضطرب و دل واپس بود برای فرور یختن احتمالی اروپا، و ناتوان در مقابله با رویدادهای بزرگ سیاسی، و همیشه حاضر و آماده برای بهخطر انداختن جان خويش، بهشرط آنكه مال و مكنتش در خطر نيفتد؛ و همیشه در تلاش بود تا امر و ارادهٔ خود را موجه جلوه دهد تا همه بهمیل او امرش را اطاعت کنند، و فرمانبرداری زیردستان به سبب هوشمندی او باشد و نه به علت شاه بودنش؛ و كم توجه بود به استعدادها و قابليتها، اما معتقد بود به داوری دیگران؛ تیزفهم بود و عقلی عمل گرا داشت. گفتارش روان بود و حافظهاش کم نظیر؛ مدام در حال جست و جو در اعماق حافظهٔ خویش برای یافتن شباهتهای خود با سزار و اسکندر و نایلئون بود؛ با اطلاع از وقايع و مسائل ثاريخي و همهٔ جزئيات زندگي نام آوران تاريخ، و بي اطلاع از شور و اشتیاقها، و اعتقادات و استعدادهاي مردم عادي، و بی خبر از خواسته ها و آرزوهای دیگران، و انقلابات و التهابات درونی آنها، و پیچ و خمهای روح آدمی؛ در یک کلمه، از جریانات ناپیدای وجدان بشر چیزی نمی دانست. محبوب طبقهٔ بالای اجتماع بود، و کمتر همراه و همساز طبقات پايين؛ و حتى گريزان از اين همسازي و همراهي. زياده از حد فرمانروا و کمتر از اندازه پادشاه؛ نخست وزیر خویش بود، و زبردست بود در مانع تراشى براى پيشرفت افكار و استعدادها، از راه ناچيز شمردن واقعیات و درآمیختن اوهام و سفسطه با اندیشههای خلاق، که در ترقی تمدن و نظام اجتماعي مؤثر هستند. بنيادگذار يک سلسلهٔ سلطنتي بود، و صفاتی را از شارلمانی وام گرفته بود، و صفات دیگری را از وکلای دادگستری؛ جمعاً لوئی فیلیپ بود. صاحب این سیمای ممتاز و اصیل، مردي بود از تبار پادشاهان، که در فضاي اضطراب آلودي در فرانسه، و در ميان حلقة حسادت سلاطين ارويا، قدرت را بهدست گرفت. اگر بهافتخار و سربلندی مملکت بیشتر معتبد بود، به همان اندازه که عظمت را دوست داشت، به آنچه برای کشور و مردم لازم و مفید بود بیشتر توجه می کرد، قطعاً در ردیف مردان بزرگ قرن جای میگرفت و یکی از نامآورترین فرمانروایان تاریخ جهان میشد.

لوئی فیلیپ چهره ای زیبا داشت، و در پیری نیز قیافه اش مطبوع و دلپسند مانده بود. هرچند که ملت او را در هر حال تأیید نمی کرد، خلق و خوی او به تودهٔ مردم شباهت داشت. اهل شوخی و بذله گویی بود، و از این موهبت برخوردار بود که جذاب و خوش آمدنی باشد. نقص او پادشاه بودنش بود. با آن که شاه بود هرگز تاج بر سر نمی نهاد و با آن که پیر بود موهایش سفید نشده بود. حرکاتی داشت به سبک قیم و عاداتی به طرز جدید؛ مخلوطی بود از اشرافیت و بور ژوازی، که برای ۱۸۳۰ ساخته شده بود، لوئی فیلیپ گذرا آمده بود و بر تخت نئسته بود؛ رسوم و آداب سبک و سیاق قدیم را حفظ کرده و همه را در خدمت مقاصد دنیای جدید گذاشته بود. لهستان و مجارستان را دوست می داشت، اما لهستانیها را بولونوا<sup>۱</sup> و مجارها را «هٔنگره» می گفت و می نوشت. مانند شارل دهم، لباس مخصوص گارد ملی را می پوشید و مانند تاپلئون لباس خرد را با

کمتر به کلیسا می دفت، هرگز به شکار نمی رفت و هیچ وقت به اپرا نمی رفت. با این ترتیب، اصحاب کلیسا و شکاربانها و رقّاصه ها امکان گمراه کردنش را نداشتند؛ و محبوبیت بورژوائی او به همین چیز ها بسته بود.

دربار شاهانه نداشت. چترش را بهدست میگرفت و از خانه بیرون میرفت؛ و این چتر تا مدتها با خاطرهای که از او مانده بود جدا نشدنی بود. از بنایی و باغبانی و پزشکی چیزهایی میدانست؛ یک بار برای

 در زیان فرانسه لهستان را Pologne، و لهستانی را پُسرلونه می نامند، و مجارستان را Honogrois می نامید. لوئى فيليب / ١٥٢٣

نجات جان چاپاری که از اسب افتاده بود با نیشتر رگزنی کرده بود. هر وقت از خانه بیرون می رفت، تیغ جراحی اش را همراه می برد؛ همچنانکه هانری سوم هرگز بی خنجرش از خانه قدم بیرون نمی نهاد. هواخواه ان سلطنت با نیشخند از این شاه مسخره سخن می گفتند، زیرا نخستین شاهی بود که رگ می زد و خون می ریخت، اما برای شفا دادن.

در عیب و ایرادهایی که تاریخ بهلوئی فیلیپ می گیرد، باید سه مورد را در نظر گرفت، هر یک از این سه مورد را جداگانه بررسی کرد؛ زیرا بعضی از اتهامات بر ضد سلطنت است، بعضی بر ضد حکومت، و بعضی بر ضد پادشاه؛ هر کدام از این سه رکن حساب جداگانهای دارند. نابود ساختن حقوق دموكراتيك، بخشيدن نقش درجه درم بهترقي و تحول جامعه، سرکوب کردن تظاهرات خیابانی، محاکمه، عصیانگران در دادگاههای نظامی، جلوگیری از جنبش مخالفان با زور اسلحه، تشکیل شورای جنگی برای خفه کردن هر نوع صدای اعتراض، وضع قوانین بر ضد مردم، و تقسيم منافع با سيصد هزار نفر از افراد طبقات ممتاز و اين گونه تقصيرات را مي توان به حساب سلطنت نوشت. اما امتناع از همكاري با بلژيك، تصرف الجزاير در نهايت بي رحمي و خشونت \_ مانند فتح هندوستان بەدست انگلستان \_كە بەتوحش نزديكتر است تا بەتمدن \_پيمان شكنى با مردانی چون عبدالقادر، بلِه و دُوتر، پاداش دادن به شخصی چون پریچارد، در واقع خریدن او، از اموری است که در حوزهٔ اختیارات حکومت است، و اما بادشاه سیاستش این است که با مردم مهربان باشد و با آنها چون افراد خانوادهٔ خود رفتار کند.

با این ترتیب، اگر حسابها را جداکنیم و هر ژکن را جداگانه در نظر بگیریم، بار گناه پادشاه سبکتر م*ی شو*د.

۱. رگزنی برای خون گرفتن.

شایدگناه این پادشاه آن بودکه وقتی بهنام فرانسه قدم پیش میگذاشت، فروتن و محجوب بود. اما سرچشمهٔ این گناه او درکجاست؟ بگذارید تا بگوییم:

لوئی فیلیپ پادشاهی بودکه رفتارش بسیار پدرانه بود؛ میخواست خانوادهای را سرپرستی کند، و سلسلهای را بنیاد گذارد، و برای این منظور بسیار واهمه داشت. نمیخواست کسی مزاحم او شود؛ و بههمین علت بسیار محجوب می نمود. این خلقیات، برای کشوری چون فرانسه که انقلاب چهاردهم ژوئیه، و پیروزی نبردِ استرلیتز را در گذشتهٔ مدنی و نظامی خود داشت، به مذاق ملت خوش نمی آمد.

اگر ما تکالیف و وظایف عمومی پادشاه را، که باید در درجهٔ اول قرار گیرد، کنار بگذاریم، مهربانی لوئی فیلیپ نسبت به خانوادهاش درخور تحسین است. این خانواده هم از نظر اخلاقی ممتاز بودند و هم از لحاظ استعداد هنری. «ماری دُ اُرلئان»<sup>۱</sup>، یکی از دختران لوئی فیلیپ، هنرمند بود و شارل دُ اُرلئان<sup>۲</sup> شاعر بود. مترنیخ<sup>۳</sup> در وصف دو تن از پسران لوئی فیلیپ گفته بود: «نظیر این جوانان را در هیچ کجا نمی پاید، و چنین شاهزادگانی نظیر ندارند.»

اين حقايقي است درباره لوئي فيليپ، كه ما سعى كردهايـم بـيكم و زياد، همه را بازگوييم.

شاهزاده بودن طرفدار مساوات بودن، تضاد دو دورهٔ «بازگشت سلطنت» و انقلاب را در خود جمع داشتن، و جنبههای اضطراب آور انقلاب را با خلقیات اطمینان بخش یک فرمانروا درآمیختن، باعث شد که در سال ۱۸۳۰ نگاهها به او دوخته شود، و همای بخت بر سر او بنشیند.

تاکنون کمتر سابقه داشته است که مردی این چنین با دوران خود هم آهنگ و همساز شود، و هر دو در جسم و روح همدیگر فرو روند. آنچه بر تخت سلطنت نیز به او تشخّص و جلوه می بخشید، دوران تبعید او بود. پیش از دوران یادشاهی، چند سالی از وطن آواره شده بود، و سرگشته و فقیر؛ با دسترنج خود زندگی میکرد. و این مرد کنه روزگاری آبادترین املاک شاهزاده نشين در فرانسه را در مالكيت خود داشت، در سويس آنجنان تنگدست شده بود که اسب پیر خود را فروخت تا بتواند قوت و غذایی تهيه كند. مدتى در مدرسة ريشليو درس رياضي مي داد؛ و در آن هنگام خواهرش، آدلائید، با گلدوزی و خیاطی امرار معاش میکرد. و این ماجراها، که زندگی گذشتهٔ یک یادشاه را آب و رنگ می داد، بورژوازی را به شوق مي آورد؛ و او بهدست خويش، آخرين قبقس آهنين مُونسن میشل ارا، که در دوران لوئی یازدهم ساخته شده بود، و لوئی پانزدهم بسياري از زندانيان را به آنجا فرستاده بود، درهم شكست. لوئي فيليب همرزم دوموریه ۲ بود و دوس لافایت؛ روزگاری با ژاکوبن ها همراه بود؛ میرابو دست بر شانهٔ او زده بود؛ دانتون به او گفته بود: «جموانکا» در بیست و چهار سالگی، که او را به نام «دوشارتر» <sup>۲</sup> می شناختند، برای تماشا به تالار دادگاهی رفته بود که لوئی شانزدهم، آن ستمگر بینوا را، در آنجا محاکمه میکردند، و روشنفکری خیرهکنندهٔ انقلابی را بهچشم دیده بود که پادشاهی را با شاه، و شاه را با پادشاهی درهم می شکست. دادگاههای انقلابي را به چشم ديده بود كه در آنجا كاپه در برابر خشم مردم پاسخي نداشت. معصومیت و طوفان موسمی همهٔ کسانی را که در این فاجعه

Mot Saint Michel .۱ جزیرهای که مدتها زندانیان سیاسی را به آنجا می فرستادند.
 ۲. Duniouriez سردار فرانسوی، قهرمان نبردهای والمی و رماپ

3. De Charitres

۲. Capet، نامی که در دوران انقلاب بهلوئی شانزدهم داده بودند.

دیگران را محکوم میکردند، و کسانی را که محکوم می شدند احساس کرده بود. در آن سالهای طوفانی همه چیز را دیده بود، و محکومیت لوئی شانزدهم، این بینوای بخت برگشته را دیده بود و دریافته بود که مسئول و متهم واقعی، سلطنت استبدادی است؛ و داوری ملت را، که همچون دادگاه الهی بی طرفانه بود، دیده بود و از وحشت عظیم و عزیز این داوری با خبر بود.

انقلاب فرانسه در او تأثیر شگفت آوری گذاشته بود. حافظهٔ کمنظیر او، همهٔ دقایق و جزئیات روزهای انقلاب را در خود حفظ کرده بود. حافظهاش چنان قوی بود که یک روز در حضور شاهدی ـکه به صحت گفتازش نمی توان شک برد ـهمهٔ آن چیزهایی را که با حرف A شروع می شد و در فهرست القبای مجلس مؤسسان به ردیف آمده بود، از حفظ روی کاغذ نوشت.

لوئی فیلیپ پادشاه روشنایی بود. در دوران سلطنت او مطبوعات آزاد بودند، سخن گفتن آزاد بود، فکر و عقیده آزاد بود. قوانین آزادمنشانهٔ «سپتامبر» در دسترس مطالعهٔ ماست. با آنکه این پادشاه میدانست که روشنایی با چه نیرویی امتیازات و اقتدار سلطنت را می جَوّد و از بین می برد، بی مهابا پایه های تختش را در میان روشنایی قرار داد. تاریخ قطعاً

لوئی فیلیپ، مانند همهٔ مردان نامدار تاریخ که از صحنه کنار رفتهاند، در دادگاه وجدان بشری محاکمه می شود؛ و محاکمهٔ او هنوز در مراحل نخسین است.

ساعتی که تاریخ با آوای بلند و مقدس خود دربارهٔ او داوری کند، هنوز نرسیده است. هنوز آن ساعت نرسیده است که تاریخ حکم نهایی خود را در مورد او صادر کند. لوئی بلان، مورخ تندخو و سختگیر و نام آور، تازگی بهنخستین حکمی که دربارهٔ او داده بود، رنگ ملایمتری ب خشیده. لوئی فیلیپ محصول نیمه ای بود از دو چیز: ۲۲۱ نفر از نمایندگان مجلس. یعنی تقریباً نیمی از مجموع آنها به او رأی داده بودند، و بعد از انقلاب ۱۸۳۰ بر تخت نشسته بود، که در واقع یک «نیمه انقلاب» بود. فیلسوفی که قضایا را با نظر بسیار بلند بنگرد، هنوز حکمی را که شایستهٔ اوست صادر نکرده؛ و ما نیز در اینجا نمی توانیم چنین حکمی را بدهیم، مگر با احتیاط و به نام دموکراسی. و در این داوری دو حق را در نظر می گیریم: اول حقوق انسانی، پس از آن حقوق مردم، که هرچه جز آنها باشد کینه توزانه است و غیراصولی. در این لحظه، و در نهایت احتیاط، می توانیم گفت که جمعاً و با توجه به تمام جنبه های قضیه، لوئی فیلیپ از نظر شخصی خود او، و از لحاظ خلق و خوی نیک انسانی او، از بهترین شاهزادگانی است که تاکنون بر تخت سلطنت نشسته اند.

در این داوری، چه چیز بر ضد او حکم می دهد؟ تاج و تخت او. او را از تاج و تختش جداکنید، چه چیز می ماند؟ یک انسان، یک انسان خوب، وگاهی آن قدر خوب که باید او را تحسین کرد. گاهی اتفاق می افتاد که در سخت ترین لحظه ها و مثلاً بعد از یک روز درگیری با همهٔ سیاستمداران اروپا، شب که نزد خانواده اش می رفت، آن قدر خسته بود که نمی توانست بخوابد، آن وقت، برای آنکه بی خوابی او را از پا درنیاورد، فکرش را با چیزی مشغول کند، یک پروندهٔ جنائی را انتخاب می کرد و ساعاتی وقتش را با مطالعه آن میگذراند، بلکه بتواند تجدید نظری در حکم نهایی به عمل آورد. زیرا معتقد بود که درگیری با همهٔ سیاستمداران اروپا برای خود کار را با مطالعه آن میگذراند، بلکه بتواند تجدید نظری در حکم نهایی به عمل وزیر دادگستریاش به بحث و جدل می پرداخت، و گاهی برای آنکه کسی است، و رهاندن یک مرد محکوم از زیر تیغهٔ جلاد کاری است بزرگتر. با وزیر دادگستریاش به بحث و جدل می پرداخت، و گاهی برای آنکه کسی را از زیر گیوتین نجات دهد، پرونده ای را از اول تا آخر دنبال می کرد و با دادستانها، که آنها را نگهبانان پُرگو و پرچانهٔ قوانین می خواند، به مباحته مشغول می شد. گاهی این نوع پرونده ها که روی میزش انباشته شده

بودند، مدتها او را به خود مشغول مي كردند. با دقت همه را مي خواند. برای او عذاب آور بود که بینوایان محکوم بهمیدان اعدام بروند. و روزی به همان شاهد صادق، که اندکی پیش از او نقل قولی کردیم، گفته بود: «امروز هفت نفر را از مرگ نجات دادم.» در نخستین سالهای سلطنت او مجازات اعدام تقريباً بهالغاء نزديك شده بود، و اجراى دوبارة اين مجازات، برای شاه بسیار سخت و ناگوار می نمود. بعد از آنکه سلطنت بوربُنها به پایان رسید، میدان گرو دیگر جایگاه اعدام نبود. در دوران قدرتمند شدن بورژوازی، جایگاه اعدام بهمیدان سنژاک منتقل شد. «مردان عمل» به یک گیوتین قانونی نیاز داشتند؛ و این، راز پیروزی کازیمیر پريه انمايندهٔ جناح سختگير بورژوازي بود. در نقطهٔ مقابل او، لوئي فيليب و همفکران ليبرال او قرار داشتند. لوڻي فيليب با دست خود بهکتاب بكاريا احاشيه نوشته بود. پس از كشف توطئه فيهشي او دستيارانش، كه با دستگاه مخصوصی قصد جان او را داشتند، میگفت: «افسوس که زخمی نشدم، وگرنه می توانستم حکم عفو آنها را صادر کنم!» و در یک مورد دیگر، که وزیرانش برای اعدام یکی از محکومان سیاسی ۲ که از قضا از افراد شریف و ممتاز آن عصر بود، پافشاری می کردند، در پای پروندهٔ نهائی او نوشت؛ «با عفو او موافقم، و افسوس که کاری جز این عفو از

لوئى فيليب / ١٥٢٩

دستم برنمی آید». لوئی فیلیپ، مانند لوئی نهم، مهربان و نرمخو بـود، و مانند هانری چهارم، نیکنفس.

بهنظر ما، حالاکه در سراسر تاریخ نیکی همچون مرواریـدکـمیابی است، هرکه خوبِ باشد، از آن که بزرگ است، سبقت میگیرد.

و حالاکه جمعی لوئی فیلیپ را شایستهٔ تجلیل می دانند، و گروهی برعکس او را درخور تقبیح می شمارند، شاید بی فایده نباشد، مؤلف که خود امروز، مانند لوئی فیلیپ، به شبحی تبدیل شده ، اما این شاه را می شناسد، قدمی پیش گذارد و در پیشگاه تاریخ گواهی خود را بدهد. زیرا که گواهی او سراسر از روی بی نظری و بی غرضی است. یک شبح می تواند شبح دیگری را تسلی دهد. وقتی دو نفر در تاریکی گرفتار شده باشند، عیب ندارد که یکی از دیگری تعریف و تمجید کند و اگر یکی از این دو شبح ستایشگر دیگری باشد، قطعاً از هیچ چیز ترس و واه مه نخواهد داشت.

**آ** شکافهایی زیرِ پی

در لحظهای که وقایع داستان ما در انبوههٔ ابرهایی فرو میرود که آغاز دوران سلطنت لوئی فیلیپ را فراگرفته بود، برای آنکه قضایا در ابهام باقی نماند، ناچار بهنقل جزئیاتی دربارهٔ این پادشاه بودیم.

لوئی فیلیپ بی آنکه شخصاً بهزور و خشونت متوسل شود، در پی چرخشها و پیچشهای انقلابی، به سلطنت رسید؛ حال آنکه تا آن هنگام به نام دوک دُورلتان معروف بود و در این قضایا کوچکترین نقشی نداشت. حتی می توان گفت که این امر با منظور و هدف اصلی انقلاب نیز همخوان و همساز نبود. لوئی فیلیپ شاهزاده به دنیا آمده بود و خود را مستحق سلطنت می پنداشت؛ اما هرگز درخواست و تقاضایی نکرده بود که مقام سلطنت را به او بسپارند؛ و برای رسیدن به آن جایگاه، تلاشی نکرده بود اما این مقام را به او تفویض کرده بودند، و او هم پذیرفته بود؛ و درست یا نادرست، بر این گمان بود که این مقام حق او بوده، و به حکم وظیفه آن را می دانست، و تملک چنین حقی را با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته بود. ما نیز وجداناً می پذیریم که چون لوئی فیلیپ این تملک را حق خود می دانست، و دموکراسی نیز با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته بود. ما نیز وجداناً می پذیریم که چون لوئی فیلیپ این تملک را حق خود می دانست، و دموکراسی نیز با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته می دانست، و دموکراسی نیز با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته می دانست، و دموکراسی نیز با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته بود؛ می دانست، و دموکراسی نیز با اعتقاد و اعتماد محض پذیرفته بود؛ می دانست، می این می می می در به می می مقام را به او واگذار عقاید، مانند برخورد عناصر طبیعی است؛ اقیانوس مدافع آب است و گردباد مدافع هوا. شاه نیز از سلطنت دفاع میکند، و دموکراسی مدافع ملت است. و در این برخوردها خون فاسد زائد از رگها بیرون می ریزد. آن چیزی که امروز باعث درد و رنج جامعه است در آینده مایهٔ خیر و صلاح خواهد شد. در هر حال، نباید کسانی را که در مبارزه از پای نمی نشینند سرزنش کرد؛ زیرا بی تردید، یکی از دو طرف در اشتباه است. حق مانند مجسمهٔ رُودِس ایست که دو پای خود را بر دو سوی ساحل بگذارد. نمی توان یک پای بر تخت سلطنت گذاشت و یک پای بر اریکهٔ جمهوری. چنین چیزی دو بخش نمی شود، و فقط یک طرف دارد؛ یا این یا آن؛ چنانکه نمی توان مردم وانده ار آشوبگر و راهزن نامید. پس گناه این درگیریها را باید تنها به گردن پیش آمدها پگذاریم، که طوفانها هرقدر

اين بحث را تمام كنيم.

حکومتی که در ۱۸۳۰ برسر کار آمد، از همان ابتدا با دشواریها رو بهرو شد تازه دیروز بهدنیا آمده بود، و امروز ناگزیر بود بهپیکار روی آورد.

هنوز قوام و دوام نیافته بود که در همه جا تلاطمها و پسلرزه ای انقلاب ژوئیه را احساس میکرد. در این تلاطم، تازهکار بود و هنوز جا نیفتاده بود.

مقاومت در فردای انقلاب، و حتی شاید زودتیر از آن، و در هـمان

۱. Rodès، از عجایب هفتگانهٔ دنیای قدیم، مجسمهٔ عظیم آپولن بود بر دهانهٔ خلیج رودس، که یک پای آن در یک سو بر صخرهای است و پای دیگرش بر صخرههای آن سوی دهانهٔ خلیج.
۲. Vendee، وانده در غرب فرانسه، که در انقلاب کبیر فرانسه، عدهای از مردم آن سامان به طوفداری از سلطنت قیام کردند. گیرودار انقلاب متولد شده بود و هرچند که در آغاز در تیرگی ابهام بود، زود از ابهام بیرون آمد و نمایان شد.

انقلاب ژوئیه، چنانکه گفتیم، در بیرون از مرزهای فرانسه، با دشمنی پادشاهان اروپا رو بهرو بود، اما در فرانسه تفسیرها و تعبیرهای گوناگونی از آن داشتند.

خداوند، خواست خود را به صورت حوادت و رویدادها به آدمی نشان می دهد. متن این رویدادها به زبان معما نوشته شده، و آدمیان از این حوادت تفسیرها و تعبیرهایی دارند که غالباً نادرست و سطحی است، و گاهی حتی وارونه. کم هستند کسانی که آن زبان معماگونهٔ آسمانی را به کسانی می گفتند. اما آنها که آرام و موشکاف و باریک بین هستند، پس از مدتی تفکر و تأمل، ذره ذره این رمزها را کشف می کنند، و هنگامی که به متن دست می یابند، می بینند که کار از کار گذشته و همه چیز به انجام خود رسیده است. بیست نوع تفسیر و تعبیر گوناگون از آن حوادت و رویدادها، در میدانهای شهر بر سر زبانهاست، و از هر تعبیر سازمانی و حزبی به وجود می آید، و از هر تفسیر نادرست گروهی و دسته ای؛ و هر و یر و دسته مدعی است که تنها تفسیر درست از آن اوست، و هر مزب و دسته مدعی است که تنها تفسیر درست از آن اوست، و هر و گروه می پندارد تنها اوست که حقیقت و روشنایی را در اختیار دارد. و غالباً حکومت نیز ائتلافی از همین دسته بندیهاست.

در انقلاب، شناگرانی هستند که برخلاف جریان آب شنا میکنند؛ و احزاب پرسابقه از این دسته شناگراناند این گونه احزاب کهنسال، که به کرامت خداوند، به میراث گذشتگان خود وابسته اند، معتقدند بعد از آنکه انقلاب فرونشست حق آشوب و طغیان همچنان برای مردم محفوظ می ماند. این نظر اشتباه است؛ زیرا در انقلابات، آشوبگر واقعی شاه است نه ملت. هرانقلاب بی تردید، با آشوب مخالف است، زیرا انقلاب عملی است طبیعی، و برای خود مشروعیتی دارد. گاهی انقلابیهای دروغین حیثیت انقلاب را از بین می برند. انقلابها نه در پی یک حادثه، بلکه براثر نوعی نیاز به وجود می آیند. انقلاب بازگشت یک وضع تصنعی به واقعیات است. انقلاب وجود دارد، زیرا که باید انقلاب وجود داشته باشد. احزاب قدیمی و پر سابقه، که هواخواه سلسلهٔ بور بُن بودند، به انقلاب ۱۸۳۰ شدیداً حمله می کردند، و استدلالی نادرست و بی اساس داشتند. افکار نادرست مثل گلوله های جانگدازی هستند که به یک سو پر تاب می شوند. این احزاب به هر گوشه از بدن انقلاب که آسیب پذیر بود و بی حفاظ، تیر می انداختند و فریاد بر می آوردند: «ای انقلاب! چرا این شاه؟» و این گونه احزاب کهنه کار، تیراندازان ماهری هستند.

جمهوریخواهان نیز فریاد میزدند: «ای انقلاب! چرا شاه؟»، و حرفشان درست و منطقی بود. این شعار وقتی که از زبان طرفداران سلسلهٔ بوربُن برمی آمد، جز تاریکاندیشی نبود، اما در زبان جمهوریخواهان بهروشن بینی تبدیل می شد. ۱۸۳۰، ملت را بهافلاس و ورشکستگی کشیده بود؛ و دموکراسی، که در این میان تحقیر شده بود، ملت را سرزنش می کرد.

در میان دو طرز فکر، که یکی رو به گذشته داشت و دیگری رو به آینده، انقلاب ژوئیه بهدست و پا افتاده بود؛ از یک طرف با قرن استبدادی درگیر شده بود، از طرف دیگر با حق و حقوق جاودانهٔ یک ملت.

از هر چیز که بگذریم، ۱۸۳۰ یک انقلاب تمام عیار نبود؛ سلطانی را به جای سلطان دیگر نشانده بود و در آن سوی مرزهای فرانسه، ناگزیر بود پیشاپیش اروپاگام بردارد. حفظ صلح در آن ایام، پیچ و خمهای بسیار داشت، و همآهنگ کردن دولتهای ناهماهنگ، حتی از جنگ نیز گرانتر تـمام می شد. دشمنی و مستیز بود، اما از جنگ پرهیز می کردند، و فریادهای دشمنانه در گلوها فرو می ماند. در نتیجه، صلح مسلح به وجود آمد، که در این حال خطر مدام در کمین است، و بـا شک و بـدگمانی بههمدیگر مینگرند.

سلطنت ژوئیه اسبش را در کنار اسبهای دیگر سلاطین اروپا به گردونه بسته بود، اما این اسب سرکش بود و روی دو پا بلند می شد. متر نیخ سعی میکرد که آن را مهار کند و جلو سرکشی اسب فرانسوی را بگیرد. این اسب، در فضای انقلاب پرورده شده بود، و اسبهای دیگر را که متعلق بهاصطبل حکومتهای استبدادی بودند، و کُند و آهسته پیش می رفتند، بهدنبال خود میکشید.

اما از سوی دیگر، در کشور فرانسه پس از انقلاب، مسائل پیچ درپیچ و تو درتویی در پیرامون طبقهٔ کارگر، مزدکار، آموزش و پرورش، مجازات، فحشا، وضع زنان، ثروت، فقر، تولید، مصرف، توزیع، مبادلهٔ کالا، پول، اعتبار، حق سرمایه، حق کار، افکار جامعه را به خود مشغول کرده بود؛ و این نوع مسائل روز بهروز بیشتر می شد و پیچیدهتر و هولانگیزتر.

در فضای بیرون احزاب سیاسی، جلوههای حرکت و جنیش دیگری بهچشم می خورد و جموش و خمروش فلسفی بهجوش و خروش دموکراسی پاسخ می داد. نخبگان و اندیشمندان جامعه مانند تودهٔ مرم، بهصورت دیگری خود را در معرض آشوب و آشفتگی می دیدند.

اندیشمندان به فکر فرو رفته بودند؛ و در زیر گامهای آنان زمین، یعنی ملت، که به تب و تاب انقلابی افتاده بود، تکان می خورد، که نمی دانم چگونه تکان صرع آمیزی بود. این دانشمندان، که بعضی منفرد بودند و بعضی به صورتی گرد هم آمده بودند، مسائل اجتماعی را به آرامی، اما با حوصله و تعمق، بررسی می کردند. معدنچیانی بودند که آرام آرام، در اعماق کوهی آتشفشان نقب می زدند و پیش می رفتند، بی آنکه تکانهای درونی یا کوره های پرآتش مانع کارشان شود.

این آرامش در آن عصر پر از هیجان منظرهٔ بدی نداشت.

این دانشمندان حل مسائلی را که با حقوق سر و کار داشت به عهدهٔ احزاب سیاسی گذاشتند، و خود به نیکبختی جامعه می اندیشیدند. منظور شان این بود که چگونه جامعه ای می تواند در سلامت و سعادت زندگی کند.

این مردان صاحب فکر، مسائل مادی را، مانند مسائل کشاورزی و صنعت و تجارت، از نظر اهمیت، تقریباً چیزی همردیف دین و آیین به حساب می آوردند. در تمدن بشری، یک جامعه، به هر صورت که باشد، اندکی به لطف خداوند و بیشتر به دست و همت آدمی، مصالح و منافع با همدیگر جمع می شوند و یکدیگر را جذب می کنند و درهم می آمیزند، و به پیروی از قانون حرکت اجسام، که علمای اقتصاد یعنی در واقع، زمین شناسان سیاسی - آن را دقیقاً مطالعه کرده اند، صخرهٔ استواری به وجود می آورند.

این اندیشمندان، که در سازمانها و هستههایی گرد آمده بودند، هر کدام نامی برای خود داشتند، اما جمعاً هر یک بهنوعی سوسیالیسم معتقد بودند؛ سعی شان این بودکه آن صخرهٔ بزرگ را سوراخ کنند تا از دل آن چشمههای آب حیات بخشی جاری شود که سعادت آدمی را با خود بیاورد.

این متفکران دربارهٔ همه چیز، از چوبهٔ دار گرفته تا مسألهٔ جنگ، مطالعه و پررسی میکردند و بر مباحث حقوق بشر، که در انقلاب کبیر فرانسه اعلام شده بود، بحثهایی در مورد حقوق زن و حقوق کودکان را افزوده بودند.

با آنکه ما در اینجا، بهدلایل گوناگون، در مسائل مورد نظر «سوسیالیسم» بحث جامع و موشکافانهای نمیکنیم، اما بهطرح مسأله اساسی می بردازیم. مسألهٔ نخست: تولید ثروت. مسألهٔ دوم: توزیع ثروت مسألهٔ اول بهموضوع کار میپردازد. مسألهٔ دوم بهحساب تقسیم منافع اگر نیروهای خوب به کار گرفته شوند اقتدار و شوکت جامعه را درپی دارند.

و اگر ثروت درست توزیع شود، افراد جامعه به سعادت می رسند. توزیع و تقسیم و درآمدها باید عادلانه باشد، نه مساوی. مساوات واقعی، در عدالت است.

از تـرکیب ایـن دو چیز، یـعنی تـوانـمندی اجـتماعی در بیرون، و خوشبختی فردی در درون، جامعه به سوی ترقی و تعادل پیش میرود. نیکبختی اجتماعی، بهاین معنی است که آدمی سعادتمند باشد، فرد آزاد باشد و ملت بزرگ و توانا.

انگلستان تنها یکی از این دو مسأله، یعنی مسألهٔ اول را حل کرد؛ در تولید ثروت بسیار موفق بود، اما آن را بد توزیع می کرد. چنین راه حلی، تنها یک طرف قضیه در حد کمال است، و در مجموع نحوست و پلیدی بهبار می آورد؛ نتیجه «ثروت بی نهایت است و فقر بی نهایت»؛ همهٔ نعمتها برای چند نفر، و همهٔ محرومیتها برای بقیهٔ مردم. با این طرز، از کار نابرابری و انحصار و استثمار به وجود می آید، و کشور عظمت می یابد، اما مردم روزگار را با رنج و فقر می گذرانند. چنین عظمتی ترکیب زشت و پلیدی دارد. همهٔ عناصر مادی در آن جمع شده اند، اما از عنصر اخلاقی

کمونیسم گمان میبردکه با قانون تقسیم اراضی مسأله دوم را حل خواهد کرد، اما اشتباه در همینجاست، تقسیم اراضی نیروی تولید را درهم می شکند. تقسیم مساوی، حس رقابت را از بین می برد، و در نتیجه ذوقی برای کار کردن نمی ماند. این نوع توزیع و تقسیم، به کار قصابها می ماند که اول می کشند، بعد تقسیم می کنند. پس چنین تقسیمی را نمی توان پذیرفت, نابود کردن ثروت، با تقسیم آن متفاوت است.

این دو مسألهٔ تولید ثروت و تقسیم آن، باید با هم حل شوند تا بهنتیجهٔ مطلوب برسند. این دو راه حل باید با همدیگر و درکنار همدیگر قرار گیرند.

اگر از این دو مسأله فقط به یکی بپردازید، انگلستان خواهید شد یا ونیز، و مانند ونیز صاحب قدرتی می شوید تصنعی، یا مانند انگلستان دارای قدرتی که تنها به ثروت متکی است در این صورت ثروتمند پلیدی خواهید شد و یا به جبر از بین خواهید رفت، همچنانکه دولت ونیز به این سرنوشت دچار شد، یا کارتان به ورشکت تگی خواهد کشید و چنین سرنوشتی در انتظار انگلستان است. دنیا نیز نظاره گر مرگ شما خواهد بود، زیرا جهان همهٔ کسانی را که برای نوع بشر فضیلتی نیاورند و صاحب اندیشه نباشند، به حال خود رها می کند تا از پا درافتند و جان بسپارند.

معلوم است که وقتی ما از ونیز و انگلستان حرف میزنیم، منظورمان مردم این سرزمینها نیستند، بلکه ساخت اجتماعی آنها را در نظر داریم. منظور ما الیگارشی<sup>۱</sup> حاکم بر این ممالک است که بر مردم تحمیل شده، وگرنه ملتها همیشه برای ما محترم و عزیزند. اگر حکومت ونیز از بین برود، مردم ونیز زندهاند و دوباره سربلند خواهند کرد. انگلستان اشرافی قطعاً سقوط خواهد کرد، اما ملت انگلستان زوال نمی پذیرد. حالا که این نکته را گفتیم، به دنبالهٔ مطلب می پردازیم.

گفتيم كه اين هر دو مسأله را بما هم حل كنيم؛ بـهدارا شـجاعت و

oligarchie، رژیم و نوع حکومتی که در آن تنها چند خانوادهٔ با اقتدار و متفکو همهٔ اختیارات را بهدست دارند. شهامت بدهید و از ندار حمایت کنید. فقر را از بین ببرید، بهبهره کشمی قوی از ضعیف پایان دهید. از حسادت ناعادلانهٔ کسی که در ابتدای راه است، نسبت به کسی که بهانتهای راه کامیابی رسیده جلوگیری کنید. از روی حساب و برادروار، برای کار دستمزد معین کنید. آموزش رایگان و اجباری را برای کودکان به وجود بیاورید.

در مرحلهٔ بلوغ برای آنها از دانش پایگاه محکمی درست کنید. دستها را به کار وادارید. و در عین حال مغزها را روشن سازید تا بهتر بیندیشند. ملت توانایی به وجود آورید که خانواده ها و افراد آن خوشبخت باشند. مالکیت را به صورت حاکمیت ملت درآورید. اما مالکیت را به کلی از بین نبرید، بلکه کاری کنید که همهٔ افراد ملت بی استثناء در حد خود مالک باشند. این موضوع را در چند کلمه خلاصه کنیم: تولید ثروت را بیاموزید و طرز تقسیم و توزیع آن را یاد بگیرید اگر دنبال این راه را بگیرید، عظمت مادی و عظمت اخلاقی، تو أماً نصیب شما خواهد شد. و آن وقت درخور آن خواهید بود که خود را فرانسه بنامید.

جز چند فرقه، که در این میان چیزهای دیگری میگفتند. سوسیالیسم جمعاً همین چیزها را میگفت و در عمل دنبال چنین چیزهایی بود؛ در ذهنها نیز چنین تصویری از آن برجای مانده بود.

كوششى بود ستايش آميز و تلاشى مقدس.

این نظریه ها، این فرضیه ها، و این مقاومتها، فضایی به وجود آورده بودند که لوئی فیلیپ که خود مرد با دانش و فرهنگی بود، الزاماً کم و بیش درک کرده بود که باید تدبیر و سیاست تازهای برای کشورداری برگزیند؛ سیاست که در حین سازش با سیاستهای دوران گذشته، با آرمانهای انقلابی ناسازگار نباشد. در چنین ایامی که لافایت با دفاع از پولینیاک ابهنام و حیثیت خود لطمه می زد، لوئی فیلیپ به ملت احترام می گذاشت و

۲. Polignac سیاستمدار فرانسوی و نخست وزیر شارل دهم. ای با اقداماتش باعث شد
 که انقلاب ژوئیه ۱۸۳۰ برای برکناری او و شارل دهم بدوجود آید.

شرافت ذاتیاش به او حکم میکرد که مدام در فکر یافتن راهی برای رهایی ملت از آن وضع نابسامان باشد. او با آنکه مردی شجاع و با اراده بود، بیم داشت که در زیر بار مشکلات از پا درآید.

احساس میکردکه در زیر پاهایش چیزهایی فرومی ریـزد. خطر را احساس میکرد؛ اما همه چیز بهگرد و غیار تـبدیل نشـده بـود، فـرانسـه همچون گذشته، و حتی بیش از گذشته، فرانسه بود.

تاریکی انبوهی افق را می پوشاند؛ و این تاریکی دم به دم نز دیکتر می آمد و رفته رفته همه جا را، و حتی اشخاص وافکار را دربر می گرفت. این تاریکی از خشم و عصیان برمی آمد. همهٔ آن چیزهایی که شتابزده سرکوب شده بود، به حرکت درمی آمد و به جوش و غلیان می افتاد. با آنکه در چنان فضایی آشوب و آشفتگی بسیار بود، و گاهی سفسطه با حقایق می آمیخت، اما گاهی انسانهای شریف، با ضمیری آگاه، در این هوا تنفس عادی خود را از سر می گرفتند. در این ایام پر از اضطراب، روح و فکر آدمیان، همچون برگها در موقع نزدیک شدن طوفان، می لرزیدند. تنش ها چنان برق آسا بود که حتی در لحظاتی بر هر ناشناس نور سیده ای اثر می گذاشت.

گاهی روشنایی پرتوافکن می شد، و اما دوباره تاریکی باز می آمد و بر همه جا سایه میانداخت. در این فاصلههاگاهی غُرش خفیف و خفهٔ رعد شنیده می شد و نشان می داد که چه صاعقههایی در ابرها پنهان شدهاند.

از انقلاب ژوئیه بیست ماهی گذشته بود. سال ۱۸۳۲ منظری هولناک و تهدید آمیز داشت؛ مردم بلازده بودند و کارگران بی نان؛ آخرین شاهزادهٔ کُنده ' در تاریکیها ناپدید شده بود. بروکسل نیز می خواست دودمان ناسو ' را از تخت سلطنت بردارد؛ همچنانکه فرانسویها بوربُنها را طرد کرده

۱. شاهزاده کُـنده Conde، (۱۷۳۶-۱۸۱۸)، که در ۱۷۹۲ ارتش ضد انتقلابی به وجود آورده بود، که به نام ارتش کُنده معروف بود.

بودند. بلژیک که تخت سلطنت را به یک فرانسوی داده بود، اینک آن را به یک شاهزادهٔ انگلیسی عرضه میکرد. نیکلا، کینهٔ روسی مآبش را متوجه فرانسه کرده بود. در جنوب فرانسه دو شیطان، فردینان در اسپانیا و میگوئل در پرتقال حکومت میکردند. در ایتالیا زمین بهلرزه درآمده بود. مترنیخ روی بولونی دست انداخته بود. فرانسه در آنکون بهاتریشیها سخت گرفته بود. در شمال کسی نمی دانست که صدای آن چکش شوم از كدام سو برخاسته بودكه مي خواست ميخهاي تابوت لهستان را محكمتر بکوبد. در همهٔ اروپا فرانسه را با خشیم می نگریستند. انگلستان برای فرانسه متحد مشکوکی بودکه حاضر بود بشت هر ناتوانی را به خاک برساند و هر به خاک افتاده ای را نابو دکند. در فرانسه نیز نمایندگان مجلس سنا در سایهٔ افکار بکاریا بناه گرفتند و قوانین را از مسیر اصلی خود منحرف كردند. زدودن نقش گلهاي زنبق از كالسكهٔ سلطنتي، بهزير آوردن صليب نتردام، كاسته شدن از نفوذ و احترام لافايت، ورشكسته شدن بانک لافیت، مرگ بنژامَن کنستان ا با فقر و مسکنت، درگذشت کازیمیر پریه براثر یک بیماری سخت، و بروز و ظهور گرفتاریهای فردی و اجتماعی در دو پایتخت کشور، یعنی شهر اندیشه و شهر کار، جنگ داخلي در پاريس و جنگ کارگر و کارفرما در ليون، و آمادگي هر دو شهر برای گُر گرفتن و آماده شدن ملت برای آتشفشانی، تعصب در جنوب، آشوب در غرب، فتنه گریهای دوشن دوبری، و توطئه ها و دسیسه ها، مرض وبا و چیزهایی از این گونه، افکار و اذهان را پریشان میکردند و بر تاربكي فضا مي افزودند.

Interprete Ant and a second a second

## ک وقایعی که تاریخ را می سازند و تاریخ از آنها خبر ندارد

در اواخر آوریل، همه چیز رو به وخامت می رفت. آنچه تخمیر شده بود به جوشش افتاده بود. بعد از ۱۸۳۰، گاهی در گوشه و کنار شورشهایی بود که دامنه دار نبود و به آرامش می گرایید، و دوباره سر می کشید، و حکایت از آن می کرد که در زیر خاکستر آتشی نهفته است، و حوادث هولناکی را انتظار باید داشت در پیچ پیچ این اوضاع آشفته، شکل گیری انقلاب تازه ای احساس می شد که هنوز چند و چونش، روشن نبود. چشم فرانسه به پاریس دوخته شده بود، و پاریس به حومهٔ سنت آنتوان نگاه می کرد.

حـومهٔ سـنت آنـتوان، آرام آرام بـمجنبوجوش مـیافـتاد و کـمکم بهجوش و خروش می آمد.

میخانههای کوچهٔ شارُن ا ـ هرچند به کار بردن ایـن دو صـفت بـرای میخانه عجیب می نماید ـ با وقار بودند و طوفانی.

در این میخانهها حکومت را جداً و در عین سادگی، بهبحث گذاشته بودند و آشکارا بحث میکردند که آیا باید آرام بود و ناظر قضایا، یا بهمیدان رفت و جنگید. همر یک از این میخانهها، اتاقها و پستوهایی داشتند که دور از انظار، کارگران پشت درهای بسته، و در این پستوهای ناشناخته، قسم می خوردند که برای پیکار آماده باشند، و به محض آنکه بانگ «آماده باش» را شنیدند، به میدان بیایند و بی پروا به صف دشمن بزنند. و معمولاً بعد از آنکه کارگری قسم می خورد و متعهد می شد، مردی که در گوشهٔ میخانه نشسته بود، با صدای پر طنینش به او می گفت: «خوب متوجه هستی که برای چه کاری قسم خورده ای؟» و گاه عده ای از پیش کسوتان، پنهانی به این میخانه ها می رفتند و در پشت دره ای بسته، مراسم و آیینهایی داشتند، که تقریباً به کارهای فرام اسون ها شباهت داشت. پیش کسوتها به عضوی که تازه قسم خورده بود، اطمینان می دادند که «در همه جا همراه و حامی او باشند، و مانند پدران خانواده از این فرزندان نورسیده نگهداری کنند» و رسم این چنین بود.

در این میخانهها کُتب و رسالات «ضالَّه» دست بهدست میگشت، و همه آنها را میخواندند. در گزارش محرمانهای در آن عصر، نوشته بود: «اینها با دولت سر جنگ و دعوا دارند.»

در این میخانه ها مشتریان با همدیگر حرفهایی می زدند که بوی شورش می داد. کارگری می گفت «نام سرکرده ها را نمی دانم، اما می دانم که هر وقت ندا بدهند، دو ساعت بعدش همهٔ ما آماده ایم برای جنگیدن» و کارگر دیگری می گفت: «ما در حدود سیصد نفریم. اگر هر کدام نیم فرانک بدهیم، می شود صد و پنجاه فرانک. با این پول می شود گلوله و باروت تهیه کرد.» و دیگری معتقد بود: «شش ماه و حتی دو ماه خیلی دیر است. حداکثر تا پانزده روز دیگر جنگمان را با دولت شروع می کنیم با بیست و پنج هزار نفر می شود یا دولت درافتاد.» و دیگری حرفش این بود. «شبها تا صبح بیدار می مانم و فشنگ می سازم.» و گاهی چند نفری با ظاهری بورژوا مآب و سر و لباسی آراسته، به این میخانه ها می آمدند که ظاهراً از سرکرده ها و فرماندهان بودند و با افراد «مهمتر» در گوشی حرف می زدند که پرمعنی و مؤثر بود، مثلاً می گفتند: «آن روز نزدیک شده، کارها عالی پیش می رود.» و هر کسی در میخانه بود و حرفهایشان را شنیده بود، آن کلمات را زیر لب تکرار می کرد. کارگران چنان به هیجان آمده بودند. که روزی یکی از آنها در میخانه فریاد زد: «ما اسلحه نداریم.» و یکی از رفقا در جوابش گفت: «ما نداریم، سربازها دارند.» و در واقع بی آنکه تردیدی داشته باشد، کلام ناپلئون را به نظامیان ایتالیایی بازگو می کرد. در گزارش محر مانه ای، به این نکته اشاره شده بود: «وقتی که حرف محر مانه ای داشته با شند، آن را چون رازی نگاه می دارند.» و در جمع آن را به زبان نمی آورند.» و هرگز کسی از اسرار و حرفهای محر مانه شان خبر دار نمی شد.

گاهی در روزهای معین، عدمای به طور مشخص دور هم جمع می شدند، که معمولاً تعدادشان بین هشت تا ده نفر بود. اما اجتماعات دیگری نیز داشتند که در تالار بزرگی گرد می آمدند، و هرکس می توانست در این اجتماع حضور یابد. و در سخنرانیها و بحثها شرکت داشته باشد. گاهی تالار از شنوندگان پر می شد، و عدمای ناچار در گوشه و کنار می ایستادند. گروهی از این افراد با شور و اشتیاق به این اجتماعات می آمدند، ولی عدمای نیز فقط از روی کنجکاوی و شاید به این علت که تالار اجتماعات در سر راهشان بود، برای شنیدن سخنرانیها می آمدند؛ و همچنانکه در انقلاب کبیر فرانسه مرسوم بود، گروهی از زنان وطن پر ست نیز به این اجتماعات می آمدند و سخنرانان را تشویق می کردند و می بوسیدند.

وقایع دیگری هم در این روزها روی میداد که معنی دار بود.

۱. اشارهای به سخن ناپلئون، که در جواب سربازان ایتالیایی که به او می گفتند: «شما که اسلحه ندارید»، گفته بود: «شما که دارید!» منظورش آن بود که شما دارید و ما اسلحه را از دست شما می گیریم. گاهی، مردی وارد این گونه میخانه ها می شد و شراب می خورد، و از جا بلند می شد و میگفت: «دوست می فروش من!... حسابم را داشته باش! انقلاب بدهی ام را می پر دازد!»

در دکمان می فروش در کوچه شمارن، انقلابیون جمع می شدند و نمایندگان خود را انتخاب می کردند، و معمولاً آرای مخفی خود را در کلاه کاسکت یکی از کارگران می ریختند.

بعضی از کارگران، بهخانهٔ یکی از استادان فن شمشیربازی درکوچهٔ کُوت ا میرفتند، که به آنها شمشیربازی یاد می داد. این استاد، در خانهٔ خود مجموعهای از شمشیرهای قدیم و جدید داشت. یکی از این کارگران میگفت: «ما بیست و پنج نفریم. اما مرا به حساب نیاورید. به این آسانی از جا تکان نمی خورم.» این مرد کِنیسه ا بود، که بعدها معروف شد.

این تلاشها باعث شد که افکار انقلابی در همه جاگسترش یابد. در همه جا از درگیر شدن با حکومت حرف میزدند. زنی که جلو خانهاش را جارو میزد، در آن حال بهزن دیگری میگفت: «دارند فشنگ می سازند؛ خیلی وقت است که این کار را میکنند!» عدهای بر در و دیوار شعارنویسی میکردند و اعلامیههایی می چسباندند که در آنها روی سخن با افرادگارد ملی بود. یکی از این اعلامیهها امضای «بُوتو " می فروش محله» را داشت.

روزی جلو در میخانهای در بازار لنوار<sup>۴</sup>، مردی که ریش باریکی داشت که به گردن بند می ماند، و با لهجهٔ ایتالیایی حرف می زد، روی سکویی ایستاد، و از روی نوشتهای که در دست داشت، مطالبی را با صدای بلند خواند. حرفهای او عجیب و اسرارآمیز بود؛ گویی نیروی

1. Cotte

۲. Quenisset، از کارگران حومهٔ سنت اَنتوان، که سالها بعد، یعنی در ۱۸۴۱، قصد کشتن پسران لوتی فیلیپ را داشت. مر موزی در کلامش نهفته بود. عدهای پای آن سکو جمع شده بودند و او را تشویق میکردند و برایش کف میزدند. بعضی از جمله های او که بیشتر در شنوندگان اثر گذاشته بود، در این مایهها بودند: «افکار و عقاید ما را بەبند كشيدەاند. اعلاميەھاى مارا بارە كردەاند. چند نفر از كسانى راكم اعلامیه بهدیوار می چسباندند، گرفتهاند و بهزندان انداختهاند...»، و «..برخورد با این مشکلات بعضی از رفقای ما را به عقب نشینی واداشته، و بهمیانه روی و اعتدال کشانده...» و «... آیندهٔ ملت ما در صفوف به هم فشردهٔ ما رقم می خورد.» و «... ما دو راه بیشتر نداریم؛ یا باید پیش رفت و عمل کرد، یا عقب نشست و منفعل شد؛ یا انقلابی بود یا بر ضد انقلاب، یا باید با تودهٔ مردم بود، یا رو در روی آنها ایستاد. مسأله این است و جز این نیست.» و «... روزی که متوجه شدید ما دیگر شایستهٔ رهبری شما نیستیم، ما راکنار بگذارید. اما تا آن موقع با ما همراه باشید و دست یاری به ما بدهید.» این مرد در روز روشن، و در میان گروهی از مردم، و در یک محل پر رفت و آمد، این چنین سخنرانی کرده بود. و گاهی، عدهای به کارهای شجاعانه تری دست میزدند، که از بس بی پروا بودند، مردم به آنها شک ممی بردند. روز چهارم آوریل ۱۸۳۲، در خیابان سنت مارگریت، مردی بالای سکویی برای مردم سخنرانی میکرد و میگفت: «من طرفدار بابُف هستم». مردم در همان دقيقه هاي اول او را شناختند و فهمیدند که از مأموران ژیسکه است. این مرد در ضمن سخنان خود می گفت: «برچیده و نابود باد مالکیت! دست چیپی ها بی غیرت اند و خائن!... در موقعي كه ما بايد از عقل و منطق حرف بزنيم، دست چپي ها می خواهند انقلاب راه بیندازند؛ و برای آنکه آبرویشان نرود خود را دموکرات جا میزنند. هر وقت که باید از جا بجنبند، به دروغ می گویند که طرفدار سلطنتيم. همشهريان! كارگران!... جمهوريخواهان جانوراني

هستند که روی دو پا راه می روند. به جمهور یخواهان اعتماد نکنید!» کارگری از میان جمع فریاد زد: «ساکت شو!. مردک جاسوس!» و فریاد او به سخنرانی آن مرد پایان داد. و هر روز حوادث مرموزی اتفاق می افتاد.

در غروب آفتاب، کارگری که از نزدیک آبراه میگذشت مرد آراسته و مرتبی دید که پیش آمد. و به او گفت: «همشهری! کجا می روی؟» کارگر در جوابش گفت: «شما را نمی شناسم» آن مرد گفت: «اما من تو را خوب می شناسم. من مأمور کمیته ام. به تو سوء ظن دارم. حواست جمع باشد که به کسی حرفی نزنی. چون زیر نظر ما هستی.» و سپس دست او را محکم فشرد و گفت: «به امید دید ار همشهری! به زودی همدیگر رامی بینیم.» همه چیز نشان می داد که مأموران پلیس مراقب و هو شیارند. نه فقط در میخانه ها، بلکه در کوچه و خیابان به حرفهای مردم گوش می دادند؛ و گاهی چیزهای عجیب و غریبی می شنیدند. مثلاً شنیده بودند که کارگر بافنده ای به یک نجار گفته بود: «ترتیبی بده که زوتر به عضویت قبولت کنند.»

نجار گفته بود: «چرا باید این کار را بکنم؟» کارگر بافنده جواب داده بود: «چون بهزودی همه دست بـهاسـلحه میبرند.»

و شنیده بودند که دو رهگذر پارهبوش حرفهای گندهتر از دهانشان میزنند که شنونده را بهیاد شورشیان ژاکری ۲ می انداخت:

کی بهما حکومت میکند. لوٹی فیلیپ. نه. بورژوازی. و ماکلمهٔ «ژاکری» را بهمعنای بَدِ آن بهکار نبردهایم، کـه آنها فـقیر

Jacqurie ، شورش دهقانان در ایل دوفرانس در سال ۱۸۳۵ به علت فقر و گرسنگی.

وقایعی که تاریخ رامی سازند و ... / ۱۵۴۷

بودند، و هرکس گرسنه باشد. حق با اوست. و شنیده بودند که رهگذری بهرفیقش گفته بود: «برای حمله نقشهٔ خوبی داریم.»

و دیده بودند که چهار نفر در کنار گودالی نزدیک راهبند ترون ا چمباتمه زدهاند و دوستانه با همدیگر گفت و گو میکنند. یکی از آنها گفته بود: «هر کاری که از دستمان برآید میکنیم، تا او دیگر جرأت نداشته باشد که در پاریس گردش بکند.»

«او» چه کسی بود؟ به هر روی این کلمات مشکوک بود و تهدید آمیز.

سرکرده ها، و به قول حومه نشینان، «رفقای بالا»، خود را به حاشیه کشیده بودند، و ظاهراً جلسه هایشان را در میخانه ای نزدیک سنت اوستاش<sup>۲</sup> تشکیل می دادند، و مردی به نام اگ<sup>۳</sup> رئیس اتحادیه خیاطها، تصمیمات آنها را به اطلاع مردم سنت آنتوان می رساند. اما این سرکرده ها در سایه ای از ابهام فرو رفته بودند. بعد ها یکی از متهمان در جواب قاضی که از او پر سیده بود: «رئیس شماکی بود؟ گفته بود: او را نمی شناختم. اگر هم او را می دیدم، نمی شناختمش.»

و این جواب، سیمای رئیس ناشناخته را در هاله ای از شکوه و ابهت فرو میبرد. با این وصف، همهٔ این چیزها سرتاسر حرف بود؛ حرفهای دلنشین و تابناک، اما پر از ابهام؛ و گاهی اوقات از حد شایعات و حرفهای بی اساس و بی پایه فراتر نمی رفت. اما گاهی مدارکی به دست می آمد که با حرفهای بی اساس و شایعات متفاوت بود.

روزی یک نجار در کوچهٔ رویی<sup>۴</sup>، چوب تختههای دیواری راکه موقتاً دور قطعهٔ زمینی کشیده می شد، میخکوبی میکرد در پای دیوار، تکه کاغذی دید که کلماتی روی آن نوشته شده بود. آن را برداشت، و این جملهها را در آن صفحه کاغذ خواند:

«رهبری باید تدبیرهایی به کار ببرد تا مانع بسیج افراد در سازمانهای مختلف نشود.»

در حاشيه كاغذ نوشته شده بود:

«در خانهٔ شماره ۵کوچهٔ حومهٔ پواسُونیر ، در حدود پنج شش هزار تفنگ در انبار یک اسلحهفروشی ذخیره شده است. حال آنکه در بخش سازمانی ما اصلاً اسلحه وجود ندارد.»

و اما چیزی که نجار راکنجکاوتر کرد، و به فکر انداخت که آن کاغذ را به همسایگانش نشان بدهد، این بود که چند قدم دورتر از جایی که این کاغذ را پیدا کرده بود، کاغذ دیگری روی زمین افتاده بود که مطالب عجیب تر و پرمعناتری روی آن نوشته شده بود. و ما عین آن نامه را، برای آنکه در تاریخ بماند، در این جا می آوریم،

| پى | د | ص | ڀ | این صورت را بخوانید و از برکنید، و    |
|----|---|---|---|---------------------------------------|
|    |   |   |   | سپس آن را از بين ببريد. به بقية اعضاء |
|    |   |   |   | هم توصيه كنيد كه بعد از آنكه          |
|    |   |   |   | دستورات کتبی را خواندند، مطالبش       |
|    |   |   |   | را از برکنند، و کاغذ را از بین ببرند. |
|    |   |   |   | درود ما را بپذیرید.                   |
|    |   |   |   | ل                                     |
|    |   |   |   | ٣٢.Ĩ.Ļ                                |

کسانی که آن روز بهاین نوشتهها دست یافته بودند، بعدها دانستند که معنی واقعی حروفی که در قسمت چپ این کاغذ در چهار ستون نوشته شده، بهترتیب دستههای پانصدنفری ـصدنفری - ده نفری ـپیشتاز است وقايعي كه تاريخ راعي سازند و ... / ۱۵۴۹

و حروف پای صفحه یعنی «پا. آ. ۳۲ پانزدهم آوریل ۱۸۳۲ معنی می دهد. در زیر حروف سمت چپ نامها و علامتهایی - خط بسیار ریز نوشته شده بود، از این قرار: ک. بانرِل ۸ تفنگ، ۳۸ فشنگ. شخص مطمئن. - ث بوبی یر، یک تفنگ، ۴۰ فشنگ، د. ژله، یک شمشیر، یک تپانچه، یک لیور باروت - اِ.تی سیه. یک شمشیر، یک فانسقه، دقیق - ترور. ۸ تفنگ. شجاع... و غیره.

و این نجار، در همان محوطه کاغذ سومی را پیدا کرد که روی آن بامداد چیزهایی بهخط خوانا، نوشته شده بود که بهمعما میماند:

> اونیه. بلانشار. اَبر حسک. ۶. بارا. سو آز. سال اُکُنت. کوس یسکو. اُبری قصاب؟ زی. زی. اِر. کالوس. گراکوس. حق تجدید نظر. دوفون. فور سقوط ژیرندنها. دِرباک. موبرئه سقوط ژیرندنها. دِرباک. موبرئه مارسییز واشنگتن. پنسون. یک تپانچه. ۸۶ فشنگ مارسو. پلاتون. اَریر - سِک ورشو. تیلی، بلندگوی. لوپوپولِر<sup>۱</sup>

نجار شرافتمند که این کاغذها بهدستش افتاده بود، بهاسرار پی برد. و ظاهراً این «صورت» مجموعهٔ کامل نامهای چهارمین سازمان سیاسی «حقوق بشر» بود، و نام رؤسای حوزهها و محل زندگی آنها. و امروز که

 Ie Populaire روزنامه ناشر افکار سوسیالیستها، که بعد از سال ۱۸۳۳، آغاز بهانتشار کرد. سالها از آن روزگار گذشته، و این گونه چیزها بهتاریخ پیوسته، می توان این صورت را منتشر کرد. در اینجا نکتهای را باید یادآوری کنم که تاریخ ایجاد گروه «حقوق بشر» ظاهراً بعد از تاریخ پیدا شدن این کاغذهاست. و شاید این نوشتهها طرحهای ابتدایی آن بوده است، پیش از آغاز کار.

در آن ایام، بعد از این گفت و گوها و رفت و آمدها، و مطالبی که روی کاغذ می اَوردند، قضایا به مرحلهٔ عمل نزدیک شد.

در کوچهٔ پوپنکور ۱، مأموران پلیس، در دکان یک خُردهفروش، در کشوی یک گنجه، هفت برگ کاغذ خاکستری رنگ، که چهار بار تا شده بود، پیدا کرده بودند که بیست و شش برگ کاغذ کوچکتر از همان کاغذ خاکستری لای آنها به شکل فشنگ لوله شده بود؛ و روی کاغذ دیگری که جدابود و در کنار آنها، نوشته شده یود:

شوره۲۱۱نس` گوگرد۲اُنس زغال۵/۱اُنس آب۲اُنس

در صورت مجلس بازرسی مأموران پلیس از دکان، نوشته بودند که آن کشو بوی باروت میداد.

روزی دیگر، یک بناکه از سرکار خود بازمیگشت، بستهٔ کوچکی روی نیمکتی نزدیک پل اُسترلیتز جاگذاشته بود. این بسته بهدست مأموران پلیس افتاد؛ توی آن یک جعبهٔ آهن سفید پر از فشنگ پیداکردند، با تعدادی اوراق چاپی به امضای لائوتیر "، و متن سرود انقلابی «کارگران! متحد شوید!»گاهی نیز اتفاق می افتاد که یکی از کارگران با رفیقش

1. Popincourt

۲. Once، واحد وزن قديمي معادل تقريباً ۲۷/۲۵ گرم.

وقايعي كه تاريخ رامي سازند و ... / ۱۵۵۱

به میخانه ای می رفت و شراب می خورد، و در حال مستی از رفیقش می خواست که با دست پیراهن او را لمس کند تا ببیند که چگونه عرق کرده و خیس شده و رفیقش پیراهن او را با دست لمس می کرد متوجه می شد که تپانچه ای زیر پیراهن پنهان کرده. و این نشان آن بود که گروهی مسلح شده اند.

روزی دیگر دریک خیابان بین پرلاشز و راهبند تژون، یعنی در جایی بسیار خلوت، چند کودک بازی میکردند، که در گودالی، در زیر انبوهی از تراشههای چوب و تودهٔ زباله، کیسهای یافتند؛ توی آن قالبی بود برای ساختن گلوله، و ابزار چوبین برای درست کردن فشنگ؛ و کاسهای چوبی که دانههای باروت بهته آن چسبیده بود؛ و یک دیگ مخصوص ذوب شرب، که لعابی از سرب کف آن را پوشانده بود.

و روزی در ساعت پنج صبح، چند مأمور پلیس بی خبر به خانهٔ مردی به نام پاردن ریختند و او را در حال درست کردن فشنگ دستگیر کردند و او همان کسی است که بعدها رئیس شاخهٔ باریگاد در مبارزات انقلابی بود و در شورش آوریل ۱۸۳۴ کشته شد.

و در حادثه دیگر مأموران در ساعت استراحت کارگران، بین راهبند پیکپوس و راهبند شارنتُن، در کورهراهی نزدیک میخانه که عدهای جلو آن به مهره بازی مشغول بودند. دو مرد را دنبال میکنند، و از دور می بیند که یکی از آن دو نفر تپانچهای از زیر لباس خود درآورد تا به دیگری بدهد؛ و چون متوجه شد که عرق تن او باروتهای تپانچه را که ته پُر بود، خیس کرده، محفظهٔ آن را باز کرد و مقدار دیگری باروت در آن ریخت و تپانچهٔ پر را به رفیقش داد و از همدیگر جدا شدند.

در همین روزها مردی بهنام گالُن اکه بعدها در شورش آوریل در

کوچه بُوبورگ اکشته شد، با غرور و افتخار میگفت که هفتصد فشنگ و بیست تفنگ در خانهٔ خود دارد.

و روزی از روزها مقامات مسئول مطلع شدند که در حومهٔ پاریس تعدادی تفنگ با دویست هزار فشنگ بین عدهای توزیع شده است. هفتهٔ بعد از آن، سی هزار فشنگ دیگر توزیع شد، و جالب آن بود که مأموران پلیس نتوانستند حتی یک تفنگ و یک فشنگ در این منطقه از دست مردم درآورند .در این کندوکاوها تنها یک نامه به دست مأموران افتاد که در آن نوشته شده بود: «آن روز دور نیست که در ظرف چهار ساعت، هشتاد هزار نفر از میهن پرستان مسلح شوند و آماده پیکار باشند.»

و اما آماده شدن برای پیکار، جنبهٔ عمومی داشت و در عین حال آرام و بی سر و صدا بود. آرام آرام، شورش دامنه دارتر می شد. این بحران، که هم پنهان بود و هم پیدا، از هر نظر عجیب بود؛ بورژواها باکارگران دربارهٔ آمادگی کارگران برای شورش، گفت و گو می کردند، و هر وقت به آنها می رسیدند، می پرسیدند: «حال و احوال شورش شما چطور است؟» درست مثل این که از کسی بپرسند: «حال و احوال زنتان چطور است؟»

یک مبل فروش، در کوچهٔ می ژو<sup>۲</sup>، از کارگران می پرسید: «پس چه وقت حمله شروع می شود؟» و مغازه دار دیگری می گفت: «به زودی حمله شروع می شود. خبر دارم که تا یک ماه پیش آنها پانزده نفر بودند حالا بیست و پنج هزار نفرند.» و تفنگش را به کارگران پیشکش می کرد. همسایهٔ او نیز تپانچه اش را که قبلاً می خواست هفت فرانک بفروشد، به کارگران می داد.

به هر تقدیر تب انقلابی به جان مردم افتاده بود. در فرانسه جایی نبود که از این قاعده مستثنی باشد، شریانها در همه جا به تپش افتاده بود؛ و مثل لکههایی که در بعضی از بیماریها همهٔ بدن آدمی را پر میکند، شبکهٔ سازمانهای زیرزمینی در سراسر کشور گسترده شده بود. ازدل سازمان «دوستان خلق» که شاخه های مخفی و علنی داشت، گروه «حقوق بشر» بيرون آمد. اين گروه، در بالاي اعلاميهها و دستورهاي حزبي اش، تاريخ روز و ماه و سال را، به این صورت می نوشت: ماه پلوویوز ، سال چهلم عصر جمهوری و این همان گروهی بود که دادگاهها حکم انحلال آن را صادر كردند. ولى اين احكام بي ثمر بود، و اين گروه به حيات خود ادامه داد. و همین گروه بود که دستورهای خود را به شاخههای زیردست، با کلماتی این چنین معنی دار، و رمزی را ابلاغ میکرد. سرئيزمها ىانگ ناقوس. توب خطر. کلاہ سرخ آزادی. ۲۱ ژانویه. ژنده يوشان. قدم بەپيش. رويسپير. برايري. خوب خواهد شد. گروه «حقوق بشر» را سازمان «اقدام» به وجود آورد، که اعضای آن کسانی بودند بی آرام و بی قرار، و از هیچ چیز باک نداشتند و بهاستقبال خطر می رفتند. سازمانهای دیگری نیز بودند که فرعی بودند، و سعی داشتند به تشکلهای اصلی و بزرگ بیپوندند. بعضی از این گروههای فرعی مر گفتند که خطر تهدیدشان مرکند. گروه گُولواز و «کمیتهٔ تشکیلات

۱. Pluviose، ماه پنجم تقویم جمهوریخواهان ۱۰ ژانویه تا ۲۱ فوریه.

شهر داریها» از این جمله بودند؛ و گروههای فرعی دیگری مانند «انجمن آزادی مطبوعات»، «انجمن آزادی فردی»، و «طرفداران آموزش و پرورش تودهها»، «مخالفان مالياتهاي غيرمستقيم»، گروه ديگري بهنام «كارگران طرفدار مساوات» وجود داشتند كه به سه شاخه تنقسيم می شدند: طرفداران برابری، کمونیستها، و اصلاح طلبان عدهای نیز ارتش باستیل ارا تشکیل داده بودند که گروهی بودند تعلیمات نظامی دیده، و تشکیلاتشان هم جنبهٔ نظامی داشت؛ هر چهار نفر زیردست یک سرجوخه بودند، و هر ده نفر زیر فرمان یک گروهبان، و هر بیست نفر ب فرماندهی یک استوار، و چهل نفر به سرکردگی یک ستوان. اما تشکیلات خود را طوری طرحریزی کرده بودند که هیچ کس بیش از پنج نفر از افراد ارتش خود را نمی شناخت. و این سازمان در عین تهوّر، احتیاط را از دست نمی داد؛ گویا قبلاً چنین چیزی در ونیز سابقه داشته است. کمیتهٔ مرکزی این جمعیت دو بازو داشت: یکی گروه «اقدام» بود، دیگری «ارتش باستیل». یکی از سازمانهای طرفدار بازگشت سلسلهٔ بور بن، به نام «شوالیه های درست بیمان»، خود را در میان این جمهوریخواهان جا زده بود که کارش زود بهرسوایی کشید، و افراد آن طرد شدند.

این سازمانها و جمعیتها که مرکزشان در پاریس بود، شاخههای خود را در شهرهای بزرگ گسترده بودند. لیون، نانت، لیل، مارسی، هم برای خودگروههای «حقوق بشر» و شاربونیر ' و «انسانهای آزاد» داشتند. شهر اِکس \* یک سازمان انقلابی داشت، بهنام کوگورد که قبلاً از آن یاد کردهایم.

در پاريس حومة اسّن مارسُو هم از سنت آنتوان دست كم نداشت، و بسيار پرجنب و جـوش بـود. مـدرسهها هـم، مـانند حـومة پاريس، بـا وقایمی که تاریخ رامی سازند و ... / ۱۵۵۵

غوغاهای انقلابی آشنا شده بودند. دانشجویان در کافهای در کوچهٔ سنت هياسَنت'، و سيگارفروشي سِتبيار' دركوچهٔ سنژاك جمع مي شدند. یاران «آ. ب. ث.»، که با سازمانهای شهر آنژه و کوگورد اکس پیوندهایی داشتند، چنانکه پیش از این گفته ایم، در کافهٔ موززن گرد هم می آمدند، و بعضي از افراد اين گروه در ميخانهاي نزديک کوچهٔ شوندِتُور بهنام کورنت<sup>ه</sup> رفت و آمدهایی داشتند. این گروهها مخفی بودند. اما بعضی از سازمانها، تا جایی که امکان داشت، سعی میکردند فعالیتهای علنی هم داشته باشند. و برای آنکه بی پروایی این مبارزان را دریابیم، بی مناسبت نیست که چند سطر از متن بازجویی یکی از این افراد را در دادرسیهای بعدي بازخواني كنيم: اين گروه در كجا تشكيل جلسه مي دادند؟ در كوچة لايه ا دركدام خانه؟ در خانهای در اواسط آن کو چه جند شاخه از سازمان در آنجا جلسه داشتند؟ فقط یک شاخه كدامشان؟ مائوئل رئيس آن شاخه کې بود؟ مرح شما جوانتر از آن هستيد كه چنين مسئوليت مهمي را به عهده بگيريد. از کجا دستور می گر فتید؟ از كميته مركزي.

1. Saint Hyacinthe

4. Mondetour

5. Corinthe

2. Sept Billards

3. Angers 6. ruede la Paix و در آن ایام که این زمزمه ها از قشرهای گوناگون اجتماع به گوش می رسید، ارتش هم از این جریانها برکنار نماند. چنانکه بعدها نظامیان دربلفور <sup>۱</sup> لونه ویل <sup>۲</sup> و إپینال <sup>۳</sup> سر به عصیان برداشتند، و مبارزانی که در سنگر کوچه ها با حکومت می جنگیدند گمان می کردند که هنگ پنجاه و دوم و هنگهای پنجم و هشتم و سی و هفتم و سی و هشتم سبک اسلحه، به آنها ملحق می شوند. در بورگُونی و در شهرهای جنوبی، گروهی از مردم «نهال آزادی» را در خاک می کاشتند، به این معنی که میلهٔ ضخیم و بلندی در زمین فرو می کردند و کلاه سرخ رنگی بر سر آن می گذاشتند. و جمعاً وضع این چنین بود.

و این وضع بیش از همه جا در حومهٔ سنت آنتوان محسوس بود. این نقطه اهمیتش از سایر نقاط بیشتر بود. این حومهٔ کهنسال با جمعیت زیادش، به لانهٔ مورچگان می ماند، و از نظر تلاش و جنب و جوش به لانهٔ زنبوران شباهت داشت، و پر بود از خشم و شهامت، و در انتظار عصیان بود و در این اشتیاق به خود می لرزید. در آنجا همه به هیجان آمده بودند، اما از کار و کوشش دست برنمی داشتند. تجسم چهرهٔ پرجوش، و در عین حال غمگین آنان دشوار است. در این حومه، چه بینوایی ها که در زیر سقف اتاقکهای زیر شیروانی به چشم می خورد، و چه استعدادهای مقف اتاقکهای زیر شیروانی به چشم می خورد، و چه استعدادهای در جایی با هم گرد آیند خطرناک می شوند، و بی پروایی و افراط گرایی را در پی دارند.

در حومهٔ سنت آنتوان، چیزهای دیگری هم بودکه آدمی را تکان میداد؛ بحرانهای اقتصادی، اعتصابات، رشد بیکاری، ورشکستگیهای پیاپی از یک سو، و بی سروسامانی اوضاع سیاسی از سوی دیگر، بههم آمیخته بودند، و در این نقطه تأثیر ناگوار خود را برجای گذاشتند. در وقایعی که تاریخ راهی سازند و ... / ۱۵۵۷

دوران انقلاب، بینوایی هم علت است و هم معلول. ضربههای بینوایی به سوی خود او بازمی گردد، و این مردم بینوا، که جانشان پر از تقوی و غرور بود، و شور و شوق سوزان خود را در قبلبهایشان پنهان نگاه می داشتند، آماده بودند که سر به شورش بردارند، و چالاک و پر شتاب اسلحه به دست گیرند؛ و در انتظار آن بودند که با یک جرقه گُر بگیرند. و قطعاً اگر تندیاد حادثه آتش پنهان را شعله ور می کرد، در حومهٔ سنت آنتوان، که به انبار باروت رنجها و آرزوها تبدیل شده بود، معلوم نبود چگونه انفجاری روی خواهد داد.

میخانههای حومهٔ سنت آنتوان، که تا حال چندین بار وصفشان را گفته ایم، شهرتی تاریخی دارند. در دوران آشوب، آدمی در این میخانه ها از سخنان پرشور باده نوشان پیش از شراب مست می شود. گویی در آنها نوعی تفکر پیامبرگونه، و تصور رؤیا آمیزی از آینده، در فضا جریان داشت که قلب و روح باده نوشان را لیریز می کرد، و آنچه در درونشان بود جلوهٔ بزرگتری می یافت.

این میخانه ها به خرابات مونت آوانتَن ' شباهت داشتند ،که بر فراز دخمهٔ زن جادوگر ساخته شده بود و همه معتقد بودند که با ارواح مقدس در ارتباط است. در آن خرابات، میزهایش سه پایه بودند، و شرابی می نوشیدند که اِنبوس ۲ آن را «شراب جادویی» نام داده بود.

حومهٔ سنت آنتوان جایگاه ذخایر ملت است. در آنجا لرزههای انقلابی شکافهایی پدید می آورند که تودهها در این راهگذرها سلطنت میکنند و قدرت کامل را بهدست دارند. این قدرت کامل نیز ممکن است مرتکب خلاف شود؛ ممکن است مانند دیگر قدرتمندان اشتباه کند؛ اما چنین قدرتی، حتی اگر گمراه شود، بزرگ می ماند، از او چنان باید سخن

Mont - Aventin .۱، یکی از هفت تپهٔ روم قدیم که در گذشته مردم در آنجا گرد هم. می آمدند. Ennius .۲ از شاعران لاتینی.

گفت که دربارهٔ اینجنس ، غول نابینا، سخن گفتهاند.

در سال ۹۳، بنا به مقتضیات روز، گاهی دسته های جاهل و وحشی از حومه سنت آنتوان به میدان می آمدند و تعصب و جهل خود را به نمایش می گذاشتند؛ و گاهی برعکس، گروههای دانا و قهرمان، با شور و شوق، به خیابانها می ریختند.

اما دربارهٔ تعبیر «وحشیها» که گفتیم، باید شرح و توضیحی بدهیم. این مردان ژولیدهمو، که در روزهای پرآشوب انقلابی، پارهپوش بودند، و غُران و عاصی و گرز بهدست و کارد به کمر، به کوچه ها و خیابانهای پاریس سرازیر شده بودند، چه توقعی داشتند؟ آنها خواهان نابودی فشار و اختناق و ظلم بودند و کار برای مردها، آموزش و پرورش برای کودکان، همدلی و مساعدت اجتماعی برای زنان، آزادی، برابری، برادری، زنان برای همه؛ و ترقی و تعادلی برای همه. آنها ژولیدهموی بودند و پارهپوش، و پرخشم و گرز بهدست؛ دشنام می دادند و می غریدند و ترقی و تعالی می خواستند. «وحشی»هایی که گفتیم، اینها بودند؛ و حشیان دنیای متمدن. آنها با خشم و فریاد طالب حق بودند؛ می خواستند نوع بشر را با

الها با محسم و قریاد طالب محق بودند؛ می مواسسد قرع بستر را با تکانهای وحشتانگیز، از جا حرکت بدهند و به سوی آسایش و آرامش بهشتی ببرند؛ به وحشیان می ماندند، اما رهایی بخش بودند؛ نقاب ظلمت بر چهره داشتند و در جستوجوی روشنایی بودند.

و اما در آن سو، و در روبهروی این مردان، که وحشی بودند و وحشتناک، اما در طلب نیکی بودند، کسان دیگری بودند که خوشرو و خندان می نمودند، لباس ملیلهدوزی می پوشیدند و سراپایشان را با نوارهای زیبا و رنگین زر تار می آراستند، و جورابهایشان ابریشمین بود، و

Monsturm horrendum informe, ingens, cui lumen ademptum...

به این معنی: «غول هول انگیز، بی شکل، عظیم و محروم از روشنایی (ایو گ).

۱. Ingeus، که ویرژبل دربارهٔ او میگوید:

وقایعی که تاریخ رامی سازند و ... / ۱۵۵۹

پرهای سفید به کلاهشان میزدند و دستکشهای زرفام و نرم به دست می کردند و کفشهای برقی به پا؛ در کنار بخاربهای مرمرین، پشت میزی مخمل پوش می نشستند و آرنجهایشان را برلبهٔ میز تکیه می دادند و نرم و شیرین دربارهٔ گذشته های دور و قرون و سطی حرف می زدند، و از تعصب و جهالت بد می گفتند و دربارهٔ مجازات اعدام اظهار نظر می کردند و با صدای آهسته و در کمال ادب، شمشیر و تل هیزم و چوبهٔ دار را برای این منظور افتخار می بخشیدند. و ما اگر ناگزیر شویم که از میان آن دو، یعنی و حشیان تمدن و متمدنان توحش، یکی را انتخاب کنیم، قطعاً و حشیان را به آن متمدنان ترجیح خواهیم داد.

اما بهلطف خداوند، انتخاب دیگری، جز این دو، نیز ممکن است. لزومی نداردکه ما از قله، از جلو یا عقب، پهاعماق دره سقوط کنیم؛ ما نه استبداد میخواهیم و نه ترور وحشت، ما میخواهیم بهترقی و تعالی برسیم. از شیب ملایم نیز میتوان بهقله رفت.

خداوند هم این نظر را تأیید میکند؛ ملایم بودن شیبها، از تدبیرهای خداوند است.

۱. وسیله برای اعدام: شمشیر برای گردن زدن، تل هیزم برای سوزاندن، چوبهٔ دار برای آویزان کردن.

## انژولراس و دستیارانش

تقريباً در همين ايام، آنژولراس با توجه به حوادثي كه ممكن بود اتفاق بيفتد، به نوع اسرار آميزي به سرشماري افراد گروه خويش پرداخت. و همهٔ کارها، محرمانه و درکافهٔ مُوززن انجام میگرفت. آنژولراس که به صورتی نیمه معمایی و استعارهای، معنی دار با دوستانش سخن می گفت، برای آنها شرح می داد: «باید فهمید که در چه وضعي هستيم و بهچه كساني ميتوانيم اعتماد كنيم. اگر واقىعاً مبارز و جنگاور لازم باشد، باید افراد را برای جنگیدن آماده کنیم. وقتی عدهای می خواهند از جادهٔ پرخطری بگذرند، باید پیش از ورود به آن جاده بهوضع خودشان رسيدگي كنند. پس بياييد اول گله را بشماريم؛ ببينيم كه چند نفریم. ما نباید این کار را برای فردا بگذاربم. مردان انقلابی باید همیشه آماده باشند. در راه ترقی و تعالی، نباید وقت را تلف کرد؛ باید هميشه منتظر حادثه باشيم، نبايد غافلگير شويم. منظورم اين است كه بياييم حسابرسي كنيم و ببينيم كارهايي كه تا حالاكردهايم درست بوده؟ و این کار را باید همین امروز بکنیم، و خیلی درست و به قاعده. کورفراک ا تو بايد وضع دانشجويان دانشكده صنعتي را رسيدگي كتي. امروز روز استراحت آنهاست، روز چهارشنبه است. این طور نیست. فویی؟... شما آنژولراس و دستیارانش / ۱۵۶۱

بروید به گلاسی بر <sup>۱</sup> و با دانشجویان آنجا حرف بزنید و تکلیف را روشن کنید. کمبفر قول داده، برود به پتی پیکوس، امروز همهٔ دانشجویان در آنجا جمعاند. با هُورل می رود به استراپاد<sup>۲</sup> پروور! تو باید سراغ بناها بروی؛ باید ترتیبی بدهی که آتش شوقشان خاموش نشود؛ باید از خانهٔ دوستان در گرنل سنت اونوره <sup>۳</sup> خبرهای خوشی برای ما بیاوری. ژولی می رود به دو پویترن <sup>۳</sup>، که در مدرسه پزشکی نیضها را امتحان کند.

بوسوئه باید در کاخ دادگستری پرسهای بزند و با کارآموزها صحبت کند و نتیجه را بهما بگوید. رسیدگی به کار شاخهٔ سازمانی ما در کوگورد به عهدهٔ من.

کورفراک گفت: «با این ترتیب تکلیف همه چیز روشن می شود.» اماکار مهمتری هم داریم غیراز این چیزها کمبفر پرسید: «چه کاری؟» قضیه مربوط است به اطراف راهبند مِن <sup>ه</sup>

و کمی به فکر فرو رفت و سپس گفت: «در اطراف راه بند مِن، گروهی از سنگتراشان و نقاشان ساختمان و کارگران تراشکار زندگی میکنند، که همه شان افرادی هستند پر شور و با حرارت؛ اما کمکم این کارگران سرد شده اند. مدتی است از آنها خبر ندارم. نمی دانم در چه وضعی هستند، در چه فکری هستند؛ شماید همه وقت فراغتشان را با بازی دومینو میگذرانند. باید یک نفر برود به آنجا و با آنها حرف بزند. آنها معمولاً در کافهٔ ریشفو<sup>۲</sup> دور هم جمع می شوند. از ظهر تا یک ساعت بعداز ظهر همه شان را می شود در آنجا پیداکرد. باید یک نفر برود و به آتش این گروه بدمد و دوباره آنها را سر شوق بیاورد. من ماریوس را برای این کار در نظر

- 1. Glaciere 2. Estrapade
- 3, Grenelle Saint Honore

4. Dupuvtren

- 5. Maine
- 6. Richefeu

وُوژیرار، و از مسیر، کوچهٔ آسا' را میگیرم و میرویم به کوچه شرش میدی' و ساختمان شورای جنگ را پشت سر میگذارم و از راه کوچه وییی تویلری' میرسم بهجادهٔ اصلی مِن و بعد از عبور راهبند، میروم توی کافهٔ ریشفو... اصلاً من ساخته شدهام برای اینجور کارها. اما تو رفقای ما راکه در ریشفو جمع میشوند، نمی شناسی. نمی شناسمشان، اما بلدم که با آنها صمیمی و خودمانی حرف بزنم. میخواهی به آنها چه بگویی؟ برای آنها از ریسپیر حرف می زنم و از دانتون، و اصول و عقاید

خودمان

تو؟

بله... قضاوت تو در مورد من عادلانه نیست. وقتی که من خودم را جمع و جور کنم و بخواهم کاری انجام بدهم از همه جلوتر می افتم. من آثار پرودُم ً را مطالعه کردهام. قرارداد اجتماعی <sup>ه</sup> را خواندهام. از قانون اساسی سال دوم، این جمله را از بر هستم: «آزادی یک فرد وقتی به آخر می رسد که آزادی فرد دیگری آغاز شود.»... تو خیال می کنی که من آدم احمق بی شعوری هستم؟ من یک اسکناس دوران انقلاب کبیر فرانسه را توی کشوی میزم دارم. از حقوق بشر، دموکراسی، قدرت مقاومت ناپذیر تودهها، و از این جور چیزها کم و بیش چیزهایی به گوشم خورده. بفهمی نفهمی طرفدار انقلابم. عرضه اش را دارم که شش ساعت تمام دربارهٔ این

assas 2. cherche-Midi
 ۲. مادرش در شماره ۲ کوچه «وییی Vielles - Tuileries .۳ در سال ۱۸۸۴ هوگو با مادرش در شماره ۲ کوچه «وییی تویلری» (قسمت مرکزی کوچه شرش - میدی امروزی زندگی میکرد). و در انتهای ساختمان ستاد جنگ کوچهای که خانوادهٔ قوشه در آنجا اقامت داشتند.
 ۲۰۰۰ میکرد (از سال ۲۰۰۰) مدیر روزنامهٔ هفتگی «انقلابهای پاریس» بود (از سال ۱۷۹۴ تا ۱۹۹۴).

چیزها سخنرانی کنم. آنژولراس گفت: «گرانتر! جدی باش!» گرانتر گفت: «من آدمی هستم وحشی، و در عین حال با انضباط» آنژولراس کمی فکر کرد و گفت: «گرانتر!.... بعد از تمام این حرفها، حاضرم تو را امتحان کنم. بهتو مأموریت می دهم که بروی به مِن»

گرانتر که در اتاق مبله ای نزدیک کافهٔ موزن زندگی می کرد، همان دم از جا بلند شدو از کافه بیرون رفت و سری به خانه خود زد و به کافه باز آمد. این بار جلیقه ای به سبک روبسپیر بوشیده بود؛ در آن حال که دستهایش را روی جلیقهٔ سرخ خود گذاشته بود، جلوتر رفت و در گوش آنژولراس گفت: «خاطر جمع باش!»

سپس کلاهش را روی سر خود محکم نگاه داشت و با قدمهای محکم و مصمم از کافه بیرون رفت.

از اعضای شاخهٔ کوگوردِ شهر اکس، چند نفری که در پاریس بودند، در ایسی، در یک معدن متروک، که نظایر آن در اطراف پاریس زیاد بود، دور هم جمع می شدند.

آنژولراس در بین راه در ذهن خود، وضع و موقع یارانش را بررسی میکرد؛ وخامت اوضاع محسوس بود. وقتی کارها، بعد از بروز نوعی بیماری اجتماعی، کُند و سنگین پیش میرود، هر قسم ابهام و آشوبی چرخها را از حرکت باز میدارد. و این امر گاهی بهزیر و رو شدن وضع، و تولدی دوباره میانجامد.

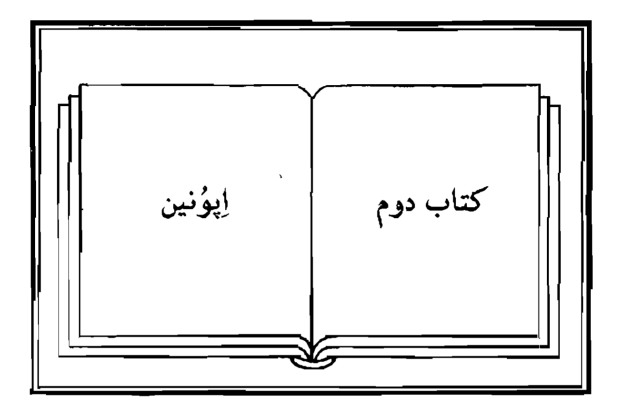
آنژولراس احساس میکرد که در زیر انبوههٔ تاریک آینده، عصیان تابناکی نهفته است؛ و شاید زمان آن بسیار نزدیک باشد. و چه منظرهٔ زیبایی دارد وقتی که ملتی بهپا میخیزد و حق خود را بازمی ستاند؛ و چه زیبا خواهد شد انقلابی دیگر با شوکت و حشمت خود، فرانسه را به چنگ آورد و به دنیا اعلام کند: «فرانسه اینک از آن من است، و برای بقیهٔ جهان تا فردا صبر خواهیم کرد!» آنژولراس خوشحال بود، حس می کرد که تنور حصیان گرم می شود؛ و در آن لحظات، گروهی را به اطراف پاریس فرستاده بود تا آتش را برافروزند. و در ذهن خود، فصاحت کلام خردمندانهٔ کمبفر وسعت نظر و شور و حرارت قُویی، سخنگویی شوق انگیز کورفراک، خندهٔ باهُورل، التهاب ژان پوور، و دانش ژولی، و شوخ طبعی بوسو نه را با هم ترکیب می کرد، به این نتیجه می رسید که این خط آتش می تواند همه جا را پر از شور و شوق و گرما کند. همه به تلاش افتاده اند، و قطعاً نتیجهٔ افتاد و با خود گفت: «اما دربارهٔ راهبند مِن، و آن اطراف تردید دارم که کارها درست پیش برود. شاید بد نباشد سری به کافهٔ ریشفو بزنم و ببینم

وقتی که ناقوسهای ؤوژیرار، ساعت یک بعدازظهر را اعلام کردند، آنژولراس به کافهٔ ریشفو رسید؛ وارد کافه شد و به تالار، که در دود سیگار فرو رفته بود، نظری انداخت. یک نفر با صدای بلند حرف میزد و با حریف خود در بازی دومینو بگومگو میکرد.

آنژولراس جلوتر رفت و گرانتر را دید که رو در روی حریف خود، پشت میزی از مرمر سنت آن نشسته بود.

مهرههای دُومینو روی میز پخش شده بود.گرانتر گاهی مشت خود را محکم بر میز مرمرین میکوفت و هر بار چیزی میگفت و حریفش بهاو جوابهایی میداد. آنژولراس کلماتی راکه آن دو در حین بازی بههمدیگر میگفتند بهذهن می سپرد.که تقریباً این چنین بود:

جفت شش چهار خوک!... دیگر ندارم. دیگر کارت تمام است، ڈو



### کې مزرعۀ چکاوک

ماریوس تا لحظهٔ آخر شاهد بود که چگونه تناردیه، خود در دامی میافتاد که برای آقای سفید مو گسترده بود. بعد از آنکه بازرس ژاور از ویرانسرای گوربو بیرون رفت و زندانیانش را با سه درشکه به همراه برد، دیگر ماریوس تاب ماندن در آنجا را نداشت؛ از خانه بیرون دوید، ساعت نه بعداز ظهر بود؛ به خانهٔ کورفراک رفت.

کورفراک دیگر ساکن کارتیه لاتن نبود، بلکه از مدتی پیش «بهدلایل سیاسی»، به کوچهٔ وِرُری <sup>۱</sup> نقل مکان کرده بود. خانهٔ جدید او در محلهای بود که روح عصیان در گوشه و کنارش نفوذ کرده بود. ماریوس آن شب به کورفراک گفت: «آمدهام شب را در اینجا بگذرانم». کورفراک یکی از دو تشک رختخوابش را درآورد و روی زمین گسترد و گفت: «این هم جای خواب تو!»

روز بعد، ماریوس ساعت هفت صبح به ویرانسرای گوربو بازگشت و اجاره بها و بدهیهای خود را بهننه بوگن پرداخت، و کتابها و تختخواب و میز و کمد و صندلیهایش را در یک گاری دستی بار کرد و، بی آنکه نشانی از خود بهجای بگذارد، با چنان شتابی از آن حدود دور شد که چند ساعت بعد، وقتی بازرس ژاور به آنجا آمد تا از او نیز بازجویی کند، اثری نیافت. ننه بوگُن به او گفت: «اثائش را برداشت و از اینجا رفت.» ننه بوگن، پیش خود فکر میکرد ماریوس با دزدانی که به چنگ پلیس افتاده بودند همدست بوده، و گاهی که با زنان سرایدار آن محل مینشست و درددل میکرد، یه آنها میگفت: «کی باور میکرد که جوانی به آن خوبی، همدست دزدها بوده؟ این پسر به خوبی و سادگی دختر بچه ها بود.» ماریوس برای رفتن از آن محل، دو دلیل داشت: اول آنکه، چیزهای بد و نفرت انگیزی در آن خانه دیده بود؛ چهرهٔ پلید فقرای تبهکار را دیده بود، که حتی از سیمای کریه تر و تمندان ستمگر نیز ترسناکتر بود؛ دلیل دوم آنکه، نمی خواست در داشت، شرکت داشته باشد.

بازرس ژاور گمان می کرد این جوانک، که حتی نام او را فراموش کرده بود، ترسیده و گریخته است. و حتی تصورش این بود که در زمان وقوع حوادث در اتاق خود نبوده. با این حال، جست و جویی کرد بلکه بتواند او را بازیابد، و به جایی نرسید.

یک ماه گذشت؛ یک ماه دیگر نیز گذشت. ماریوس هنوز در خانهٔ کورفراک بود، و از طریق یکی از کارآموزان وکالت دادگستری، که از احوال زندانیان و جنایتکاران با اطلاع بود، خبردار شد که تناردیه را بهزندان انفرادی بردهاند. از آن پس، هر هفته بهزندان فُورمِن می رفت و پنج فرانک بهنام تناردیه، به دفتر زندان می داد.

ماریوس که در این روزها درآمدی نداشت، غالباً این پنج فرانکها را از کورفراک بهقرض میگرفت. و قضیهٔ این پنج فرانکهای هفتگی، هم برای کورفراک که آنها را بهماریوس میداد، و هم برای تناردیه که آنها را مرتباً از دفتر زندان میگرفت، معمای ناگشودهای بود.

کورفراک از خود می پرسید: «این پول را به چه کسی می دهد؟» در این روزها ماریوس غـمگین بـود. دوبـاره هـمه چـیز بـرای او در مزرعة چکاوک / ۱۵۷۱

هالهای از ابهام فرورفته بود. در جلو خود خطِّ روشنی نمی دید. زندگی اش در تاریکی اسرار فرو رفته بود، و او کورکورانه به هر سو می رفت و به جایی نمی رسید. در یک لحظه، از نزدیک، در آن تاریکی هولناک، دختری راکه دوست میداشت و مردی را که گویی پدر آن دختر بود، و هر دو برای او عزيز بودند و مايهٔ اميد او و موجب دلبستگياش بهاين دنيا، ديده بود و گمان برده بود که دیگر به آنها رسیده است و می تواند مراد و مقصود را در کنار داشته باشد. اما ناگهان تندباد سهمگینی وزیده و همهٔ اشباح را از چند قدمی او محو کرده بود. دیگر نور ضعیفی در این تاریکی نتابیده بود که امیدی به بازیافتنشان داشته باشد. حتی با حدس و گمان نیز نمی توانست به حقیقتی دست یابد. قبلاً نام «اورسول» را برای آن دختر انتخاب کرده بود، ولى از زبان تنارديه شنيده بودكه نامش چكاوك بوده؛ و چكاوك نام مسخرهای بود. حتماً آن دختر نام دیگری داشته. دربارهٔ مردی که گمان مىكرد پدر اوست، قضايا پيچيدەتر مىنمود. او كە بود؟ آيا واقعاً رازى داشت و خود را از نظر پلیس مخفی میکرد؟ به یادکارگر سفید مویی افتاد که در اطراف انوالید دیده بود. گاهی به این فکر می افتاد که آن کارگر سفید موي كسبي جز او نبوده است. چرا لباس كارگران پوشيده بود؟ آيا می خواست ناشناس بماند؟ وانگهی آقای سفید موی را از پس روزنه در دام تناردیه دیده بود. از خود می پرسید که چرا این مرد چیزی نمی گفت! و اگر مسألهای نداشت، چرا از دست مأموران گریخت و حاضر نشد از کسی شکایت کند؟ این مرد به ظاهر شجاع بود، و در عین حال از چیزهایی واهمه داشت. راستی او پدر آن دختر بود؟ آیا واقعاً سردی که تناردیه مدعى بود او را ديده و مي شناخته، او بود؟ ممكن بود تنارديه اشتباه كرده باشد؟ ماريوس از اين پرسشهاي بي پاسخ زياد داشت. اما همهٔ اين چيزها از زیبایی و جاذبهٔ دلدار فرشته مانند او نمی کاست. چه بدبختی بزرگی بود که در دلش چنین عشقی جای گرفته بود، چشمانش همه جا را تاریک

می دید؛ مجذوب شده بود، رانده شده بود و نمی توانست کاری بکند. همه چیز را از دست رفته می دید جز عشق. در عشق هم ناگهان راه راگم کرده بود و خط نور را از دست داده بود. طبعاً شعله ای که ما را می سوزاند اندک روشنایی نیز می بخشید و نوری فرا راه ما می افکند. ماریوس به این نور هدایت بی اعتنا بود، و هرگز با خود نمی گفت که اگر چنین و چنان کرده بودم، شاید به نتیجه مطلوب می رسیدم. آن دختر که دیگر نمی توانست او را «اور سول» بنامد، قطعاً در گوشه ای از شهر زندگی می کرد اما کجا؟ و ماریوس نشانه ای در دست نداشت و نمی دانست که در کدام سوی شهر به جست و جوی او برود.

زندگی او در آن روزها در چند کملمه خلاصه میشد: با تردید و بیاعتمادی کامل، در مه نفوذ ناپذیری فرو رفته بود؛ دیدار دوبارهٔ او را آرزو میکرد، اما چندان به آن امیدوار نبود.

بدبختی اش وقتی به نهایت رسید که فقر دوباره به سراغ او آمد، او نفس یخ زدهٔ فقر را در نزدیکی خود و در پشت سر خود احساس می کرد. در این گرفتاریها، مدتی از کار بازمانده بود؛ و هیچ چیز خطرناکتر از آن نیست که آدمی از کار باز بماند؛ چون عادت به کارکردن با این وضع از بین می رود، عادتی که آسان نمی شود ره ایش کرد، و به دشواری می توان دوباره به دستش آورد.

پناه بردن بهرؤیا و خیال، تا حدودی، مانند مواد مخدّر در مواقع خاص، بهاندازهٔ بسیار کم برای آدمی درمان بخش است؛ تب و تاب مغزهایی را که بسیار پرجوشاند تسکین می دهد، و در روح آدمی بخار مطبوع و با طراوتی پدید می آورد که ناصافیها و ناهمواریهای تفکر محض را از بین می برد، و فاصلهها و نقطههای تهی را پر میکند؛ مجموع را به هم پیوند می دهد و زوایای اندیشه را درست و به قاعده می سازد. اما زیاده روی در تخیل، آدمی را در آن فرو می برد و غرق می کند. به حال آن مزرعهٔ چکاوک / ۱۵۷۳

کارگری باید افسوس خورد که تفکر را کنار میگذارد تا در تخیل غرق شود. چنین کسی گمان میکند که در آمدن از چنین غرقابی آسان است، و با خود میگوید که تخیل و تفکر با هم تفاوتی ندارند! و اشتباهش در همین جاست.

اندیشه، کارِ هوش و درک آدمی است، و خیال کارِ میل و هـوس او. جای اندیشه را بهخیال و رؤیا بخشیدن، مثل آن است که زهر را بـهجای غذا بگذاریم.

ماریوس، چنانکه قبلاً حکایت کرده ایم، همین وضع را داشت. عشق به سراغ او آمده بود، و او کار را کنار گذاشته و در تو همات و تصورات خود فرو رفته بود. در این مرحله آدمی از خاته برای کار بیرون نمی رود و در گوشه ای می نشیند و با خیال پروری خود را مشغول می کند. تفکر او تنبل شده بود و تخیل، او را به اعماق گردایه ای راکد و پر سرو صدا می برد. هر تسانی که به خیال پروری عادت می کند، طبعاً بی خیال و ولخرج می شود. کسی که بی قید و بند شد، نمی تواند سفتی و سختی زندگی را بپذیرد. در این نوع زندگی، خوبی و بدی به هم آمیخته است. زیرا سستی و بی قیدی نحوست بار است، و سخاوت و دست و دل بازی خوب است و قابل تقدیس. اما مرد فقیر و نجیبی که دنبال کار نمی رود، همه چیزش را از دست می دهد؛ سرچشمه های درآمدش خشک می شوند، و نیازمندیها سر بر می آورند.

ایسن مسراشسیبی شسوم، که شسریفترین و مقاومترین افراد، مانند نادرستترین و ضعیفترین کسان، به آن کشیده می شوند، سرانجام به دو گودال عمیق می رسند که یکی خودکشی است و دیگری جنایت.

مردی که همه روز از خانه بیرون میرود تما در گوشهای بنشیند و خیالبافی کند، روزی میرسد که از خانه بیرون میرود تا خود را در آب

غرق كند.

زیاده روی در تخیل، افرادی چون اسکوس'، و لبرا<sup>۲</sup> را به وجود می آورد.

ماریوس در این سرازیری خطرناک، با قدمهای آهسته پیش می رفت و چشمهای خود را در آن حال به کسی دوخته بود که دیگر او را نمی دید. آنچه در این باره نوشتیم، هر چند عجیب اما واقعیت است. خاطرهٔ موجودی عزیز و غایب از نظر، بهقلب آدمی روشنی می بخشید؛ و هر چه این معبود ناپیداتر باشد، درخشش آن بیشتر می شود. آدمی در این حال، در درون تاریک و نومید خود، این روشنایی را در افق می بیند که همچون ستارهای است در تاریکی جان او. «او» همهٔ فکر و ذکر ماریوس بود. به چیزی جز «او» نمی اندیشید. دیگر در قید آن نبود که لباس کهنه اش دیگر قابل پوشیدن نیست، یا لباس نو او کهنه شده؛ در قید آن نبود که کلاهش، کفشهایش، و زندگی اش ساییده و فر سوده شده؛ در همه حال با

تنها تصور شیرینی که از آن عشق برای او مانده بود این بود که «او» نیز دوستش می داشت، و دوست داشتنش را با نگاه خود به ماریوس فهمانده بود. آن دختر را نمی شناخت، اما با فکر و روحش آشنایی داشت شاید حالا نیز، آن دختر هر کجا که بود پای بندِ مهر او بود؛ و شاید در این ساعات، دلدارش نیز در فکر او بود. در بعضی از لحظات، که توصیفش مشکل است و هر که عاشق شده باشد، قدر این گونه لحظات را می داند، در عین حال که غمگین بود و با غم انس گرفته بود، احساس می کرد که شادی ناشناخته ای قلبش را به تپش انداخته است؛ با خود می گفت: «او هم به فکر من است. فکر او در قلبم اثر می گذارد» و بعد از کمی تأمل، این

۱ و Escousses و Lebras، دو نویسنده بودند که بعد از شکست نمایشنامهای که هـر. دو با هم آن را نوشته بودند، در ۱۸۳۲ خودکشی کردند.

مزرعهٔ چکاوک / ۱۵۷۵

اندیشه در ذهن او می نشست: «شاید فکر و احساس من هم به و برسد». این تصور چند دقیقه ای او را به خود مشغول می کرد، فروغی در دل او بر می افروخت که به امیدواری می ماند. گاهی در بعضی از ساعات شب، که افراد حساس در آن دقایق بیشتر دچار غم و اندوه می شوند، قلم به دست می گرفت و ناب ترین و صادقانه ترین و پر معنی ترین رؤیاه ایی را که عشق در او برانگیخته بود، بر صفحات کاغذ می آورد؛ و ایس کار را نوشتن «او»، نام داده بود.

نباید تصور کرد که کار عقلش بهپریشانی کشیده بود، بلکه آمادگی و استعداد کار کردن و تلاش برای منظور مشخص و معینی را از دست داده بود؛ اما در عین حال، روشن بینتر و پرطاقت تر شده بود. ماربوس در آن حال مجیبی که داشت، همه وقایع اطراف خود را می دید، و همهٔ کسانی راکه دوریا نزدیک بودند زیر نظر داشت؛ و هر چند خسته و بی قیدانه، اما با صداقت و به جا سخن می گفت. داوریهای او هر چند نومیدانه بود، با بلند نظری و وسعت اندیشه در آمیخته بود.

با این وصف، هیچ چیز را نادیده و ناشنیده نمیگذاشت؛ هیچ چیز او را بهاشتباه نمیانداخت. تو در توی مسائل زندگی و سرنوشت و انسانیت را می شناخت. سعادتمند کسی است که خداوند به او روحی عطا کرده باشد که حتی در نهایت گرفتاری، برازندهٔ عشق باشد و شایستهٔ تحمل درد و رنج. کسی که جهان و آدمیان را با این روشنایی مضاعف ندیده باشد، ازحقایق عالم چیزی نمیداند؛ و اصلاً هیچ چیز نمی داند.

موجودی که دلبستهٔ چیزی است و به خاطر دلدار رنج می برد، برجسته و ممتاز است. به هر روی، روزها از پی یکدیگر می آمدند و هیچ اتفاق تازه ای نمی افتاد. ماریوس احساس می کرد راه تنگ و باریکی که در پیش پای اوست، هر دم کوتاهتر می شود و به زودی به لبهٔ پر تگاه خواهد رسید و با خود می گفت:

«به آن پرتگاه نزدیک شده ام. پیش از رسیدن به پرتگاه می بینمش؟» اگر کسی برود به کوچه سن ژاک، و از راهبندِ آن بگذرد و همچنان پیش برود، به کوچه سانته می رسد سیس به کوچهٔ گلاسی بر؛ و در نز دیک رود کوچک گوبلن، به کشتزاری می رسد که در حول خط یکنواخت کمربندی بولوارهای پاریس، شاید تنها جایی باشد که اگر رویدال' آن را به چشم مے دید، در کنارش مے نشست و منظرة زیبای آن را تقاشی می کرد. نمي دانم چه چيزي در آنجا هست که زيبايي و لطف مخصوصي دارد. جمنی سبز می بینیم که در گوشه و کنارش رختهای پاره و کهنه را روی طنابها یهن کر دهاند تا بخشکد؛ و مزرعهای کهن سال، و بنای قلعه مانندی از دوران لوئي سيزدهم، در ميان آن ساختهاند با شيرواني هاي عجيب، در اطراف آن، دیواره های ویران دیده می شود، و لابه لای درختان کبوده، چند جویبار کم آب، و دستهای از زنان، که در کنار جویبارها نشستهاند و پُر میگویند و می خندند. در افق دور دست، بنای پانتئون پیداست و درختان سورد ، موئه ، ووال دُوگراس، و در پشت همه اینها تیخه های چهارگوش برجهای نتردام. با آنکه ارزش دیدن را دارد، هیچ کس بهاینجا نمي آيد؛ هر چهار ساعت يک بار، گاري يا ارابهاي از آن حدود مي گذرد. ماریوس روزی، در ضمن پیادهروی، اتفاقاً گذرش به آنجا افتاد؛ و آن

روز در آنجا رهگذری را دید ـکه در مواقع عادی کمتر رهگذری را در آن حدود می بینید ـو از او پر سید: «این مزرعه چه نام دارد؟» مزرعهٔ چکاوک. رهگذر سپس مکثی کرد و گفت: «در اینجا بودکه اولباک" آن دختر

Ruysdael ، نسقاش معروف هملندی، کمه در نقاشی مناظر طبیعی مهارت داشت.
 ۱۶۸۲-۱۶۲۸).

#### 2.Sourds-Muets

۲. UIbac، در مه ۱۸۲۷، اولباک که جوانی بود بیست ساله، دختر جوانی را که درست.

مزرعة چکاوک / ۱۵۷۷

چوپان را که اهل ایوری ' بود، کشت. ماریوس بعد از آنکه کلمهٔ چکاوک را شنید، در عالم رؤیا فرو رفت و به بقیهٔ حرفهای او توجه نکرد. آنها که در عالم رؤیا زندگی میکنند، گاهی با شنیدن یک کلمه، به نوعی انجماد ناگهانی دچار می شوند، و همه افکارشان در اطراف یک موضوع دور میزند، و چیزهای دیگر از نظرشان میگریزد. کلمه «چکاوک» را از زبان تناردیه شنیده بود که دلدار او را چنین می نامید. و از آن پس «چکاوک» در ذهن او جای «اورسول» را گرفته بود. و آن روز بی دلیل بهتش زده بود، و به گونهای معمایی با خود می گفت: «پس اینجا مزرعه چکاوک است! در اینجا خانهٔ او را پیدا میکنم.»

و از آن پس همه روز بهمزرعه چکاوک می آمد.

ک
پرورش نطفهٔ جنایات در بطن زندانها

پیروزی ژاور در ویرانسرای گوربو کامل می نمود، اما کامل نبود. زیرا از یک سو مردی که در چنگ دزدان اسیر شده بود از دست او گریخته بود؛ و این موضوع فکر ژاور را به خود مشغول کرده بود. بهدام انداختن چنین شخصی که آن قدر برای تبهکاران ارزشمند بود، احتمالاً دست یافتن بهاو برای مأموران پلیس نیز بی فایده نبود.

از سوی دیگر، مونپارناس، یعنی یکی از تبهکاران از چنگ او گریخته بود. و این جوان قرتی جنایت پیشه توانسته بود خود را از دام برهاند، و در واقع، مونپارناس وقتی اپونین را دیده بود که به دیده بانی ایستاده، ار را با خود بوده بود و بهتر دیده بود که در این داستان نقش نمورّن را بازی کند، تا شنیدرهان ۲ باشد؛ و به همین علت، به دست مأموران نیفتاده بود. اما ژاور چند روز بعد، اپونین را بازداشت کرد و او را نزد خواهر آزلما، در زندان مادلُونِت، فرستاد.

نقص دیگر این پیروزی، آن بود که وقتی تبهکاران را از ویرانسرای گوریو بهزندان منتقل میکردند، کلاکزوس یکی از سردستههای دزدان، ناپدید شد. هیچ کس نمیدانست که چگونه این اتفاق افتاده است.

۱. Nemorin، در رمان شبانی فلوریان Florian، عاشق اِستل Estelle، شده بود.

۲. Schinerhannes، سر دسته، دزدان بود که در ۱۸۰۳ با گیوتین اعدام شد (ایو گ.).

پاسبانان و درجه داران پلیس از چگونگی ماجرا بی خبر بودند؛ مثل این که بخار شده و به هوا رفته بود يا از ميان انگشتانشان بيرون لغزيده بود و در تَرَكهاي كف درشكه فرو رفته و فرار كرده بود! هيچ كس حرف قانع كنندهاى در اين زمينه نداشت. همين قدر مى دانستند كه وقتى بهزندان رسيدند، كلاكزوس در ميان بازداشتيها نبود، قطعاً در اين قضيه يا دست جّن و پري در کار بود يا دست مأموران پليس. آيا کلاکز وس مثل يک گلو لهٔ برفي در تاريكي شب آب شده و بهزمين فرو رفته بود، يا در ميان پاسبانها شريک و همدستي داشت؟ آيا اين مرد معماي دو جانبهاي بود که هم در نظم دستي داشت و هم در بي نظمي؟ آيا او هم در كار قانون شكني بود و هم در کار سرکوبی و اختناق؟ آیا این ابوالهول از جلو، پنجه در جنایت داشت و در عقب بنجه در باسداران حکومت؟ ژاور این گونه چیزها را نمي پذيرفت، و از اين سازشكاريها بهخشم مي آمد. اما در ميان بازرسان و مأمورانی که زیر دست او کار میکردند، بودند کسانی که بیش از او از اسرار کار پلیس خبر داشتند، و مصلحت را از او بیشتر می دانستند. كلاكزوس از تبهكاراني بودكه مي توانست مأمور خوبي نيز باشد. چنين روابط موذیانه ای با تبهکاران، هم برای جنایت پیشگان عالی بود و هم براي پليس قابل تحسين، و از اين جاسوسان دوجانبه در ميان تبهكاران بسیارند. به هر روی، هر چه بود کلاکزوس ناپدید شده بود و دیگر دستشان به او نرسيد و ژاور از اين ماجرا، پيش از آنچه متعجب باشد، خشمگين بود.

اما ماریوس، «این جوجه وکیل، که احتمالاً ترسیده بود»، و ژاور حتی نامش را فراموش کرده بود، چندان مورد توجه ژاور نبود، به گمان او این جوان وکیل دادگستری بود، و هر موقع لازم می شد پیداکردنش آسان بود. اما راستی او وکیل دادگستری بود؟ به هر حال، بازپرسی ها و تحقیقات شروع شد. بازپرس مصلحت را در این دید که یکی از افراد دارو دستهٔ پاترون مینت را، که پرگو و دهن لق بود، مانند دیگران بهزندان انفرادی نفرستد. این مرد بروژن بود، که موهای پرپشتی داشت، و ماریوس او را پشت دیواری در کوچهٔ پتی بانکیه دیده بود. بهصلاحدید بازپرس، او را در محوطهٔ بازداشتگاه شارلمانی نگاه داشتند، و مأموران با دقت زیر نظرش گرفتند.

و این، همان تبهکاری بود که سالها بعد، از نام آوران زندان فُورس شد و فعلاً در حیاط بازداشتگاهی نگهداری می شد که به قولی آن را ساختمان نو می گفتند؛ و اما کارمندان اداری، آن را سَن برنار می نامیدند، و دزدان، آن را گودال شیران نام داده بودند دیوارهایش مرطوب و پوسیده بود؛ و در کنار دَرِ آهنین بزرگ و زنگ خوردهای، که قبلاً در کاخ دوکنشین فُورنس بود و حالا آن را آورده و در دیوار بازداشتگاه کار گذاشته بودند، تخته سنگی بود که این نام و تاریخ به یادگار، با یک میخ روی آن کنده شده بود: بروژن - ۱۸۱۱

بروژن ۱۸۱۱، حکم پدر بروژن ۱۸۳۲ را داشت.

این بروژن، که سالها پیش در ۱۸۱۱ در کنج آن بازداشتگاه افتاده بود، و ما در ماجرای ویرانسرای گوربو، جز در یکی دو لحظهٔ کوتاه، از او سخن نگفتیم، مردی بود زبر و زرنگ و حقه باز و تردست، اما در ظاهر بسیار وارفته و ترحم انگیز. باز پرس هم فریب همین قیافه و ظاهر بسی حال و وارفتهٔ او را خورده و مصلحت دیده بود که در بازداشتگاه شارلمانی بماند، و او را بهزندان انفرادی نفرستاده بود.

اما دزدان، حتی وقتی که به چنگ عدالت گرفتار شوند، دست از کار بر نمی دارند؛ و زندان و این گونه چیزها خم به ابرویشان نمی آورد. آنها در آن حال که به جرمی بهزندان افتاده اند، وسایل و ابزار جرم دیگری را فراهم می آورند؛ درست مثل نقاشان هنرمندی که تابلویی را تمام کرده اند و در گوشهٔ کارگاهشان گذاشتهاند و بی فاصله دست به قلممو می برند تا تابلوی دیگری نقاشی کنند.

بروژن چنین وانمود می کرد که در زندان دچار بهت و حیرت شده است. گاهی چندین ساعت در حیاط بازداشتگاه شارلمانی، جلو دریچهٔ دکان خواربار فروشی زندان می ایستاد و قیافهٔ احمقانه ای به خود می گرفت و به کاغذی خیره می شد که نام و بهای خوردنیها را روی آن نوشته و در کنار دریچه به دیوار چسبانده بودند، و با «سیر به بهای ۶۲ سانتیم» شروع می شد و با «سیگار به بهای پنج سانتیم» پایان می یافت. بعد از چندین ساعت که مبهوت و متحیر به همه جا می نگریست، در گوشه ای می نشست؛ در آن حال، سر تا پا می لرزید و دندانه ایش به هم می خور دند و می گفت: تب کردام، و اصرار می کرد که اگر یکی از بیست و هشت تخت بیمارستان زندان خالی شده، او را به آنجا ببرند.

اما در اواسط ماه فوریه، مدیران زندان متوجه شدند که بروژن، این جوان به ظاهر ابله و همیشه بیمار، با دلالها و واسطه های زندان تماس گرفته و نه به نام خود، بلکه به واسطه گی از طرف سه نفر از رفقای خود، با سه معاملهٔ جور به جور، پنجاه سو به جیب زده است. ولخرجیها و دست و دل بازیهایش باعث شد که سر نگهبان زندان به او شک ببرد و از کارش سر در بیاورد.

برای فهم قضایا تحقیقاتی کردند و با توجه به تعرفهٔ حق واسطه گری، که در زندان رسم شده بود، به این نتیجه رسیدند که پنجاه سو را به این ترتیب به دست آورده است برای حق واسطه گری در یک معامله در پانتئون ده سو، با معاملهٔ دیگری در وال دوگراس پانزده سو، و در سومین معامله در حدود راه بَندِ گرنل بیست و پنج سو به او پرداخته اند، که از گرانترین نرخهای واسطه گری بود و از این طریق دریافتند که او با سه نفر از تبهکاران که پایگاههایی در منطقه های پانتون، وال دوگراس و گرنل داشتند، در ارتباط بوده است. با ادامهٔ تحقیقات، این سه تبهکار خطرناک را شناسایی کردند؛ یکی کرویی دنیه ' معروف به بیزارُو بود؛ دیگری گلوریُو، که تازه از زندان آزاد شده بود و نفر سوم بارکارُوس. مأموران پلیس بعد از این شناسایی ها به تیجه رسیدند که این سه نفر از وابستگان گروه تبهکاران پاترون مینت هستند، که دو سر دسته درجه اول آنها، بابه و گلمر، به زندان افتاده بودند. مأموران حدس میزدند که به بروزُن با تبهکارانی که در کوچه های اطراف زندان کشیک می داده اند، به شکلی ارتباط یافته و به یاری آنها با پایگاههای دزدان مربوط شده است. نشانه ها و علامات دیگری نیز در دست بود که دخالت بروژُن را در این کارها ثابت افزودند.

حدود یک هفته ای از این وقایع میگذشت که شبی، یکی از نگهبانان، که خوابگاههای پایین ساختمان نو را بازرسی میکرد، به موضوع دیگری پی برد. آن شب، وقتی که این پاسبان مهره اش را در جعبهٔ مهره دان می انداخت ـ و معمولاً مأموران کشیک زندان هر ساعت یک بار، بعد از سرکشی به خوابگاهها این کار انجام می دادند تا معلوم شود که کارشان را دقیق و به موقع انجام داده اند ـ از روزنهٔ در خوابگاه، بروژن را دید که در بستر خود نشسته و در روشنایی چراغ دیوارکوب چیزی می نویسد. نگهبان وارد خوابگاه شد و هر چه اصرار کرد نتوانست از او حرف در نروزنست بفهمد که آن شب این تبهکار چه چیزی، و برای چه منظوری، می نوشته است. مأموران بیش از این چیزی دستگیرشان نشد. و با این هروض، فردای آن شب که بروژن روی کاغذ چیزی می نوشت، یک «قاصد» از بالای دیوار حیاط شارلمانی به محوطهٔ گودال شیران پرتاب شد. زندانیان به پیغامی که روی کاغذ می نویسند و در خمیر نانی می گذارند، که با هنرمندی آن را گلوله کر ده اند، «قاصد» می گویند، و قاصد را به قول خودشان به «ایرلند» می فرستند؛ یعنی از بالای دیوار به حیاط زندان مجاور، یا کوچه های اطراف پر تاب می کنند. و این در اصطلاح زندانیان، به این معنی است که «قاصد» را از بالای انگلستان، یعنی دیوار، چنان به آن سو پر تاب می کنند که به ایرلند بر سد! کسی که «قاصد» را بر می دارد و خمیر را باز می کند، در میان آن یا دداشتی می یابد. معمولاً اگر «قاصد» به دست یکی از زندانیان بیفتد، آن را به دست گیرنده اصلی می رساند؛ اما اگر به دست یکی از ندانیان بیفتد، آن را به دست گیرنده مزدور و خبرچین بیفتد، آن را به دفتر زندان می برد و به دست پلیس می رساند.

و اما این بار «قاصد» بهمقصد رسید، و گیرندهٔ آن کسبی جز بابهاز سرکردگان دار و دستهٔ «پاترون مینت» نبود.

این «قاصد»، کاغذی بود لوله شده، که روی آن در چند کلمه نوشته شده بود:

«بابه!... در کوچهٔ پلومه باید خبری باشد؛ در یک باغ که دَرِ نردهای دارد.»

و ایسن هسمان نیامهای بود کیه بروژن شب پیش در بسترش آن را مینوشت، و نگهبان شب او را غافلگیر کرده بود.

با آنکه زندانیان از همه طرف و دقیقاً زیر نظر بودند، بابهموفق شد برای انجام این منظور، یادداشتی از زندان فورس بهزندان زنان سالپتریر بفرستد، و بهدست زنی که معشوقهاش بود و در آن موقع در زندان سالپتریر بهسر میبرد، برساند، این زن نیز یادداشت را بهزنی بهنام مانیون، که آزاد بود ولی پلیس در تعقیبش بود، رساند. مانیون، که خوانندگان ما قبلاً نامش را شنیدهاند، با تناردیه آشنایی داشت، و سعی میکردکه با اپونین، بهشکلی تماس برقرار کند تا از این راه بین زندان زنان سالپتریر و مادلُونت، یـعنی زنـدان مـخصوص دخـتران جـوان، یک پُـل ارتباطی بهوجود بیاورد.

اما در این وقت چون دلایل و شواهد محکمه پسندی علیه ایونین و خواهرش آزلما ارائه نشده بود، بازپرس حکم آزادی آنها را صادر کرد؛ و مانیون که از این ماجرا باخبر شده بود، نزدیک در زندان مادلَّونِت در کمین نشست و یادداشت بروژن، و بابهرا بهدست او داد تا کاری را که از او خواستهاند، بهانجام برساند.

اپونین به کوچه پلومه رفت و آن باغ را که نردههای آهنین داشت، پیدا کرد و آن را زیر نظر گرفت و همهٔ اطراف آن را پایید. او چند روز در آن حدود کمین کرد و سرانجام، بعد از آنکه به حقایق پیبرد، یک دانه بیسکویت برای مانیون برد، و مانیون نیز آن را به دست معشوقهٔ بابه، در زندان سالپتریر رساند. یک دانه بیسکویت در فرهنگ لغات این گروه از زندانیان، به آن معناست که «در آن جا خبری نیست».

از این ماجرا یک هفته نگذشته بود که وقتی بابهرا نزد بازپرس میبردند، و بروژُن را از نزد باز<sub>ن</sub>رس بر میگرداندند، بین راه از کنار همدیگر گذشتند. بروژُن پرسید: «چه خبر از آن باغ؟» بابهدر جواب او گفت: «بیسکویت!»

و بدین گونه توطئهٔ جنایتی که بروژُن در فورس آن را طرح ریزی کرده بود، عقیم ماند. که غالباً بهتصور گره زدن یک رشته، رشتهٔ دیگری بر آن میافزایند.

# لم تجلی یک شبح در خانهٔ آقای مابُف

ماریوس بهخانهٔ کسی نمیرفت، تنها گاهی تصادفاً آقای مابّف را میدید.

در آن ایام که ماریوس آرام آرام از آن پلههای شوم پایین می رفت و به سردابهای تهی از روشنایی نزدیک می شد، و در بالای سر خود صدای پای رهگذران خوشبخت را می شنید، مابّف سالخورده نیز از سوی دیگری، از این پلهها پایین می رفت.

کتاب «مجموعهٔ نباتات کوترتز» دیگر خریداری نداشت. تجربه هایش در زمینه کشف درختان نیل هم در باغچهٔ او در استرلیتز، که جای مناسبی نبود، بهنتیجه مطلوب نرسید. آقای مابُف دیگر در این باغچه چیز زیادی نمی کاشت، جز چند نوع گیاه کمیاب، که رطوبت و سایه را می پسندیدند. با این حال، مأیوس نشده بود. به درخواست او در باغ تباتات پاریس، گوشهٔ مناسبی در اختیارش گذاشتند تا به تجربه های خود در مورد درخت نیل، البته با «هزینهٔ شخصی»، ادامه بدهد. کلیشه های کتاب «مجموعهٔ نیل، البته با «هزینهٔ شخصی»، ادامه بدهد. کلیشه های کتاب «مجموعهٔ مرغ را برای زن خدمتکارش می گذاشت، که از پانزده ماه پیش به این طرف مرغ را برای زن خدمتکارش می گذاشت، که از پانزده ماه پیش به این طرف مرغ چیزی نمی خورد. دیگر لبانش به آن خنده های معصومانه گشوده نمی شد. به خُلق و بی حوصله شده بود. در خانه اش کسی را نمی پذیرفت. ماریوس هم کمتر نزد او می رفت، اما گاهی آقای ما بف در سر راهش، که به باغ نباتات می رفت، ماریوس را می دید. هر دو چنان بی حوصله بودند که حتی برای گفت و گوی مختصری درنگ نمی کردند؛ هر دو اندوهناک بودند و با تأثر سری به احترام همدیگر فرود می آوردند و پی کار خود می رفتند. چه دردناک است که گاهی فقر و بینوایی حتی رشته های انس و الفت را می گسلد؛ و دو دوست همچون دو نا آشنا از کنار همدیگر می گذراند.

روایول اکتابفروش مرده بود. آقای مابف دیگر دوستی نداشت؛ تنها آشنایان او کتابهایش بودند و باغچهاش، و درختان نیل؛ و رضایت و سعادتش در این سه چیز شکل گرفته بودند همین چیزها برای او بس بودند. گاهی با خود میگفت: وقتی که درختان نیل من به ثمر بر سند، تر و تمند خواهم شد، و کلیشه های کتابم را از گرو بانک کارگشایی درخواهم آورد و کثاب «مجموعه نباتات» را با تبلیغ در روز نامه ها به شهرت خواهم رساند و یک نسخه از کتاب «هنر دریانوردی»، اثر پی یر دو میدن ۲، چاپ ۱۵۹۹، را به هر قیمتی که باشد خواهم خرید. و در کاشته بود، می گذراند؛ و شامگاهان که به خانه باز می گشت باغچهٔ جلو خانهاش را آبیاری می کرد؛ سپس به مطالعه مشغول می شد، آقای مابف در آن هنگام، در حدود هشتاد سال داشت.

و اما یک روز غروب، که بهخانه باز میگشت، اتفاق عجیبی افتاد. در آن شامگاه هنوز آفتاب نرفته بود. ننهپلوتارک بیمار بود و در بستر خفته بود. آقای ما**بُ**ف بهآشپزخانه رفت و در گـوشهای یک تکّـه نـان، و تجلی یک شیع در خانهٔ آقای مابّف / ۱۵۸۷

استخوانی که چند ذرّه گوشت روی آن مانده بود، پیدا کرد؛ و همین، شام شب او بود. بعد از آنکه خود را با این چیزها سیر کرد، روی یک نیمکت سنگی، در کنار باغچهاش نشست.

نزدیک این نیمکت، آلاچیق چوبینی بود به سبک باغهای قدیمی که با تیر و تختههای تقریباً شکسته، آن را درست کرده بودند. یک قسمت آن لانهٔ خرگوش بود، و قسمت دیگرش جایی برای انبار کردن و خشکاندن میوههای باغ، در لانهٔ خرگوش خرگوشی نبود. اما چند دانه سیب، در انبار میوه باقی مانده بود که بازماندهٔ آذوقهٔ زمستانی بود.

آقای مسائف عینکی بهچشم داشت و دو کتاب را ورق میزد و میخواند. مطالعهٔ کتاب، در این سن و سال، جدیترین چیزی بود که ذهن او را مشغول میکرد. حجب ذاتی اش، او را مستعد کرده بود که بعضی از انواع خرافات را بپذیرد؛ یکی از این دو کتاب، مباحثات کذائی پرزیدان دُلانکسر <sup>۱</sup> بود، بهنام «هموسبازیهای اَجنّه»؛ دیگری کستابی از موتُر دو لا ربودیر <sup>۲</sup> بهنام «دربارهٔ شیاطین وُور، و گوبلنهای بی پور، که بخصوص کتاب دوم را بیشتر دوست می داشت. زیرا باغ او جزو زمین هایی بود که گُوبلَن <sup>۳</sup>ها در آن رفت و آمد داشتند.

#### 1. President Delancro

۲. محلهای ۲ معیان جن شناسی!
۳. قصر رُور Vanvert ، در ژانتی یی، در قرون وسطی، از این جهت شهره بود که می گفتند جن و پری در آن رفت و آمد دارند؛ و گُوبلن ها goblins ، نوعی از اجنّه بودند. اما کارخانه و محلهای که در قرن پانزدهم به وجود آمد، به همت ژان گُوبلن بود و این محله و آن کارخانه کارخانه نامشان را از این مرد گرفتهاند. این خرافات ما را برای پذیرفتن تجلی پریان خوش یمن آماده می کند. و پری در زبان عوامانهای که تناردیه و تبه کاران دیگر با آن آشنا بودند، کارخانه یمن آماده می کند و پری در قرن پانزدهم به وجود آمد، به همت ژان گُوبلن بود و این محله و آن کارخانه کارخانه نامشان را از این مرد گرفتهاند. این خرافات ما را برای پذیرفتن تجلی پریان خوش یمن آماده می کند. و پری در زبان عوامانه که تناردیه و تبه کاران دیگر با آن آشنا بودند، به معنای «دختر» نیز هست. در اینجا شباه به ایی هست بین امداد نامنتظری که از راهی ناپیدا و مرموز برای مابف می رسد، و کمک ژان والژان به کرزت در جنگل مون فرمی در آن موقع که سطل آبی در دست داشت (ایو گره).

روشنایی غروب، رفته رفته، کم می شد و آنچه در بالا بود به سفیدی ميگرائيد، و آنچه در پايين بود بهسياهي. آقاي مايُف کتاب مي خوانـد و گاهي از بالاي صفحات آن، گل و گياه باغچه را، و بخصوص درخت زيبا و پرگل آزاليا را نگاه ميكرد و خود را با اين تماشا تسلي مي داد. در اين چهار روز، حتى يک قطره باران نيامده بود. هوا بسيار خشک بود، باد و آفتاب سوزان گلها و گیاهان را آزار داده بودند؛ ساقهها سر خم کرده بودند، شکوفهها پلاسیده بودند و برگها فرو می ریختند. باغچهها به آبیاری نیاز داشتند؛ بخصوص درخت برگل آزالیا، غم انگیز شده بود. آقای مابُف از كساني بودكه اعتقاد داشت درختان هم موجودات جانداري هستند. پیرمرد که آن روز در باغ نباتات برای درختان نیل خود بسیار زحمت کشیده بود، احساس خستگی می کرد. با این وصف، کتاب را روی نیمکت سنگی گذاشت و از جا بلند شد و با اندام خمیده و قدمهای لرزان، تا سر جاه رفت. اما أن قدر ناتوان شده بودكه حتى تتوانست زنجير را از قلاب باز کند و سطل را در چاه بیندازد. نگران شد، سربرداشت و به آسمان که پر از ستاره می شد، نگاه کرد.

شامگاه صاف و زلالی بود. نمی دانم غروب چه چیزی دارد که شادی غم آلودش بر سینهٔ آدمی فشار می آورد، و او را از پا در می آورد شب کمکم فرا میرسید و با ستاره هایش خبر می داد که مانند آن روز خشک و بی باران است.

پیرمرد با خود میگفت: «آسمان پر از ستاره است، پاره ابری در آن نیست؛ آسمان خیال باریدن ندارد.» و دوباره سرش روی سینه خم شد بعد از چند لحظه دوباره به آسمان نگاهی کرد و گفت: «ای آسمان! به باغچهٔ من رحم کن! اشکی بریز به خاطر گلهای جان سوختهٔ من!» و بار دیگر دست برد تا قلاب را باز کند و نتوانست. اما در آن لحظه صدایی از دور، و از پشت سر شنید: «آقای مابُف! می خواهید باغچه تان را آبیاری کنم؟» آقای مابُف روی گرداند و دختر لاغر اندامی را دید که از میان علفزارهای اطراف بیرون آمد و از روی دیوار کوتاه باغچه، مانند یک حیوان وحشی، بهاین طرف پرید و رو در روی او ایستاد و بی پروا در چشمهای او نگاه کرد. این دختر به آدمی نمی ماند؛ بیشتر مانند شبحی بود که در دل تاریکی پیدا شده باشد.

پیش از آنکه آقای ماثف، که از هر چیز نامنتظر هراسان می شد، از شگفتی بیرون آید و چیزی بگوید، آن دختر زنجیر را از قلاب باز کرد و سطل را در آب فرو برد و بیرون آورد و آب پاش را از آب سطل پر کرد و به آب دادن گلها و گیاهان مشغول شد. پیرمرد که هنوز ساکت بود، به چشم خود می دید که آن دختر لاغر اندام، که پاهایش لخت بود، و دامن پاره و کهنه ای پوشیده بود، تند و چابک در باغچه از این سو به آن سو می رفت و گلها را آب می داد. صدای ریختن آب روی برگها به او لذت می بخشید، و احساس می کرد که گل آزالیای او دیگر تشنه نیست و راضی و خشنود است.

بعد از آنکه سطل اول خالی شد، آن دختر سطل دوم، و سپس سطل سوم را پر کرد و با آب پاش همهٔ باغچه را آب داد. اندام لاغر او در تاریک و روشن غروب، سیاه بهنظر می آمد روسری پارهاش که روی بازوان او تکان می خورد و نمی دانم چه چیز او به خفاش شباهت داشت. وقتی آن دختر آب پاشی باغچه را تمام کرد، آقای مابّف از شدت احساس چشمهایش پر از اشک شده بود از جایش بلند شد، جلو رفت و دست بهپشانی او گذاشت و گفت: «دخترم! خداوند به شما برکت بدهد! شما خیلی خوب هستید. گلها را دوست دارید. شما فرشنه اید.» دختر گفت: «من فرشته نیستم، شیطانم؛ اما چه فرق می کند؟» پیرمرد بی آنکه به روی خود بیاورد، جواب او را ناشنیده گرفت و گفت: «افسوس که پولی ندارم تا محبت شما را جبران کنم.» دختر گفت: «از اتفاق، می توانید جبران کنبد.» دخترم! چه کار می توانم بکنم؟ دکدام آقای ماریوس؟ من او را می شناسم؟ به طرف بالا خیره شد. مثل این که دنبال گمشده ای می گشت. دختر گفت: «همان آقای ماریوس، که گاهی می آید سراغ شما.» دختر گفت: «همان آقای ماریوس، که گاهی می آید سراغ شما.» می دانم... کی را می گویید. بله. منظور شما آقای ماریوس است، یعنی بارون پُون مرسی، اما خانه اش؟... نمی دانم. دیگر در آنجا نیست. خبر ندارم.»

در همان حال که خم شده بود و شاخهای از درخت آزالیا را که خم شده بود، راست میکرد، دنبال مطلب راگرفت: «بله حالا یادم آمد. بیشتر روزها در بولوار او را می بینم. از طرف گلاسی پر، میرود نمی دانم به کجا. بروید به کوچهٔ کرولبارب'، نزدیک مزرعه چکاوک، یکی دو روز که آن طرفها را بگردید، حتماً به او بر می خورید.»

هنوز حرف آقای مابُف تمام نشده بود که ناگهان متوجه شد، از آن دختر اثری نیست.

کمی ترسیده بود و با خود فکر میکرد: «اگر باغچه آبیاری نشده بود، خیال میکردم که از نژاد جنٌ و پری است.»

ساعتی بعد، آقای مابّف در بستر دراز کشید؛ ذهنش با این موضوع مشغول بود. در آن دم که خواب بهسراغ آدمی می آید ـ مانند آن پرندهٔ افسانهای که بهصورت ماهی در می آید تا از دریا شناکنان به آن سو برود ـ فکر آدمی در قالب رؤیا فرو می رود تا از دنیای خواب عبور کند. آقای مابُف در آن حال با خود میگفت: «شاید این، از همان جن و پریهائی بود که لاروبودیر ۱ از آنها سخن میگوید از گُوبلنها حفاظت میکند؟ و شاید واقعاً جن بود یا پری.»

۱. La Rubaudiere، از کسانی که در قرن همفدهم ادعما داشت جمنها را ممی شناسد و دربارهٔ گوبلنها، یعنی اجنّه دست آموز، که با آدمی انس دارند، کتابی نوشت.

## م تجلی یک شبح در مزرعهٔ چکاوک

از دیدار آقای مابّف با این شبع مرموز چند روزی نگذشته بود. بامداد روز دوشنبه بود. روزهای دوشنبه معمولاً ماریوس از کورفراک یک سکّهٔ صد سو وام میگرفت و برای تناردیه بهزندان می بود. آن روز هم ماریوس این سکه را وام گرفت و در جیب خود نهاده بود، امّا پیش از رفتن به دفتر زندان، به فکر افتاد که برود و «گردشی بکند»، بلکه سَرِ دوق بیاید، و در بازگشت دنبال کارهای خود را بگیرد. او همه روز کارش همین بود که صبح زود از خواب برمی خاست، کتاب و قلم و کاغذ را جلوی خود میگذاشت تا چند صفحه ای ترجمه کند. در آن ایّام، کتابفروشی ترجمهٔ رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و دلش دنبال کار نمی رفت؛ بین خودش و کاغذ، ستاره ای می دید و مجذوب رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینیی ' را به عهدهٔ او گذاشته بود، و او دست و رسالهٔ مباحثاتِ کانس و ساوینی می خودش و کاغذ، ستاره ای می دید و مجذوب را دلش دنبال کار نمی رفت؛ بین خودش و کاغذ، ستاره مای می دید و مباری ا

و همه روز با این فکر در خانه بیرون می آمد و بهمزرعهٔ چکاوک میرفت. در آنجا بیش از هر جای دیگر ستارهٔ رؤیاییاش را میدید، و کانس و ساوینیی یک سره از ذهنش دور می شدند.

۱. Savigny, Gans، از حقوقدانان آلمان، که در مورد مسائل مالکیت اختلاف نظر داشنند. و مباحثاتشان در آن موقع معروف بود. تجلی یک شبع در مزرعهٔ چکاوک / ۱۵۹۳

از این گشت و گذار که باز می گشت، سعی می کرد دنبال کار ترجمه را بگیرد، اما نمی توانست؛ چیزی نمی یافت که به یاری آن رشته های گسستهٔ مغزش را به هم گره بزند، و با خود می گفت: «فردا از خانه بیرون نمی روم. این گشت و گذار از کار بازم می دارد». اما می گفت و عمل نمی کرد. و همه روزکارش را رها می کرد و از خانه بیرون می رفت.

مزرعهٔ چکاوک حتی بیش از خانهٔ کورفراک، جا و مکان او بود؛ و نشانیاش این بود: «بولوار سانته، کنار هفتمین درخت، بـعد از کـوچهٔ کرولبارب».

و آن روز از هفتمین درخت کمی دور شـده و در کـنار رود کـوچک گوبلن نشسته بود. آفـتاب شـادی انگـیزی در لابـهلای بـرگهای نـورستهٔ درختان فرو رفته بود.

ماریوس به «او» می اندیشید اما افکار و خیالاتش به صورت سرزنشی در می آمد و به خود او باز می گشت. اندو هگین بود که چرا باید گرفتار این همه سستی و تنبلی باشد و از کار باز بماند؛ و چرا تاریکی در پیش روی او دم به دم انبوه تر می شود. کم کم کارش به جایی رسیده بود که روشنایی را نمی دید.

اما در آن هجوم افکار و خیالات عجیب، از آنچه اطراف او میگذشت خافل نمی ماند. در پشت سر، و پیش رو، و در دو سوی ساحل رود، سرو صدای زنان رختشوی را می شنید که رختها را چنگ می زدند؛ و آوای پرندگان را می شنید که در لابهلای شاخ و برگ درختان با هم حرف می زدند و نغمه سرایی می کردند. از یک سو صدای آزادی و بی خیالی شادمانهٔ پرندگان بود، و از سوی دیگر صدای کار و زحمت آدمیان، که او را عمیقاً به عالم رؤیا، و تا حدودی به دنیای تفکر می بردند. و این دو صدا، به هر روی شاد و سعادت آمیز بود، این بود، و نا

در بحبوحهٔ این جذبهٔ شگفت آور، ناگهان، صدای آشنایی شنید که

میگفت: «خوب شد که پیداتان کردم.» ماربوس روی گرداند و آن دختر بینوا را دید که یک روز صبح، بی خبر، به اتاق او آمده بود. و کسی جز دختر تناردیه نبود، و حالا دیگر ماربوس می دانست که نام او اپونین است؛ و عجب تر آنکه اپونین ظاهرش فقیرانه تر شده بود، اما زیباتر؛ گویی دو قدم به سوی تکامل برداشته بود؛ قدمی به سوی فروغ زیبایی و قدمی به سوی فقر و فلاکت. این دختر، درست مثل همان روزی که سرزده به اتاقش آمده بود، پابر هنه بود و پاره پوش؛ و در این دو ماه، رخت او پاره تر شده بود و چرکین تر، و سیوراخهای پیراه نش گشادتر. صدایش همچنان خش دار بود، و پیشانی اش از خشکی هوا چروک خورده بود، و نگاهش گستاخ بود و سرگشته و مضطرب؛ در چهرهٔ او نمی دانم چگونه و حشتی بود و چگونه دلتی؛ گویی زندان، این حالات را بر بینوایی او افزوده بود.

موهایش پر بود از کاه و علف خشک، مثل اُفلیا نبود که دیوانگی های هملت ۲ بهاو سرایت کرده باشد، بلکه در انبار کاه خوابیده بود و بهایین شکل در آمده بود.

با همهٔ این اوصاف، زیبا بود. بهراستی، ای جوانی! چه ستارهٔ تابناکی هستی!

در این هنگام که اپونین در برابر ماریوس ایستاده بود، در صورت پریده رنگش، کم و بیش اثری از شادی داشت، و چیزی شبیه بهخنده روی لبهایش.

جند لحظهای خاموش ایستاد؛ گویی نمی توانست حرف بزند؛ سپس بهزبان آمد: «آخرش پیداتان کردم. آقای مابُف اینجا را نشانم داد. نشانی همین بولوار را داد مدتی دنبالتان گشتم. راستی می دانید من کجا بودم؟ توی زندان. دو هفته زندانی بودم. آزادم کردند، چون کاری نکرده بودم. تجلی یک شبح در مزرعهٔ چکاوک / ۱۵۹۵

مراعات سن و سالم را کردند، و گرنه دو ماهی طول میکشید تما آزادم کنند. در حدود شش هفته است که آزاد شدهام. شما دیگر آنجا نیستید؟ توی آن خانه؟»

ـــ ئە.

می فهم. بعد از آن افتضاحات، دیگر جای شما آنجا نبود شما هم اسباب کشی کردید و رفتید، عجب! چرا این کلاه کثیف را سرتان گذاشته اید؟ چرا سرو لباستان این جوری شده؟ جوان خوشگلی مثل شما باید تر و تمیز لباس بپوشد. آقای مابُف شما را به اسم باروُن ماریوس، و خیلی چیزهای قلمبه سلمبه، می شناخت، اما به نظر من شما بارون نیستید. بارونها همه شان پیرمردند. باروُنها در باغ لوگزامبورگ گردش میکنند، سر و پز عالی دارند، روزنامهٔ کُوتیدین می خوانند، من یکبار نامه ای را که پدرم نوشته بود، بردم و دادم به دست یک بارون. صد سال داشت، شاید هم بیشتر، حالا به من بگویید خانه تان کجاست؟

ماریوس جوابی نداد. اپونین گفت: «آه پیرهنتان سوراخ شده، باید خودم برایتان بدوزمش.»

اپونین کمکم صدایش غمگینتر میشد، و میگفت: «مثل این کـه از دیدن من خوشحال نشدید؟»

ماریوس ساکت بود. اپونین لحظه ای ساکت ماند و سپس با صدای بلندگفت: «اما خبری برایتان دارم که اگر بشنوید، اخمهایتان باز می شود.» ماریوس گفت: «منظورت چیست؟ چه می خواهی بگویی؟»

اپونین گفت: «ممنونم که با من خودمانی حرف می زنید. دوست دارم به من «تو» بگیبد.»

ـــخب. حالا حرفت را بزن. چه خبری برای من داری؟ اپونین لبش را بهدندانگزید؛ مثل این که در درونش چیزهایی در ستیز بودند؛ تردید داشت که حرفش را بزند، اما سرانجام تردید راکنار گذاشت و گفت: «باشد. حرفم را میزنم. نمی خواستم بگویم اما می بینم که شما دارید خیلی غصه می خورید. دلم می خواهد شما را خوشحال کنم فقط به من قول بدهید که وقتی قضیه را گفتم، دیگر غصه نخورید. دلم برای شما می سوزد، آقای ماریوس! مثل این که یادتان رفته که به من وعده دادید که حاضرید هر چه ازتان می خواهم بدهید، به شرطی که ....» \_ همه چیز یادم است... حالا حرفت را بزن!

اپونین در چشمهای ماریوس خیره شد و گفت: «میدانم که خانهٔ «او» کجاست؛ نشانیاش را دارم.»

رنگ ماریوس پرید، تپش قلبش تندتر شد؛ گفت: «نشانی «او» را داری؟ کی را؟»

\_ همان کسی که از من خواستید خانهاش را پیداکنم. بله، شما خوب می دانید که از کی حرف می زنم. نمی دانید؟ ماریوس بهلکنت افتاد: «بله ... می دانم.» \_ بله ... از آن دختر خانم ... حرف می زنم. اپونین وقتی کلمات «دختر خانم» را به زبان می آورد، از ته دل آهی کشید.

ماریوس از تخته سنگی که روی آن نشسته بود، پایین پرید و سرگشته و حیران دست اپونین راگرفت، و گفت: «بسیار خوب. حالاکه خانهاش را پیداکردی، مرا پیش او ببر. بگو از من چه میخواهی؟»

ـ بیایید همراه من! درست رو بهروی اینجاست. میبرمتان تا آنجا اپونین دستش را از دست او بیرون کشید و با صدایی که تأثر از آن میبارید، اما ماریوس در آن حال بی خودی و بیقراری بهمفهوم آن پی نمی برد، گفت: «معلوم می شود خیلی خوشحال شده اید!» فکری از ذهن ماریوس گذشت. بازوی اپونین را گرفت و گفت: «باید تجلی یک شبح در مزرعهٔ چکاوک / ۱۵۹۷

قسم بخوری ... قسم بخوری که ...» اپونین گفت: «برای چی قسم بخورم؟ چه منظوری دارید؟ قسم برای چی؟»

و قاءقاه خندید. ماریوس گفت : «اپونین! باید بهمن قول بدهی، قسم بخوری که نشانی خانهٔ او را بهپدرت خبر ندهی.»

اپونین با تعجب گفت: «بهمن گفتید اپونین؟ ... اسم مـتو از کـجا یـاد گرفتهاید؟»

ماريوس گفت: «بايد به من قول بدهي، اپونين!»

اپونین، مثل این که حرف او را نشنیده باشد، گفت: «چه خوب شد که بهمن گفتید اپونین، دوست دارم که اسم خودمو از زبان شما بشنوم.»

ماریوس دو بازوی او را گرفت و در چشمهایش خیره شـد و گفت: «اول جواب مرا بده... ترا به خدا، به حرفم گوش کن. بهمن قول بده. قسم بخور که به پدرت حرفی نزنی.»

اپونین گفت: «خیالتون آسوده باشد. پدرم تو زندونه. اصلاً من کاری به کار پدرم ندارم.»

ماريوس، كه بى قرار شده بود، گفت: «چرا به من قول نمى دهى؟» اپونين خنديد و گفت: «بازوهام را ول كنيد. چرا ايـن طـورى تكـانم مى دهيد؟ بسيار خوب قول مى دهم. قسم مى خورم كه به پدرم حرفى نزنم. حالا خوب شد؟ خيالتون آسوده شد؟»

> ماريوس گفت: «به ديگران هم نبايد حرفي بزني.» - به هيچ کس نمي گم. ماريوس گفت: «پس مرا ببر به خانهٔ او» - زود و همين حالا؟ - زود و همين حالا. - بريم!... خيال نمي کردم که اين قدر براتون مهم باشه

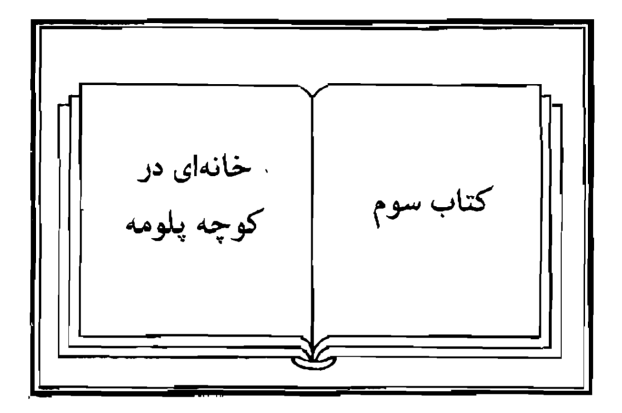
و پس از چند قدمی که رفت، مکٹی کرد و گفت: «آقای ماریوس ... از من فاصله بگیرید. بذارید من جلو برم، با چند قدم فاصله دنبال من بیایید. در این محله نباید کسی بفهمه که شما با من هستید. نباید جوانی مثل شما را با زنی مثل من ببینند.»

با هیچ زبانی نمی توان شرح داد که وقتی دختر کم سن و سالی خود را «زن» می نامد، چه مفهومی را در نظر دارد.

و باز ده قدمی رفت و ایستاد. ماریوس که پشت سر او میرفت، به و رسید. اپونین بی آنکه برگردد و به صورت او نگاه کند، گفت: «حتماً یادتون هست که چه قولی به من دادین؟»

ماريوس دست در جيب كـرد و هـمهٔ دارايـياش، يـعنى هـمان پـنج فرانكي راكه قرض كرده بود، در آورد و در دست اپونين گذاشت.

اپونین انگشتانش را گشود، سکهٔ پنج فرانکی بهزمین افتاد. آنگاه غمرُده بهماریوس نگاه کرد و گفت: «پولتونو نمی خوام.»



## ک انهای با در مخفی <sup>۱</sup>

در اواسط قرن اخیر، یکی از مردان صاحب مقام معشوقهای داشت که می خواست او را از انظار پنهان نگاه دارد، و چنین کاری در آن عهد عجیب بود؛ زیرا در آن ایام، رجال صاحب مقام معشوقه هایشان را به همه نشان می دادند و تنها بورژواها دلبرشان را پنهان می کردند. به هر روی به سفارش این مرد صاحب مقام، در حومهٔ سن ژرمن، در کوچه کم رفت و آمد بلومه ۲ که بعداً پلومه ۳ نام یافت، خانهٔ جمع و جوری ساختند، که در آن موقع با جایی که به نام «کارزار حیوانات» معروف بود، چندان فاصله ای نداشت.

این خانه ساختمانی داشت با دو اتاق بزرگ در طبقهٔ همکف، و دو اتاق در طبقهٔ اوّل. در پایین یک آشپزخانه، در بالا یک اتاق آرایش زنانه، و در زیر بام یک انبار. در جلو این ساختمان باغی بود محصور در میان

۱. خانهای که در اینجا مورد نظر است، در قرن گذشته، نه یک شخص صاحب مقام، بلکه یک معامله گر زمین و املاک آن را ساخته بود، و تا حدود ۱۸۳۰ وجود داشت. بن بست و در مخفی آن به بولوار انوالید راه داشت؛ و در اصلی آن به کوچه پلومه باز می شد، که امروز او دینو Oudinot نام دارد. ژنرال هوگو آخرین ماه های زندگی اش را در خانه ای واقع در این کوچه گذراند، و پسرانش تقریباً همه روز به دیدار او می رفتند. (ایو -گ.).

2. Blomet 3. Plumet

نردههای آهنین، و در بزرگ آن به کوچهٔ پلومه باز می شد. مساحت این باغ در حدود یک جریب بود؛ در پشتِ ساختمان حیاط کوچکی ساخته شده بود، و در ته آن حیاط دو اتاق روی یک سرداب. ظاهراً این حیاط و آن دو اتاق را احتیاطاً درست کرده بودند که اگر واقعهای پیش آید، کودکی با دایهاش می توانستند به راحتی در آنجا پنهان شوند. این حیاط کوچک یک ذَرِ مخفی داشت که با حروف رمز باز می شد، و در پشت آن، راهرو تنگ و پیچ درپیچی بود که سقف نداشت و محصور بود بین دو دیوار بلند. راهروها را که هفتصد هشتصد متر طول داشت و به کوچهٔ بابیلُون ا منتهی می شد، چنان ماهرانه ساخته بودند که از بیرون کسی آن را نمی دید. کوچه بابیلون هم جای بسیار خلوت و کم فت و آمدی بود.

و آن مرد صاحب مقام، معمولا از این راهرو و در مخفی وارد خانه می شد؛ و اگر کسی سایه بهسایهٔ او می رفت، درمی یافت که آن رجُل سیاسی پنهانکار، همه روزه به کوچهٔ بابیلون می رود. او در واقع، به همان خانه می رفت که دَر بزرگ و آشکار آن در کوچهٔ پلومه بود. این مرد صاحب مقام، بیشتر زمینهای اطراف را خریده بود، و این راهرو مخفی، در حقیقت، از میان زمینهای متعلق به خود او می گذشت. با این وضع کسی نمی توانست او را در این راهرو مخفی زیر نظر داشته باشد. بعدها که چند دیوارهای بلند را که در دو سوی راهروی مخفی کشیده شده بود، از دور می دیدند، اما به چند و چون آن پی نمی بردند. تنها پرندگان از بالا این راه پنهان را می دیدند، و شاید گنجشکها و سارهای قرن اخیر، که آن راهرو را کشف کرده بودند، دربارهٔ آن رجُل صاحب مقام چیزهایی به همدیگر گفته و اما ساختمان اصلی با سنگ، و سبک معماری مانسار <sup>۱</sup>، ساخته شده بود و به شیوهٔ نقاشیهای واتُو <sup>۲</sup> مُبلهاش کرده بود ند، و دیوارهای آن از داخل با سنگریزه ها تزیین شده بود و از بیرون کنگره هایی داشت. سه دیوارهٔ کوتاه از گُل شمشاد، در جلو ساختمان صف بسته بودند. این ساختمان و این باغ در مجموع، ترکیبی بود از طنّازی و شکوه، که پنداری هوسی عاشقانه با هوسی حاکمانه، درهم آمیخته و چنین چیزی را به وجود آورده بودند.

این خانه و این راهرو، که امروز وجود ندارد، تا پانزده سال پیش، هنوز از بین نرفته بود. در سال ۹۳، بازرگانی آهن فروش این خانه را خرید تا بنای آن را خراب کند و ساختمانی باب سلیقهٔ خود به جای آن بسازد، اما نتوانست بهای خانه ای را که خریده بود بپردازد و ورشکست شد. او که میخواست خانه را خراب کند، خود خانه خراب شد. بعد از آن، خان دیگر ساکنی نداشت؛ و غالباً وقتی که یک محل مسکونی رابطه اش را با انسانی قطع میکند، خود از بین می رود. این خانه نیز روبه ویرانی نهاد، اما فروش آماده بود. هرکس از کوچه پلومه می گذشت، در کنار در باغ، تابلویی می دید که از سال ۱۸۱۰ در آنجا نصب کرده و روی آن نوشته بودند: «خانه برای فروش یا اجاره.» بر اثر باد و باران و به مرور ایام،

در آن روزها، یعنی در پایان دوران «بازگشت سلطنت بوریُنها»، رهگذران متوجه این نکته میشدند که آن تابلو را از کنار در باغ برداشتهاند. و اگر نگاهی به درون باغ می انداختند، می دیدند که پنجره های چوبی طبقهٔ اول نیز باز است. همه چیز نشان می داد که آن خانه ساکنی

۸. Mansard، از معماران معروف فرانسوی،

۲. Watceau، از نقاشان نام اَور. فرانسوی (۱۶۸۴\_۱۷۲۱).

پیداکرده است. پشت پنجرهها پردههای تازهای آویخته بودند. و پیدا بود که زنی هم در آن خانه هست،که با سلیقهٔ خود چنین پردههایی را انتخاب کرده است.

حقیقت آن بود که در ماه اکتبر ۱۸۳۵، مردی که سن و سالی از او گذشته بود، این خانه را بدان گونه که بود و به انضمام قسمت عقب آن و راهروهای پنهانش، که به کوچه بابیلون راه داشت، اجاره کرده بود و درهای مخفی ابتدا و انتهای این راهرو را برای رفت و آمد آماده ساخته بود. هرچند که هنوز مبل و اثاث آن مرد صاحب مقام در این خانه بود، به سفارش مستأجر جدید، تعمیرات و تغییراتی در آن به عمل آمد؛ کم و کاستی ها بر طرف شد، و چیزهایی بر آنچه بود افزودند. آجرفر شهای کف حیاط، و پلکانهای ورودی ساختمان را از نو ساختند؛ تخته پوش کف اتاقها را درست کردند، به پنجره ها شیشه انداختند؛ و بعد از پایان این تعمیرات و تغییرات، آن مرد و دختری جوان، با یک زن سالخورده، که نخدمتکار شان بود، آمدند و در آنجا ساکن شدند. همسایگان دربارهٔ آنها نه کنجکاوی می کردند، و نه پشت سر شان حرف می زدند؛ فقط به این دلیل

این مستأجر آرام و بی سر و صدا، ژان والژان بود، و آن دختر جوان، کوزت؛ و خدمتکارشان پیردختری به نام توسّن ، که به کمک ژان والژان از فقر و بیماری نجات یافته بود. این زن، شهرستانی بود و لکنت زبان داشت؛ و ژان والژان با توجه به همین صفات، او را برای خدمتکاری آورده بود. ژان والژان را در اینجا به نام آقای فُوشلوان ۲ می شناختند، و او به همین نام خانه را اجاره کرده بود و گفته بود که هزینهٔ زندگی اش را با بهرهٔ سرمایه اش تأمین می کند.

چرا ژانوالژان از صومعهٔ پتی پیکپوس بیرون آمده بود؟ چه اتفاقی

افتاده بود؟

اتفاقي نيفتاده بود.

به یاد داریم که ژانوالژان در آن صومعه احساس خوشبختی می کرد؛ و آن قدر خيالش آسوده شده بود كه گاهي احساس نگراني ميكرد. در أنجا کوزت را همه روز می دید، حس می کرد که او را چون پدری دوست دارد، و احساس پدریاش روز بهروز عمق و وسعت بیشتری می یافت و با همهٔ وجودش از این دختر نگهداری میکرد، و گمانش این بود که هیچ چیز و هیچ کس نمی تواند بین او و این دختر فاصله بیندازد؛ وتصور می کرد که این دختر روزی راهبه خواهید شد، زیرا کوزت مجذوب زندگی در صومعه شده بود؛ و اگر کارها به همین ترتیب پیش می رفت، این صومعه جای زندگی این «یدر» و این دختر می شد. بدر در این صومعه به بیری مي رسيد، و دختر در اينجا به دوران جواني قدم مي گذاشت. پدر در اينجا مى مرد، و دختر در اين صومعه پير مى شد. همه چيز سراى ژانوالژان روشن و پرامید بود؛ و جز این آیندهای برای خود و کوزت در صحنهٔ خیال مجسم نمي كرد. اما گاهي فكر و خيالش آشفته مي شد؛ به ترديد مي افتاد، از خود مي پرسيد چرا بايد در اين محاسبات تنها به فكر سعادت خويشتن باشد؟ آیا نباید سعادت آن دختر را مستقلاً در نظر آورد؟ دختری که به هر حال ژانوالژان او را از دست تناردیه درآورده و در واقع ضبط کرده بود. با خود می گفت: «آیا نباید این دختر دنیا را بییند و زندگی را در خارج از این صومعه بشناسد، و سپس خود تصميم بگيرد و راه آيندهاش را انتخاب کند؟ آیا کار درستی است که این دختر را بهبهانهٔ نجات دادن از بلاها در اين گوشه نگاه دارد، و او را از همه لذّات زندگي محروم سازد، و از جهل و بی خبری و بی کسی و بی پناهی او استفاده کند و وادارش سازد که تقدّس ریاضت آمیز صومعه را بپذیرد و از پیمودن مسیر طبیعی یک انسان بازماند؟ آيا با چنين كارى، برخلاف مشيّت الهي قدم برنمي دارد؟ از كجا

معلوم که در آینده کوزت از همهٔ قضایا خبردار نشود و او را در دادگاه قلب خود محکوم نکند، و از راهبه بودن بیزار نشود؟... و با آن که اینگونه افکار، برایش تحمل ناپذیر بود، سرانجام بر آن شد که از صومعه بیرون برود.

تصمیم خود راگرفته بود. و هرچند چنین کاری برایش تأسّف آور بود، احساس می کرد که لازم و منطقی است. مانعی بر سر راه او نبود. پنج سال در این صومعه مانده بود و در این مدت طولانی، در این چهار دیواری از انظار پنهان شده بود؛ و آنچه موجب ترس و نگرانی اش بود از بین رفته بود. با خاطری آسوده، می توانست به میان مردم بازگردد. کم کم پیر شده بود؛ و کسی نمی توانست او را به خاطر بیاورد و بشناسد. وانگهی برفرض که کسی پیدا بشود و او را بشناسد، و جان او به خطر بیفتد، به خاطر حفظ جان خود، نباید کوزت معصوم را وادارد که در صومعه بماند. از هر چیز که بگذریم، وقتی که پای وظیفه پیش می آید، نباید از خطر هراسید، با این وصف، او می توانست در آینده نیز محتاط باشد تا به دام نیفتد.

آموزش و پرورش کوزت در صومعه تقریباً به کمال رسیده بود. با این حال، ژانوالژان صبر کرد تا فرصت مناسبی به دست آورد؛ و این فرصت به دست آمد. فوشلوان باغبان پیر صومعه، جان سپرد.

ژانوالژان بعد از مرگ او روزی به حضور مادر روحانی، که سرپرست صومعه بود، رفت و گفت برادرش برای او ارث مختصری گذاشته است که دیگر نیازی به کار کردن ندارد و تا آخر عمر می تواند با درآمد ناچیز آن زندگی کند. بنابراین، قصد دارد دست از کار در صومعه بردارد و دختر خود را نیز همراه ببرد. در ضمن از مادر روحانی درخواست کرد که اجازه بدهد تا بابت آموزش و پرورش کوزت در این پنج سال مبلغ پنج هزار فرانک از اندوختهاش را تقدیم صومعه کند.

مادر روحانی ناچار با او موافقت کرد. ژانوالژان در هنگام ترک

صومعه، چمدان کوچکی را، که همیشه درش قفل بود و کلیدش را با خود داشت، زیر بغل گرفت. و این چمدان، کـه بـوی مـومیایی مـردگان از آن بهمشام میرسید، کوزت راکنجکاو کرده بود.

هماکنون این نکته را بگویم که ژان والژان از آن پس این چمدان کوچک را از خود دور نمیکرد، و همیشه آن را درگوشهای از خوابگاه خود جای می داد؛ و هر وقت که از خانهای بهخانهٔ دیگر می رفت، آن را بههمراه می برد کوزت با خنده، آن را «جدانشدنی» نام داده بود و بهشوخی می گفت: «بهاین چمدان حسودی ام می شود.»

با این وضع، ژانوالژان از صومعه بیرون آمد و بهدنیای آزاد راه یافته بود، اما نگرانی نیز همراهش بود.

بعد از مدتی، آن خانه را در کوچهٔ پلومه پیداکرد و در آن ساکن شد و در آنجا، همان طور که گفتیم، او را به نام اولیم فوشلوان می شناختند. او در عین حال، دو آپارتمان دیگر در دو گوشهٔ پاریس اجاره کرد تا اقامت طولانی آنها در یک نقطه باعث کنجکاوی نشود؛ و به محض آنکه خطری احساس کرد، بتواند بی درنگ به یکی از این دو آپارتمان نقل مکان کند تا مانند شبی که از دست ژاور و مامورانش به صورتی اعجاز آمیز گریخت، بی جا و بی منزل نباشد و در کوچه ها سرگردان نشود. این دو آپارتمان ظاهر فقیرانه ای داشتند، و در دو گوشهٔ دور از یکدیگر بودند؛ یکی درکوچهٔ او ئست ' بود و دیگری در کوچه لؤم آرمه '.

گاهی به آن دو آپارتمان در کوچه اوئست و کوچه لوم ارمه سر میزد و چند هفته یک بار، کوزت را همراه می برد، و چند روزی در یکی از این دو آپارتمان میماند، اما توسَن را همراه نمی برد. از سرایداران خواسته بود

۲. Homme-Armé لک کوچه لوُم اَرمه، فعلاً قسمتی از کوچه اَرشیو Archives است در میان کوچهٔ سن کروادولا برتونری و کوچهٔ بلان مانتو. که نظافت و کارهای دیگر این آپارتمانها را به عهده بگیرند، و به آنها گفته بود که در حومهٔ پاریس صاحب زندگی و سر و سامانی است؛ و چون گاهی در شهر کارهایی دارد، آپارتمانهایی نیز باید برای اقامت موقت در شهر داشته باشد. با این ترتیب، این مرد محترم در پاریس و حومهٔ آن صاحب سه خانه بود تا در موقع لزوم بتواند از دست مأموران پلیس بگریزد.

#### لک ژانوالژان در گارد ملی <sup>۱</sup>

اما ژانوالژان، رسماً و عملاً در خانهٔ واقع در کوچه پلومه سکونت داشت؛ و شکل و وضع زندگی او بهاین ترتیب بود:

ساختمان اصلی در اختیار کوزت و زن خدمتکار بود اتاق خواب بزرگ، که ستونهایی داشت با نقشهای زیبا، و اتاق کوچک مخصوص آرایش زنانه، که دارای گچبری هایی بود با قابهای طلایی، و تالار بزرگ، که کاغذ دیواریهای خوش نقشی داشت و نیمکتها و صندلیهای بزرگ و دسته دار، از آن کوزت بود. باغ، چشماندازی برای آن اتاقها بود. به سفارش ژانوالژان، در اتاق خواب کوزت، تختخوابی گذاشته بودند که آسمانه ای داشت از حریر سه رنگ دمشق؛ و آن را با یک قالی ایرانی، که بودند؛ و برای آنکه شُکوه این اثاث و تزیینات قدیمی و نفیس تعدیل شود، و روح شاداب و دخترانهٔ کوزت در میان آنها به ستوه نیاید، انواع چیزهای شوخ و شنگ و جوان پسند، کتابهایی با جلد زرکوب، جعبه های ظریف، رومیزی با نقشهایی از صدف، ظروف میناکاری، وسایل زینتی

 Garde National . گارد ملی، سپاهی از غیرنظامیان، که در سال ۱۷۸۹ برای تأمین نظم در داخل شهر تأسیس شد.

3. Figuier - Saint - Paul

ساخت ژاین، و خرده ریزهای رنگارنگ را در گوشه و کنار جای داده بودند. بردهها از حرير زمينه قرمز دمشقي بود. طبقة همكف، بردههايش، نقشهای شمارهدوزی داشت. در سراسر زمستان، همهٔ این اتاقها گرم بودند. اما خود ژانوالژان، در اتاق کوچکی در پشت ساختمان اصلی، و در انتهای حیاط کوچکی که وصفش را گفتیم، زندگی میکرد و شبها روی تشک کهنهای که روی یک تختخواب فلزی انداخته بود، می خوابید. در آن اتاق میزی داشت از چوب سفید، و دو صندلی حصیری و کوزهٔ سفالینی برای آب، و چند کتاب کهنه؛ و چمدان کوچک بهقول کوزت، «جدانشدنی» را نیز در گوشهای گذاشته بود. در این اتاق، هرگز از آتش خبری نبود. با کوزت غذا میخورد، به چند تکه نان جو، و چند لقمهٔ مختصر از غذایی که بر سر میز آورده بودند، اکتفا می کرد. روزی که ژانوالژان، توسَن پیرزن خدمتکار را به خانه آورده بود، کوزت را به او نشان داده و گفته بود: «این دخترخانم صاحب این خانه است.» توسّن با تعجب نگاه کرد و پرسیده بود: «پس شماکی هستید؟» ژانوالژان در جوابش گفته بود: «من فقط بدر او هستم!»

کوزت در آموزشگاه صومعه، خانه داری را یاد گرفته بود. نظم و ترتیب هزینهٔ روزانهٔ خانه نیز، که بسیار اندک بود، به عهدهٔ او بود. هر روز، ژان والژان دست کوزت را می گرفت و او را به گشت و گذار می برد. بیشتر روزها به باغ لوگزامبورگ می رفتند و در یکی از خیابانهای کم رفت و آمد باغ روی نیمکتی می نشستند. ژان الژان، روزه ای یکشنبه برای انجام مراسم مذهبی یه کلیسای سن ژاک دوآپا می رفت، که در محلهٔ فقیر نشینی اقع بود و در آنجا صدقهٔ بسیاری به فقیران می داد. نیاز مندان در کلیسا دور او جمع می شدند و از او کمک می خواستند. و به همین علت، تناردیه در نامه اش او را «آقای نیکوکار» کلیسای سن ژاک دوآپا لقب داده بود. ژان والژان در آن گونه مواقع کوزت را همراه می برد تا بیچارگان و بیماران را ببیند و از آنان دلجویی کند. کسی برای دیدن آنها بهخانهٔ کوچهٔ پلومه نمی آمد. توسّن، پیرزن خدمتکار، چیزهایی را که برای پختن غذا لازم بود از بیرون می خرید، و ژانوالژان از چشمهای که نزدیک خانه بود آب می آورد. هیزم و شراب را به یک انبار زیرزمینی، که دیوارهای سنگی داشت و در گوشهای از حیاط کوچک بود، می بودند. در دورانی که آن مرد صاحب مقام معشوقهاش را به این خانه آورده بود، این انبار زیرزمینی، غار او، و جای مخفی شدنش بود، که در «عصر جنون» برای خانههای «معشوقه نشین» چنین غاری لازم بود.

جلو در مخفی کوچهٔ بابیلون، صندوقی گذاشته بودند برای نامه ها ر روزنامه ها. امااین سه نفر، که در این خانه ساکن بودند، نه نامه ای از کسی داشتند و نه روزنامه برایشان می آوردند. و این صندوق که قبلاً جایی بود برای رد و بدل کردن نامه های عاشقانه، حالا تنها نامه هایی که دریافت می کرد از شهرداری محل و گارد ملی بود. زیرا آقای فوشلوان نتوانسته بود از سرشماری سال ۱۸۳۱ بگریزد، و نام او در این سرشماری ثبت شده بود. او را صاحب درآمد و زندگی ثابت شناخته بودند. و شهردار محل که نام و نشانی آقای اولتیم فوشلوان، از این راه به دستش رسیده بود، چنین تشخیص داده بود که او باید مردی آرام و آبرومند باشد و عضو شایسته ای برای گارد ملی.

هر سال سه چهار بار، ژانوالژان، که عضو گارد ملی بود، لباس مخصوص گارد را می پوشید و کارهایی را که به عهدهٔ او می گذاشتند. انجام می داد. او با این لباس می توانست با جمع همراه شود و در عین حال تنها و منزوی بماند. ژانوالژان به شصت سالگی، یعنی سن معاقیت قانونی، رسیده بود، اما پنجاه ساله می نمود و نمی خواست در این مورد چیزی بگوید؛ و ناچار به فرمانهای سرگروهبان گارد ملی محله شان گوش می داد، و حاضر نبود به کنت لوبر <sup>۱</sup>، فرمانده کل گارد میلی، بنویسد که به سن معافیت قانونی رسیده است؛ زیرا شناسنامه نداشت و نام واقعی خود را پنهان کرده بود. هویتش را، سن و سالش را، و همه چیزش را پنهان کرده بود؛ اما در واقع با رضای خاطر عضو گارد شده بود. دلش می خواست که به دیگران شبیه باشد، و وظایف ملی خود را انجام دهد. ایده آل او آن بود که از درون فرشته باشد، و از بیرون بورژوا.

این نکته جزئی را هم باید در اینجا بگوییم که ژانوالژان هر وقت با کوزت به گردش می رفت، لباس مرتب و آراسته می پوشید؛ و هر که او را می دید، گمان می برد که از افسران بازنشستهٔ ارتش است. اما هر وقت که تنها بیرون می رفت \_و معمولاً شبها این کار را می کرد \_مثل کارگران لباس می پوشید؛ کاسکتی با لبهٔ بلند برسر می نهاد، که صورتش را تقریباً پنهان می کرد. فروتنی او را به این کار وامی داشت یا احتیاط؟ هر دو با هم.

کوزت با این وضع معماگونه انس گرفته بود، و کمتر به عجایب زندگی پدرش توجه می کرد. اما توسن همهٔ کارهای اربابش را خوب و برازنده و ستایش آمیز می پنداشت. یک روز قصاب محله، که ژانوالژان را از دور دیده بود گفته بود: «این مرد چه سر و وضع مسخرهای داردا» و توسن به او گفته بود: «این مرد موجودی است محترم و مقدس.»

ژانوالژان و کوزت و توسن، از دری که در کوچهٔ یابیلون بود، رفت و آمد میکردند. کمتر کسی متوجه می شد که آن خانه در کوچه پلومه هم دری دارد. در آهنین باغ، که به کوچه پلومه باز می شد، همیشه بسته بود. ژانوالژان عمداً از گلها و گیاهان باغ مراقبت نمی کرد و آنها را به حال خود رها کرده بود تا نظر کسی جلب نشود.

اما شاید خود را فریب می داد.

# نیر پوششی از شاخهها و برگها

این باغ که بیش از نیم قرن به حال خود رها شده بود، جاذبهٔ شگفت آوری یافته بود. چهل سال پیش، هر که از آن کوچه می گذشت، دمی مکث می کرد و از لای نرده های در به آن باغ چشم می دوخت، بی آنکه بداند که در پس آن درختان انبوه چه رازهایی نهفته است. و بارها، ره گذرانی که در عالم خیال فرو رفته بودند، از میان میله های آهنین و قدیمی نرده ها که پایهٔ آن با نقشهای گل و بوته زیر خزه ها پنهان شده بود، با نگاه و فکر خود، به درون باغ نفوذ کرده بودند.

نزدیک دَرِ ورودی، یک نیمکت سنگی در گوشهای بود و یک یا دو مجسمهٔ آسیب دیده، و چند داریست شکسته، در گوشههای دیگر. باغ نه چمنی داشت و نه خیابانبندی شده بود؛ سرتاسرش را علف گرفته بود. دست باغبان از آن دورمانده، و طبیعت آزادانه کار خود را کرده بود. علفهای هرز خود به خود از همه سو پیش رفته بودند. و طبعاً در زمینی که به حال خود رها می شود، نوعی زیبایی وحشی به وجود می آید. در این باغ قرنفل های خودرو برای خود جشنی داشتند، و هر نوع گل و گیاهی رشد

. "Foliis ac frondibus" كلماتي از شعر لوكرس Lucrès، شاعر لاتيني.

Cirum se foliis ac frondibus in volentes

بهاین معنی: شاخهها و برگها آنها را پوشانده بودند.

طبيعي و ستايش آميز خود را داشت. در اينجا هيچ چيز راه را بر حركت و حیات دیگری نمی بست. درخت ها در میان بوته های خار سرفرود آورده بو دند، و بو ته های خار از درختها بالا رفته بو دند. گیاهان خود را بالا کشیده بودند، ر شاخههای درختان پایین آمده بودند. آنچه بر زمین می خزید، بر آنکه در هوا می شکفت آوبخته بود؛ و آنکه در هوا موج می خورد، در میان گیاهان خزنده خم شده بود. ساقهها و شاخهها و برگها و علفها و بوتههای پیچکها به همدیگر پیچ خورده، در هم فرو رفته، با هم جفت شده، به هم آميخته بودند. نباتات، از هر قسم و هر نوع، با هماغوشي تنگاتنگ و جدایی ناپذیر، زبر نگاه رضایت آمیز پروردگار عالم، در این محوطهٔ سیصد «پا»ی مربعی، راز مقدس برادری خود را، که نمادی است از برادری انسانی، بهنمایش گذاشته بودند، و در این نمایش بسیار موفق بودند. اینجا ديگر گلستان نبود، بلكه خارستان بود و مانند جنگلي بود نفوذناپذير؛ يرجمعيت بود مثل يک شهر؛ لرزان بود مثل يک آشيانه؛ غمانگيز بود مثل یک کلیسا؛ خوشبو بود مثل یک دسته گل؛ دورافتاده بود مثل یک قبرستان؛ و جاندار و پرجوش بود مثل یک خیابان شلوغ.

در بهار این جنگل بزرگ و خودرو، در پشت پردههای آهنین، و در میان چهاردیواری، با همهٔ جوشش ذاتی اش، سر تا سر به کار ابهام انگیز جوانه زدن مشغول می شد؛ به هنگام دمیدن آفتاب، تقریباً مثل موجودی بود که بوی نسیم عاشقانه عالم خلقت را می شنود و حرکت عصارهٔ زندگی بخش بهار را در رگهای خود حس می کند و می لرزد، گیسوان سبز دلفریبش به دست باد تکان می خورد و بر خاکهای مرطوب و بر مجسمه های شکسته و بر پلکان فرو ریختهٔ ساختمان و بر سنگفرشهای کوچهٔ خلوت، با شبنمهایش گلهای ستاره می بارید، و زیبایی و شکفتگی و زندگی و شادی و عطر می افشاند.

نزديك ظهر، هزاران پروانهٔ سفيد به آن باغ پناهنده مي شدند و بهبرفي

می ماندند که در تابستان ببارد و جان داشته باشد و از آسمان برای نوازش چشم ما فرود آمده باشد از سایههای پرتحرک و پرنشاط باغ، چه آوای معصومانهای، نرم و آرام، به گوش جان آدمی می رسید. آنچه را که جیکجیکهای پرندگان ناگفته می گذاشتند، وزوز حشرات کمامل می کردند. نزدیک غروب، بخار لطیفی به رنگ خیال از باغ برمی خاست و آن را دربر می گرفت، و مه همچون کفی باغ را می پوشاند، و اندوهی آسمانی در عمق جان باغ می نشست، و عطر مستکنندهٔ گلها و گیاهان خودرو، همچون زهری خوشگوار و دوست داشتنی، از هر سو می تراوید. آخرین ندای شانه به سرها و دم جنبانکها، لحظاتی از میان بخاموشی می گرایید. در این لحظات، دوستی و صمیمیت درخت و پرنده، چه خوب احساس می شد. به هنگام روز، بالها برگها را به شور و چنبش درمی آوردند، و شب هنگام برگها از بالها نگهداری می کردند.

در زمستان، این خارستان سیاه بود و خیس و برهنه و لرزان؛ و در این فصل، خانه از پشت نردههای کوچه تا حدودی دیده می شد. به جای آنکه گل بر شاخه بنشیند و شبنم روی گلبرگها، رشتهٔ نازک و نقره گونی از حلزونها روی پردهٔ سرد برگهای زرد جای می گرفت. اما به هر روی و در هر فصل، در بهار و تابستان و پاییز و زمستان، این باغ کوچک تماشاگاه شوق و اندوه بود و تنهایی و آزادی؛ و گوشهای برای حضور خداوند و غیبت آدمی. پنداری نرده های آهنین و زنگزدهٔ در ورودی باغ بهزبان آمده بودند و می گفت: «این باغ مال من است.»

خیابان زیبای «پاری» با آن باغ چندان فاصله نداشت. چندین مهمانسرا با بناهای باشکوهِ سبک کلاسیک، و کوچه وارِن در چند قدمی آن بودند. انوالید به آن نزدیک بود. ساختمان مجلس شورای ملی از آن دور نبود. کالسکههای بزرگ، از کوچهٔ بورگونی، و کوچهٔ سن دومینیک، که به باغ نزدیک بودند، می گذشتند. آمینیبوس اهای زرد و قرمز و سفید و قهوه ای، در چهارراهی که با آن باغ فاصله کمی داشت، دور می زدند. با این وصف، کوچهٔ پلومه رفت و آمد کمی می داشت. مالکان قبلی این باغ مرده بودند. وقایع پیاپی همه چیز را تغییر داده بود. انقلاب شده بود. ثروتها و مکنتهای پیشین از دست رفته بود، و چهل سال متروک بودن و بی صاحب بودن و از ذهن روزگار فراموش شدن، موجب شده بود که سرخسها و خاربوته ها و شوکرانها و بمادرانها و عشقه ها و علفهای باند، با برگهای پیهن و تیغدار، و همچنین مارمولکها و سوسکها و بودند تا در میان این چهار دیوار، و از قعر خاک، نمی دانم چه نوع عظمت وحشیانه ای را بیرون بیاورند. و چون طبیعت همیشه ساختههای ناقابل بشری را درهم می ریزد، همچنانکه خانههای مورچگان و عقابان را، اگر دستش برسد، درهم می پاشد، در یک باغ کوچک پاریسی نیز قدرت و شوکت او را می توان دید؛ همچنانکه در جنگل دست نخورده ای در گوشه ای از دنیای جدید.

در واقع، هیچ چیز کوچک و بی مقدار نیست؛ و هرکس تأثیر و نفوذ مداوم طبیعت را درک کند، این نکته را می داند. هر چند که فلسفه به گونه ای دیگر این علت و معلولها را تفسیر می کند، اما آنها که عارفانه می نگرند، با مشاهدهٔ این مسائل به این نتیجه می رسند که طبیعت همه چیز را متلاشی می کند تا دوباره ذرات را به یگانگی و وحدت بر ساند؛ و با این احساس به جذبه فرو می روند.

جبر با ابرها در پیوند است؛ نور مهتاب به گلهای رُز بهره میرساند. اندیشمندی را نمی یابید که با جرأت ادعا کند که عطر گیاه ناچیزی چون

۰۱ از وسایل نقلیه آن رزگار.

۲. Nouveau Monde، آمریکا و اقبانوسیه را دنیای جدید یا ارض جدید میگفتند.

عشقه، در مجموعهٔ عالم تأثیری نمی گذارد. پس کیست که بتواند خط سیر یک ذره را حساب کند؟ از کجا می دانیم که خلقت بعضی از چیزها معلول تکان خوردن و فرو افتادن یک سنگریزه نیست؟ کیست که جزر و مدهای متقابل را در بهنهٔ بی نهایت بزرگ یا بی نهایت کوچک، و غوغای علتها و معلولها را، در پرتگاههای وجود، و بهمنهای عظیم عالم حیات را بشناسد؟ يک موجود ذره بيني نيز بي اهميت نيست. کوچک، بزرگ است و بزرگ، کوچک؛ و همه چيز لزوماً متعادل است. بين اشيا و موجودات، ارتباط شگفت آوری هست. در این مجموعهٔ لایتناهی، از آفتاب عالمتاب گرفته تا بشهٔ ناچیز، هیچ چیز دیگری را حقیر نمی شمارد؛ همه نیازمند همديگرند. روشنايي عطر زمين را تا لاجورد آسمان، بيهوده و بيخبر، بالا نمي برد. شب، جوهر تابناك ستارگان را در ميان گلهاي خفته تقسيم میکند. همه برندگانی که در پروازند، رشتهای از لایتناهی را در چنگال خود دارند. سرشت روباندن و به وجود آوردن، با پدیده های جوّی ترکیب می شود و پرستو را وامی دارد که با ضربه های نوک خود تخم را بشکند و فرزندش از آن سر بيرون آورد. كرم خاكي و سقراط حكيم نيز بـ همين شکل به وجود مي آيند. آنجا که تلسکوپ به پايان مي رسد، ميکر وسکوپ آغاز می شود. کدامیک از این دو منظرهٔ عظیمتری را در پیش رو دارند؟ انتخاب کنید! یک ذرّہ کیک، در زیر میکر وسکوپ، خوشهٔ پر وین است؛ و کهکشان در تلسکوپ، مجموعهای از ستارگان؛ و همین ترکیب، در امور مادی، و روحانی دیده می شود. عناصر و ضوابط درهم می آمیزند، جفت می شوند، با هم پیوند می خورند، به یکدیگر افزوده می شوند و عاقبت دنیای مادی و دنیای روحانی به یک روشنایی منجر می شود؛ و هر پدیده تا ابد روی خود چین می خورد. و در تحولات و مبادلات عالم، عنصر حیات، مدام در رفت و آمد است. و همه چیز را در اسرار نامرئی امواج خود غوطهور مي سازد و همه چيز را به کار مي گيرد، و حتى خيال و خواب

را از قلم نمی اندازد. در اینجا موجودی ذره بینی به وجود می آورد و در آنجا ستاره ای را از هم می باشد؛ مدام در جنب و جوش است، مارپیچ می رود، از نور نیرویی می سازد و از اندیشه عنصری؛ پراکنده است و تقسیم ناپذیر؛ همهٔ مسائل را حل می کند جز آن نقطهٔ دقیق و دشوار «فردیت» آدمی را. همه چیز را به ذرات خود باز می گرداند و در تو در توی وجود خداوندی با شادی و شگفتی آشنا می سازد؛ برتر از همه و فرو دست تر از همه را به همدیگر متصل می کند و همه چیز را در ابهام یک مکانیسم سرسامانگیز به تلاش و حرکت وامی دارد؛ پرواز یک حشره را با خلقت، تحولات و تغییرات ستاره ای در اوج آسمان، از حرکت کرمی در اجزای آن از فکر و روح ساخته شده؛ و چرخ دنده های این ماشین در میکند رو می آورد و در محمت مطره آب پیروی می کند. و این دستگاه خلقت، ماشینی است که حرکت عظره آب پیروی می کند. و این دستگاه خلقت، ماشینی است که اجزای آن از فکر و روح ساخته شده؛ و چرخ دنده های این ماشین در حرکت عظیم خود در یک سو آن مگس ناچیز را به حرکت در می آورد و در سوی دیگر، منطقهٔ بروج ار ابه راه می اندازد. <sup>۱</sup>

۱. منطقهٔ بروج (Zodiaque)، منطقهٔ دایره شکلی از آسمان که تامل دوازده صورت فلکی (دوازده برج) است. ۲. دو جملهٔ آخر را ویکتور هوگو در دوران تبعید یهاین نصل افزوده است.

### ن از حصاری به حصار دیگر

به نظر آمد، این باغ که قبلاً برای پنهان کردن اسرار عیش و عشرت ساخته شده بود، اینک تغییر حال داده، و پناهگاهی شده بود برای رموز عفت و پارسایی. دیگر نه داربست داشت و نه باغچهای و نه چمن، و نه آلاچیق و نه مخفیگاه؛ تیرگی شکوهمندی، مانند یک چادر بر همه گوشهها و زوایای آن فرو افتاده بود. پافوس ا بار دیگر به بهشت زمینی تبدیل شده بود.گویی پشیمانی و توبه، این عشر تکده را پاک و پاکیزه کرده بود؛ و این دسته گل، اینک گلهایش را به جانهای پاک نثار میکرد. این باغ دلبسند که پیش از این پر از هوس و شهوت بود، اینک لبریز از حیا و بکارت شده بود. سالها پیش مردی که خود را در سیاست دست پروردهٔ لاموانیون ا می دانست، به کمک مردی که در باغبانی خود را جانشین روند تو بنین در است و باغی در سیاست دست بروردهٔ مریدند و به ذوق خود باغچهها را آراستند و باغی درست کردند که برازندهٔ مرید داد و به ذوق خود باغچهها را آراستند و باغی درست کردند که برازندهٔ مرید داد به برد که بود و حالا بار دیگر، طبیعت زمام باغ را در اختیار گرفته بود و آن را پر از سایه کرده بود و آماده برای دوست داشتن.

> ۱. Paphos، شهر ونوس. ۲. Lamoignon از سیاستمداران و رئیس مجلس شورا در فرانسه. ۳. le Notre، از استادان صاحب سبک باغبانی در پاریس.

و حالا در این تُزلتکده نیز قلبی وجود داشت برای عشق؛ و عشق کاری نداشت جز آن که خود را بنماید. عشق معبدی در این باغ داشت که از سبزه و از گیاه و خزه و نغمهٔ پرندگان، و تاریکی خفیف سایه ها و برهم خور دن شاخه های درختان درست شده بود. و در این حال ملایمت و ایمان و صفا و امید و الهام و رؤبا فضای باغ را فراگرفته بود.

کوزِت روزی که از صومعه بیرون آمد، هنوز بچه بود؛ کمی بیش از چهارده سال داشت، که سن عصیان و سرکشی است. پیش از این شرح دادیم که در آن موقع تنها چشمانش قشنگ بودند و او جمعاً زیبا نبود؛ اما چیزی که زشت باشد و تو ذوق بزند، در او پیدا نمی شد. با این وصف، بی حال بود و لاغر؛ کمرو بود و در عین حال تند و گستاخ؛ در مجموع دختربچهٔ بزرگی بود.

دوران آموزش او تمام شده بود؛ به این معنی که تعلیمات مذهبی را فراگرفته بود و عشق و ایمان به خداوند را به او آموخته بودند؛ «تاریخ» را، به آن صورت که در صومعه یاد می دهند، می دانست، و همچنین جغرافی و دستور زبان و صرف افعال و داستان پادشاهان فرانسه، و اندکی موسیقی و اندکی نقاشی، تا آن اندازه که بتواند شکل یک بینی را بکشد و جز اینها که گفتیم، چیزهای دیگر را نمی دانست. این گونه ندانستنها، هم خوب است و هم خالی از خطر نیست یک دختر جوان نباید از همه چیز بی خبر می گیرند؛ همچنانکه در یک اتاق تاریک و ناشناخته، با توهمات روبه رو می شویم. دختر جوان باید آرام آرام، با روشناییها و واقعیات آشنا شود و پیش از آنکه روشنایی مستقیماً به سوی او روی آورد و ناگهان از تاریکی بیرونش ییاورد، اگر کم و بیش با نیمه روشناییها آشنا باشد، به حال او مفید است، زیرا در مقابله با واقعیات وحشت نخواهد کرد. و این آگههها هرچند ناقص باشد، از سقوط او جلوگیری خواهد کرد. تنها تجربهٔ مادر از حصاری به حصار دیگر / ۱۶۲۱

است که در این دوران دوشیزگی به مکاشفات او کمک میکند و آن نیمه روشنایی را به وجود می آورد و هیچ چیز نمی تواند جای این تجربه را بگیرد. برای آنکه فکر و روح یک دختر جوان ساخته و پرداخته شود، همهٔ راهبه های عالم به اندازه یک مادر کارساز نیستند.

کوزت تا بهیادش مانده بود، مادر نداشت؛ در صومعه «مادران» زیادی را در کنار خود دیده بود، که «مادران» روحانی بودند.

ژانوالژان هم وجودش پر از محبت بود، و همه را نثار کوزت میکرد. اما او نیز مردی بود سالمند، که از این بابت چیزی نمی دانست. ترتیب یک دختر جوان و آماده کردن او برای زندگی، و در افتادن با جهالت عظیمی که معصومیت نام دارد، به دانایی بسیار نیازمند است.

هیچ چیز مانند صومعه، یک دختر جوان را برای عشق و شوریدگی آماده نمیکند. صومعه روح و فکر را به سوی چیزی ناشناخته می برد. دل آدمی وقتی که نمی تواند دری به سوی عشق باز کند و به شکوفایی بر سد، ناچار در خود به کندوکاو می پردازد و به اعماق خویشتن فرو می رود؛ و از این راه، رؤیاها و خیالپردازی ها، و داستانهای و هم انگیز و سرگذشتهای عاشقانه در خانه دل جای می گیرند؛ و براساس تصور و تخیل، کاخهایی در تاریکیهای درون ساخته می شوند، و به محض آنکه کسی از آن حصار آهنین بیرون آید، این تصورات فضای گشوده تری برای رشد و گسترش می یابند. اما صومعه حتی در این دوره، و در سراسر زندگی، بر قلب آدمی آمدن از صومعه، جایی آرام تر و در عین حال خطر ناکتراز آن خانهٔ واقع در موچهٔ پلومه نمی توانست پیدا کند؛ زیرا این خانه از یک سو ادامهٔ همان غزلت و دور ماندن از اجتماع بود، و از سوی دیگر ابتدای آزادی برود؛ عُزلت و دور ماندن از اجتماع بود، و از سوی دیگر ابتدای آزادی برود؛ باغی بود در میان یک چهاردیواری، و با طبیعتی و حشی و خشن اما پراز او بهوجود می آورد، مانند صومعه از هر سو بسته بود، اما دری آهـنين داشت بهسوی کوچه.

و باز این مطلب را تکرار میکنیم که کوزت هنوز بچه بود .ژانوالژان این باغ بکر و وحشی را نثار او کرده بود و گفته بود: «در اینجا هر طور که دلت میخواهد خودت را مشغول کن!» کوزت به شوق آمده بود. در هر گوشه سنگها و سبزه ها را زیر و رو میکرد، دنبال پروانه ها می دوبد، بازی میکرد، با رؤ باهایش سرگرم بود؛ و این باغ را بیشتر به خاطر حشراتی که در میان علفها پیدا میکرد، دوست می داشت و در انتظار آن بود که روزی این باغ را به خاطر ستارگانی که از لابه لای شاخ و برگهایش بر سر او خواهد بارید، دوست بدارد.

از همه چیز که بگذریم، کوزت، پدرش، یعنی ژانوالژان، را با همه وجودش دوست می داشت، و از همین روی، پدرش برای او رفیق و همنشینی بود بسیار خوش آمدنی. به یادمان هست که آقای مادلن زیاد کتاب می خواند. ژانوالژان هم عادت دورانِ «مادلن بودن» را از دست نداده بود؛ و کم کم این مطالعه دائمی به بار نشسته بود و درکلام او اثر گذاشته بود. غنای ذاتی و فصاحت یک مرد هو شمند و فروتن در او بود و با مطالعه بارور شده بود. تلخی و خشونتِ روحش، چاشنی مهربانی و نیک خواهی قلبی او شده بود. روحی داشت خشن و قلبی مهربانی و که در باغ لوگزامبورگ دو به دو در کنار همدیگر قدم می زدند یا روی نیمکتی می نشستند، برای کوزت همه چیز را شرح می داد و از مطالعات خود، و از رنجهایی که برده بود، یاری می گرفت تا بهتر و مؤثر تر حرف بزند. کوزت سراپا گوش بود، اما نگاهش سرگشته و حیران بود.

این مرد سادهدل، برای پر کردن زندگی کوزت بس بود. همچنانکه آن باغ وحشی و پر درخت، برای بازی کردنش کفایت میکرد. وقتی که در باغ دنبال پروانهها میدوید، نفس نفسزنان نزد ژانوالژان می آمد و میگفت: از حصاری به حصار دیگر / ۱۶۲۳

«وای که چقدر دویدم» ژانوالژان پیشانی اش را می بوسید.

کوزت این مرد را می پرستید، همیشه در کنار او بود. در هر جا که ژانوالژان بود، احساس امنیت و آسودگی می کرد. و چون ژانوالژان کمتر به باغ می آمد و در ساختمان اصلی بند نمی شد، و در کلبه ای که در پشت ساختمان بود بیشتر اوقاتش را می گذراند، کوزت نیز بیشتر نزد او می رفت و آن کلبه را به اتاقها و تالارهای آراسته و خوش نقش و نگار ساختمان اصلی ترجیح می داد. ژانوالژان گاهی لبخند می زد و به شوخی می گفت: «کوزت!... کمی هم برو به اتاق خودت. یک ذره تنهایم بگذار!»

کوزت با مهر و محبت به ژان والژان ایراد می گرفت و از او می خواست که در وضع خود تغییری بدهد و با مهربانی می گفت: «پدر! هر وقت که اینجا می آیم سردم می شود. چرا اتاق شما فرش ندارد؟ چرا بخاری گرم ندارد؟ ژان والژان در جوابش گفت: «دخترکم! در دنیا کسانی هستند از من خوبتر و با ارزش تر که حتی سرپناه ندارند.»

پس چرا باید در اتاق من همه چیز باشد؟ فرش باشد و بخاری پر از اَتش؟

برای این که تو زن هستی و در عین حال بچه. پس با این حساب مردها باید بد زندگی کنند و از سرما بلرزند؟ بعضی از مردها.

حالاکه شما این جور دوست دارید، من هم اینجا مینشینم تا دندانهایم از سرما بههم بخورد، و شما مجبور شوید، بخاری را روشن کنید.

روزی دیگر کوزت بهژانوالژان گفت: «پدرا چرا شما نان جو میخورید؟» برای این که دوست دارم. حالاکه شما این جور نانها را دوست دارید، از این بهبعد من هم نان جو میخورم و ژانوالژان برای آنکه کوزت نان جو نخورد، نان گندم میخورد.

کوزت از دوران کودکی اش جز تصویر های مبهمی در ذهن نداشت؛ و صبح و شب برای مادرش که هرگز او را نشناخته بود، دعا می کرد. تناردیه و زنش مانند دو تصویر بسیار زشت در ذهنش مانده بودند. بهیاد می آورد که بهقول خودش، روزی روزگاری در یک شب، برای آوردن آب به جنگل رفته بود؛ و در تصورات خود چنین می پنداشت که درگودال تر سناکی زندگی می کرده، و ژانوالژان از عالم غیب بیرون آمده و دست او را گرفته و از ته آن گودال درش آورده است هر وقت که به دوران کودکی اش فکر می کرد، به نظر ش می آمد که در آن ایام جز مار و عینکبوت و هزاریا، چیزهای دیگری در اطرافش نبوده اند و چون نمی توانست در تصورات خود ژانوالژان را پدر خود بداند، گاهی به این فکر کودکانه می افتاد که روح مادرش در جلد این مرد فرو رفته و در کنار او نشسته است.

هر وقت که ژانوالژان در گوشهای مینشست، کوزت گونههایش را بهموهای او می سایید؛ و چشمانش از اشک خیس می شد و با خود می گفت: «شاید این مرد مادرم باشد!»

هرچند که بازگفتن این مطلب عجیب می نماید، ولی حقیقت آن است که دخترانی که در صومعه تربیت می شوند در پاره ای مسائل در جهل مطلق به سر می برند. و چون عوالم مادری برای دو شیزگان نامفهوم است، او نیز چنین تصور می کرد که هرگز مادر نداشته است. هر وقت دربارهٔ مادرش، که حتی نام او را نمی دانست، از ژان والژان چیزی می پر سید، جوابی نمی شنید. کوزت ناجار پر سش خود را تکرار می کرد و او در پاسخ لبخندی می زد. یک بار که کوزت بسیار اصرار کرد، لبخند ژان والژان به صورت قطره اشکی درآمد.

سكوت ژانوالژان، فانتين را در تاريكي پنهان ميكرد.

از حصاری به حصار دیگر / ۱۶۲۵

ژانوالژان چرا خاموش می ماند؟ احتیاط میکرد؟ می خواست خاطرهٔ فانتین محترم بماند؟ آیا از این می ترسید که رازی را آشکار کند و از پی آن اسرار دیگر به ناچار آشکار شود؟

تا وقتي كه كوزت كوچك بود، از مادرش براي او چيزهايي مي گفت؛ اما همين كه دختر جواني شد، ديگر دربارهٔ مادرش حرفي نمي زد؛ گويي . جرأت آن را نداشت. بهخاطر کوزت سکوت میکرد؟ هرچه بود و به هر علت که بود، نوعی ترس مقدس ژانوالژان را بازمی داشت که این سایه را در ذهن كوزت وارد كند. نمي خواست شخص سومي را كه مرده بود، در زندگی و سرنوشتشان شریک سازد. هرچند که این سایه برای او مقدس بود، اما در عين حدال آن را خطرناک مي دانست. گاهي به قانتين میاندیشید؛ و ایـن سکـوت آزارش مـیداد در تـاریکی ابـهام، کسـی را مى ديد كه انگشت روى لبان نهاده به سكوت دعوتش مى كرد. آن عفتى كه در فانتين وجود داشت، و جبر زندگي اين صفت را از او ربوده بود، پس از مرگ بهخاطرهٔ او بازگشته بود و با خواری و زاری می خواست از آرامش آن مرده حمایت کند؟ ما که بهزندگی پس از مرگ معتقدیم، از کسانی نيستيم كه اين گونه تعبير و تفسيرها را نفي ميكنند. اين نكته را مي پذيريم که زانوالژان بی اختیار، سعی میکرد که فانتین را در آرامش نگاه دارد؛ و بههمین سبب حتی بهزبان آوردن نام فانتین در حضور کوزت برای ژانوالژان ناممكن مي نمود.

روزی کوزت به ژان والژان گفت: «پدر! دیشب مادرم را در خواب دیدم؛ دو بال بزرگ بر شانه هایش داشت. خیال می کنم که او در زندگی اش موجود مقدسی بوده؟»

بله، دخترم! او با شهادت به این مرحله رسید و موجود مقدسی شد. و جمعاً بگوییم که ژان والژان در این ایام خوشبخت بود. کوزت هر وقت که با ژان والژان به گردش می رفت، به بازوی او تکیه می داد و احساس غرور و شادی می کرد. ژان والژان که می دید این چنین سعادتمند است، احساس خشنودی می کرد و سراپا در لذت و مستی فرو می رفت. آن مرد بینوا نوعی شادی آسمانی را در جان خویش حس می کرد. و از خوشی می لرزید، اطمینان داشت که تا پایان عمرش این وضع و حال ادامه خواهد داشت، و با خود می گفت که بعد از آن همه رنج، مستحق این همه سعادت است؛ و خدا را از ته دل ستایش می کرد که انسان بینوایی چون او را محبوب و مطلوب چنین دختر معصومی ساخته است.

## کی گُل سرخ، خود را ابزار جنگ می بیند

روزی کوزت تصادفاً خود را در آیینه نگریست و تعجب کرد. خود را کم و بیش زیبا می دید، و این تصور فکر ش را آشفته کرد. تا آن لحظه هرگز به فکر زیبایی صورت و موی خود نیفتاده بود. بارها خود را در آیینه دیده بود، اما در چهرهٔ خود دقیق نشده بودگاهی از دیگران شنیده بود که او را دختر زشتی می دانستند. تنها ژانوالژان بود که نظر دیگران را قبول نداشت. کوزت خود را برای نخستین بار زیبا دیده بود، شب تا صبح بیدار ماند و با خود می گفت: «خوشگل شده ام؟ چه مضحک است که من خوشگل باشم!» به یاد می آورد بعضی از دوستان و هم کلاسی هایش را، که خوشگل بودند، و حتی زیبایی آنها در صومعه اثر گذاشته بود. با خود می گفت: «مگر می شود که من هم مانند دوشیزه... خوشگل باشم؟»

روز بعد، عمداً ر نه تصادفاً در آیینه خود را تماشاکرد و بهتردید افتاد؛ یا خودگفت: «من و زیبایی؟ مثل این که عقلم را از دست داده م من دختر زشتی هستم!» و چرا این بار خود را زشت می دید؟ دلیل ساده ای داشت. شب پیش، عشق به زیبایی، خواب و خیالش را بر آشفته بود و نگذاشته بود که راحت بخوابد. در نتیجه چشمانش ورم کرده و رنگش پریده بود. شب پیش احساس زیبا بودن چندان شادش نکرده بود، اما امروز، که ایمانش را به زیبایی خویش از دست داده بود، غمگین شد. از آن پس در آیینه نگاه کرد. پانزده روز تمام، پشت به آیینه می ایستاد و سرش را شانه می زد. شب، به عادت همیشگی در تالار می نشست و با شماره دوزی و گلدوزی، یا کارهای دیگری که در صومعه آموخته بود، خود را مشغول می کرد. ژان والژان نزدیک او می نشست و کتاب می خواند. یک شب در ضمن گلدوزی، سرش را بلند کرد و ملتفت شد که پدرش با اضطراب به او نگاه می کند؛ و تعجب کرد.

یک بار، در کوچه مردی را دید که قبلاً ندیده بود؛ و از زبان او شنید که پشت سرش میگفت: «چه دختر خوشگلی! اما چه بدلباس!» اما باور نکرد که آن مرد این سخن را دربارهٔ او گفته باشد. با خود میگفت: «دختری که میگوید، من نیستم برعکس من خوشلباسم و قنسنگ نیستم!» و آن هانگام کلاه بافته به سر میگذاشت و پیراهن پشمی میپوشید.

یک روز که در باغ قدم میزد. توسن به ژان والژان میگفت: «آقا! می بینید که دختر خانم چقدر قشنگ شده؟» کوزت این کلمات را شنید، اما نشنید که پدرش در جواب توسن چه گفت. اما کلام توسن او را تکان داد. از باغ به اتاق آرایش خود رفت و به طرف آیینه دوید. سه ماه بود که خود را در آیینه ندیده بود. همین که صورتش را در آیینه دید، به شور و هیجان آمد. از شادی فریاد کشید؛ به خود خیره شده بود.

زیبا بود. دیگر نمی توانست با آنچه توسَن، و آیینه به او میگفتند، مخالفت کند. قامت او ترکیب خوبی پیدا کرده بود؛ پوستش سفید بود و موهایش براق. از چشمان آبی اش روشنایی ناشناخته ای به بیرون می تابید. در یک دقیقه به زیبایی خود ایمان دربست پیدا کرد. درست مثل آن بود که ناگهان نور تند و خیره کننده ای بتابد و تاریکی را از میان بردارد. وانگهی دیگران هم متفقاً به زیبایی او رأی داده بودند. توسن این راز را آشکار کرده بود، آن مرد رهگذر نیز چنین گفته بود. دیگر برای او تردیدی باقی گل سرخ، خود را ابزار جنگ می بند / ۱۶۲۹

نماند، بهباغ بازگشت. می پنداشت که یک ملکه است. به آوای گاه بهگاه پرندگان گوش می داد. هرچند که زمستان بود، آسمان طلایی فام را می دید، تابش آفتاب را در لابهلای درختان، و گلهای ریز را در انبوه خاربوتهها؛ و حیران بود و دیوانه، و در حال شیفتگی و شوری ناگفتنی.

ژان والژان در کنارش بود، او نیز احساس میکردکه قبلش فشیرده می شود.

حقيقت آن بود كه ژانوالژان از چندي پيش، زيبايي او راكه روز بهروز بيشتر و آشكارتر مي شد، با وحشت تماشا ميكرد. و اين سييدهدم شکوهمند، که بهروی همه لبخند میزد، برای او نحوستبار بود. کوزت از مدتها پیش از آنکه خود بهزیباییاش پی ببرد، زیبا شده بود. اما از نخستين روزهاي طلوع اين زيبايي كه نرمنرم آشكارتر مي شد و سرتا پاي دختر جوان را دربر میگرفت، نگاه بیفروغ ژانوالژان آسیبپذیر شده بود؛ زیرا احساس میکرد که زیبایی روزافزون او، بهزودی زندگی آرام و سےادت آمیزشان را برہم خواہد زد. و چنان بہزندگی آرام و سعادت آميزشان در اين ايام دل بسته بود كه دلش نمي خواست كسمترين آشفتگی در آن راه یابد. این مرد که از گذرگاه بلا عبور کرده و هنوز جسم و جانش از آن همه ضربات سهمگين، كه در طي سالها خورده بود، زخمين و آزرده بود، این مرد که روزگاری شرور و تبهکار بود و حالا پارسا و پاکدامن شده بود؛ این مرد که سالها زنجیرهای زندان با اعمال شاقه را تحمل كرده بود و حالا زنجير بي ثبات اما سنگين تعقيب مأموران را به همراه میکشید و هنوز قانون رهایش نکرده بود و هر لحظه امکان داشت که دوباره بهزندان بیفتد، و از گوشهٔ تقوا به گرداب رسوایی بازگردد؛ این مرد که به هر چیز تن درمی داد و همه چیز و همه کس را می بخشید و معصوم می شمرد، و در هر حال شکرگزار بود و به هر مشقتی رضایت میداد، از خداوند عالم، از مردم، از جامعه، از طبیعت، و از دنیا چیزی نمیخواست و توقعی نداشت جز آنکه بگذارند کوزت بـههمین ترتیب در کنار او بماند و او را دوست بدارد.

توقع داشت که کوزت همیشه او را دوست بدارد، و خدای مهربان کوزت را به همین حال برای او حفظ کند. اگر کوزت دوستش می داشت احساس می کرد که دردش شفا یافته است، و شاد است و آسوده خاطر، و دیگر کم و کسر ندارد و پاداش خود را گرفته است، و تاج شاهی بر سرش نهادهاند. اگر کوزت او را دوست می داشت، غم و غصه ای نداشت و بیش از این چیزی نمی خواست، اگر از او می پرسیدند که «چیزی بیش از این می خواهی ؟» در جواب می گفت: «نه!...» و اگر خداوند به او می گفت: «می خواهی ؟» در جواب می گفت: «نه!...» و اگر خداوند به او می گفت: آن گم خواهد شد!» هر چیز که امکان داشت ذرم ای این وضع را تغییر دهد، او را به وحشت می انداخت. هرگز درک نکرده بود که زیبایی باشد.

و این زیبایی که در کنار او، این چنین پیروزمندانه، در صورت معصوم آن دختر شکفته می شد، او را بهفکر می انداخت تا به پیری و فرسودگی و بینوایی خود، با ملامت و وحشت بیشتری بنگرد. با خود می گفت: «این دختر چقدر زیبا شده، تکلیف من چه می شود؟»

در اینجا دیگر بین محبت او و محبت یک مادر بهفرزندش، تفاوت اساسی وجود داشت. او زیبایی کوزت را با اندوه مینگریست، حال آنکه یک مادر زیبایی دخترش را با شادی تماشا میکند.

دیری نگذشت که نخستین نشانههای این تغییر وضع خودشان را نشان دادند.

کوزت فردای روزی که در آیینه نگریست و در دل گفت: «خوشگل شدهام»، با دقت خود را آرایش کرد، و بهیاد کلام آن مرد رهگذر افتاد که گُل سرخ، خود را ابزار جنگ می بیند / ۱۶۳۱

گفته بود «خوشگل است اما بدلباس» و این کلام همچون نسیمی پیام آسمانی را به گوش او رسانده بود و دور شده بود. اما این نسیم پیش از دور شدن، یکی از دو جوانهای را که رشد میکند و همهٔ زندگی زن را فرا میگیرد، در کشتزار قلب او نشنده بود. یکی از آن دو جوانه دلبری نام دارد و دیگری عشق.

با ایمان بهزیبایی خویش، روح زنانه در او شکفته می شد از آن پس دیگر کلاه بافته به سر نمی گذاشت و پیراهن پشمی نمی پوشید. پدرش هیچ چیز را از او دریغ نمی داشت. هرچه می خواست برایش فراهم می کرد. دیری نگذشت که کوزت درباره کلاه و پیراهن و مانتو و نیم چکمه و آستین و یقهٔ لباس، و نوع و کیفیت پارچهٔ آن و رنگ و دوخت مد روز اطلاعات کاملی به دست آورد؛ یعنی آن چیزهایی که زن پاریسی یاد می گیرد تا خود را دلربا و جذاب و خطرناک سازد. و کلمهٔ «هوسانگیز» را برای زن پاریسی اختراع کردهاند.

در مدتی کمتر از یک ماه، دخترک، یعنی کوزت، در این گوشهٔ خلوت کوچهٔ بابیلون، نه فقط از زیباترین زنان شد، که بسیار اهمیت دارد، بلکه از خوش سر و لباس ترین زنان شد که اهمیت بیشتری دارد. و چه قدر آرزو داشت که بار دیگر آن مرد رهگذر را ببیند تا به او بفهماند که خوش لباس بودن چه معنا و مفهومی دارد. که در واقع از همه دلبرباتر و طنازتر شده بود، و اطلاعاتش در زمینهٔ مد به آن اندازه بود که کلاه ژرار ا به آسانی از کلاه اِریُو ۲ تشخیص می داد.

ژآن والژان این تغییر حال را با اضطراب بسیار می نگریست. این مرد که احساس میکرد دیگر نمی تواند زندگی را جز با خزیدن و آهسته رفتن بگذراند، به چشم خود می دید که کوزت بال و پر پرواز پیدا کرده است. اگر زنی به طرز آرایش و لباس پوشیدن کوزت اندکی توجه میکرد، درمییافت که او مادر ندارد؛ زیرا در آرایش و انتخاب لباس به بعضی از مسائل توجه نداشت. قطعاً اگر مادر داشت، شاید بهاو توصیه هایی میکرد و میگفت که یک دختر جوان نباید پیراهنی از حریر دمشق بپوشد.

نخستین روزی که کوزت با پیراهنی از حریر سیاه دمشق و کلاه ابریشمی سفید، از خانه بیرون رفت، شاد بود و گلفام و خندان؛ و به محض آن که دست زیر بازوی ژانوالژان برد و در کنار او بهراه افتاد، از او پرسید: «پدر! به نظر تو با این لباس چگونهام؟» ژان والژان تلخ و حسودانه گفت: «جذاب!» و درگشت و گذار آن روز رفتارش باکوزت مثل همیشه بود. اما همین که به خانه بازگشتند و به اتاق کوزت رفتند، از او پرسید: «دخترم! لباسهای قبلی ات را چه کردی؟»

کوزت با دست به رخت آویزی که لباسهای پرورشگاهی اش را به آن آویخته بود اشاره کرد و گفت: «پدر! به این کهنه پاره ها می گویید لباس؟ نه ا من دیگر آن لباسهای وحشتناک را نمی پوشم وقتی آن کلاه را سرم می گذارم، مثل زنهای دهاتی می شوم.»

ژانوالژان آهي کشيد و چيزي نگفت.

از آن پس اخلاق کوزت عوض شده بود. پیش از آن دلش می خواست در خانه بماند و بهژانوالژان میگفت که «دوست دارم در خانه بمانم و در کنار شما باشم». اما حالا اصرار میکرد که بیشتر از خانه بیرون بروند.

زیبا بودن و لباس مد روز پوشیدن چه فایده دارد، اگر دیگران نبینند و زبان بهستایش نگشایند؟

ژانوالژان این نکته را دریافته بود که کوزت دیگر دوست ندارد نزد او به کلبهٔ پشت ساختمان اصلی بیاید و غالباً در باغ قدم میزند و در کنار نردههای آهتین در ورودی می ایستد و به کوچه نگاه میکند.

ژانوالژان بسرعکس او، رممندهتر و ممردمگریزتر شده بود؛ بهباغ نمیرفت، و مثل یک سگ در گوشهٔ حیاط کوچک میماند. گلسرخ، خود را ابزار جنگ می بیند / ۱۶۳۳

کوزت که خود را زیبا می دانست، لطف و حسن چشم و گوش بسته بودن را از دست داده بود. چشم و گوش بسته بودن نیز برای خود محاسنی دارد، زیرا زیبایی وقتی با سادگی درآمیزد، وصف ناپذیر است و هیچ چیز ستایش انگیزتر از یکم دختر معصوم نیست که به راه خود می رود، بی آنکه بداند کلید بهشت را در دست دارد. اما کوزت، هرچند که این لطف و حسن بی پیرایه را از دست داد، با وقار و جذابیتش چیزهای تازه ای به دست آورد. همهٔ وجودش، که سرشار از شادی و جوانی و معصومیت و زیبایی بود، از هیجانات درونی او سخن می گفت. در این هنگام بود که ماریوس، بعد از سپری شدن شش ماه، او را دید.

۶ نبرد آغاز می شود

کوزت، مانند ماریوس، در تاریکی پرابهام خود، آماده شده بود برای شعلهور شدن. سرنوشت با صبر و شکیبایی اسرارآمیزش، این دو موجود ناتوان راکه از جاذبهٔ طولانی عشق گرانبار بودند، به هم نزدیک میکرد تا آن دو، عشق را همچون دو ابر صاعقهبار بر دوش بکشند. آن دو رو به روی همدیگر قرار گرفتند و با نگاهی درهم آمیختند، به همان ترتیب که دو ابر صاعقهبار به هم پیوند می خورند.

در رمانهای عشقی، آن قدر «نگاه» را زیاد و بد به کار گرفته اند که قدر و قیمتش را از بین برده اند و حالا دیگر به دشواری می توان گفت که دوستی و عشق با یک نگاه آغاز می شود. حال آنکه حقیقت چنین است. دوست داشتن بدین گونه آغاز می شود، و جز این نمی تواند باشد. چیزهای دیگر، هرچه باشند، بعد از نگاه می آیند؛ و هیچ چیز واقعی تر از جرقه های سوزان نگاه نیست، که دو دلداده به جان یک دیگر می افکنند، و با این جرقه ها جسم و جان هر دو به یک باره به شور و جنبش می افتد.

در آن لحظهای که کوزت، بی آنکه خبر داشته باشد، با نگاهی ماریوس را دگرگون ساخت، ماریوس تردیدی نداشت که نگاه او نیزفکر و روح کوزت را به آشوب کشیده است. او هم همان «خیر» و همان «شر» را بهجان او انداخته بود. نبرد آغازمی شود / ۱۶۳۵

مدتها بود که کوزت، مثل همهٔ دخترانی که همهٔ اطراف خود را زیر نظر دارند و تنها به چیزی که دلخواهشان باشدنگاه میکنند، ماریوس را انتخاب کرده بود و او را در واقع زیر نظر داشت. در آن روزها که ماریوس، کوزت را دختری زشت رو می پنداشت، کوزت، برعکس ماریوس را جوانی خوش سیما و جذاب می دید؛ اما چون آن جوان را به خود بی اعتنا می دید، او نیز بی اعتنایی می کرد.

با این وصف، کوزت چون تقریباً همه روز ماریوس را در باغ لوگزامبورگ می دید، درباره اش قضاوت می کرد و با خود می گفت که این جوان موهای زیبایی دارد و چشمانی زیبا و دندانهایی زیبا، حتی صدایش را به هنگام سخن گفتن با دوستانش شنیده بود، و آهنگ صدای او را دلنشین یافته بود و ملتفت شده بود که این جوان در راه رفتن، قد و قامتش را بد نگاه می کرد؛ و جمعاً به این نتیجه رسیده بود که جوانی است هوشمند و سرابا نجابت و متانت و سادگی و غرور، که سر و وضعی فقیرانه دارد، اما خوش آمدنی است.

روزی که نگاهشان با هم برخورد کرد، و نخستین کلمات پراز ابهام و ناگفتنی را، با یک نگاه، شتابزده به همدیگر گفتند، کوزت ابتدا چیزی نفهمید؛ به فکر فرو رفت و آن روز همراه ژان والژان به خانه ای که در آن موقع در کوچه وئست اجاره کرده بودند، بازگشت. صبح روز بعد وقتی که از خواب بیدار شد، چهرهٔ آن جوان ناشناس را به یاد آورد که مدتها بی اعتنا از کنار او میگذشت، اما دیروز با مهر و علاقه به او نگریسته بود؛ نگاهش نگاهی بود دلپسند. روزهای پیش که این جوان خوش سیما و بی اعتنا بود، در ذهن خود از او گله و شکایت داشت، و حالا که نگاه سرشار از مهر و علاقه او را دیده بود، نوعی شادی کودکانه احساس می کرد؛ گویی در فکرش می گذشت که انتقام بی اعتنایی گذشته را از او خواهد گرفت. اسلحهای دارد. زنان با زیبایی خود آنچنان بازی میکنند کـه کـودکان بـا چاقویشان، و خود را با آن زخمی میکنند.

در خاطرمان هست که ماریوس چه تردیدها و چه تشویشهایی داشت، روی نیمکتی می نشست، به کوزت نزدیک نمی شد. و کوزت از این کار او خوشش نمی آمد، روزی به ژان والژان گفت: «پدر!. برویم کمی در آن اطراف قدم بزنیم». چون ماریوس به سوی او نمی آمد، می خواست خود به سوی او برود. در این گونه موارد زنان به محمّد شباهت دارند. <sup>۱</sup> مجیب است که نخستین نشانهٔ عشق در مردان شرم است، و در زنان بی پروایی. چنین چیزی تعجب را برمی انگیزد، اما موضوع بسیار ساده است. زن و مرد از دو جنس متفاوت اند و هر یک برای نزدیک شدن به خود می گیرد. آن روز کوزت با نگاهی ماریوس را دیوانه کرد، و نگاه ماریوس، کوزت را لرزاند. ماریوس با اعتماد و اطمینان از آنجا رفت و می پرستیدند.

نخستین چیزی که در جان کوزت نشست اندوهی بود که ژرف و مبهم به نظرش رسید که درونش تیره و آشفته شده است. از آن پس، دیگر فکر و روح خود را نمی شناخت. سفیدی روح یک دختر جوان ترکیبی است از شادی و بی خیالی، که مانند برف است و با درخشش و گرمای آفتاب عشق آب می شود.

کوزت از عشق چیزی نمیدانست؛ کسی از عشق با مفهوم زمینی آن چیزی برایش نگفته بود. حتی در کتابهای موسیقی و ترانههای غیرمذهبی

۱. بودند کسانی که نزد پیامبر اسلام نمیرفتند، و حضرت رسول خود نزد آنها میرفتند. و بهاسلام دعوتشان میکردند. که به صومعه می آوردند، به جای کلمه «آمور "» به معنای عشق، اگر در قافیه شعر بود، کلمهٔ «تنبور "» یا «پاندور "» را می گذاشتند شعر با این تغییر به شکلی بسیار عجیب و معماگونه درمی آمد و افکار دختر جوان را مدتها به خود مشغول می کرد؛ مثلاً در این جابه جایی کلمات، شعری به این صورت درمی آمد: «آه! که تنبور چه دل انگیز است! "» یا شعر دیگری که در آن پاندور به جای آمور آمده بود، این مفهوم را پیدا می کرد: «دلسوزی یغماگر نیست.» اما سن و سال کوزت به هنگام بیرون آمدن از صومعه، را به جای آمور گذاشته اند. با این ترتیب، با کلمهٔ «عئسق» آشنا نبود. و نعی دانست به آنچه احساس می کند چه نام باید داد. اما چه فرق می کند؟ اگر کسی نام بیماری خود را نداند، کمتر بیمار است ؟

بی خبر از عالم عشق بود، اما شیفته وار دوست می داشت؛ نمی دانست که این حال خوب است یا بد، فایده دارد یا زیان می رساند، حیات بخش است یا مرگبار، با دوام است یا زودگذر، شجاز است یا نامشروع، اما دوست می داشت. اگر کسی پیدا می شد و برای او شرح می داد که: «دختر خانم! شما شبها تا صبح بیدار می مانید، این کار درستی نیست؛ لب به غذا نمی زنید، این به سلامتی شما لطمه می زند؛ قلبتان فشرده می شود و ضربان آن تندتر شده، که بجا و روا نیست؛ و هر بار که آن جوان سیاه پوش به طرف شما می آید، سرخ می شود؛ این زننده است!»

#### 1. Amour

۲. Tambour، تنبور از آلتهای موسیقی که دستهای دراز و کاسهای کوچک دارد، مانند سه تار. ۴. اصل این دو شعر با ایـن مـفهوم بـوده است: «اَه! کـه عشـق چـه دلانگـیز است» و «دلسوزی عشق نیست». می گویید خبر ندارم؛ اگر چیزی هم هست، به اختیار من نیست؛ پس من گناهی ندارم.» کوزت دریافته بود که احساسی در او پدید آمده، و آن، برازنده و درخور اوست. که احساسی بود شگفت آور؛ پرستش موجود دیگری از دورادور، شور و شیفتگی خموشانه و بت ساختن از یک جوان ناشناس، از جلوههای دوران نوجوانی بود؛ رؤیای شبانهای بود که به صورت رمان عاشقانهای درآمده بود؛ شبح آرزویی بود که به واقعیت نزدیک شده، پوست و گوشت پیدا کرده بود، اما هنوز نامی نداشت. نه گناهی بود و نه لکهٔ ننگی، نه تقاضا و توقعی، و نه خطا و تقصیری و خلاصه کنیم، معشوقی بود در دوردست، که در قالب ایده آل جا گرفته بود؛ وهمي بود که شکل گرفته بود. در اين مرحلهٔ ابتدايي، اگر چيزي بیشتر از این بود، و بر فرض که می توانستند با همدیگر دیداری داشته باشند چون کوزت در صومعه تربیت شده بود، و از این نظر در ظلمت به سر می برد، قطعاً رمیدگی و گریز او بیشتر سی شد. هنوز ترسهای کودکانهای که با ترسهای راهبانه درآمیخته بود، فکر و روحش را تصاحب کرده بودند. روح صومعه، که پنج سال تمام در او نفوذ کرده بود، هنوز از جسم او بیرون نرفته بود و او را در همه جا زیر نظر داشت. این وضع، آنچه لازم داشت یک معشوق نبود، یک عاشق نبود، بلکه یک رؤیا بـود. و او ماربوس را به صورت چیزی که زیبا و دلیسند است ولی دست نیافتنی، مى برستيد.

چـون سـادگی بـیانـدازه و دلبـری بـیانـدازه، در انـتها بـههمدیگر میرسند،کوزت در نهایت صداقت، بهماریوس لیخند میزد.

و همه روز بی صبرانه منتظر بود تا ساعت گشتوگذار برسد، و بهباغ لوگزامبورگ برود و ماریوس را ببیند. احساس خوشبختی میکرد و در نهایت صداقت، با این جملهای که به ژان والژان میگفت همهٔ احساس خود را به زبان می آورد: «پدر!... لوگزامبورگ چه باغ باصفایی است!» نبرد آهازمی شود / ۱۶۳۹

ماریوس و کوزت هر یک برای دیگری در تاریکی مانده بود؛ با هم حرف میزدند، همدیگر را نمی شناختند، تنها همدیگر را میدیدند و مانند ستارگان آسمان، که میلیونها فرسنگ با هم فاصله دارند، با نگاه کردن به همدیگر، زندگی میکردند.

این چنین بودکه رفتهرفته، احساسات زنانه در کوزت بیدارتر می شد و او هر روز زیباتر می شد و عاشقتر. از زیبایی خود باخبر بود و از عشق چیزی نمی دانست؛ و اگر دلبری میکرد، از سادگی و بیگناهی اش بود.

# 🎸 غمی در کنار غمی دیگر

هر وضع و حالتی برای خود غرایزی دارد. مادر جاودانی و کهنسال طبیعت، با زبانی خموشانه، به ژان والژان هشدار داد و او را از حضور ماریوس باخبر کرد. ژان والژان در میان تیره ترین افکار و تصوراتش، به هراس افتاد. ژان والژان چیزی نمی دید و چیزی نمی دانست؛ با این وصف، با دقت و لجاجت به تاریکی ها چشم دوخته بود، پنداری احساس می کرد که چیزی در حال ساخته شدن، و چیزی در حال فرو ریختن است. ماریوس نیز به حکم نظام الهی، به اشارهٔ همین مادر طبیعت، از قضایا با خبر شده بود، و تا آنجا که مقدر بود سعی می کرد از نظر «پدر» دور بماند و نگذارد که او از ماجرا آگاه شود.

اما رفتار ماریوس معقول و طبیعی نبود؛ بیمورد احتیاط میکرد، بیموقع بی پروا می شد و به هر تقدیر، زیاد به آنها نزدیک نمی شد. روی نیمکتی دور از پدر و دختر می نشست و در تأملات و تفکرات خود فرو می رفت؛ کتابی به دست می گرفت و وانمود می کرد که سرگرم مطالعه است. ابتدا لیاس کهنه می پوشید و سپس با لباس نو به گردشگاه لوگزامبورگ می آمد. ژانوالژان به نظرش می آمد که این جوان سر و وضع مضحکی دارد. دستکش به دست کردنش؛ نگاههایش و همه چیزش، در نظر او مسخره بود خلاصه، ژانوالژان به این جوانک به چشم یک دشمن غمی درکنار غمی دیگر / ۱۶۴۹

نگاه میکرد. کوزت نمیگذاشت که کسی از اسرار درونش باخبر شود. هنوز نمیدانست که بهچه دردی مبتلا شده است؛ همین قدر میدانست احساسی دارد که بیقدر و قیمت نیست، و باید پنهان بماند.

در آن هنگام که کوزت بیشتر به آراستگی ظاهر اهمیت می داد، ماریوس سعی میکرد که لباس نو و مرتب بپوشد. و ژانوالژان متوجه هم آهنگی ظاهری این دو نفر شده بود و رنج می برد. هرچند که این هم آهنگی تصادفی بیش نبود، اما ساده نبود و به نوعی برای ژانوالژان تهدید آمیز بود.

با این وصف، دربارهٔ این جوان ناشناس به کوزت مستقیماً چیزی نمی گفت، اما یک روز نتوانست خویشتن دار باشد، و با نومیدی خاصی، که از تیره بختی او حکایت می کرد، به او گفت: «آن جوانک را می بینی؟ به نظر می آید که خودنما و فضل فروش باشد.»

کوزت، اگر مانند یک سال پیش دخترکی بود بی اعتنا به اینگونه چیزها، در جواب او میگفت: «تصادفاً جوان خوش قیافه ای است!» و اگر ده سال بعد از این تاریخ بود و همچنان به عشق ماریوس پای بند بود، میگفت: «هم فضل فروش است و هم خودنما. تاب دیدنش را ندارم. حق با شماست!» اما در این موقع، که چنان حال و تصوراتی داشت، به آرامی گفت: «کدام جوانک؟»

مثل آن بودکه برای اولین بار متوجه حضور ماریوس شده است. ژانوالژان آسودهخاطر شد و با خودگفت: «من چه آدم احمقی هستم! تا حالا متوجه آن جوانک نشده بود، من نشانش دادم!» و راستی که سالمندان چقدر سادهاند و کودکان چقدر تودار! یکی دیگر از قوانین این سالهای پرطراوت و پرتشویش، این است که دختر جوان از دام میگریزد، و پسر جوان بی محابا در دام می افتد.

۱۶۴۲ / بينوايان

ژانوالژان با ماریوس جنگ خموشانهای را آغاز کرده بود که ماریوس با گیجی و سفاهتی که محصول جوانی و حالات عاشقانهاش بود، متوجه آن نشد. ژانوالژان در راه او پیاپی دام میگسترد تا به منظور او پی ببرد. ساعت آمدن و رفتن را تغییر داد، جای نشستن را تغییر داد، دستمالش را جا گذاشت. تنها و بدون کوزت بهباغ لوگزامبورگ آمد، و ماریوس بی آنکه از قضایا سردر بیاورد، در همهٔ این دامها فرو افتاد و به همه این علامات و اشارات نادانسته جواب داد و نیتش را آشکار کرد. کوزت، بر عکس او چنان در ظاهر بی اعتنا بود و آرامش و بی خیالی اش را حفظ می کرد که ژانوالژان به این نتیجه رسید: «آن جوانک ابله و دیوانهٔ کوزت است و کوزت اصلاً از وجود همچو کسی خبر ندارد.»

اما این تصور نیز باعث نمی شد که آرامش خود را بهدست بیاورد؛ چون احساس میکرد که دیر یا زود عشق بهنوعی در دل کوزت راه خواهد یافت. مگر عشق با بیاعتنایی آغاز نمی شود؟

تنها یک بار، کوزت با یک اشتباه، او را ترساند. آن روز ژانوالژان پس از سه ساعت که روی نیمکتی در گوشهای از باغ لوگزامبورگ نشسته بودند، از جا برخاست که به خانه بازگردند؛ و کوزت گفت: «بهاین زودی؟»

ژانوالژان در برنامهٔ گشت و گذارشان در باغ لوگزامبورگ، جمعاً تغییری نداد؛ زیرا نمی خواست که نظم را درهم بریزد؛ و از آن مهمتر، نمی خواست که کوزت را هشیار کند. اما در آن لحظات، که برای آن دو دلداده جانبخش و دلانگیز بود، و کوزت لبخند روحنوازش را بهسوی ماریوس می فرستاد، و ماریوس مست و بی قرار، به خاطر آن لبخند همهٔ دنیا را فراموش می کرد، ژانوالژان با نگاهی آتشیار و سهمگین از دور به ماریوس خیره می شد. این مرد که گمان می کرد از نظر اخلاقی به حد مطلوبی رسیده و دیگر خلق و خوی شرارت آمیزش باز نخواهد گشت، به محض آن که ماریوس را در آنجا می دید، حس می کرد که درنده و غمی در کنار غمی دیگر / ۱۶۴۳

وحشیخوی شده است، و در اعماق جانش، نسبت بهاین جوان احساس کینهتوزی و دشمنی میکند؛ و میپنداشت که دهانههای آتشفشان درونش دوباره گشوده می شود.

از خود می پرسید که این جوانک کیست؟ برای چه به اینجا می آید؟ چه می خواهد؟ آمده است که بو بکشد، بکاود، سبک و سنگین کند و بگوید که «ها!... چراکه نه؟!» آمده است که در اطراف جاده های زندگی او پرسه بزند و در اطراف او، یعنی ژان والژان، و در گرداگرد سعادت و آرامش او پرسه بزند، کمین بکشد، و همه چیز را از او بگیرد و ببرد؟

ژانوالژان با این افکار به هیجان می آمد و در دل می گفت: این جوانک دنسبال چمه چميز است؟ چمه ميجويد؟ چمه ميخواهد؟ يک عشق زودگذر؟... بله. یک سرگرمی زودگذر و بس!... اما تکلیف من چه می شود؟ من که از ابتدا بینواترین مرد زمانهٔ خود بودهام و عمر شصت ساله را با زجر و زحمت گذرانده ام و تا سرحد امکان رنج کشیده ام و بى آنكه جواني كرده باشم پير شدهام، و بي خانواده، بي پدر و بي مادر، بیدوست، بیزن، بیفرزند زندگی کردهام، و روی همهٔ سنگها و حاشیهٔ جادهها، و در طول همهٔ دیوارها رد خونینی بهجا گذاشتهام، و من که مدتهاست با همه مهربان شدهام، نجیب و شریف شدهام، از گذشتهٔ سیاهم پشیمان شدهام، بدیهای دیگران را میبخشم، بیرحمیها و خشونتهای دیگران را با نیکی جواب میدهم؛ و من که حالا بعد از تحمل آنهمه مصائب و گرفتاریها از خداوند باداش گرفتهام و بههدف و منظور خود رسیدهام، و آنچه راکه در آرزویش بودهام بهدست آوردهام، چرا باید همه چیز به خطر بیفتد؟ چرا باید کسی پیدا شود و بخواهد که كوزت را از دست من بگیرد؟ با رفتن كوزت، زندگیام، خوشبختی ام، شادیام، و سراپای وجودم از دست می رود. چرا باید جوانک ابلهی به باغ لوگزامبورگ بيايد و مدام در اطراف كوزت من پرسه بزند؟ چرا؟ و با این اندیشه ها فروغ شوم و شگفت انگیزی در چشمانش می تابید. و دیگر در آن لحظه انسانی بود که به انسان دیگری نگاه میکند، دشمنی بود که به دشمن خود نگاه میکند، بلکه حکم سگ هاری را داشت که در کمین دزدی نشسته بود.

دنبالهٔ داستان را می دانیم، ماریوس همچنان از همه چیز بی اطلاع بود، و در این حال روزی کوزت را دنبال کرد و تاکوچهٔ اونست رفت، و چند روز بعد از سرایدار ساختمان پرس و جوهایی کرد، و سرایدار نیز از ژانوالژان پرسید: «آقا! این جوانک کنجکاو کیست که می آید و دربارهٔ شما پرس و جو می کند؟» و روز بعد، ژانوالژان با نگاهی آتشبار به ماریوس خیره شد و هشت روز بعد ژانوالژان خانهاش را عوض کرد و از آن پس نه به باغ لوگزامبورگ گذری داشت و نه به کوچهٔ اونست و در خانهٔ واقع در کوچهٔ پلومه ساکن شد.

کوزت گله و شکایتی نکرد؛ چیزی نگفت؛ و حتی چیزی نپرسید، به مرحله ای از عشق رسیده بود که عشاق از آشکار شدن راز خود بیم دارند و نمی خواهند که درد خود را با دیگری درمیان بگذارند؛ به خصوص که ژان والژان از عشق و عاشقی، یعنی این گرفتاری و مصیبت دلپذیر و دوست داشتنی، چیزی نمی دانست و تجربه ای در این کار نداشت. به همین علت، به مفهوم سکوت سنگین و پر معنی کوزت پی نبرد. اما حس می کرد که کوزت غمگین شده است، و از غمگین شدنش دلگیر می شد. در واقع بی تجربگی های هر دو طرف با همدیگر برخورد کرده بودند.

یک بار، ژانوالژان بىراى آنكـه كـوزت را امـتحان كـند، از او پىرسيد «مىخواهى بهگردشىگاه لوگزامبورگ برويم؟» شادى در چهرهٔ پريدەرنگ كوزت شكفت و گفت: «بله.»

بهلوگزامبورگ رفتند. سه ماه فاصله افتاده بود و دیگر ماریوس به آنجا

نمی آمد. ماربوس در باغ نبود. روز بعد، ژانوالژان از کوزت پرسید: «میخواهی که باز بهباغ لوگزامبورگ برویم؟» کوزت اندوهگین بود و بهآرامی گفت: «بله.»

اندوه کوزت، ژانوالژان را آزردهدل کرد، و غم آرام کوزت در او اثر گذاشت در فکر و روح این دختر جوان، که در عین جوانی استوار و نفوذناپذیر بود، چه میگذشت؟ ذهن او با چه ماجراهایی درگیر بود؟ چه زخمی بهجان او خورده بود؟ بعضی از شبها ژانوالژان، در بستر خود مینشست و تا صبح در این فکر بود که در فکر کوزت چه میگذرد؟ و تا آنجا که قدرت تخیل او اجازه می داد در خیالات خود غوطهور می شد.

در این ساعات، با احساس دردآلودی، به صومعه می اندیشید، و به سوی آن قله پاک و پاکیزه روی می گرداند که در نظر او جایگاه فر شتگان بود؛ قلهٔ پربرف و دور از دسترسی که خانهٔ ایمان و تقوی بود. در تصورات خود با شور و شیفتگی نومیدانه ای، در باغ صومعه، باغی که پر از گلهای ناشناخته بود و دختران زندانی، گردش می کرد. گویی، همهٔ عطرها و همهٔ اندیشه ها و همهٔ پندارها، در آن باغ مستقیماً به سوی آسمان می دفتند. در این ساعات، در آن باغ به شتی که درهایش به روی او بسته شده بود، و از روی نادانی و بیخبری از آن بیرون آمده بود، با نوعی احساس پر ستش یاد می کرد. پشیمان بود و افسوس می خورد که آنجا را بر اثر سستی اراده و از روی جنون ترک کرده و کوزت را به دنیای زمینی بازگردانده است. مدام با خود می گفت: «این چه کاری بود که کردم!»

اما نمی گذاشت که کوزت از تصورات او باخبر شود. رفتارش با او هیچ گونه تغییری نکرده بود، نه خشونتی با او داشت، و نه با او بدخلقی میکرد. همیشه در برابر او چهرهای مهربان و شفاف داشت، و رفتارش با او مثل همیشه پدرانه بود و مهرآمیز، و حتی کمی مهربانتر از همیشه. و اگر چیزی کوزت را به شک می انداخت شادی کمتر و مهربانی بیشتر او بود. اماکوزت کمکم افسرده و درمانده می شد؛ بی آنکه خود بداند، از ندیدن ماربوس رنج میبرد، همچنانکه تا چندی پیش از دیدن او رنج میبرد. ناچار از غریزهٔ زنانه خود یاری میگرفت و تدبیری به کار می بر د؛ يعني هر وقت كه ژانوالژان او را با خود به گردش نمي برد، به جاي آنكه خود را مشتاق نشان بدهد، برعکس وانمود می کرد که به گشت و گذار بی اعتناست، و دوست ندارد که به باغ لوگزامبورگ برود. اما این سیاست او نتیجهٔ معکوس می داد. هفته ها و ماهها از بی یکدیگر می آمدند و م ..... گذشتند، و ژانوالژان سکوت او را دلیل و موجب رضای او میدانست. ناچار کوزت از سکوت خود دست برداشت، اما دیگر دیس شده بود. روزی که بهباغ لوگزامبورگ رفتند، ماریوس در آنجا نبود. پس دیگر نمی توانست ماریوس را ببیند، چه باید کرد؟ آیا روزی دوباره او را خواهد دید؟ دلش فشرده می شد، و هیچ چیز برای او دلکش نبود. هر روز بیشتر فشردگی دل را احساس می کرد. دیگر برایش مهم نبود که زمستان است یا تابستان، آفتاب می درخشد یا باران می بارد؛ پرندگان خاموش اند يا نغمه سرايي مي کنند؛ فصل گل ميناست يا گل کوکب؟ لوگزامبورگ و تویلری برایش تفاوت نداشتند. برای او فرق نمی کرد که زیردامنی اش را دررختشویی خوب آهار زدهاند یا نه؟ چیزهایی که توسّن از بازار خریده مرغوب است یا نامرغوب؟ خسته بود و غوطه ور در خیال. مانند کسی که به هنگام شب به نقطه ای پیدا و در عین حال ناییدا، خیره شود، نگاهش خيره بود و سرگردان.

با این وصف، نمیگذاشت کـه ژانوالژان جـز پـریدگی رنگش، چـیز دیگری را ببیند؛ و مثل همیشه خود را خوش و خندان نشان میداد.

اما همین رنگپریدگی بس بود که ژانوالژان بهافکار پنهان او پی ببرد، و گاهی از او میپرسید که چرا ناراحت است؟ و او در جواب میگفت که ناراحت نیست. پس از چند لحظه سکوت، کوزت که پـدر را غـمگین غمی در کنار غمی دیگر / ۱۶۴۷

میدید، از او میپرسید که چه چیز آزارش میدهد؟ ژانوالژان همه چیز را انکار میکرد و میگفت: «هیچ!»

این دو موجود که این چنین بهمهر یکدیگر دل بسته بودند؛ و آن هم مهری این چنین وگیرا و ظریف، و سالها برای همدیگر زیسته بودند، حالا هریک در کنار دیگری، و هریک برای دیگری، بی آنکه بخواهد و چیزی بگوید، رنج میبرد و در حین حال لبخند میزد.

## & زنجير <sup>،</sup>

ژانوالژان از آن دو، تیره روزتر بود. جوانی، حتی در غم و غصه هایش نور و سروری دارد. گاهی ژانوالژان آنچنان رنیجی می برد که رفتارش به رفتار کودکان شباهت می یافت. و این، از ویژگیهای دردکشیدن و رنج بردن است که جنبه های کودکانهٔ انسان را آشکار می کند. این فکر از ذهنش بیرون نمی رفت که کوزت در حال گریختن است، و به خود می گفت که باید بجنگد و راه فرار او را ببندد، و با چیزی پرجاذبه و دلپسند او را بر سر شوق آورد. و این گونه افکار، چنانکه گفتیم، هم پیرانه بود و هم کودکانه. گاهی آرزو می کرد که جلال و جبروتی داشت تا می توانست گونه زرق و برقها می شوند. روزی کنت کوتار <sup>\*</sup>، حکمران پاریس، را در خیابان دید که لباسی پوشیده بود آراسته به ملیله دوزیهای پرزرق و برق، و

۱. این فصل را ویکتورهوگو در اکتبر ۱۸۶۰ بهبینوایان افزوده است. هوگو در مراسم بهزنجیر بستن زندانیان، پیش از فرستادنشان به تولن، شرکت کرده بود، و جزئیات این کار را در فصل سیزدهم آخرین روز یک محکوم شرح داده بود. در اینجا نیز به صورت دیگری این ماجرا را باز میگوید. با خودگفت که «ای کاش به جای کنت بودم، مثل او لباس می پوشیدم و دست کوزت را می گرفتم و با تکبر و تبختر از جلو در آهنین کاخ تویلری می گذشتم و نگهبانان در مقابل من خبردار می ایستادند و به احترام من تفنگهایشان را تا روی سینه بالا می آوردند، و کوزت این چیزها را می دید و مجذوب من می شد، و دیگر به فکر نمی افتاد که با نگاه جوانان بی قابلیت را بنوازد»

این اندیشهٔ غمانگیز او را منقلب میکرد.

از وقتی که به کوچه پلومه آمده و در اینجا گوشه نشین شده بودند، گاهی برای سرگرمی به تماشای دمیدن آفتاب می رفتند که این تماشای لذت بخش و دلپذیر، هم برازندهٔ جوانان است و هم شایستهٔ پیران. گشت و گذار در سپیده دم، برای کسی که تنهایی را دوست دارد، به خوبی گردش شبانه است؛ با این تفاوت که صبحگاهان طبیعت شادابتر است؛ در کوچه ها ره گذری نیست، و پرندگان نغمه سرایی میکنند. کوزت همچون پرندگان صبح زود بیدار می شد. معمولاً از شب پیش، قرار این کار را می گذاشستند. ژان والژان چنین گردشی را پیشنهاد می کرد و کوزت می گذاشت. برای این کار چنان مقد مه چینی و طرح ریزی می کردند که می آمدند. کوزت شادمانه به چنین گشت و گذاری می رفت. این چنین می آمدند. کوزت شادمانه به چنین گشت و گذاری می رفت. این چنین

میدانیم که ژانوالژان علاقه داشت که در هر فرصت به گوشههای خلوت و کم رفت و آمد و فراموش شده برود. در آن ایام کشتزارهای کوچک و بزرگ، پاریس را در محاصرهٔ خود داشتند. در تابستان، این مزارع، گندمزار بودند و در پاییز، بعد از برداشت محصول، آن اراضی را بیل میزدند و برای کشت بعدی آماده میکردند.

ژانوالژان بسرای گشت و گمذار آن گوشههای دورافتاده را دوست

میداشت. کوزت نیز از تماشای این گوشه ها خسته و دلگیر نمی شد. این گردشها برای ژانوالژان تنهایی بود و برای کوزت آزادی ازیرا می توانست مثل دختر بچه ها به هر سو بدود و بازی کند. ژانوالژان در کناری می نشست و کوزت کلاه از سر برمی داشت و می دوبد و می رفت و گل می چید، و دسته گل می بست ابه پروانه ها، که روی گلبرگ ها نشسته بودند، خیره می شد، اما آنها را نمی گرفت. لطف و ملایمت و مهر و شکننده مشغول است بال و پر پروانه را با دلسوزی و ترحم نگاه می کند. کوزت گلهای شقایق را می چید و به صورت حلقه ای درمی آورد و بر سر می نهاد، و این گلها در زیر نور آفتاب همچون آتش می درخشیدند و برای می نهاد، و این گلها در زیر نور آفتاب هم و زان می ساختند.

حتى بعد از آنكه غم در زندگى آنها جاى خود را باز كرد، گاهى به اين گردشهاى بامدادى مى رفتند. در يك سپيده دم اكتبر سال ۱۸۳۱، صفا و شفافيت هوا آنها را برانگيخت كه از خانه بيرون بروند. در آن روز قدم زنان به حدود راه بند «مِن» رسيدند. تاريك و روشن نبود، سپيده دم بود؛ لحظاتى بود پرجاذبه و زودگذر. در اين گوشه و آن گوشهٔ آسمان هنوز چند ستاره چشمك مى زدند. زمين سراسر سياه بود و آسمان از اين سو تا آن احساس مى شد. چكاوكى كه گويى با آسمان درآميخته و در اوج بود، آواز مى خواند؛ گويى سرود حقارت بود در پيشگاه عظمت لايتناهى، و آرامشى مى مى بخشيد به عرش الهـى. در طرف مشرق شميح تيره فام وال دوگراس ا به پهنهٔ افق تكيه داده بود، و زهره با زيبايى خيره كننده اش ذره ذره فاصله اش از اين گىنبد بيشتر مى شد. پندارى، مى خواست از دره ذره فاصله اش از اين گىنبد بيشتر مى شد. پندارى، مى خواست از

۱. Val-de-Grace، صومعهای در کوچهٔ سنژاک، که گنبد نمازخانهاش شکوه خاصی دارد.

ظلمت آن بگريزد.

همه چیز در آرامش و سکوت فرو رفته بود. کسی در جاده نبود، اما گاهی یکی دو نفر بهچشم می آمدند که از کارگرانی بودند که سرکار خود می رفتند.

آن روز، ژانوالژان بعد از مدتی قدم زدن، روی نیمکت چوبینی در جلو یک کارگاه نیمه ساز نشست، رویش به جاده بود و پشتش به روشنایی صبحدم؛ از یاد برده بود که به زودی آفتاب سرمی زند. چنان در خود فرورفته بود که همه چیز را از یاد برده بود. در این حالت، آدمی در اعماق خویشتن غوطه ور می شود، و حتی نگاهش چیزی نمی بیند، و در چهار دیواری تفکرات زندانی می شود. این گونه تفکرات و تأملات را می توان عمودی نامید، زیرا آدمی را از بالا به قعر می برد؛ و برای آنکه دوباره از قعر بازآید و به روی زمین برسد، مدتی وقت لازم دارد. ژانوالژان در چنان اعماقی بود و در فکر کوزت یود، و در فکر سعادتی بود که در کنار کوزت اعماقی بود و در فکر کوزت یود، و در فکر سعادتی بود که در کنار کوزت اعماقی بود و در فکر کوزت یود، و در فکر سعادتی بود که در کنار کوزت ایساس می کرد، و با ورود آن جوان بیگانه، تا حدودی به خطر افتاده بود. در فکر فروغ تابناکی بود که با وجود کوزت زندگی اش را پر کرده بود، و با این رؤیا جمعاً احساس خوشی داشت. کوزت رو در روی او ایستاده بود.

ناگهان کوزت با صدای بلند گفت: «پدر!... نگاه کن! مثل این که خبرهایی است. از آن پایین چیزهایی به این طرف می آید.» ژانوالژان از خود بیرون آمد و بهدقت نگاه کرد.

کوزت درست میگفت. این جاده که بهراه بند قدیم مِن منتهی می شد، در طول کوچهٔ سِور جلو می رفت. و بولوار، با زاویهٔ قائمه آن را قطع میکرد. از سر پیچ جاده و بولوار، که به چند راه متصل می شود، سر و صدایی به گوش می رسید که در چنین ساعتی چند و چونش معلوم نبود؛ سر و صدایی بود درهم برهم، که گویی از حرکت و جنب وجوش گروهی

۱۶۵۲ / بینوایان

از آدمیان برمی آمد. اما مشخص نبود که چه کسانی در بولوار به حرکت درآمده و برای چه منظوری وارد جادهٔ بیرون شهر شدهاند.

آنچه از دور بهنظر می آمد. ظاهراً صفی بودکه با نظم حرکت میکرد، و در عین حال بهاین سو و آن سو متمایل می شد. شاید چندگاری بودند که پشت سر هم حرکت میکردند و عدهای را با خود می آوردند.

صدای پای اسبها، تلق و تلق چرخها، و فریاد آدمیان و ضرب آوای شلاق با هم درآمیخته بودند، ر با آنکه در فضای نیمه تاریک دوردست فرورفته بودند، کمکم به چشم می آمدند. گاری اول، که در جاده پیش می آمد، به جایی که ژانوالژان نشسته بود، نزدیک می شد. دقایقی بعد، گاری دوم نیز آشکار شد، و سپس گاری سوم و گاری چهارم. هفت گاری بودند که دنبال هم حرکت می کردند، و سَرِ هر اسب با گاری جلوتر از نخود فاصلهای نداشت؛ مثل آن بود که اشباح و ارواح در آن گاریها نشسته باشند؛ برق شمشیرها در آن میان، کم و بیش دیده می شد، و گاهی صدایی خشک و خشن به گوش می رسید پنداری، زنجیرهایی به هم می خوردند و به هم می سایدند. هرچه گاریها جلوتر می آمدند، صداها خشن تر و مشخص تر شدند؛ گویی اشباح تر سناکی از غار تخیلات بیرون دویده اند.

اشباح نزدیک تر می آمدند و کمکم اشکال مشخصی پیدا می کردند. در این هنگام، از پشت درختان، منظرهٔ خیال انگیزی نمایان می شد. توده های پریده رنگ ابرها، به سفیدی می گراییدند، آفتاب ذره ذره بالا می آمد و روشنایی کم فروغی بر این کاروان، که هم مرگبار بود و هم جاندار، فرو می ریخت. اشباح در آن روشنایی نیم رنگ، چهرهٔ مردگان را داشتند و اما حقیقت غیراز این بود:

هفت گاری در یک خط، و در دنبال همدیگر در حرکت بودند که شش تمای آنمها، سماخت و ریخت عجیبی داشتند. این شش گماری

به گاریهای مخصوص حمل بشکه شباهت داشتند. مالبندها، مانند نر دبانی یلند، به طور افقی روی دو چرخ آنها قرار گرفته بودند که در انتها به صورت تخت حمل بيماران درمي آمدند؛ و در جلو، سر هر نردبان افقي به چهار اسب بسته شده بود و روی این نردبان مانندها، چندین مرد را در حال نشسته، به هم بسته بودند. هر گاری بیست و چهار سرنشین داشت، در دو رديف دوازده نفره، كه يشت به همديگر داده بودند و ياها را در فضا آویخته بودند. بر پشت هر کس زنجیری بود و گردن هر یک را در غل آهنيني گذاشته بودند با اين ترتيب، هر کس براي خود يک غل داشت، اما زنجیر همگانی بود و همه را با یک زنجیر به هم بسته بودند. اگر اتفاقی مى افتاد، همه آنها ناگزير با همديگر از گارى پايين مى افتادند نوعى وحدت ناگسستنی آنها را به هم قفل میکرد، و ناچار بودند با زنجیری که بر گردن خود داشتند، روی زمین دراز شوند و درکنار همدیگر بخزند و جلو بروند. در قسمت جلو و عقب هر گاری، دو نگهبان تفنگ بهدست ایستاده بودند، و هرکدام از آنها یک سر زنجیر همگانی را زیر با داشت. خلها جهارگوش بودند. و اما هفتمین گاری، که در انتهای این کاروان حرکت می کرد، بزرگ بود و نردهدار، اما بی سرپوش، و چهار چرخ داشت و شش اسب آن را ميکشيدند. بار اين گاري چندين ديگ بزرگ آهنين بود و چند دیگ کوچکتر مخصوص ذوب فلز، و چند کورهٔ بزرگ و تودهای از زنجيرها، و در ميان اين چيزها چند مرد، كه طناب پيچ شده بودند، و بهدرازا در کف گاری افتاده بودند و ظاهراً بیمار بودند. این گاری از هر طرف شبکههایی داشت، و در ضمن به چندین نوع از ابزار شکنجه مجهز بود.

این گاریها در وسط سنگفرش جاده حرکت میکردند و از دو طرف، نگهبانان آنها را در میان گرفته بودند. نگهبانان سر و وضعی داشتند چرکین و نامرتب. کلاههایشان مانند سربازان دوران ویکتوریا سه گوش بود و پر از لکههای چربی و سوراخ سوراخ. لباسهایشان بی قواره بود و چروک خورده، به معلولان جنگ می ماندند. شلوار هایشان نیم خاکستری و نیم آبی بود و کم و بیش پاره، و به شلوار قبرکن ها شباهت داشت. سر دوشی هایشان قرمزرنگ بود و بند تفنگهایشان زرد، و خنجری و چوب قانونی به کمر بسته بودند؛ مثل آن بود که تیره روزی گدایان و قساوت جلادان را در سرتاپای این نگهبانان جمع کرده باشند. فرمانده نگهبانان، شلاق بلندی به دست داشت هرچه هوا روشن تر می شد، همه چیز واضحتر و روشن تر به چشم می آمد. در جلو و عقب این کاروان، یک عده ژاندارم سوار، شمشیر به دست در حرکت بودند.

طول این کاروان آن قدر بودکه وقتی گاری اول بهراهبند دروازه رسید، آخرین گاری تازه از بولوار بهجاده می پیچید.

عدهٔ زیادی از مردم، که معلوم نبود چگونه و از کجا پیدا شده اند، بهرسم پاریسی ها، ناگهان به کوچه و خیابان ریخته و در دو طرف جاده برای تماشا آمده بودند. در کوچه های آن اطراف، گاهی صدای فریادی شنیده می شد که کسی به دیگران خبر می داد که هرچه زودتر برای تماشا بیایند صدای تقتق کفشهای چوبی دهقانان نیز از دور و نزدیک به گوش می رسید که دوان دوان می آمدند تا خود را به جمع تماشاگران بر سانند.

زندانیانی که در گاریها در کنار همدیگر چسبیده بودند، با سکوت محض خسود را به تکانهای مداوم گاری تسلیم کرده بودند، و رنگ به صورتئنان نبود. شلوارهایشان کتانی بود و کفشهای چوبین به پا داشتند. بینوایی از سر تا پایشان می بارید. بلوزی که پوشیده بودند بسیار تامتناسب و کراهت آور بود چیزی شوم تراز بلوزهای چل تکه بینوایان در عالم یافت نمی شود. هرکس یک جور کلاه بر سر داشت: کلاه نمدی، با کاسکتهای آلوده به قیر، کلاه پشمی درب و داغان. بعضی هاکلاه زنانه، و بعضی ها سبدی بر سر داشتند، و اغلب آرنج بلوزشان سوراخ بود. از

چاک بلوزهای یقه دریده، سینههای پرمویشان نمایان بود، و از پارگیهای لباسشان خالكوبيهايي مانند معبد عشق، قلب شعلهور، كبوييدًون و چيزهايي نظاير آنها نمايان بود، و گاهي از ميان اين پارگيها لک و پيسها، جای زخمها، دانه های سرخ و سیاه، به نظر می آمد. دو سه نفر از این زندانیان را با طناب به تیرکهای گاری بسته بودند؛ و این چند نفر کف پاهایشان را در میان رکابی از طناب گیرداده بودند که بتوانند در این حال خود را سریا نگاه دارند. یکی از آنها چیزی را می خورد که به سنگ سیاه شباهت داشت، و چیزی جز نان نبود. نگاه زندانیان بی رمق بود و بی حال؛ و گاهي در اين ميان، در چشمي تصادفاً نور کندر شرارت بنرق ميرزد. نگهبانان پرخاشجو بودند، و زنجيرشدگان چيزي نمي گفتند. گاهي نگهبانی چوب قانون خود را بر گُردهٔ یکی از آنها فرود می آورد. زندانیان بی اعتنا بودند. و گاه و بیگاه خمیازه می کشیدند. کهنه پاره هایی که پوشیده بودند خوف انگیز بود. پاهایشان آویزان بود. شانه هایشان تکان می خورد. سرهایشان به هم می خورد، زنجیرها به هم می ساییدند و سر و صدا مىكردند. از چشمهايشان نور توحش مىباريد. مشتشان چنان سست بود که مانند دست مردگان باز و بسته می شد. گروهی از کودکان دنبال این کاروان می دویدند و می خندیدند.

این کاروان هر چه بود، مصیبتبار بود. اگر بارانی میبارید، و پس از آن رگباری دیگر، و رگباری دیگر، و آب از لباسهای پارهپارهشان می چکید و سراپا خیس می شدند، به این آسانی لباسهایشان در هوای مرطوب خشک نمی شد، و سرما و یخبندان در اعماق جانشان نفوذ میکرد، و به این آسانی گرم نمی شدند. در زیر رگبار، شلوارهای کتانی شان به یدن می چسبید و کفشهایشان پر از آب می شد. حتی ضربه های شلاق

Cupidon، ربّالنوع عشق در روم قدیم که به شکل فرشته ای که تیر به قلب آدمی میزند، مجسم می شد.

نمی توانستند از به هم خوردن دندانهایشان براثر سرما و باران، جلوگیری کنند. در آن حال نیز غل همچنان در گردن آنها بود، و پاهایشان آویخته؛ و محال بودکه کسی این زنجیر شدگان را این گونه مفلوک و گرفتار، در هوای سرد پاییزی و در زیر باران و باد ببیند و به خود نلرزد.

حتی زندانیان بیماری که طناب پیچ شده بودند و در کف گاری هفتم افتاده بودند، و به کیسه های انباشته از تیر مروزی و درماندگی می ماندند، مصونیت نداشتند و گاه و بیگاه ضربه های چوب قانون را دریافت می کردند.

در اين لحظات، أفتاب بالا أمد، فروغ تابناک مشرق أشكار شد. ینداری آتش در میان این مردان زنجیر شده افتاده بود، یک باره جان گرفتند! در آن گاریها آتشفشانی آغاز شد از قاهقاه خنده و ناسزا و فحش و تصنيفهای رکيک و عوامانه، روشنايي با همهٔ وسعتش، افقي وارد گاريها شده و همه چیز را بهدو نیم کرده بود؛ سرها و تنهها در روشنایی بودند، و پاها و چرخها در سایه. ناگهان گرمای خیال و تصورات، آن مردان سرد و ساکت را به هیجان می آورد. لحظهٔ ترس آوری بود. نقابها از چهرهٔ دیوها برداشته شده بود و روحیه و خلق توحش آمیز شان خود را در کمال عریانی نشان میداد. هوا روشن شده بود، اما آن گروه همچنان در تاریکی روح خود اسیر بودند. چندنفر از آنها که به شوق و حال آمده بودند، در لولههای باریکی که در دست داشتند، می دمیدند و آب آلودهای را که در لوله ها بود به طرف تماشاگران، و به خصوص زنها، می یاشیدند. روشنایی آفتاب، نیمرخ این زنجیرشدگان ترحمانگیز را با سیاهی سایهها بدشکل تر ميكرد. در ميان اين موجودات تيرهروز، حتى يك نفر يافت نمي شد كه از ريخت نيفتاده باشد. پنداري، چنين چيز ناهنجاري در آفتاب تأثير مىگذاشت و أن روشنايى دلانگيز را بهبرق مرگبار صاعقه تبديل مىكرد. زنجير شدگان گاري اول، با شادي وحشت انگيزي، صدايشان را تا آخرين

درجه بالابرده و درهم انداخته بودند، و ترانههای رکیک درژد و لاوستال را میخواندند. درختها در دو طرف جاده لرزش غمانگیزی داشتند. جمعی از شهرنشینان که از خیابانهای مجاور دوان دوان خود را برای تماشا رسانده بودند، قیافههای احمقانهای به خود گرفته، به این ترانههای رکیک و مبتذل گوش می دادند.

در این کاروان، انواع فلاکتها آشفتهوار جمع شده بودند: پیران، نوجوانان، سرهای برهنه، ریشهای جوگندمی، دیوصفتیهای شرم آور، تسلیم و تمکینهای پرخاشگرانه، خندههای وحشیانه، رفتارهای ابلهانه، پوزههای خوک مانند، چهرههای صاف و دختر مانند و موهای نرم و بلند، مسورتهای کسودکانه و در عبین حال وحشت آور، گونههای لاغسر و استخوانی، که از جنازه بودن چیزی جز مرگ کم نداشتند. درگاری اول، مرد سیاهپوستی بود که شاید دورانی از عمرش را در غلامی و بردگی گذرانده بود، و حالا این زنجیر را با زنجیر دوران بردگیاش مقایسه میکرد. زندانیان از نظر اخلاقی تا آن درجه سقوط کرده بودند که دیگر رسیده بودند که جهالت شان به حماقت تبدیل شده بود. در میان این جمع مرایا فرورفته در گل و لجن، هیچ نوع گزینش و درجه بندی امکان سرایا فرورفته در گل و لجن، هیچ نوع گزینش و درجه بندی امکان نداشت؛ و بههمین دلیل، مسئول امور زنجیر شدگان نیز، این افراد پلید و ندلیل را، بدون در نظر گرفتن هر گونه نظم و طبقهبندی،

در کنار همدیگر نشانده و بارگاریها کرده بود. با این حال جِمع بستن اینهمه حقارت و فلاکت، حاصل جمعی جز مجموعهٔ تیرهروزیها نداشت. آنهاکه با یک زنجیر به هم بسته شده بودند، روح و فکرشان مشترک بود؛ و هرگاری با مجموعهٔ سرنشینانی که داشت وضع به خصوصی پیدا کرده بود. در کنارکسی که آواز می خواند، کسی نشسته بود، که نعره میکشید، و نفر سوم گدایی میکرد و از رهگذران صدقه میخواست؛ و نفر بعدی دندانهایش را روی هم میفشرد و غضبش را نشان میداد، و دیگری تماشاگران را تهدید میکرد؛ و هم زنجیر بغلدستی او کفر میگفت، و آخرین نفر مثل مرده ساکت بود. اگر دانته چنین کاروانی را میدید، گمان میکرد که طبقات هفتگانه دوزخ به حرکت درآمدهاند.

حرکت دسته جمعی دوزخیان بود به سوی عذابی دیگر، آن هم به صورتی نحوست بار؛ نه بر گردونهٔ شرارافکن اپوکالیپس '، بلکه برگاری شکسته جمونی.'

یکی از نگهبانان که قلابی در نوک چوب قانوناش بود، گاهی هوس میکرد که با فرود آوردن ضرباتی با آن بر سر زنجیر شدگان، این تودهٔ پلید انسانی را تکان بدهد. پیرزنی از میان تماشاگران، زندانیان را با انگشت بهنوهٔ پنج سالهاش نشان می داد و میگفت: «چشمهاتو واکن و عاقبت این جورکارها را ببین!»

چون آواز خواندن و کفر گفتن و غوغا کردن از حد گذشت، کسی که ظاهراً فرمانده نگهبانان بود، شلاقش را دور سر چرخاند و با این علامت، همهٔ نگهبانان از جا پریدند و بی حساب و بی دلیل، ضربات شلاق، مانند تگرگ، بر سر و روی زنجیر شدگان فرو بارید. بعضی از کتک خوردگان به خشم آمدند و کف بر لب آوردند. پر خاشگری آنها شادی پسربچه هایی را که برای تماشا آمده بودند، دو چندان کرد. این پسربچه ها که دوان دوان خود را به کاروان رسانده بودند، مثل دسته ای از مگس ها بودند که ناگهان

۸. Apocalipse، گردونهای کره به صورتی نمادین، به اعتقاد به ودیان و مسیحیان، سرئوشت خلق خدا را با خود حمل میکند، و به معنای فاجعهٔ بزرگ و پایان دنیا نیز هست.

۲. gemonics پلکانی در تپه کاپیتول. در روم قدیم، اجساد کسانی را که زیر شکنجه جان سپرده بودند، بر سکویی از این پلکان میگذاشتند تا آنها را بهرود تیبر درافکنند. هجوم مي آوردند تا روي زخمي بنشينند.

ژانوالژان با ترس، این کاروان را می نگریست. گویی در چشمهای او بهجای مردمک، شیشه ای کار گذاشته بودند که به جای نگاه کردن، در برابر حقایق بهت و حیرتش را نشان می داد، و در این شیشهٔ ژرف، انعکاس فاجعه، همچون شعله ای شراره می افکند. ژانوالژان می خواست از جا برخیزد و بگریزد، اما نتوانست قدمی بردارد. بعضی چیزها هستند که وقتی چشم شما به آنها می افتد، نگاهتان می دارند و در جامیخکوب تان می کنند. ژان والژان میخکوب شده بود، خشکش زده بود، و در این اندوه این غوغای دوزخی از کجا آمده است؟» دست به پیشانی برد و کمکم حافظهٔ خود را بازیافت و بهیاد آورد که برای جا به جایی زندانیان همیشه جنین خط سیری را انتخاب می کنند. چون پادشاه در این ساعت، احتمال دارد که با همراهانش از کاخ فونتن بلو بیرون آیدتا در این اطراف گردشی پادشاه به آن کاروان مرگبار بیفتد خود او را نیز سی و پنج سال پیش، از پادشاه به آن کاروان مرگبار بیفتد خود او را نیز سی و پنج سال پیش، از

کوزت ترسش به گونهٔ دیگری بود. قضایا را درک نمی کرد نفسش بند آمده بود، چیزهایی را به چشم می دید که گمان نمی کرد همانندش در عالم، وجود داشته باشد. عاقبت طاقت نیاورد و گفت: «پدر! چه کسانی در این گاری ها هستند؟»

ژانوالژان گفت: «زندانیان.»

کجا میروند؟

بەزىدان محكومان بەاعمال شاقە.

در این دم، فرو کوفتن شلاقها بهسر و پشت زنجیر شدگان بهاوج خود رسیده بود. علاوه بر شلاق عدهای از نگهبانان نیز، از چوب قانون یا پهنای شمشیر برای کتک زدن آنها استفاده می کردند. زنجیر شدگان در برابر اینهمه زجر و عذاب ناچار به تمکین و اطاعت شدند؛ اطاعتی کراهت آور. و همهٔ آن گرگهای زنجیر شده، ساکت شدند. کوزت سر تا پا می لرزید و می گفت: «پدرا از انسانیت چیزی در آنها هست؟»

ژانوالژان بینوا جواب داد: «شاید چیزکی باشد.»

این کاروان پیش از سپیدهدم، از زندان بی سِتر حرکت کرده بود. برای آنکه از مسیر موکب ملوکانه، که گاهی از فُونتن بلو، بهاین سمت می آمد، فاصله داشته باشد، جادهٔ مانس <sup>۱</sup> را انتخاب کرده بودند؛ برای آنکه شاه آنها را نبیند، راه طولانی تر شده بود و ساعات عذاب این زندانیان بیشتر.

ژانوالژان آن روز آزرده و افسمرده بهخانه بازگشت. این گونه پیش آمدها چون ضربهای فرود می آیند و خاطرهای به جا می گذارند که به نوعی روح و فکر آدمی را درهم می ریزند.

با این حال، ژانوالژان، وقتی که با کوزت به کوچهٔ بابیلون بازگشت، اصلاً بهیاد نمی آورد که کوزت چه چیزهایی از او پرسیده، و او چه پاسخهایی داده بود. و شاید آن روز چنان در خود فرورفته بود که نمی توانست چیزی بشنود و جواب درستی بدهد. اما آن شب، کوزت را غمگین یافت و به گوش خود شنید که کوزت پیش از آنکه برود و بخوابد، با خود می گفت: «به خدا اگر روزی یکی از آنها را از نزدیک ببینم، از ترس خواهم مرد!»

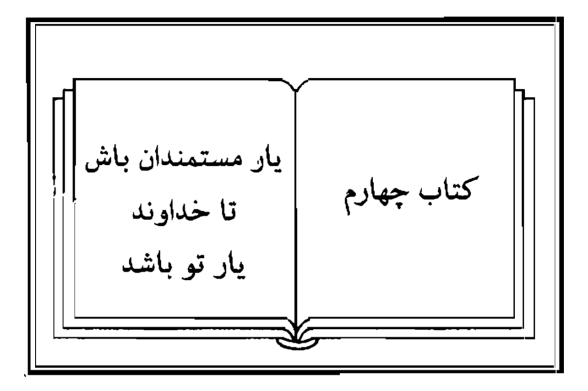
خوشبختانه، تصادف روزگار به کمک آنها شتافت؛ فردای آن روز غمانگیز، نمیدانم بهچه مناسبتی، در پاریس جشن و سروری بود و مراسم سان و رژه درشان دومارس، و بازی ژوت <sup>۲</sup> در رودسن و نمایشهای

۱. Mans شهری در ۲۱۱ کیلومتری غرب پاریس. ۲. Joutes نوعی بازی که سواران لباسی از آهن و پولاد می پوشیدند، و تاختکنان با گوناگون در شانزه ایزه، و آتش بازی در اتوال، و چراغانی در همهٔ شهر. ژان والژان آن روز، برخلاف رسم و عادت خویش، کوزت را به تماشای این جشن برد تا خاطرهٔ تلخ و شوم روز پیش را از ذهن او پاک کند. آن روز، ژان والژان هم لباس مخصوص گارد ملی اش را پوشیده بود، و کوزت نیز خوشحال بود که پدرش چنین لباس پوشیده است. از سوی دیگر، شور و غوغای شادی آمیز جشن از هر نظر برایش تازگی داشت، و با خلقی خوش و روحی پر نشاط به اطراف خود می نگریست. ژان والژان هم با مشاهدهٔ حال او خوشحال شده بود، زیرا احساس می کرد که آثار نفرت انگیز فاجعهٔ روز پیش، از ذهن کوزت زدوده شده است.

چسند روز بسعد، در یک صبح روشن آفتابی، آن دو روی پلکان ساختمان اصلی و رو بهباغ ایستاده بودند. ژانوالژان در واقع، قانون شکنی کرده بود، زیرا جزو قوانینی که برای خود وضع کرده بود، یکی هم این بود که بهباغ نرود و خود را بیشتر در کنج اتاقهای حیاط خلوت خانه پنهان کند آن روز، برخلاف رسم و عادت، در اتاق خود تنها نمانده و به سوی باغ مده بود. کوزت با پیراهن خواب، این لباس ساده و راحتی که دختران جوان را تا دمدمه های صبح دربر می گیرد، و همچون ابری می ماند که روی ماه افتاده باشد، در کنار ژانوالژان ایستاده بود. سرش در روشنایی آفتاب بود، و گونه هایش گلفام می نمود. گل مینای سفیدی در دست گرفته بود و پرپر می کرد. ژانوالژان با خاطری افسرده به و چشم دو خته بود.

کوزت از زبان و رمز این گل و افسانهٔ زیبایی که دربارهٔ آن میگویند، و معنای نمادین آن: «من تراکمی، اما عاشقانه دوست دارم»، بی خبر بود. چه کسی می توانست این چیزها را بهاو یاد داده باشد؟ این گل را بیخودانه و

← نیزه همدیگر را از روی اسب بهزمین می انداختند. نوع دیگر آن در قایق است و روی آب، که دو نفر با چوبهای یلند به یکدیگر حمله می برند و هر یک سعی میکند دیگری را در آب بیندازد. در نهایت معصومیت پرپر می کرد، بی آنکه بداند که پرپر کردن مینای سفید رنگ، به معنای شکستن یک قلب است. و اگر گراس های ۱ سه گانه، الههٔ چهارمی داشتند، که اندوهگین بود و در عین حال لبخند می زد، کوزت می توانست نمادی از آزادی باشد. ژانوالژان مسحور تماشای انگشتان کوچک کوزت شده بود، که مینای سفید را پرپر می کرد، و با این تماشا همهٔ غمهای عالم را از یاد برده بود. پرنده ای در میان بوته ها نغمه سرایی می کرد. ابرهای سفید شادمانه در آسمان می دویدند، چنانکه گویی از بند آزاد شده اند. و کوزت همچنان گلبرگها را دانه دانه پرپر می کرد. مثل این که فکرش مشغول چیزی بود؛ ظاهراً به چیز دل انگیزی نمی اندیشید. ناگهان با ظرافت یک قو، سرش را به آرامی روی شانه چرخاند و به ژان والژان گفت: «پدر! زندان با اعمال شاقه چه جور جایی



## از برون زخم و از درون درمان

زندگی آنها ذره ذره خمگین تر می شد.

کاری که پیش ازاین خوشحالشان میکرد، حالا بهصورت تنها سرگرمی آنها در آمده بود. و آن، بردنِ نان بود برای گرسنگان و رخت و لباس برای برهنگان. بیشتر اوقات، کوزت همراه ژان والژان به کلبهٔ مستمندان میرفت. گاهی مثل ایام گذشته، این کار مایهٔ شادی آنها می شد، و بعضی از روزها که توانسته بودند به کمک عده بیشتری از نیازمندان بشتابند، وگرسنگان و برهنگان بیشتری را سیر کنند و بپوشانند، کوزت در بازگشت به خانه کمی احساس شادی می کرد. در همین روزها بود که با همدیگر به زاخهٔ هولناک ژوندرت رفتند.

و فردای آن روز، چنانکه شرحش گذشت، ژان وانژان توانسته بود از صحنه بگریزد، وقتی که بهخانه باز آمد، ظاهراً آرام بود، اما بازوی چپش زخم عجیبی داشت که درد میکرد و ملتهب بود. ژان والژان داستان دروغینی به هم بافت و برای کوزت گفت. اما این زخم او را از پا انداخت و یک ماه تمام تب داشت و از خانه بیرون نمی رفت و حاضر نبود که زخم را به پزشک نشان بدهد. هر وقت کوزت اصرار میکرد که بروند و برای معاینهٔ زخم، پزشکی به خانه بیاورند، به شوخی می گفت: «دامپزشک خبر باید کرد!» کوزت هر صبح و هر شب، زخم او را می شست و روی آن را می بست، و این کار را با چنان رقّت و دلموزی خدای گونه و فرشته آسا انجام می داد که ژان والژان احساس می کر د که شادی دوباره به جان او بازگشته است، و همه بیمها و نگرانیها از او دور شدهاند. در این حال، به کوزت نگاه می کرد و می گفت: «چه زخم خوبی! چه درد خوبی!» کوزت از وقتی که بیمار داری میکرد، کمتر در ساختمان اصلی میماند و بیشتر نزد پدرش بهاتاق کو چک او می رفت و تقریباً همهٔ روز را نز د ژان والژان مي ماند، و به خواهش او برايش كتاب مي خواند. اين كتابها عموماً سياحت نامه بودند. ژان والژان کمکم حالش خوب می شد و نور امید و سعادت در دلش مي تابيد. ماجراي باغ لوگزامبورگ، آن جوان ولگرد، و همهٔ آن ابرها که برجانش سایه انداخته بودند، از ذهن او محو می شدند. با خود میگفت: «چه تصورات احمقانهای داشتم. راستی که من پیر شدهام و دیوانه!» و آن قدر خود را سعادتمند می دید که حتی ماجرای مخوفی که با تناردیه داشت، در نظرش کم رنگ شده بود. همهٔ آن چیزها کابوسی بهنظرش می آمد که از کنارش گذشته بودند و او به هر روی توانسته بود از آنجا بگریزد، و رد پایی هم به جای نگذاشته بود. بقیهٔ قضایا برای او بم اهمیت بود. دیگر به فکر تناردیه و رفقای تبهکار او نبود؛ با خود میگفت: «حالا که گرفتارند و در زندان؛ بعد از آن هم دستشان بهمن نمي رسد اما راستي كه اين خانواده تنارديه چقدر ترحم انگيزند.»

دربارهٔ کاروان زندانیان محکوم به اعمال شاقه نیز، دیگر کوزت چیزی نپرسید و کنجکاوی نکرد. در صومعه، خواهر روحانی سنت مشتیلد ا به کوزت درس موسیقی داده بود. کوزت آوای دلنشینی داشت، و مانند پرندهای نغمه سرایی میکردکه در جلد یک دختر جوان رفته باشد. بعضی از شبها در کنار پدر بیمارش ترانه های غمگینی می خواند، ژان والژان با

علاقه بهاو گوش میداد.

بهار نزدیک می شد. باغ آن قـدر دوست داشـتنی شـده بـود کـه ژان والژان به کوزت میگفت «چرا بهباغ نمیروی؟ دلم میخواهد بروی و در باغ گردشی بکنی».

کوزت خواستهٔ او را پذیرفت؛ بهباغ رفت، اما در باغ تنها بود. چون زان والژان کمتر بهباغ میرفت. شاید بیم داشت که کسی از میان نردههای دَرِ آهنین او را ببیند.

زخم ژان والژان کم کم خوب می شد، و دیگر خطری برای او نداشت.

کوزت هم که می دید پدرش آسوده خاطر شده، و زخمش رو به بهبودی می رود، احساس خوشی داشت. کم کم، بی آنکه متوجه باشد، پریشانی و افسردگی هفته های پیش از او دور شده بود. ماه مارس بود، و روزها بلندتر می شدند و زمستان به پایان می رسید. معمولاً زمستان که می رود، گوشه ای از غمهای ما را نیز با خود می برد.

سپس ماه آوریل فرا رسید و صبحهای روشن بهاری، که مثل همهٔ صبحها لطیف است و مثل دوران کودکی، خندان. اما گاهی آوریل مثل بچهها اشک می بارد. طبیعت در این ماه روشنایی جذابی دارد که در آسمان و ابرها و درختان و سبزهها و گلها و قلب و روح آدمی اثر می گذارد.

کوزت بسیار جوان بود، و شادی آوریل در روح او اثر گذاشته بود؛ به گونه ای نامحسوس، و بی آنکه خود ملتفت باشد، تیرگی غم از جانش بیرون می رفت. به هنگام بهار، روشنایی حتی به جانهای تیرهٔ غمگین راه می یابد، به همان شکل که در نیمروز، روشنایی حتی در غارهای تاریک نفوذ می کند. پیش از این هم کوزت زیاد غمگین نبود. و اگر هم بود، خود ملتفت قضیه نبود. معمولاً هر روز صبح، در حدود ساعت ده، بعد از خوردن صبحانه، پدرش را ناگزیر با خود به باغ می برد. و بازویش را می گرفت، و او را در آفتاب جلو پله ها راه می برد و در این حال، می خندید. و احساس خوشبختی میکرد. ژان والژان سرمست بود، رفتار او را زیر نظر داشت و خوشحال بود که کوزت دوباره با طراوت شده و صورتش گل انداخته است؛ و آهسته با خود میگفت: «راستی که چه زخم خوبی بودا»

و در دل از تناردیه، که چنان زخمی به او زده بود، سپاسگزاری میکرد!

و بهمحض آن که زخمش بهبود یافت، گردشهای شبانه و تنهایی خود را از سر گرفت. اما مگر می شد که آدمی تنها و دور از هر گونه غوغا، در نقاط خلوت پاریس گردش کند و با حادثهای روبهرو نشود؟

## ننه پلوتارک برای توضیح قضیه مشکلی نداشت

آن شب، گاورٔش کوچک، شام نخورده بود؛ روز پیش هم چیزی نخورده بود، کمکم گرسنگی آزارش میداد. برای پرسه زدن، به آن سوی سالپتریر رفت که جایی بود کم رفت و آمد. معمولاً در گوشههای خلوت نعمت فراوانتر است. جایی که هیچ کس نیست، چیزی پیدا میشود؛ و او نیز در آن گوشهٔ دور افتاده، آن قدر رفت تا به روستای اُسترلیتز رسید. در یکی از پرسه زدنهای شبانه، باغی دیده بود که پیرمرد و پیرزنی تنها ساکنان آن بودند و آن باغ درخت سیبی داشت. در کنار این درخت سیب، انباری بود که چفت و بست درستی نداشت. در کنار این درخت سیب، یک دانه سیب، یک وعده غذاست. سیب زندگی است و سیبی که آدم را گمراه کرد آمی توانست گاورُش کوچک را از گرسنگی برهاند. پشت این باغ، یک کوچه خلوت و خاکی بود و پر از بوتههای خار، و دیوار کوتاهی گوچه را از باغ جدا میکرد.

گاورٔش کوچک بهسوی باغ رفت، وارد کوچهٔ خلوت شد و درخت

1.Gavroche

۲. آدم، بهروایت مسیحیان، از «شجرهٔ ممنوعه» سیبی می چیند و میخورد و بهابن گناه از بهشت رانده می شود.

۱۶۷۰ / بينوايان

سیب را از پشت دیوار کوتاه دید؛ و از بالای دیوار انبار میوه را دید. دیوار آن قدر کوتاه بود که او می توانست پایش را بلند کند و آن طرف بگذارد. غروب آفتاب بود، حتی یک گربهدر کوچه نبود. وقت مناسبی بود. گاورش کوچک در ذهنش نقشه میکشید که چگونه برود و سیب بدزدد، اما ناگهان در جای خود میخکوب شد. صدایی شنید در باغ کسی حرف میزد. از سوراخ دیوار کوتاه بهباغ نگاه کرد.

در دو قدمی او، پای دیوار کوتاه و نزدیک آن سوراخ، یک نیمکت سنگی بود، و پیرمردی روی آن نشسته، و پیرزنی جلو او ایستاده بود. پیرزن غرولند میکرد و چیزهایی میگفت و گاورش صدای او را می شنید. پیرزن میگفت: «آقای ماتف!»

گاورُش با خود گفت: «مابُف، چه اسم مضحکی است!» پیرمرد از جایش تکان نمی خورد و حرفی نمیزد. پیرزن بار دیگر گفت: «آقای مابُف!»

پیرمرد، بی آنکه سرش را بلند کند، گفت: «چه حرفی با من داری، ننه پلوتارک؟»

گاوژش با خود گفت: «پلوتارک چه اسم مسخرهای است!»

پیدا بود که پیرمرد حوصلهٔ بحث و گفت و گو ندارد، اما از ناچاری بهحرفهای ننه پلوتارک گوش میدهد، پیرزن گفت: «صاحب خانه خیلی ناراحت است.»

- چرا ناراحت است؟ - سه قسط اجاره بها عقب افتاده. - سه ماه بعد، می شود چهار قسط - صاحب خانه تهدید کرده که خیال دارد شما را از اینجا بیرون کند. - خب، بیرون میکند. دکاندار سر محله طلبش را می خواهد. دیگر نسیه نمی دهد. هیزم به ما

پیرزن دیگر چیزی نگفت و رفت. پیرمرد تنها ماند و بهافکار و تخیلات خود پناه برد. گاوژش کوچک نیز در آن سوی دیوار بهفکر فرو رفته بود. هوا تاریک شده بود.

نخستین ثمرهٔ فکر و خیال گاوژش این بودکه بهجای بالا رفتن از دیوار کوتاه، پای آن نشست که کوچهٔ باریکی بود پر از بوتههای گل و گیاه. کمی بوتهها را پس و پیش کرد و شادمانه با خود گفت: «چه جای نرم و خوبی، جان می دهد برای دراز کشیدن و خوابیدن.»

به دیوار تکیه داد. درست در آن سوی دیوار، پیرمرد روی نیمکت سنگی دراز کشیده بود. و گاوژش صدای نفس او را می شنید. سعی میکرد به جای آنکه وسوسه شود و برود از انبار پیرمرد سیبی بردارد و بخورد، کمی بخوابد.

خوابش مانند خواب گربه ها بود؛ یک چشمش خواب و یک چشمش

بیدار. بهظاهر خواب بود و در عین حال مراقب اطراف خود بود. سفیدی آسمان، که هنوز شفق در آن موج میزد، زمین را سفید کرده بود، و کوچهٔ باریک، خط پریده رنگی در میان دو ردیف بوتههای خار میکشید.

در این هنگام ناگهان روی این زمین سفید رنگ، اشباح دو مرد را دید که یکی از جلو میرفت و دیگری سایه بهسایه در دنبال او.

گاورش با خودگفت: «سر و کلهٔ دو آدمیزاد هم در کوچه پیدا شد.» شبح اول مردی سالمند بود که مانند افراد طبقهٔ متوسط لباس پوشیده بود، کمی خمیده بود و در افکار خود فرو رفته بود؛ آهسته راه میرفت، و معلوم بود که می خواهد شب پرستاره را با قدم زدن و فکر کردن بگذراند.

شبح دوم، باریک اندام بود و جوان، با قد و قامتی کشیده و استوار، و پابهپای شبح اول، و هم آهنگ با او قدم بر می داشت و دنبالش می کرد. حرکات او نرم بود و چابک، و عجیب بود که این مرد با آنکه حالتی توحش آمیز داشت و با تشویش قدم بر می داشت، در عین حال بسیار ظریف می نمود. کلاهش خوش ریخت بود. ردنگوتی پوشیده بود سیاه رنگ و خوش دوخت، که جنسش از ماهوت اعلا بود چهرهٔ صاف و روشن او در زیر کلاهش، در پرتو شفق پیدا بود؛ بسیار جوان بود و گل سرخی لای دندان گرفته بود. گاوژش با یک نظر این جوان را شناخت، مونپارناس بود.

اما شبح اول را نتوانست بشناسد. بهمحض آنکه دو شبح را دید، نیم خیز شد و منتظر نشست تا شاهد حادثهای باشد.

احساس کرده بود که مرد دوم، برای مرد اول نقشهای در سر دارد. گاوژش در جای خود به کمین نشسته بود؛ از آنجا می توانست همه چیز را به خوبی ببیند، و می دانست که اگر مونپارناس کسی را چنین ساعتی در کوچهٔ خلوتی دنبال کند، این تعقیب بی حادثه تمام نمی شود. گاوژش در قلبش با آن مرد تنها و سالمند احساس همدردی میکرد. تکلیفش را نمیدانست. برود و خودش را نشان بدهد؟ برود و از موجود ضعیفی مانند خودش، حمایت کند؟ اگر چنین میکرد، مونپارناس بهاو میخندید و مسخرهاش میکرد.

بهنظر گاوژش، برای مونپارناس، این تبهکار بیپروای هـجده سـاله، یک پِسر بچه و یک مرد سالمند، دو لقمهٔ ناچیز بودند.

در این گیر و دار که گاورش می اندیشید در این ماجرا چه نقشی بهعهده بگیرد، مونپارناس بی محابا به آن مرد سالمند حمله ور شد. حمله سریع بود و بی هیچ گونه هشدار؛ حملهٔ یک بیر بود به یک گورخر؛ حملهٔ یک عنکبوت بود به یک مگس. او خود را روی آن مرد سالمند انداخت و یقه اش را گرفت و با همهٔ قوا به او چسبید و او را به جلو کشید. گاورش به خود فشار می آورد که فریاد از گلویش بیرون نیاید. لحظاتی بعد، این دو مرد با هم بیشتر درگیر شدند، یکی در زیر افتاده بود و دیگری که قدر تمندتر بود در رومانده بود. و آن که در زیر بود، درمانده شده بود؛ می فرید، می نالید و دست و پا می زد. گاورش کمی خود را جلوتر کشید، و است؛ کسی که در زیر افتاده و درمانده شده بود؛ بود، و آن که با اقتدار در رو قرار گرفته بود کسی جز آن مرد سالمند نبود.

گاورُش با آنها چندان فاصلهای نداشت.

مرد سالمند پیش از آنکه مونپارناس به او حمله ور شود، قضایا را دریافته بود، و به محض حمله ور شدن مونپارناس، ضربهٔ متقابل را زده و بر او مسلط شده بود و او را به زمین زده بود و در یک دم، مهاجم و مظلوم جای خود را با هم عوض کرده بودند.

گاورُش با خودگفت: «این مرد باید از افسران شجاع و کهنه کار باشد.» و تتوانست برای این پیرمرد شجاع کف نزند، اما صدای کف زدن او

۱۶۷۴ / بینوایان

در سر و صدای آن دو مرد که به جانِ همدیگر افتاده بودند، محو شد. دیری نپایید که زد و خورد به پایان رسید. سکوت حکمفرما شد. مونپارناس دیگر نفسش در نمی آمد. گاورُش پیش خود گفت که شاید مرده باشد.

مرد ناشناس بعد از مغلوب کردن حریف از جا برخاست، و گاوژش صدایش را شنید که به مونپارناس درمانده و مغلوب میگفت: «بلند شوا»

مونپارناس از جا برخاست و ایستاد. و آن مرد او را همچنان نگاه داشته بود. مونپارناس مانند گرگی بودکه مغلوب گوسفندی شده یاشد؛ سرافکنده بود و خشمگین.

گاورش نگاه میکرد و گوش میداد؛ سعی میکرد آنچه را که نمیتواند ببیند، بشنود. تا از همهٔ قضایا با خبر شود؛ از آنچه اتقاق افتاده بود لذت میبرد.

و این تماشاگر پاداش انصاف و حق دوستی خود را گرفت وتوانست گفت و گوی آن دو را، که در آن تاریکی جلوهٔ غم انگیزی داشت، بشنود: «چند سال داری؟»

- نوزده سال. - هم سالم هستی و هم قوی، چرا دنبال کار نمی ری؟ - از کار بدم می آد. - شغلت چیه؟ - بی کار. - با من جدی حرف بزن. شاید بتوانم دستت را به کاری بند کنم. دلت می خواهد چه شغلی داشته باشی؟ - دزدی.

چند لحظه هر دو خاموش ماندند مرد سالمند بهفکر فرو رفته بود، تکان نمیخورد و همچنان گریبان مونپارناس را گرفته بود و رهایش تبهکار جوان، که پر زور و چالاک بود، مثل جانوری که بهدام افتاده باشد، هر دم تکانی میخورد و جست و خیزی میکرد؛ سعی داشت فنی بهکار ببرد و خود را از چنگ این مرد رهاکند و از صحنه بگریزد. اما مرد سالمند، بیاعتنا به حرکات مذبو حانهٔ این جوان، هر دو بازوی او را با غروری شاهانه گرفته بود و بر او تسلط مطلق داشت.

نمىكرد.

آن مرد مدتي فكر كرد و سيس در چشمهاي مونيارناس خيره شد. در اين تاريكي صدايش راكمي بلندكرد وكلماتي را خطاب بدايين جوان بهزبان آورد که گزنده و گیرا بود. گاورش کلمه به کلمه سخنان او را می شنید: «فرزندم! جانم! تو موجودی هستی تنبل و تن پرور برای گذراندن زندگی راه پرزحمتی را انتخاب کردهای. می گویی که بیکارم! برای کار و زحمت آماده شو! حتماً دستگاههای خودکار را دیدهای که فلزات را سی برند و ورقبه ورقبه میکنند. کسبی کبه می خواهید با این دستگاهها کار کند، باید خیلی محتاط باشد، چون دندهها و پرههای قوی و تيري دارد. اگر دامن لباست را بگيرد، ترا جلو مي كشد و در كام خود فرو میبرد. ولگردی و بیکاری هم مثل همان دستگاههای خود کار است و همان چرخ دندههای مودی و خطرناک را دارد. تا جوان هستی و فرصت داری، خودت رانجات بدہ اگر غافل بمانی، کارت تمام است؛ چون بەزودى لاي اين چرخ دندەھا مىافتى و ھمين كە گرفتار شدى، ديگر ھيچ کس نمی تواند نجاتت بدهد. جوان تنبل! برو زحمت بکش بگذار که دستها و پاهایت از کار زیاد خسته شود. تن بروری را فراموش کن! باکار و زحمت نانت را در بيار. تو نمي خواهي تن به کار بـدهي. اصـلاً وظيفه و تعهدي براي خودت نمي شناسي. دلت نمي خواهد كه مثل ديگران باشي. بسيار خوب! صبر كن تا عاقبت اين طرز زندگي را ببيني. كار در حكم قانون بشری است کسی که زیر بار این قانون نرود، با شکنجه و عذاب

ناچار به اطاعت آن می شود. اگر کارگر نشوی، برده می شوی. کار اگر يقهٔ ترا از یک طرف رها کند، از طرف دیگر یقهات را میگیرد. نمی خواهمی دوستش باشی، غلام او خواهی شد. حالاکه خستگی شرافتمندانه را دوست نمیداری و نمی خواهی کار و زحمت عرق به پیشانی تو بنشاند، یس منتظر باش تا عرق دوزخیان از سر و پای تو بچکد. روزی می رسد که دیگران را می بینی که سرود و آواز می خوانند، و تو فقط ناله و نفرین ميكني. آن وقت از دور، مردم را مي بيني كه كار ميكنند و زحمت ميكشند؛ كشاورزان، دروگران، ملوانان، آهنگران و همهٔ كارگران جهان را مي بيني كه سعادتمندند و غرق در روشنايي. سندان آهنگران تلؤلؤ دلنشينی دارد. خيش زدن زمين با گاوآهن، خرمن كردن غلات، نشاط می آورد؛ شادمانی می آورد. قایقی که به کوشش پاروزنان دل باد را می شکافد و در دریا جلو می رود، زیبایی سرورانگیزی دارد... و تو، ای جوان تنبل! جانور بارکشی هستی در قعر جهنم که افسار خودت را بهاین طرف و آن طرف مي بري. مقصود تو اين است كه اصلاً و ابداً كار نكني. باشد ... اما مطمئن باش که بااین وضع همهٔ ساعات زندگی ای را با زجر و عذاب خواهی گذراند. آنچه برای دیگران پَر کاه است برای تو باری است بەسنگىنى كوه. سادەترىن كارھا براى تو بەسختى كوە كندن است. زندگى برای تو کمکم به صورت غول در می آید. رفتن و آمدن و نفس کشیدن برای تو سخت و سهمگين است. سنگيني ريه هايت را در سينه حس ميکني. راه رفتن، و از این طرف خیابان به آن طرف رفتن برای تو به شکل یک معمای حل نشدنی در می آید. هر کسی بخواهد از در خنانهاش بیرون برود، در را باز ميكند و ساده و آسان قدم از خانه به بيرون مي گذارد. اما تو برای بیرون رفتن از خانه، ناچاری دیوار را بشکافی و از یک سوراخ بیرون بروي. مردم براي آنكه از خانهٔ خودشان در طبقهٔ بالا به كوچه بروند، از پلکان پایین می آیند اما تو برای این منظور ناچاری پتو یا ملافهای را پاره

کنی و تکه پارها را به هم ببندی و طناب درست کنی، و یک سر آن را به لب پنجره ببندی و طناب را در تاریکی شب، در فضای بیرون بیاویزی. و اگر طوفان باشد و برف و کولاک، معلوم نیست چه بر سر تو خواهد آمد؛ و اگر طناب كوتاه باشد، موقع پايين رفتن سقوط خواهي كرد؛ سقوط در تاریکی، و شاید سقوط در یک گودال یا سقوط روی هر چیزی که در آن پايين باشد؛ و يا براي پايين رفتن راه ديگري را انتخاب ميکني و از دودکش بخاري به پايين خواهي خزيد، که امکان دارد بسوزي؛ يا ناچار خواهي شد از لوله آبراه يک مستراح عبور کني، که احتمال غرق شدن تو در نجاست بسیار است. نمی نخواهم بیشتر از این ریز بینی کنم و بگویم که بايد از چه سوراخها و شکافهايي بگذري، و چه سنگ و کلوخهايي در سر راه توست. معمولاً هر کس بخواهد قفل دَر خانه یا دکان خود را باز کند، کلیدی از جیب در می آورد و در را باز میکند. اما تو، برای آنکه قفل اتاقکي را در زندان بازکني، ناچاري يک سکهٔ چند سانتيمي گير بياوري و باهزار حیله و حقه آن را، نه از وسط بلکه از پهلو دو نصف کنی. با چه ابزاری؟ ابزارش را باید خودت بسازی و بعد از آنکه سکه را از پهلو دو نصف کردی و به صورت دو ورقه نازک در آوردی، باید در نهایت دقت مواظب باشی که علامات دو روی سکه از بین نرود. و آن وقت باید بین این دو ورقه، پایهای درست کنی، به طوری که پایه و سریوش به خوبی روی هم جفت شوند. و این سکهٔ توخالی، چون از درون و از بیرون با پیچ به هم متصل می شود، کسی متوجه نمی شود که یکی جعبهٔ واقعی است. و در این جعبه چه می گذاری؟ یک فنر ساعت که برای آن دندههایی درست کردهای، که در موقع لزوم، مثل یک ارّه به دردت می خورد. با این اره، که بەبلندى يک سنجاق است و در ميان آن سکه پنهان شده، مي توانى زبانهٔ قفل و پایهٔ چغت و قفل صندوق و میلههای آهنین و حلقهٔ زنجیری را که بهپایت بستهاند ببری، و تازه وقتی که این اختراع را کردی و ایـن جـعبه جادویی درست شد، و ثابت کردی که در تردستی هیچ کس بهپای تو نمی رسد، اگر بو ببرند و بیایند وآن سکه را از تو بگیرند، می دانی ترا کجا مي برند؟ به سياه چال!... بله... اين چشم اندازي است از آيندهٔ تو. تنبلي و ولگردی نتیجهاش این است. بدترین کارها این است که کسی تصمیم بگیرد که کار نکند و انگل اجتماع باشد. از این راه آدمی می رود بهقعر بينوايي. آدم بي فايده، يعنى شرور. بدبخت كسي كه بخواهد انگل باشد. چنین کسی با کرم خاکی تفاوتی ندارد. تو از کار کردن خوشت نمی آید؛ دوست داری که خوب بخوری و خوب بیوشی و خوب بخوابی. اما روزی به بند می افتی و در آنجا از شراب خبری نیست؛ نان جو می خوری و روی یک تخته چوب می خوابی و با زنجیر آهنین ترا به آن تخته می بندند، سرما تا مغز استخوانت نفوذ مي كند. شايد روزي بتواني آن زنجير را ياره كني و با به قرار بگذاری. کار خوبی است! اما بعد از قرار، ناچاری روی سینه در میان بوته های علف بخزی و جلو بروی و مانند جانوارن علف بخوری. چند روز نمی گذرد که دستگیرت می کنند و به سیاه چالت می اندازند و در آنجا ترا با زنجير بهديوار مي بندند. براي أنكه به كوزهٔ أب برسي، بايد کورمال کورمال در تاریکی جلو بروی. نانی به تو می دهند که حتی سگهای ولگرد و گرسنه حاضر نیستند به آن گاز بزنند. غذای کثیفی به تو می دهند که پیش از تو، نصفش را کرمها خوردهاند. و می شوی خرخاکی زیر زمين!... اي يسر! اي بدبخت! اي جوانك! بهخودت رحم كن! به كسي كه نوزده بیست سال پیش به تو شیر داه و هنوز مادر توست، رحم کن! از این كار دست بردار! تو مي خواهي كه لباست از ماهوت ظريف و مشكي باشد، كفشهاى برقى بەپاكنى، موھايت را فر بزنى، بەزلفھايت عطر و روغن بمالي، خوشگل و خوشمنظر باشي، اما با اين كارها كه ميكني بهزودی ترا میگیرند و موهایت را از ته می تراشند، کلاه سرخ بهسرت مى گذارنىد، كىفش جىوبى بەپايت مىكىنىد. حالا دوست دارى كە

ننه پلو تارک برای توضيع قضيه مشکلی نداشت / ١٩٧٩

انگشتهایت پر از انگشتر باشد. اما در آنجا غل به گردنت می اندازند، و اگر از دور به یک زن نگاه کنی با چوب قانون توی سر و مغزت می کوبند. بیست ساله وارد زندان می شوی و پنجاه ساله بیرون می آیی، وقتی که وارد زندان می شوی جوانی هستی با صورت صاف و تر و تازه و چشمهای خندان و دندانهای سفید و زلفهای قشنگ و تابدار و روزی که از زندان بیرون می آیی، پیرمردی هستی خمیده و درهم شکسته، با صورت چروک خورده، دندانهای ریخته و موی سفید. طفل بینوای من!... این راه که می روی به جایی نمی رسد. بیکارگی و ولگردی ترا ضایع میکند. دزدی از است. پست فطرت بودن و رذل بودن آسان نیست. با شرف بودن و با شرف زندگی کردن از آن راحت تر است. حالا که حرفهایم را شنیدی، برو و با خودت فکر کن... راستی از من چه می خواستی؟ کیف پولم را؟... بگیرا این هم کیف پول من... بگیر و برو.

آن مرد سالمند مونپارناس را رها کرد و کیف پول خود را به او داد. مونپارناس کیف پول راگرفت و با همان احتیاطی که برای پنهان کردن پول دزدی به کار می برد، آن را در جیب ردنگت خود گذاشت.

و آن مرد سالمند دیگر چیزی نگفت و بهراه افتاد و بهگردش شبانهٔ خود ادامه داد.

مونپارناس غرولند میکرد و میگفت: «عجب دیوانهٔ بی همه چیزی بود!»

آن مرد سالمند كه بود؟ حتماً خواننده كتاب او را شناخته است.

مونپارناس ایستاد و با بهت و حیرت، به آن مرد که دور می شد نگاه کرد. اما این سِیر و تماشا برای او زیان بخش بود.

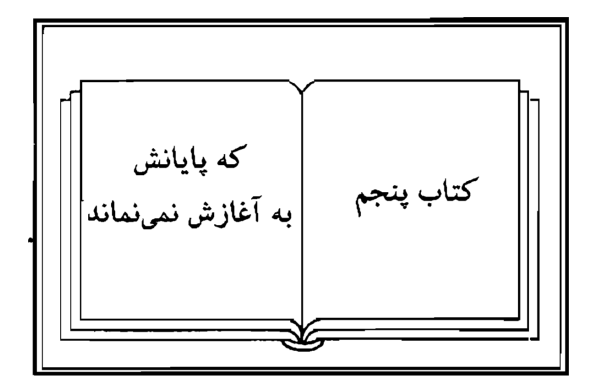
گاورٔش، که از جا بلند شده بود، از بالای دیوار کوتاه باغ، پیرمرد را دید که روی نیمکت سنگی بهخواب رفته است. دیگر درنگ نکرد و از کمینگاه خود بیرون آمد، در تاریکی روی سینه پیش خزید و نرم و آهسته و بی هیچ سر و صدا، خود را به پشت سر مونپارناس رساند که هنوز در جای خود ایستاده بود و دور شدن آن مرد عجیب را می نگریست. گاورُش، که تا اینجا را سینه خیز آمده بود، با چابکی از جا بلند شد آرام و با مهارت، دستش را در جیب رد نگت ماهوتی مونپارناس فرو برد و کیف پول را بیرون آورد و باز روی زمین خزید؛ و در آن حال که مشل ماریچ می خورد، نرم نرمک، خود را به جای اول خود رساند. مونپارناس آن قدر گیج و مبهوت بود که متوجه هیچ چیز نشد، و شاید برای نخستین بار در زندگی اش، اتفاقی افتاده بود که او را به فکر کردن واداشته بود.

گاورُش وقتی بهدیوار کوتاهی رسید که آقای مابّف در پشت آن روی دیوار سنگی خفته بود، کیف پول را از بالای دیوار در باغ انـداخت و با شتاب گریخت.

کیف پول نزدیک پای آقای مابُف افتاد. و صدای آن بیدارش کرد. این کیف دو لایه داشت که در یک لایه آن چند سکه نقره بود، و در لایهٔ دیگر آن شش لیرهٔ ناپلئون.

آقای ماثف، که بسیار ترسیده بود، کیف را برداشت و نزد پیرزن خدمتکار برد.

ننه پلوتارک، بی آنکه کوچکترین تردیدی داشته باشد، گفت: «اَقا!... ناراحت نباشید. این کیف پول از آسمان بهزمین افتاده.»



### ک ترکیبی از تنهایی و سربازخانه

بیماری عاشقانهٔ کوزت، که چهار پنج ماه پیش به اوج خود رسیده بود، اینک تخفیف یافته و وارد دوران نقاهت شده بود. طبیعت، بهار، جوانی، مِهر پدری، شور و نشاط پرندگان رگلها، کمکم و روز به روز و قطره قطره، در روح باطراوت و پاک و پاکیزه، نمی دانم چگونه تراوشهایی داشت، که او را به سوی فراموشی می بردند. آیا آن آتش در او خاموش شده بود؟ یا آتش زیر خاکستر پنهان شده بود؟ هر چه بود، دیگر در درون خود آن درد جانگزارا تقریباً احساس نمی کرد.

روزی ناگهان به فکر ماریوس افتاد و با خود گفت: «عجیب است که دیگر در فکر او نیستم!»

در همان روزها که جلو دَرِ آهنین قدم میزد، از میان نردههای دَر، افسری را از رستهٔ نیزهافکن دید که اندام ظریفی داشت، لباس نظامی آراستهای پوشیده بود؛ گونهٔ صاف و دخترانهای داشت، و شمشیری به کمر آویخته بود و سبیلش را با روغن برق انداخته بود. موهایش بور بود و چشمانش آبی، و صورتش گِرد. و خودنما بود و پُرافاده و زیبا، و همه چیزش تقریباً برعکس ماربوس، و سیگاری بر لب داشت. کُوزت فکر میکرد که این افسر بی تردید در گردانهای مستقر در سربازخانهای در کوچهٔ بابیلوُن خدمت میکند. فردای آن روز نیز در همان ساعت این افسر از جلو دَرِ باغ عبور کرد. گوزت این ساعت را به ذهن سپرد و از آن روز به بعد، تقریباً همه روز آن افسر را می دید که در آن ساعت از کوچه میگذرد.

همقطاران آن افسر، که گاهی با او همراه بودند، متوجّه این نکته شده بودند که در این باغ – که از دار و درختش پیداست باغبانی ندارد، و در پُشتِ این نردههای بدقواره ~ دختر زیبایی هست که هر روز، در ساعتی که آن ستوان خوش سیما از کوچه میگذرد، می توان او را دید. و قطعاً این ستوان برای خوانندهٔ کتاب ناشناس نیست، و او را به نام ستوان تئودول ژبل نُر مان می شناسد.

دوستان آن افسر به او میگفتند: «نگاه کن! آن دختر کوچولو، از پشت نردهها به تو نگاه میکند. رویت را برگردان و نگاهش کن.»

افسر رستهٔ نیزهافکن در جواب میگفت: «وقت ندارم به همهٔ دخترانی که به من چشم دوختهاند نگاه کنم.»

و این ماجرا در روزهایی اتفاق میافتدکه ماربوس درمانده شده بود و میگفت: «خدایا! ایکاش بتوانم پیش از مرگ یک بار دیگر او را ببینم!»

و قطعاً اگر آرزویش برآورده می *شد* و در چنین لحظاتی کوزت را می دید که نگاهش متوجه آن افسر رستهٔ نیزهافکن است، با چه رتجی جان می سپرد.

و گناه از که بود؟ از هیچکس!

ماریوس از آن گونه افرادی بودکه در غم فرو میروند و در آن می مانند. و کوزت از کسانی بودکه در غم فرو می روند و از آن در می آیند.

کوزت لحظات خطرناکی از جوانی خود را میگذراند، که مرحلهای است ناگزیر، و سرشار از رؤیاها و خیالپردازیهای زنانه. در آن مرحله، قلب یک دختر جوان و تنها، مانند ساقههای بالاروندهٔ مُّو، گاهی بر سَبِ یک ستونِ مرمر می آویزند و گاهی به تیرکِ یک میخانه. و چنین مرحلهای ترکيبي از تنهايي وسربازخانه / ۱۶۸۵

برای یک دختر تنها و یتیم، خواه دارا باشد و خواه ندار، بسیار بحرانی است؛ زیرا ثروت مانع از انتخاب راه بد و نادرست نمی شود، بلکه باعث بستگیها و پیوستگیهای نامتناسب تری است. و روح و فکر نامتناسب عاشق و معشوق را بیشتر به همدیگر پیوند می دهد. بسیارند جوانان گمنامی که اصل و نسب والا و ثروت و مکنتی ندارند، امّا در واقع، حُکم آن سر ستون باشکوه مرمری را دارند که معبدی از احساسات عالی و اندیشههای بزرگ را در بالای سر خود نگاه می دارد. برعکس، بسیارند ثروت، و کفشهای برّاق می پوشند و بیانی دلنشین دارند، اما اگر از ظاهر آراسته و چشم نوازشان بگذری، در باطنشان چیز جذّاب و مفیدی وجود ندارد، و در واقع تیرکهای درب و داغانی هستند که از شهوات تند و نفرت آور و شراب آلود درست شده اند، و تیرکهای میخانه اند.

در فكر و روح تُوزت چه بود؟ شور عشقى آرام گرفته و خفته در روح او جايگزين شده بود. شور عشقى در حال موج زدن؛ چيزى بود شفّاف و درخشان كه در صَّمقِ كم آشفته مى شد و در عمق بيشتر به تيرگى مىگراييد. چهرهٔ آن افسر خوش سيما در سطح اين امواج منعكس شده بود. آيا در عمق اين امواج خاطرهاى نهفته بود؟ در ژرف ترين جاي اعماق آن؟... شايد... كوزت از همه چيز بى خبر بود.

#### کم تَرسهای کوزت

در نیمهٔ اول ماه آوریل، ژان والژان به سفر رفت. پیش از این نیز گفته ایم که هر چند یک بار، به این گونه سفرها می رفت، و سفر او دو سه روزی طول می کشید. کجا می رفت؟ کسی خبر نداشت. حتّی کوزت. تنها یک بار به هنگام سفر، کوزت را همراه خود با درشکه، تاکو چهای به نام «بُن بست پلانِشت» برده بود، و در آنجا ژان والژان پیاده شده بود و درشکه کوزت را به خانه بازگردانده بود. معمولاً هر وقت که پولهای او ته می کشید، به این نوع سفرها می رفت.

این بار هم ژان والژان به سفر رفته بود، و در موقع رفتن گفته بود که سه روز دیگر باز خواهد گشت.

آن شب، کوزت در تالار همکف ساختمان اصلی تنها بود، و برای رفع دلت نگی با اُرگ قطعهای می نواخت و قسمتی از اُپرای اُریانت': «شکارچیان سرگردان در جنگلها» را به آواز می خواند، که شاید از زیباترین قطعات آوازی جهان باشد. و این قسمت را تا آخر خواند و همچنان که پُشتِ اُرگ نشسته بود، به فکر فرو رفت.

ناگهان احساس کردکه یک نفر در باغ راه میرود.

پدرش به سفر رفته بود. خدمتکارپیرسًان، توسّن نیز در این ساعت

. Euryanthe الثر وبر Weber ، که در سال ۱۸۳۱ برای اولین بار در پاریس اجرا شد.

ترسهایکوزت / ۱۶۸۷

به خواب رفته بود. پشت پنجره رفت و گوشش را به شیشهٔ پنجره چسباند؛ صدای پایی شنید، پنداری مردی آهسته و آرام در باغ راه میرفت.

شتابزده به طبقهٔ اول رفت، دریچهای را گشود و به باغ نگریست. مهتاب همه جا را گرفته بود، سراسر باغ مثل روز روشن دیده می شد. کسی در باغ نبود.

پنجره را باز کرد؛ باغ آرام بود و در آن قسمت از کوچه، که از آن بالا دیده می شد، هیچ کس نبود.

کوزت به این نتیجه رسید که اشتباه کرده، و صدای پایی که شنیده بر اثر وهم و خیال بوده است؛ وهم و خیالی که قطعهٔ آواز وبر در او پرانگیخته، و در عالم رؤیا جنگلی انبوه، و خشخش شاخههای خشک در زیر گامهای سرگردان شکارچیان، به گوش او رسیده است.

ديگر اين فكر را دنبال نكرد.

وانگهی کوزت از این گونه چیزها نمی ترسید؛ در رگهایش خون کولی پابرهنهٔ سرگشتگی دور میزد. و به یاد داریم که او پیش از آنکه کبوتر باشد، چکاوک بود، و باطنی داشت سرکش و بیپروا.

فردای آن شب، همین که هوا تاریک شد، در باغ گردشی کرد و در ضمن قدم زدن، با افکار پریشان خود مشغول بود. امّا ناگهان احساس کرد که صدایی می شنود، همانند صدایی که شب پیش شنیده بود. ظاهراً یک نفر در تاریکی، و نه چندان دور از او، راه می رفت. با این وصف، با خود گفت که شاید به هم خوردن شاخهها این تصوّر را در ذهن او پدید آورده است. به هر طرف که نظر انداخت، کسی یا چیزی ندید.

از میان بوتهها بیرون آمد. بین او تا پلکان، علفزار کوچکی فاصله بود. ماه پُئستِ سرش بود. سایهاش روی علفزار گسترده شده بود. بیمناک در جای خود ایستاد. در کنارِ سایهاش، آشکارا سایهٔ دیگری بـه چشـم

۱۶۸۸ / يينوايان

می آمد؛ سایهای عجیب و ترس آور، سایهٔ مردی کمه کلاه گِرد بر سر داشت.

دقیقهای در این حال برجای ماند، بی آنکه فریادی بکشد یا کمک بطلبد، و یا از جای خود تکان بخورد.

سپس بر خود چیره شد، روی گرداند و پشتِ سر و اطراف خود را نگاه کرد.

> هیچ کس در باغ نبود. به علفزار نگریست. سایه ناپدید شده بود.

در بوتهزار و لابهلای درختها و حاشیهٔ باغ جست وجو کرد. بی پروا، تا پُشتِ در آهنین رفت و کسی را نیافت.

احساس میکرد که بدنش یخ بسته. آیا همه چیز وهم و خیال بود؟ چگونه این توهم دو روز پیاپی سراغ او آمده بود؟ از هر چیز که بگذریم، سایهٔ آن مرد را روی علفزار به خوبی دیده بود؛ و این سایه نمی توانست وهم و خیال باشد که سایهٔ مردی بود باکلاه؛ و اشباح کلاه ندارند!

فردای آن شب، ژان والژان از سفر باز آمد. کوزت آنچه را که دیده و شنیده بود برای او شرح داد. انتظار داشت که پدرش به او بخندد و بگوید: «دخترما حقلت را از دست داده ای!»

امًا برعکس، ژان والژان به فکر فرو رفت و گفت: «دخترم! باید چیزی باشد!»

و به بهانهای به باغ رفت؛ و کوزت او را از دور می دید که در آهنین باغ را می آزماید.

نیمههای آن شب، کوزت بیدار شد و صدایی شنید. یک نفر زیر پنجرهٔ اتاق او راه میرفت. به طرف دربچه دوید و آن را باز کرد. در باغ یک نفر را دید کـه چوبدستی بـزرگی بـه دست داشت، میخواست فریاد بکشد، امّا نور ماه صورت آن مرد را روشن کرد. پدرش بود. تَرسهاىكوزت / ۱۶۸۹

روی تختخواب دراز کشید و به فکر فرو رفت. با خود میگفت: «پدرم نگران شده.»

ژان والژان آن شب، و دو شب بعد از آن تا صبح در باغ کمین کرد. کوزت از دریچهٔ اتاقش او را می دید.

شب سوم ماه تاریکتر شده بود و دیرتر طلوع کرد. تقریباً ساعتی بعد از نصف شب. کوزت صدای خندهٔ بلند پدرش را شـتید کـه او را صـدا میزد: «کوزت!»

کوزت از جا برخاست، لباس خانهاش را پوشید و رفت و پنجره را باز کرد. پدرش که در میان علفزار ایستاده بود، به او گفت: «بیدارت کردم تا خیالت را آسوده کنم. نگاه کن. این همان سایهای است که می گفتی. با کلاهِ گرد.»

کوزت روی علفزار سایهٔ مردی را دید باکلاه گِرد. و این سایهای بود که از یک لولهٔ بخاری فلزیِ سرپوش دار، از بالای بام، در پرتو مهتاب روی علفزار افتاده بود.

کوزت هم با پدرش میخندید. پس حدس و گمانهای او بی اساس بود. و روز بعد، که با پدرش صبحانه میخورد. دربارهٔ باغ و سایهٔ لوله بخاری حرف میزد و میخندید.

ژان والزان آرام شده بود. کوزت نیز باریک بینی را کنار گذاشت و در این قضیه کنجکاو نشد که چرا سایهٔ لولهٔ بخاری باید آن قدر کارش عجیب باشد که هر وقت دلش می خواهد محو می شود، و خود را پنهان می کند. زیرا آن شب، سایهٔ آن مرد با کلاهِ گردش، ناگهان محو شده بود. با این حال، کوزت خاطرش آسوده شده بود، و نظر ژان والژان را دربارهٔ سایهٔ لولهٔ بخاری پذیرفته بود؛ و دیگر نمی خواست این فرض را قبول کند که شبها مرد ناشناسی به باغ می آید و در لابه لای درختها راه می رود.

## کم تعبیر و تفسیرهای توسَن

در باغ، نزدیک دَرِ آهنین، بک نیمکت سنگی بود در سایهٔ یک آلاچیق، که از نگاه افراد کنجکاو پنهان بود؛ امّا این امکان نیز بود که در موقع لزوم، دست یک رهگذر از لای نردههای دَر، به آن نیمکت و آن آلاچیق برسد.

شبی در ماه آوریل، ژان والژان در خانه نبود. کُوزت بعد از غروب آفتاب، روی این نیمکتِ سنگی نشسته بود. باد خُنکی لابه لای درختها افتاده بود. کوزت در افکار و تصوّرات خود فرو رفته بود. اندوهی بیخودانه در جانش می نشست؛ اندوهی که نمی توان از آن جدا شد، و شاید شب، آن را در آدمی برمی انگیزد. و چه کسی خبر دارد؟ شاید از اعماق گورهای اسرار آمیزی که در این ساعت نیمه باز مانده اند، سرچشمه می گیرد.

و شاید فانتین در چنین سایهٔ غم آوری پنهان شده بود.

کوزت از جا برخاست و نرم و آرام باغ را دور زد. روی علفهای نمناک راه میرفت، و حالی داشت که گویی از خود بی خود شده بود؛ نه بیدار بود و نه خواب. برای راه رفتن در باغ، در چنین ساعتی، کفش چوبی لازم است، وگرنه آدمی سرما می خورد.

کُوزت دوباره آمد و روی نیمکت سنگی نشست. امّا در کنار خود

تعبير و تفسيرهاي توسّن / ١٦٩٩

سنگ بزرگی دید که یقیناً تا لحظاتی پیش در آنجا نبود.

کُوزت به این سنگ نگاهی کرد و هر چه در ذهن خود کاوید، به راز آن پی نبرد. در این فکر بود که سنگ خود به خود به آنجا نیامده، و بی تردید یک نفر سنگ را در آنجا گذاشته است. و شاید دستی از میان میلههای دَرِ آهنین دراز شده و آن را روی نیمکت نهاده باشد. و این فکر او را ترساند. این بار واقعاً می ترسید.

جای تردید نبود. سنگ در کنار او بود. کوزت جرأت نکرد بـه آن دست بزند. از جا برخاست و بی آنکه پشت سرش را نگاه کند، گریخت و به تالار طبقهٔ همکف پناه بُرد، و از توسَن سراغ پدرش را گرفت.

توسَن در جواب گفت: «هنوز نیامدهاند.»

(یک بار گفته ایم که توسَن لُکنت زبان داشت. امّا اجازه بـدهید کـه لکنت او را در این نوشته منعکس نکنیم؛ چون دوست نداریم که نقصی در نوشتهٔ ما راه یابد.)

ژان والژان، مردی که مُدام در افکار خود فـرو رفـته بـود و شـبها بـه گردش میرفت، غالباً دیر به خانه بازمیگشت.

کوزت به توسّن گفت: «شبها دَرِ باغ را محکم ببندید. چفت و بستهای پُئىت دَر را محکم کنید.»

\_من مواظب همه چيز هستم. خيالتان آسوده باشد.

تومَن کوتاهی نکرده بود؛ و کوزت این را میدانست. با این وصف نتوانست ساکت بماند:

اینجا پرت و دور افتاده است، باید خیلی مواظب بود.

دختر خانما حق دارید. تا آدم بیاید داد بزند، خفهاش میکنند. کاش آقا توی این ساختمان می خوابیدند. اما نترسید. من همهٔ در و پنجرهها را میبندم. دو تا زن تنها. وقتی که فکرش را میکنم بدنم میلرزد. از کجا معلوم که یک شب چند نفر نیایند به اتاق شما و سرتان را گوش تا گوش نَبُرند؟ مرگ چیز خوبی است، همه می میرند، امّا آدم دلش نمی خواهد که چند نفر بریزند و خفهاش کنند، تازه اگر بخواهند سَرِ آدم را بِبُرند، معلوم نیست که چاقوهاشان تیز باشد. و خوب و راحت سَرِ بِبُرد. آه! خدایا! خداوندا!... رحم کن!

كوزت گفت: «از این حرفها نزنید، فقط دَر را محكم ببندید!»

خیالبافیهای توسَن، کوزت را بیشتر ترسانده بود؛ جرأت نمی کرد به او بگوید که برود و ببیند که آن سنگ هنوز روی نیمکت هست یا نه از طرف دیگر، می ترسید که دَرِ باغ باز شود و یک عدّه بیایند و به آنها حملهور شوند. ناچار، آن شب به توسَن کمک کرد و با همدیگر رفتند و همهٔ درها را محکم بستند و از همهٔ درهای ساختمان، از زیرزمین گرفته تا اتاق زیر شیروانی، بازدید کردند. سپس کوزت به خوابگاه خود رفت و در را از داخل قفل کرد و زیر تختخواب را نگاه کرد و در بستر دراز کشید. نمی توانست بخوابد. به محض آنکه چشمش را می بست، در عالم رؤیا تخته سنگهای بزرگ و غارهای ترسناک را می دید.

و آن شب به پایان رسید و آفتاب دمید. با دمیدن آفتاب، آدمی به همهٔ تصوّرات هُولانگیز شبانهٔ خود میخندد. هر چه به هنگام شب بیشتر ترسیده باشیم، در روشنایی آفتاب بیشتر به توهمّات خود میخندیم. کُوزت با طلوع آفتاب بیدار شد و یقین پیدا کرد که ترس شبانهٔ او بر اثر خیالات واهی بوده است؛ با خود گفت: «چه خیالات عجیبی!... چندین شب از سایهٔ لولهٔ بخاری ترسیدم، و دیشب هم از آن سنگ. نمی دانم چرا این قدر ترسو شدهام؟»

آفتاب از روزنه های پنجره به درون می تافت و پردهٔ حریر دمشقی را ارغوانی میکرد. کمکم، خاطرهٔ همه سایه ها، و حتّی آن سنگ بزرگ روی نیمکت از ذهنش پاک شد. با خود میگفت: «سنگ هم مثل آن سایه، نتیجهٔ خیالبافیهای من بوده.» تعبیر و تفسیرهای توسّن / ۱۶۹۳

لباس پوشید و به باغ رفت؛ به سوی نیمکت شتافت. همین که به آنجا رسید، در جای خود خشک شد؛ سنگ روی نیمکت بود.

امّا آنچه شب پیش او را ترسانده بود، به هنگام روز کنجکاوی او را برمیانگیخت.

با خودگفت: «باید ببینم که این سنگ چگونه و از کجا آمده.»

سنگ راکه سنگین بود و بزرگ، از جا بلند کرد. زیر سنگ چیزی دید شبیه به یک نامه. پاکت سفید رنگی بود. آن را برداشت. پاکت لاک و مُهر نداشت، و روی آن نام و نشانی کسی را ننوشته بودند. سَرِ پاکت باز بود. و توی آن چند صفحه کاغذ بود.

کوزت دست به درون پاکت بُرد. نه می ترسید و نه کنجکاو بود، نگران بود.

کوزت کاغذهای درون پاکت را بیرون آورد. دفترچهای بود با صفحات شمارهدار. و روی هر صفحه با خطّی بسیار خوب، چند سطری نوشته شده بود.

کوزت می خواست نام نویسنده را بیابد. دفترچه را ورق زد. در هیچ کجا نامی نبود، و امّا این مطلب برای چه کسی نوشته شده بود؟ شاید برای او. زیرا که یک نفر آن را آورده و در آنجا، روی نیمکت، و در زیر سنگ گذاشته بود. احساس عجیبی بر او چیره شده بود؛ نمی توانست خویشتنداری کند. سعی کرد که چشم از این صفحات بردارد و به درختها و به کوچه و به آسمان نگاه کند. لحظهای به درختان اقاقیا، و به کبوترانی که در بالای بام در پرواز بودند، نگاهی انداخت. امّا نگاه او بی درنگ از آن بالا فرود آمد، و بر صفحهٔ آن اوراق نشست. با خودگفت: «باید ببینم که در این صفحات چه چیزهایی نوشته شده.»

و چنين بود مطالبي كه كوزت در آن صفحات خواند.

#### 🖗 دِلی زیر یک سنگ

همهٔ جهان را در موجودی خلاصه کردن و آن موجود را به عرش الهی رساندن؛ عشق این است. عشق درود فرشتگان است به ستارگان. وقتی که غم آدمی از عشق باشد، چه اندوه گرانباری دارد! آدب مقتر که به فیلتر بید دو تلا افاد با در ایان می دود میترین.

آدمی وقتی که به فراق معبود مبتلا باشد، خود را از هر چیزی تسهی می بیند، که خود به تنهایی همهٔ جهان است. و بیهوده نیست که محبوب به جای معبود می نشیند. اگر خداوند نیز جهان را برای جان و جان را برای عشق نیافریده بود، به این معبود زمین حسد میبرد.

با تماشای لبخند شیرینی، در سایهٔ کلاهِ ابریشمینِ سفیدِ محبوب، جان عاشق به سیر و سیاحت کاخ رؤیاها میرود.

خداوند در پشت همه چیز پنهان است، و همه چیز خدا را در خود پنهان میکند. اشیاء کدر هستند و محبوب در نظر ما شفّاف است. دوست داشتن یک موجود، او را به چنین شفافیّتی میرساند.

پارهای از اندیشهها عبادتاند. لحظاتی یافت می شود که آدمی در هر حالی که باشد، جان او در شجود است.

دلدادگان جدا از هم، خود را با هزار گونه خیال موهوم، که از حقیقت نیز بهرهای دارند، می فریبند. دیگران مانع دیدار شان می شوند، حتی نمی گذارند که برای هم نامه بنویسند، امّا آنها هزاران راه پیدا می کنند تا دلی زیر یک سنگ / ۱۶۹۵

پیامی برای همدیگر بفرستند. نغمهٔ پرندگان، عطر گلها، خندهٔ کودکان، روشنایی آفتاب، زمزمهٔ نسیم، فروغ ستارگان، و همهٔ مخلوقات می توانند وسیلهای برای این منظور باشند. و چراکه نه؟ هر چیز، که خداوند آفریده، برای آن است که به حال عشق مفید باشد. و عشق چنان نیرویی دارد که می تواند طبیعت را، با همهٔ ذرّاتش، مأمور پیامرسانی کند.

ای بهار! تو نامهای هستی که من برای او می نویسمت.

اختیار سرنوشت آدمی بیشتر به دست دل اوست تا عقل او. دوست داشتن تنها چیزی است که می تواند جاودانگی را در بر گیرد و از خود لبریزش کند. لایتناهی به چیزی نیاز دارد که پایان نداشته باشد.

دلدادگی از دل برمی آید، و هر دو از یک سرشت اند. آن نیز، مانند این، درخششی است آسمائی، و هر دو فساد ناپذیرند و تقسیم ناپذیر و زوال ناپذیر. دلدادگی فروغی است آتشناک که در دل ما جای دارد و بی زوال و بی کران است. هیچ چیز نمی تواند حد و مرزی برای آن بگذارد؛ و هر کس که این آتش را در دل دارد سوزش آن را تا مغز استخوان حس می کند، و نورافشانی اش را تا بلندگاه آسمان می بیند.

تو ای عشق! که با کشش و جاذبهات دو موجود جدا از هم را به همدیگر متّصل می کنی و نگاههایشان را به هم می پیوندی و دلهایشان را با یکدیگر آشنا می کنی، آیا روزی مرا به سعادت خواهی رساند؟ آیا روزی من و او، دو به دو، در گردشگاهی در کنار همدیگر قدم خواهیم زد؟

خداوند نمی تواند چیزی بر سعادت دو موجود، که همدیگر را دوست دارند، بیفزاید؛ مگر آنکه عشق را در وجودشان دوام و جاودانگی بخشد. پس از یک زندگی عاشقانه، یک عشق جاودانه باید داشت. سعادت بیپایانی که عشق در زندگی زمینی به آدمیان می دهد حتّی در آسمان نصیب خداوند هم نمی شود. خداوند بالاترین نقطهٔ عظمت آسمان است، و عشق بالاترین نقطهٔ عظمت آدمی. شما به دو علّت به ستارهای مینگرید؛ یکی به علّت درخشان بودنش، دیگری به علّت اسرارآمیز بودنش. امّا در زمین، ما چیزی داریم که فروغش از ستاره روحنوازتر است و اسرارش پیچیدهتر؛ و آن موجود «زن» نام دارد.

ما هر که باشیم، برای زنده ماندن باید نفس بکشیم. اگر هوا نباشد، نفسمان بند می آید، خواهیم مرد، و مرگ در فضایی که مشق در آن نباشد سهمگین است. چنین مرگی خفقان روح آدمی است.

وقتی که عشق دو موجود را بگدازد و در یک پیوند آسمانی درهمشان آمیزد، به راز زندگی پیمیبرند؛ و آن وقت، دو سَرِ یک سرنوشت میشوند و دو بال یک روح. دوست بدارید تا بتوانید پرواز کنید.

آن روز که یک زن خرامان خرامان از کنار شما بگذرد، و خرام او با نورافشانی همراه باشد، دیگر شما خودتان نیستید؛ عاشق شده اید، دیگر چاره ای ندارید جز آنکه شب و روز به فکر او باشید تا او نیز ناچار به شما بیندیشد.

هر آنچه عشق آغازش کند به پایان نمیرسد، مگر به دست خداوند.

عاشق صادق از گمکردن دستکش محبوب غمگین می شود، و از پیداکردن دستمال او، شادمان. و برای امیدواری و جاننثاریهایش به ابدیت نیاز دارد؛ زیرا عاشق ترکیبی است از بی نهایت بزرگ و بی نهایت کوچک.

اگر سنگید، کهربا باشید؛ و اگر درختید، میموزا ' باشید؛ و اگر انسانید، عاشق باشید!

عاشق اهل قناعت نیست، به سعادت میرسد، بهشت را میخواهد؛ به بهشت میرسد، آسمان را می طلبد.

nimosa .1، درختی که بسیار حساس است و با کوچکترین برخورد برگهایش تا میشود. یلی زیر یک سنگ / ۱۶۹۷

آه! با شما هستم که دوست می دارید! همه چیز در عشق است. بگردید تا همه چیز را دریابید. عشق به اندازهٔ آسمان جای سِیر و تأمّل دارد، و چیزی بیش از آسمان دارد؛ و آن خوشی و لذّت است.

پرسیدم: - آیا باز به باغ لوگزامبورگ می آیند؟ - نه آقا. مدّتی به آن کلیسا می رفت ـ هنوز هم به آن کلیسا می رود؟ - نه! دیگر به آنجا نمی رود. - هنوز در آن خانه زندگی می کند؟ - نه! به خانهٔ دیگری رفته. - پس کجا منزل دارد؟ - کسی نمی داند.

چه ناگوار و دردناک است که آدمی نشانی جان و جانان خود را نداند. عشق گاهی کودکیهایی دارد. شوریدگیهایی هست که آدمی را نه کودک بلکه کوچک می سازد. مرگ باد بر آن شوریدگیها که آدمی را کوچک میکند، و سرفراز باد عشقی که آدمی راکودک می سازد.

چیز صحیبی است. میدانید؟ من در شب تاریکم. موجودی را می شناسم که به هنگام خوابیدن، آسمان را با خود برداشت و برد.

اوه!... در کـنار هـمدیگر در گـوری خـفتن، و گـاهی در تـاربکیها سرانگشت یکدیگر را لمس کردن و نوازش دادن، برای جاودانگی مـن بس است.

اگر دوست میدارید و به این علّت رنج میبرید، بیشتر دوست بدارید.

از عشق مُردن، عين زندگي است.

غم عشق را دوست بدارید که تاریکی آن پُر از ستاره است. و عاشقانه جان سپردن جلا و جذبهای دارد.

نغمهٔ پرندگان شادی آور است که نغمه می سرایند، چون آشیانهای دارند.

عشق، تنفّس هوای بهشتی است. ایدلهای پاک، و ایجانهای اندیشهور، آن گونه زندگی کنید که خداوند شما را برای آن آفریده است. زندگی آزمایشی طولانی است. تدارک و آماده شدن است برای سرنوشتی نامعلوم. این سرنوشت برای آدمی، در نخستین پلّهٔ گور آشکار می شود. و آن وقت است که همه چیز برای او معلوم می شود، و او می تواند به سرنوشت نهایی پی ببرد. زنده ها لایتناهی را می بینند، و مُردگان سرنوشت نهایی را در می یابند. در انتظار چنان روزی باشید. رنج ببرید، امیدوار باشید، سیر و تأمل کنیدا و ای به حال کسی که تنها کالید خویش و ظواهر حیات را دوست دارد، که در این صورت، مرگ همهٔ چیزهایی را که مطلوب اوست از او می گیرد. هاشق جان و جانان باشید، که در همه جا بازشان خواهید یافت.

جوان فقیری را در کوچه دیدم کـه عـاشق بـود. کـلاهش کـهنه بـود، لباسش کهنه بود، آرنجهای کُتش سوراخ بود، آب باران کـفشهایش را پُـر کرده بود، امّا ستارگان را در جان خود داشت.

محبوب بودن چه عظمتی دارد، و دوست داشتن عظمتش از آن بیشتر است. نیروی عشق، دل را به دلاوری می رساند؛ و از آن پس جز پاکی و پاکیزگی را در ترکیب آن نمی توان دید، و جز بزرگی و سربلندی تکیه گاهی نخواهد داشت. از آن پس چیز ناشایسته و نابرازنده ای در آن جوانه تمی زند. یک روح والا و باصفا، روحی که از شهوات و هوسهای پست و آلوده دور یاشد، روحی که دروغگویی و کینه توزی و خودستایی را نمی پسندد، و از ابرهای تیره و سایه های تاریک این جهان پر هیز می کند، جایگاهش در بلندای آسمان است. او در آن بالا، لرزشهای زیرزمینی مرنوشت را، چون تکان هایی در اعماق، حس می کند؛ به همان صورت

اگر دلدادهای و عاشقی در جهان نبود، آفتاب به خاموشی میگرایید.

#### ک کوزت پس از خواندنِ آن نامه

کُوزت، در ضمن خواندن آن نامه، کمکم به عوالم رؤیا فرو رفت و به محض آنکه چشم از آخرین کلمهٔ آن برگرفت، سر بلند کرد و آن افسر خوشسیما را دید که مثل همه روز، مغرور و متکبّر از کوچه میگذشت. و این بار، کُوزت او را زشت می دید و کراهت آور.

گوزت یک بار دیگر، با دقّت و تأمّل، به آن نامه نگریست. به نظرش آمد که نویسندهٔ آن، خطّ بسیار خوبی دارد. امّا رنگ مُرکّب در آن صفحات متفاوت بود، گاهی بسیار میاه بود و گاهی بسیار کمرنگ؛ مثل آنکه آب در دوات ریخته باشند. با این وضع، پیدا بود که آن مطالب را، نه یک بار بلکه در چند روز، نوشته است، و در واقع اندیشهها و احساسات خود را، گاه به گاه، و جمله به جمله، و بی نظم و ترتیب و بی هدف، روی کاغذ آورده است. گوزت تا آن روز چیزی مانند آن را نخوانده بود و در این نوشتهها، بیش از تاریکی، روشنایی را می دید، و بیش از ابهام، شفافیت جملههای پیچیده و پُر از رمز و راز، در چشمان او درخششی داشت و بعملههای پیچیده و پُر از رمز و راز، در چشمان او درخششی داشت و بعره های بود، و در آن را نخواند، از این حتی نام نمی بردند. کارشان به آن می می داد که کسی از آتش حرف بزند، امّا

سوزاندن و شعلهور شدنش را بنهان نگاه دارد. این دفترچهٔ یانزده صفحهاي، با صراحت، و در عين حال با ملايمت، درجات عشق را با او در میان گذاشته بود و درد عشق را و مسائلی چون سر نوشت و زندگی و جاودانگی را. مثل آن بودکه در برابر چشمان او دستی گشوده شده بود و جرقههای نور را به سوی او افشانده بود. در سطر سطر این نامه، طبع پُر شور و سوزان نویسندهٔ آن، و بلند همتی و شرافت و اراده، و درد بزرگ و اميد بزرگ او را احساس مي کرد. اما اين دست نوشته چه چيزې بود؟ يک نامه؟ نامه ای بود بی امضا و تاریخ، که حتّی نام گیرندهٔ آن نیز در بالا و پایین آن نوشته نشده بود؛ معمّاگونه بود و یک رشته حقایق را باز گفته بود؛ پیام عاشقانه ای بود که فرشته ای نایبد ابا خود آورده بود و به دست دوشیزه ای داده بود تا آن را بخواند؛ چیزی بود که گویی این جهانی نبود؛ نامهٔ ماشقانهٔ شبحی بود برای یک سایه، و این شبح، این نوبسندهٔ ناپیدا، از نوشته هایش چنین برمی آمد که پنداری می خواهد به مرگ پناه ببرد، و در آخرین لحظات برای دلدار دور از دسترس خود، رمز تقدیر و کلید زندگی، یعنی «عشق» را، فرستاده بود. و در این حال، عاشق دست از جان شُسته، همهٔ وجودش را قطره قطره بر این اوراق افشانده بود؛ و در واقع این دست نوشته، «قطرههای روح و روان» او بودند.

امّا چه کسی این نامه را نوشته بود؟ چه کسی می توانست نویسندهٔ آن باشد؟

کوزت در پاسخ حتّی لحظهای تردید نکرد. تنها یک نفر می توانست نویسندهٔ آن اوراق باشد: «او».

فکر و روح کوزت بار دیگر لبریز نور شده بود. همه چیز در نظر او شفّافیّت یافته بود؛ هم بسیار شاد بود و هم بسیار اندوهگین؛ «او» بود، این نامه را «او» نوشته بود، «او» این نامه را آورده بود، «او» از میان میلههای آهنین دستش را دراز کرده، نامه را روی نیمکت سنگی گذاشته بود. و در كُورْت بس از خواندني آن نامه / ۱۷۰۱

آن روزها که کوزت، «او» را از یاد برده بود، در هر گوشه و در هر کنار جست وجو کرده و او را یافته بود. آیا به راستی در این مدّت، کوزت «او» را از یاد برده بود؟ نه! هرگز. کُوزت با خود می گفت که یک لحظه نیز «او» را از یاد نبرده است؛ و خود را سرزنش می کرد که چرا مدّتی به خاطرهٔ «او» بی اعتنا شده بود. نه! فراموشش نکرده بود، بلکه آن آتش را در این مدّت می کرد، و در همه حال «او» را می دید و وجودش را احساس می کرد؛ و حالا آن آتش از پناهگاه در آمده، سراپای او را آتش می زد. نوشته های این بودند. هر کلمه از نوشته های «او» را که می خواند، با خود می گفت: «من با و مه دان آین این کرده بود، و در همه حال سوزش آن آتش را احساس می کرد، و در همه حال «او» را می دید و وجودش را احساس می کرد؛ و می کرد، و در همه دال «او» را می دید و وجودش را احساس می کرد؛ و می کرد، و در همه حال «او» را می دید و وجودش را احساس می کرد؛ و می دند جرقه هایی بودند که از جان و تن «او» به جان و تن کُوزت نشسته بودند. هر کلمه از نوشته های «او» را که می خواند، با خود می گفت: «من با و مه این کلمات آشنا هستم، همهٔ این چیزها را کلمه به کلمه در چشمهای او خوانده بودم.»

وقتی که آن نوشته ها را برای سومین بار خواند، ستوان تئودول ژبل نُرمان از پادگانش بازمیگشت. صدای گُرپ گُرپ چکمه هایش روی سنگفرش کوچه شنیده می شد. کوزت به زحمت سر بلند کرد و او را نگریست و او را لوس و بی ملاحت و ابله و عاطل و باطل و خودپسند و بدآمدنی و بسیار زشت یافت. و آن افسر خوش سپما و متکبّر، وقتی که متوجه نگاه کُوزت شد، فرصت را غنیمت شمرده و به او لبخند زد. امّا کوزت با شرم و بیزاری از او روی گرداند. دلش می خواست که سنگی یا چیز دیگری بردارد و به سوی او پرتاب کند.

دیگر در باغ نماند.گریزان به اتاق خود رفت و در را بست تا بار دیگر نامه را بخواند و آن را از بَرکند، و به عالَمِ فکر و خیال فرو رود. بعد از آنکه نامه را خوب خواند و همهٔ کلماتش را از بَر شد، آن را بوسید و زیر پیراهن و روی قلب خود جایش داد.

کوزت بار دیگر در تودرتوی عشق آسمانی خود فرو رفت، و درهای

بهشت به روی او گشوده شد. آن روز را کُوزت با نوعی گیجی و آشفتگی گذراند. فکرش درست کار نمی کرد، افکار و خیالاتش به صورت کلاف سر در گُم در آمده بودند؛ نمی توانست عقلِ خود را به کار گیرد. سراپایش را لرزشی فراگرفته بود، امیدوار بود. هر چند که وعدهٔ دیدار «او» را به خود نمی داد، نومید نیز نبود. گاهی به دنیای وهم و خیال پناه می برد و از خود می پرسید: «آیا حقیقت دارد؟» آنگاه دست روی سینهٔ پیراهنش می گذاشت و اوراق را روی قلب خود می فشرد، و همهٔ گوشه ها و زوایای اوراق را با گوشت تنش می کرد. اگر ژان والژان او را در این لحظات می دید و این شادی شگفت آور و ناشناخته را در چشمانش می دید، از ترس و نگرانی به خود می لرزید.

کوزت تنها به «او» فکر میکرد و هـر بـار کـه نـامه را لمس مـیکرد. میگفت: «خودِ «او» ست. این را «او» برای من فرستاده.»

و با خود میگفت: «حتماً فرشتگان میانجی شدهاند؛ و شاید یک واقعهٔ آسمانی، آنها را بار دیگر به هم پیوند داده است.»

عشق چه دگرگونیها و چه زیر و بَمها دارد، چه رؤیاها دارد! این اتفاق آسمانی، این میانجیگری فرشتگان، در واقع از آنجا شروع می شدکه یک تبهکار شیّاد، پیامی را روی کاغذی نوشته و در خمیر نانی پنهان کرده و در حیاطِ شارلمانی، از بالای دیوار زندان قُورس، برای تبهکار دیگری به حیاطِ زندانِ قُوس - ا - لیون انداخته بود.

# اسالخوردگان باید سَر وقت از خانه بیرون بروند

آن روز خروب، ژان والژان از خانه بیرون رفت. کوزت موهایش را بهزیبایی آراست و پیراهنی پوشید که یقهاش بُرشی هلالی داشت و تا پایین گردنش را نمایان می ساخت، و به قول دخترهای جوان «کمی گستاخانه» بود؛ و در واقع نهتنهاگستاخانه نبود، بلکه بسیار زیبا و دلپسند بود. کوزت، بی آنکه بداند چرا، خود را این گونه آراسته بود.

مىخواست از خانه بيرون برود؟ نه

باكسى وعدة ديدار داشت؟ نه!

هوا نیمه تاریک بود که از پلکان ساختمان اصلی پایین آمد و به باغ رفت. توسَن در آشپزخانه، که پنجرهای رو به حیاط خلوت داشت، به کار مشغول بود.

کوزت به میانِ درختها رفت، گاهی شاخههای کوتاه را، که تا روی زمین پایین آمده بودند، با دست کنار میزد.

و همچنان از لابهلای درختها راهِ خود را باز کرد و رفت تا به نیمکت سنگی رسید.

سنگی که اوراق نامه را در زیر آن یافته بود، هنوز در سَرِ جای خود بود.

روی نیمکت نشست، دستِ سفیدفامش را روی سنگ نهاد؛ گـویی

می خواست آن را بنوازد یا از او سپاسگزاری کند. ناگهان احساس عجیبی به او دست داد. که در این حالت آدمی، بی آنکه ببیند، احساس میکند که کسی پشت سرش ایستاده است. روی گرداند، و از جا برخاست. «او» بو د.

کلاه به سر نداشت، پریده رنگ بود و لاغر، لباس سیاه پوشیده بود. روشمنایی غمروب پیشانی خوش ترکیبش را تیره رنگ کرده بود، و چشمانش را با تاریکی پوشانده بود. ذر زیر نقابی از مهر و ملایمت، چیزی در خود داشت از مرگ و تاریکی شب. چهرهاش با روشنایی روزی که جان می سپرد، و خیالی که وجودش را پُر کرده بود، نورانی شده بود. به نظر می آمد که نه یک شبح است و نه یک موجود واقعی.

کلاهش در چند قدمی او روی بوتهها افتاده بود.

کوزت که نزدیک بود از حال برود، خاموش ماند و آهسته قدمی به عقب رفت؛ زیرا حس میکردکه مجذوب او شده است. اما «او» از جایش تکان نمی خورد. نمی دانم کوزت چه احساس غم آلود و نامفهو می داشت، که نگاه او را می دید و چشمان او را نمی دید.

کوزت باز چند قدم به عقب رفت، به درختی رسید، به آن تکیه داد. اگر این درخت نبود، به زمین میافتاد.

در آن دَم، صدای او را شنید؛ صدایی که قبلاً به وضوح آن را نشنیده بود، و حالا به زحمت از بالای برگها گذر می کرد و به سوی او می آمد، و همچون زمزمهای بود: «مرا ببخشید، که اینجا آمدهام. دیگر طاقت نداشتم، نمی توانستم با آن وضع زندگی کنم، و آمدم. چیزی راکه روی این نیمکت گذاشته بودم، خواندید؟ از من ترس نداشته باشید. یادتان هست که آن روز در باغ لوگزامبورگ به من نگاه کردید؟ نزدیک مجسمهٔ گلادیاتور بود. یادتان هست چه روزه ایی بود که از کنارِ نیمکت من گذشتید؟ روزهای شانزدهم ژوئن بود و دوم ژوئیه. در حدود یک سال از آن روزها می گذرد. بعد از آن شما را ندیدم. از کارگری در باغ پرس وجو کردم. در جوابم گفت که دیگر به باغ نمی آیید. در آن موقع، منزل شما در کوچهٔ اوئست بود، در طبقهٔ سوم، در یک بنای تازه ساز. می بینید که همه چيز را مي دانم. شما يک دفعه نايديد شدېد. همه جا را گشتم و پيداتان نکردم. یک روز زیر طاقنمای اُدئون نشسته بودم و روزنامه میخواندم. زنی را دیدم که کلاهش مثل شما بود. خیال کردم شما هستید. تا نزدیک او رفتم و فهمیدم که اشتباه کردهام. تا آنکه عاقبت شما را در اینجا پیدا کردم. چند شب است که به اینجا می آیم. هیچ کس مرا ندیده. همه شب می آمدم و از دور بەپنجرة اتاق شما نگاه مىكردم. آهستە قدم برمىداشتم تاكسى صدای پایم را نشنود. یک شب پُشتِ سرتان بودم. سرتان را برگرداندید؛ فرار کردم. یک بار که آواز می خواندید صداتان را شنیدم. احساس خوشبختی میکردم. اگر صدای آوازتان را بشنوم، ناراحت نمی شوید؟ شما فرشته هستيد. اجازه بدهيد گاهي به اينجا بيايم، وگرنه نمي توانم زنده بمانم. شما را دوست دارم. مرا ببخشيد كه اين طور با شما حرف مي زنم. خودم نمي فهمم چه مي گويم. شايد عصباني تان كرده باشم. اگر از دستم ناراحت شده اید، بگویید.

کوزت نالهای کرد و چنان خم شد که گویی در حال جان سپردن است.

«او» پیش دوید و کوزت را در میان بازوان خود گرفت و بی آنکه بداند چه میکند، او را در آغوش فشرد. تنگ در میانش گرفته بود و می لرزید. پنداری مغزش پُر از دود شده بود، و جرقههایی از میان مژگان او به بیرون می پریدند. همهٔ تصوّرات او محو شده بودند، احساس می کرد که موجود مقدّسی را در آغوش دارد. او در آن لحظه، که این دختر دلربا را در میان بازوان خود می دید، هیچ گونه هوس و شهوتی در سر تا پای خود احساس کوزت یک دست او راگرفت و روی قلب خود نهاد. و او کاغذهایی را که خود نوشته بود، در سینهٔ پیراهن او لمس کرد و با لکنت گفت: «پس شما هم دوستم دارید؟»

کوزت با صدایی چنان آهسته که به وزیدنِ نسیمی می مانست، گفت: «ساکت!... این راکه می دانستید.»

و صورت گلفامش را در سینهٔ جوان خوش سیما پنهان کرد.

جوان روی نیمکت نشست و کوزت در کنار او. دیگر جای سخن نبود. ستارگان در آسمان می درخشیدند. می پرسید چه شد و چگونه لبهایشان به هم رسید؟ چه می شود که پرندگان نغمه سرایی می کنند؟ که برفها آب می شوند؟ که گل گلبرگها را می گشاید؟ که بهار می شکفد؟ که صبحدم پُشتِ درختان تیره فام، قلَّه های لرزان تپه ها را سپید می کند؟ یک بوسه بود، و همین.

هر دو لرزیدند و در تاریکی چشمان درخشان، همدیگر را نگاه کردند.

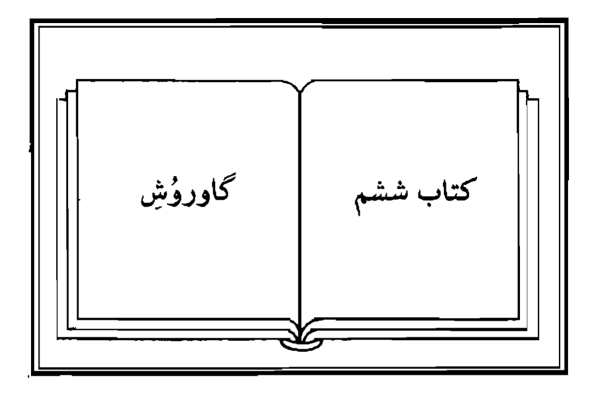
نه خُنکای شب را حس میکردند و نه سردی سنگی را که روی آن نشسته بودند، و نه رطوبت خاک را، و نه نرمی و تُردی علفهای خیس را؛ به هم نگاه میکردند. درونشان پُر از فکر و خیال بود. بی آنکه خود متوجه باشند، دست همدیگر را گرفته بودند.

کوزت از او چیزی نپرسید. در این فکر نبود که از کجا و چگونه وارد باغ شده، و حتّی حضور او در باغ به نظرش بسیار عادی بود.

گاهی زانوی ماریوس زانوی کوزت را لمس میکرد، و لرزه بر تنشان میافتاد.

گاهی کوزت کلمهای آهسته و زیر لب میگفت. و همهٔ وجود او با این کلمات بر لبش می آویخت؛ همچون دانهٔ شبنمی بر گلبرگی. کمکم و آهسته آهسته، چیزهایی به همدیگر می گفتند. گویی هر کدام ظرفی بودند که لبالب شده بودند، و این کلمات از آن ظرف سرریز می شد. در بالای سرشان شب درخشانش بود و شفاف. و این دو موجود، که همچون پریان پاک و زلال بودند، هر چه حس می کردند به همدیگر می گفتند. افک ارشان، شور و شیدایی شان، جذبه ها و شوقهایشان، توهمّات و خیالانشان، غمها و نگرانیهایشان را برای همدیگر می گفتند. برای همدیگر می گفتند که در این مدّت که از هم دور بودند، چه محرومیتهایی تحمل کرده بودهاند. همه چیز را برای همدیگر می گفتند و مدر نهایت صمیمیت، آنچه را که در دل داشتند، همهٔ اسرار پنهان را با همدیگر در میان می گذاشتند و با ایمان و اعتقاد، از عشق و جوانی برای همدیگر حکایتها گفتند، که پس از یک ساعت، مرد جوان روح و فکر دختر همدیگر آمیختند، که پس از یک ساعت، مرد جوان روح و فکر دختر موان را در خود داشت، و دختر جوان روح و فکر آن مرد جوان را. در معدیگر نودند، همدیگر را افسون کردند، و یکدیگر را میهوت ماختند.

و چون همهٔ این گفتوگوها به پایان رسید و همه چیز را به همدیگر گفتند، دختر دست بر شانهٔ آن جوان تهاد، و پرسید: «اسم شما؟» \_ماریوس... و شما؟ \_کوزت.



{ بازیگوشی باد

از سال ۱۸۲۳ به بعد، که مسافرخانهٔ مُون فرمی به تنگنا افتاده بود و کمکم نه تنها در گرداب ورشکستگی بلکه در گنداب قرض و بدهکاری فرومی رفت، تناردیه ها صاحب دو فرزند دیگر، دو پسر، شدند که با این دو، جمعاً پنج فرزند داشتند: دو دختر و سه پسر؛ و به هر روی تعدادشان زیاد بود.

زن تناردیه خود را از زیر بارِ سنگینِ این دو پسر، که از بقیه کوچکتر بودند، رهاکرد؛ و از این جهت بسیار راضی بود.

«رهاکردن»، در این مورد تعبیری است بسیار درست و دقیق. این زن طبیعتی مخصوص به خود داشت، و پدیده ای بود که نظایرش را در جهان می توان یافت. این زن مانند همسر مارشال دولامت هودانکور<sup>۱</sup>، تنها نسبت به دخترانش احساس مادری داشت، و مادر بودنش از این مرز فراتر نمی رفت. کینهٔ او به آدمی و آدمی زاد، از همین جا، یعنی از تولد پسرانش آغاز می شد، و شرارت و پستی فطرتش در طرز رفتار او با پسرانش به اوج می رسید. چنانکه پیش از این دیدیم، از پسر بزرگترش نفرت داشت و از دو پسر دیگرش، که بعد از او به دنیا آمده بودند، بیزار بود. چرا؟ چرا ندارد! و این، بی چون و چراترین جوابی است که می توان یافت. چرا

2. Petit - Muse

3. Barge

4. Roi-de-Sicile

ندارد! این مادر با صراحت میگفت کـه یک گـله بـچه بـهچه درد مـن میخورد؟

و اما برویم بر سر داستان. چگونه تناردیهها موفق شدند که خود را از زیر بار دو پسر کوچکترشان رهاکنند؛ و حتی از این راه درآمدی هم داشته باشند.

در صفحات پیش، از زنی نام بردیم به نام مانیون، که مدتی خدمتکار آقای ژیل نرمان بود. او توانسته بود از خصلت خیرخواهانهٔ ارباب خبود استفاده کند و او را وادارد تا برای دو پسر بچهای که داشت مقرری منظّمی بپردازد. این زن نزدیک بارانداز سلستن ' در نبش کوچهٔ پُتی موسک ' که محلَّهُ بدنامی بود، منزل داشت. شاید عدَّهای به یاد داشته باشند که حدود سي و بنج سال پيش، بيماري واگيردار خناق ناگهان نقاط ساحلي رود سن، در پاریس را فراگرفت. دانش آن زمان، پس از سالها تجربه، برای مبارزه با این بیماری، زاج سفید را به کار می برد که امروز تنتور ید جای آن را گرفته و مؤثرتر است. خانم مانيون در بحرانِ همه گير شدن خناق، دو پسرش را که بسیار کوچک بودند، در یک روز، یکی صبح و دیگری عصر، از دست داد، که برای او ضربهٔ بزرگی بود. این دو پسر برای او ارزش زیادی داشتند، زیرا هر ماه هشتاد فرانک به خاطر آنها از آقای ژبل نرمان مقرری می گرفت، و این هشتاد فرانک ماهانه را آقای بارژ، مسئول امور مالی که در كوچه روا - دو - سيسيل ا ساكن بود، مرتب به او مي برداخت. با مرگ بچهها این درآمد ماهانه نیز دفن می شد. مانیون ـ فکر چارهجویی افتاد. معمولاً در این خانهها که شرارت و ناپاکی عادی و مرسوم است، همه از همه چیز خبر دارند و در عین حال رازدار همدیگرند و گاهی دستگیر هماند، مانيون دو پسرش را از دست داده بود و حالا به دو بچه نياز داشت

بازیگوشي باد / ۱۷۱۳

که پسر باشند و همسن و سال پسران از دست رفتهٔ او. با این ترتیب گره از کار او گشوده می شد و مادر دیگری نیز به منفعتی می رسید. این قضیه باعث می شد که دو پسر کوچکتر تناردیه تغییر نام بدهند و جای دو پسر مانیون را بگیرند. از آن موقع، مانیون خانه اش را عوض کرد و از بارانداز سلستن به کوچهٔ کلوش پرس رفت. در پاریس بعد از جابه جا شدن و از کوچه ای به کوچهٔ دیگری رفتن، شما می توانید هویت تازه ای داشته باشید.

مسئولان امور متوجه این مطلب نشدند و این جایگزینی بهسادگی انجام گرفت. اما تناردیه برای این منظور ماهی ده فرانک مطالبه میکرد، که مانیون پذیرفت و هر ماه ده فرانک، از آن هشتاد فرانک را، بابت این کار بهتناردیه ها می داد. ناگفته نگذاریم که آقای ژیل نرمان، ماهانه را مرتب می پرداخت و هر شش ماه یک بار به دیدن بچه ها می رفت. او نیز متوجهٔ چیزی نشد، و مانیون به او می گفت: «آقا ... نگاهشان کنید، چقدر این بچه ها به شما شباهت دارند»

تناردیه بعد از رهایی از زیر بار سنگین آن دو پسربچه، فکرش کمی آسوده شد، و از آن پس نام ژوندرت را برای خود و خانوادهاش انتخاب کرد. دو دختر تناردیهها، و گاوژش کوچک یعنی تنها پسری که برای او مانده بود، آن قدر گرفتار بینوایی بودند که حتی از کم شدن آن دو برادر در خانهٔ خود چیز زیادی درک نکردند. گاهی فقر و بینوایی به حدی می رسد که آدمی لاقید و بی خیال می شود، و همه چیز برای آدمی جنبهٔ موهوم و غیر واقعی پیدا می کند. حتی نزدیک ترین کسان شما به صورت اشکال مبهمی در اعماق تاریکی درمی آیند، و به دشواری می توان آنها را از همدیگر تشخیص داد، و به آسانی با چیزهای دیگر، که ناپیدا هستند، در می آمیزند.

زن تناردیه عصر آن روز که از دو قرزند خود برای همیشه چشم

پوشید و آنها را با میل و ارادهٔ کامل به مانیون واگذار کرد، نگران و ناراحت شده بود، و یا چنین وانمود می کرد و به شوهرش می گفت: این کاری که ما کردیم با سر راه گذاشتن بچه ها تفاوتی ندارد. تناردیه با تحکّم و قاطعیت، این احساس را از او دور کرد و گفت: «چه اهمیت دارد؟ مگر ژان ژاک روسو غیر از این کرده است؟» اما زن او هر چند که از نگرانی روحی خلاص شده بود، به نکتهٔ دیگری اشاره کرد و گفت: «اگر پلیس بفهمد و مزاحم ما بشود، در جواب چه بگوییم؟ این کار که ما کردیم از نظر قانون محاز نیست». تناردیه در جوابش گفت: «در دنیا هر کاری مجاز و مشروع است، هیچ کس متوجه این چیزها نمی شود، جز خدای آسمانها. وانگهی این بچه ها سر تا پایشان یک پول سیاه نمی از در ای کارزه، و کسی حاضر نیست خودش را به خاطر آنها به زحمت بیندازد و از کارشان سر در بیاورد.»

مانیون زنی بود تبهکار، اما ظریف و آراسته، و به آرایش خود علاقه مند بود. خانهاش فقیرانه بود، اما نسبتاً میله شده بود. او یا یک زن انگلیسی، که دزد حرفهای بود و در عین حال باهوش و درس خوانده، همخانه بود. این زن انگلیسی، که تابعیت قرانسوی داشت، به محافل ثروتمندان راه یافته بود و در سرقت مدالهای یک مجموعه، و همچنین الماسهای دوشیزه مارس دست داشت و بعدها به نام «دوشیزه میسی» معروف شد.

دو پسر خردسال، که زیر دست مانیون افتاده بودند، از زندگی خود گلهای نداشتند؛ زیرا هر ماه مانیون بابت آنها هشتاد فرانک میگرفت و از بچهها خوب پذیرایی میکرد. غذایشان بد نبود و تقریباً وضع و حال «آقا کوچولوها» را داشتند و با این «مادر دروغین» زندگی خوشتری داشتند تا با مادر واقعیشان. مانیون خود را یک خانم تمام عیار نشان میداد و جلو

۲. ژان ژاک روسو در اعترافات خود مینویسد که فرزندان نامشروع خود را سر راه میگذاشته.

بازيگوشي باد / ۱۷۱۵

آنها بهزبان عامیانه حرف نمیزد.

این دو پسربچه چند سالی را با این وضع گذراندند. تناردیهها نیز خیالشان آسوده شده بود. اما روزی رسید که مانیون گرفتار شد و بهزندان افتاد و چارهای نداشت جز آنکه پسربچهها را برای همیشه رهاکند.

و این دو پسربچه که تا آن وقت زیر چتر حمایت مانیون بودند، از آن محیط تقریباً امن، به میدان زندگی پرتاب شدند و تکیه گاهشان را از دست دادند.

بعد از ماجرای خانه ژوندرت، و در واقع تناردیه، و بازداشت عدّهای از تبهکاران، تحقیقات ادامه یافت و عدّه دیگری در ارتباط با آنان دستگیر شدند. معمولاً این تبهکاران مانند رشتههایی بههمدیگر متّصلاند و گرفتار شدن تناردیهها، باعث شد که بعد از مدّتی پرده از روی جرایم مانیون نیز کنار برود.

چند روز بعد از آنکه مانیون، تکه کاغذی به اپونین داد که پیامی دربارهٔ خانه ای واقع در کوچهٔ پلومه، روی آن نوشته شده بود، مأموران پلیس به کوچهٔ کلوش پرس هجوم آوردند و مانیون و دوشیزه میس راگرفتند و دَرِ خانهٔ آنها را مهر و موم کردند. این دو پسر بچه که در حیاط کوچکی در آن نزدیکی بازی می کردند، اصلاً متوجه قضایا نشدند. آنها پس از پایان بازی به خانه برگشتند و دیدند که در بسته و در خانه کسی نیست. کفشدوزی که دکان چوبی کوچکی، رو به روی آن خانه داشت، بچه ها را صدا زد و کاغذی که «مادر» شان نزد او گذاشته بود به آنها داد. در این کاغذ تشانی آقای بارژ، در شمارهٔ هشت کوچهٔ روا دو سیسیل نوشته شده بود. آن نزد آقای بارژ بروند، و به آنها گفت که محل کار آقای بارژ نزدیک است، و باید به کوچهٔ سمت چپ بروند و در آنجا سراغ او را بگیرند.

دو کودک بهراه افتادند. آن که بزرگتر بود، با دستی دست برادر

کوچکش راگرفته بود و کاغذی راکه نشانی آقای بارژ روی آن نوشته شده بود، بهدست دیگر داشت. هوا سرد بود، دستهایش بی حس شده بود. و همین که از کوچهٔ کلوش پرس به سمت چپ پیچیدند، ناگهان باد تندی وزید و کاغذ را از دستش ربود. هوا تاریک شده بود و آن دو کودک هرچه به این سو و آن سو دویدند، نتوانستند کاغذ را پیدا کنند. سرگردان شده بودند، و خود را به حوادث تسلیم کردند.

7 گاوژش کوچک از ناپلئون بزرگ سهم میگیرد

در فصل بهار، شهر پاریس گاهی گذرگاه بادهای سرد و طاقت سوزی است که آدمی از وزیدنشان منجمد نمی شود اما یخ می زند. این بادهای شمالی که زیباترین روزهای بهار را اندوه بار می کنند، مثل هوای سرد و یخ بسته ای هستند که از شکاف پنجره ای یا در نیمه بسته ای وارد اتاق گرمی شود. گویی در بهار، درهای خانهٔ زمستان را نیمه باز کرده اند، و این باد از لای آن درها بیرون می دود. در بهار سال ۱۸۳۲، یعنی دورانی که نخستین بیماریه ای مرگبار و همه گیر قرن، در اروپا شایع شده بود، این بادهای سرد و سخت نیز از همی شه بیشتر و تندتر می وزید؛ گویی درهای زمستان، بیشتر از هر سال نیمه باز مانده بود. پنداری درهای گورستان نیز باز شده بود؛ چون بیماری ویا هم با دَمِ سرد این بادها درآمیخته بود.

از نظر هواشناسی نیز، این بادهای سرد، خاصیتشان این بود که با تنشها و انقلابات جوّی ناسازگار نبودند، و همراه این بادها، طوفانهای سهمگین و رعد و برقهای پیاپی در زمین و آسمان آشکار شدند.

روزی از روزهای بهاری، این بادهای سرد چنان سخت میوزیدند که گویی ماه ژانویه بازگشته است. شامگاه بود و مردم لباس های گرم و ضخیم پوشیده بودند. گاورش کوچک، مثل همیشه، پیراهـن پارهای در برداشت و خوش بود و می لرزید. او در محدودهٔ ارم مستن مزروه ، جلو مغازهٔ آرایشگری ایستاده بود و شال پشمی زنانه ای را که معلوم نبود از کجاگیر آورده، دورگردن خود پیچیده بود و وانمود می کرد که به عروسک بزرگی که در ویترین مغازه، در روشنایی دو چراغ گنگه ۲ دور خودش می چرخید، می نگرد. این عروسک لباس سروسینه بازی به تن داشت، و گل بهار نارنجی به موهایش زده بودند. گاورش در واقع داخل مغازه را با نگاه می کاوید، بلکه بتواند یکی از قالب صابون های توی ویترین را در فرصت مناسبی «کش برود» و به یکی از سلمانی های حومهٔ پاریس به یک سو بفروشد. بارها این کار را کرده بود و با فروش یکی از این قالب های مابون، پول یک وعده غذا را در آورده بود، و برای این نوع «کش رفتن» استعداد زیادی داشت. و این عمل را «تراشیدنِ ریش ریش تراش» نام داده

در آن لحظات که هم عروسک را زیر نظر داشت و هم زیرچشمی قالب صابون را میپائید، آهسته با خود میگفت: «سهشنبه بود. شاید سهشنبه بود. حتماً سهشنبه بود.»

اگر کسی این کلمات را میشنید، پی بهمقصود او نمیبرد.

آن روز، جمعه بود، و شاید نزد خود حساب میکردکه از سـهشنبه بهاین طرف چیزی نخورده است.

آرایشگر در مغازهٔ خود، که یک بخاری پر از آتش آن راگرم کرده بود، ریش یکی از مشتریانش را میتراشید و گاهی بهاین پسر ولگرد نگاهی میانداخت، کـه دستهایش را در جیب فرو برده بود و گستاخانه بهعروسک پشت ویترین مینگریست و فکرش در جای دیگر بود. در این هنگام که گاورُش عروسک مومی و جای صابوناها را با دقت

1. Orme - Saint - Gervais

گاورش کوچک از ناپلئون بزرگ مهم میگیرد / ۱۷۱۹

نگاه می کرد، دو پسربچه، که یکی از آنها هفت ساله به نظر می آمد و دیگری پنج ساله، با شرم دستگیرهٔ در مغازهٔ آرایشگر را پیچاندند و رفتند توی مغازه، و با خواری و زاری چیزهایی گفتند که از بیرون شنیده نمی شد، اما پیدا بود که درخواست کمک و مساعدت دارند در آن حال بچهٔ کوچکتر گریه می کرد و بچهٔ بزرگتر، دندانهایش از سرما به هم می خورد. آرایشگر که در حال تراشیدن ریش مشتری بود تیغ به دست، بچهٔ بزرگتر را با دست چپش و بچهٔ کوچکتر را با زانویش به عقب راند و آنها را از مغازه بیرون کرد و در را بست و گفت: «برای هیچ و پوچ می آن و یه عالم سرما با خودشون می آرن.»

دو کودک گریهکنان میرفتند. در آن وقت، آسمان ابری بود و باران هم میبارید.گاورُش کوچک دوان دوان خود را به آن دو کودک گریان رساند و گفت: «کوچولوها! چرا گریه میکنید؟» بچهٔ بزرگترگفت: «جایی برای خوابیدن نداریم.»

گاوژش گفت:

«درد و مرضتون همینه؟ این که گریه و زاری نداره، بچههای این دوره چقدر لوس شدهان.» و بهپسر بزرگتر رو کرد و با لحنی آمرانه و در عین حال نرم و مهربان گفت: «بچه! گوش کن چی میگم، هر دو بیایین دنبال من!» پسر بزرگتر گفت: «چشم، آقا!»

دو کودک مثل این که پشت سر اُسقف راه میروند، با ادب و احترام دنبال او راه افتادند و دیگر گریه نکردند.

گاوژش از کوچهٔ سنت آنتوان، بهطرف باستیل میرفت و در آن حال که بهپشت سرش نگاه میکرد، آرایشگر را بهبچهها نشان داد و گفت :

«این مردکهٔ انگلیسی، شکل ماهی است توی ماهی تابه، اصلاً قلب نداره.»

دختر جوانی، از دیدن این سه کودک که پشت سر هم راه میرفتند،

خندهاش گرفت و با صدای بلند خندید؛ و خندهٔ او نوعی بی احترامی به این گروه بود. گاوژش او را از متلک هایش بی نصیب نگذاشت و گفت «سلام، دوشیزه خانم همه جایی!» و لحظه ای بعد، دوباره به یاد آن آرایشگر افتاد و گفت: «نه! اسم جانور را عوضی گفتم؛ آن مرد که شیبه ماهی نیست، مثل مار می مونه. باید برم یه نفر پیدا کنم که بیاد و زنگوله به دمبش آویزون کنه.»

هر دقیقه، بهیاد آن آرایشگر می افتاد و به هر مناسبت متلکی می گفت. یک بار که از روی گودال آبی به آن سو می پرید، زنی را دید که سرایدار بود و ریش داشت و جارویش را به دست گرفته و به کوچه آمده بود و سزاوار آن بود که برفراز کوه بروکن ' به دیدار فاوست برود، گاوژش خندید و به جارویی که در دست آن زن بود اشاره کرد و گفت «خانم چه خبر شده که با اسبتون زده اید بیرون؟» و در همان لحظه، طوری در میان آب هایی که در وسط کوچه جمع شده بود جست زد که گل و آب به کفش های برقی یکی از ره گذران پاشید؛ و او هم به خشم آمد و گفت: «ای پسرهٔ لات مسخره!» گاوژش سرش را از لای شال گردنش بیرون آورد و به آن مرد خشمگی: گفت:

> «حضرت آقا از کی شکایت دارند؟» آن مرد گفت: «از تو!»

گاوژش گفت: «متأسفم! چون دفتر شکمایات بسته شده، و دیگر شکایتها را قبول نمیکند.»

از آنجا به کوچهٔ دیگری پیچیدند، که سربالا بود؛ به دختر گدایی رسیدند که سیزده چهارده ساله بود و زیر طاقنمایی ایستاده بود و از سرما می لرزید پیراهنش چنان کوتاه بود که زانوهایش دیده می شد. دخترک رشد کرده بود، دختر بزرگی شده بود، و پیراهنش دیگر برای او تنگ و

Brocken .1 أشارهای است به یک صحنه از نمایشنامهٔ فاوست، اثر گونه.

گاورش کوچک از نایلئون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۲۱

کوچک بود و برهنگی در آن سن برایش شرم آور بود. گاورُش گفت: «نگاهش کنید! دختر بیچاره حتی تـنبان نـدارد پـاش بکند.»

و شال بشمی زنانهای را که به گردن داشت باز کرد و آن را روی شانههای لاغر و کبود دختر گدا انداخت. دخترک بهت زده، به او نگاه میکرد، همدیهٔ او را پذیرفت و چیزی نگفت. گاهی، فقر و فلاکت به درجه ای می رسد که در آن حال فقیران نه از بدی گله مند می شوند و نه از خوبی سپاسگزار.

آن شال، نیمی از بدن گاورش را گرم میکرد، و او بعد از بخشیدن آن، چنان از سرما میلرزید که دندانهایش به هم می خورد و میگفت: بِر ر ر ر را....»

ابرها هم، که گویی «بر ر ر ر» او را شنیده بودند، به خروش آمدند و بر شدت باران افزودند، که ابرهای بد، این چنین نیکی را مجازات میکنند! گاورُش، که کلافه شده بود، گفت :

«باز هم ابرها اخم کردن، و بارون داره شرشر می باره. ای خداا...اگه این شرشر تمام نشه، جون بهلبم می رسه.»

و نگاهی بهدختر گدا انداخت، که خود را در شال گردن او پیچیده بود، و گفت:

«عیب و ایراد نداره. از ما که گذشت، اما آن دختر بیچاره صاحب یه پالتو پوست عالی شد!»

سپس سربلند کرد و بهابرهای عبوس نگاهی انداخت و گفت : «تو هم که با ما نمی سازی!»

دو کودک، بی آنکه چیزی بگویند، پا بهپای او میرفتند تا بهنردههای آهنین جلو یک دکان نانوایی رسیدند ـ رسم بر این است که نان را مانند طلا در پشت نردههای آهنین جای میدهند ـ گاورٌش برگشت و بهبچهها گفت: «ببینم شام خوردهاید یا نه؟» پسر بزرگتر گفت: «از صبح تا حالا چیزی نخوردهایم.» گاورش با لحنی سنگین و آهنگین گفت: «پس شما دوتا، نه پدردارید نه مادر!»

\_ولی آقاا ما هم پاپا داریم هم مامان. اما نمی دانیم کجا رفته ان. گاوژش، مانند یک مرد متفکر گفت : «بعضی اوقات همین ندونستن از دونستن بهتره!» کودک بزرگتر گفت: «دو ساعته که این طرف و آن طرف می ریم. توی

آشغالدونی ها را گشتیم، بلکه چیزی گیر بیاریم و بخوریم، اما گیر نیاوردیم.»

گاورُش گفت: «اگر توی آشغالدونیها چیز دندانگیری باشد، سگها زودتر از همه میخورندش» و کمی ساکت ماند و سپس گفت: «بچهها درست گوش کنید، همهٔ ما پدر و مادرها مونو گم کرده ایم. اصلاً نمی دانیم کجاگم و گور شده ان فعلاً بهتره کاری به کارشون نداشته باشیم. چون باید یه لقمه غذا پیدا کنیم و زهر مارمون بکنیم.»

دیگر از بچهها چیزی نپرسید، که نیازی بهپرسیدن نبود؛ دربدر و بیخانمان بودند. بچهٔ بزرگتر، که کمکم بیخیال و کمی آرام شده بود، گفت: «مامان بهما قول داده بودکه آخرین یکشنبهٔ عید پاک، ۱ ما را به کلیسا ببرد و برای ما شمشاد مقدس گیر بیاورد.»

«آفرین به این مامان!» \_مامان ما خانم خوبی است، با دوشیزه میس همخونه است. گاوژش گفت: «دیگر دست بردار از این حرفها!» مکثی کرد و در لباس پارهاش دنبال چیزی گشت و سرانجام قیافهٔ پیروزمندانهای گرفت و گفت: «بچهها خیالتون آسوده باشه. این هم پول

dimanche des rancaux ، آخرین بکشنبه های عید پاک را گویند.

گاورش کوچک از ناپلئون بزرگ سهم می گیرد / ۱۷۲۳

شام سه نفری ما.» از یکی از جیبهای پارهاش یک سو درآورده بود و بهبچهها نشیان میداد و پیش از آنکه بچهها چیزی بگویند، آنها را با خود بهدکان نانوایی برد و یک سو را بهنانوا داد و گفت: «آهای پسر: پنج سانتیم نون بده!» نانوا، که صاحب دکان نیز بود، کارد را برداشت که نان را ببُرد.

گاوژش گفت: «آهای پسر: سه قسمتش کن، ما سه نفریم.»

نانوا به سر و وضع فقیرانهٔ آنها نگاهی انداخت و نان سوختهای را از میان نانها برداشت که با کارد سه قسمت کند. گاوژش که متوجه شده بود، انگشتش را در بینی اش فرو برد و چنان نفسش را بالاکشید که پنداری فردریک کبیر مشغول انفیه کشیدن است، و در این حال سر نانوا فریاد کشید: «آی زرشکا ... چی چیز ایندیگ!»

شاید خوانندگان ما تصور کنند که گاورُش بهزبان روسی یا لهستانی، یا بهزبان یکی از چادر نشینان آمریکای جنوبی با نانوا حرف میزد. اما در حقیقت او بهزبان ما حرف میزد. و چی چیز ایندیگ، همان است که ما میگوئیم: « چه چیز است این دیگرا»

نانواکه منظور او را فهمیده بود، گفت :

«این نان بسیار خوبی است از نوع درجه دوم»

گاورش گفت: «نان درجه دوم، یعنی نون سیاه و بیات، من نون مرغوب می خورم. مگه نمی بینی دو تا مهمون دارم؟ نانوا نتوانست خویشتن داری کند، لبخندی زد و با مهربانی آن سه کودک را نگریست و نان سفیدی را برداشت و برای آنها برید. اما گاورش از نگاه او خوشش نیامد و گفت: «آهای پسر! چه خبر شده که با نگاهت این جور قد و بالای ما را نگاه می کنی. حالا بگو ببینم ما را که سر هم بذارن چند متر می شیم؟» به راستی اگر قدو بالای آنها را سر هم می گذاشتند، به دو متر نمی رسید. وقتی که نانوا نان را برید، گاوژش به دو تا بچه گفت: «حالا با خیال راحت نون را به سق بکشید و زهرمارتون کنید.» بچه ها، که از حرفهای او چیزی نمی فهمیدند، با حیرت به او نگاه می کردند.

گاورٌش خندید و گفت: «معلوم می شه هنوز زبون آدم حسابی ها را یاد نگرفتید. کمکم وارد می شید. حالا بخورید بچه ها!»

و به هر كدام يك تكه نان داد و چون فكر مىكرد كه بجهٔ بزرگتر حرفهاى او را راحتتر مىفهمد، براى آنكه او را تشويق كند و ترديدش را از بين ببرد، تكهٔ بزرگتر را به او داد و تكهٔ كوچكتر را خودش برداشت و گفت: «بچه! اين را بفرست تو خندق بلا!»

بچهها و خودگاورش بسیار گرسنه بودند. با اشتهای بسیار نان میخوردند، و نانوا که پول نان را گرفته بود، با خوشرویی نگاهشان میکرد.

گاوژش گفت : ــحال بریم بیرون، بچهها! از دکان بیرون رفتند، بهطرف باستیل راه افتادند.

گاهی که از جلو دکانی میگذشتند، بچهٔ کوچکتر میایستاد و در روشنایی چراغ بهساعتی که با ریسمانی به گردن آویخته بود، نگاهی میکرد تا وقت را بداند.

گاورٹش با خودش گفت: «این بچه هنوز نفهمیده که کجاست، و چه خبر شده.»

سپس زیر لب گفت: «اگه من بچه داشتم، نمیگذاشتم ویلان کوچه و خیابان بشود.»

آن سه نفر راه میرفتند و نانشان را میخوردند. همین که آخرین لقمه را خوردند، بهنبش کوچهٔ غم زدهٔ باله رسیدند، کـه در انتهای آن دیـوار زندان فُورس بهچشم می آمد. در اینجا بود، که یک نفر از مـیان تـاریکی بیرون آمد و گفت: «گاورُش! توپی!» گاورُش گفت: «توپی مونیارناس؟»

و این جوان همان مُونپارناسِ تبهکار بود که قیافهاش را، برای آنکه ناشناس بماند، تغییر داده و عینک آبی رنگ بهچشم زده بود. اماگاورش به محض دیدنش، او را شناخت و گفت: «آهای عوضی! ... چه حقهای تـوی کـارِته کـه صورتت را پودر زدهای، و مثل دکترها عینک آبی بهچشمته؟»

مونپارناس او را بهسکوت دعوت کرد: «هیس! ... یواش حرف بزن!»

و دست گاوژش را گرفت و به نقطهٔ تاریک کوچه برد. آن دو بچه هم دست همدیگر را گرفتند و دنبالنان رفتند. همه شان زیر یک طاقنمای تاریک ایستاده بودند و از باران در امان بودند. کسی هم متوجه آنها نبود. مونپارناس از گاوژش پرسید: «می دونی می خوام کجا برم؟»

-بالای چوبهٔ دار! -از مسخرهبازی دست برنمی داری؟... می خوام برم سراغ بابه. گاوژش گفت: «خانمی را می شناسم به این اسم» -خانم نیست. بابهٔ خود مونو می گم. -بابهٔ خودمون. اما بابه که توی هلفدونی است.

مونپارناس گفت: «از هلفدونی زده بیرون.»

و برای او شرح داد که او را صبح همان روز، از زندان کونسیرژری. ا برای بازپرسی میبردهاند، و او به جای این که در راهرو دادسرا، به طرف راست بیچد، به سمت چپ پیچیده و فرار کرده است.

گاورُش بهزرنگی بابه آفرین گفت: «مونپارناس جزئیات فرار را برای گاورُش بازگو کرد و گفت: «اما قضیه همینجا تموم نمیشه.» گاورُش، در آن حال که بهحرفهای او گوش میداد، بیاختیار سَرِ عصایی راکه در دست مونپارناس بود بهطرف بالاکشید، تیغهٔ خنجری از آن بیرون آمد، و آن را دوباره در عصا فرو برد و گفت: «رفیق! ...تو که اسلحهات را همراه آوردهای و آن را چپوندهای توی عصای بورژواها، حتماً خیال داری با پاسبانها دربیفتی؟»

مونپارناس بی توجه بهحرف او، گفت: «آدم همیشه باید کارد و چاقویی همراهش باشد.»

گاورٔش دوباره پرسید: «امشب میخواهی چه کارکنی؟» \_کارهایی هست که ... و جمله را ناتمام گذاشت و موضوع را عوض کرد: «راستی برات گفتم

«...

\_چی؟ \_ داستان آن شب را؟ یه پیرمرد بورژوا را گیرانداختم. یک ساعت تموم برام موعظه کرد و دست آخر کیف پولش را داد بهمن. کیف را برداشتم و رفتم. چند دقیقه بعد هر چه توی جیبهام گشتم از کیف اثری نبود.

کاورش کوچک از ناپلئون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۲۷

مونيارناس كه كمتر از شنيدن چيزي متعجب مي شد، با تعجب بهاو نگاهی کرد و گفت: «گفتی توی شکم فیل؟» گاورش گفت: «آره، رفيق! ... اشكالات مشكالات كه نداره؟» این کلمات «اشکالات مشکالات» را می شود گفت، اما نمی شود نوشت، مونیارناس، که منظور او را دریافته بود، گفت: «حالا فهمیدم کجا را می گی ... از قضا جای خوبی هم هست.» گاوژش گفت: «بله که جای خوبی است مثل زیر پل نیست که از هر طرف باد بیاد. از همه مهمتر این که خونهٔ خودمه. جای خیلی حسابی و آبر ومندی است!» \_ چطور ميروي توي شكم فيإ ؟ \_مىروم دىگر. \_پس سوراخ موراخی داره؟ - البته که داره: اما هیچکی نبایست از این راز خبردار بشه. وسط دو تاپای جلو فیل یه سوراخ هست. پاسبان ها متوجه این سوراخ نشدهان، وگرنه سوراخ را میبستند. - میری توی سوراخ و میخزی توی شکم فیل؟ --بایست کمی آن وسط را هُل داد و پس و پیش کرد؛ ترق و تروق، و بعدش سوراخ وا می شه، و کار تمومه. اما برای این بچه ها یک نردبون هم دارم. مونپارناس قامقام خندید و گفت: «این دو تا بچه را از توی کمدوم سوراخی پیداکردی؟» گاوژش گفت: «این دو تا بچه را یک آرایشگر به من پیشکش کرده.» مونپارناس کمی فکر کرد و گفت: «عجیب بود که تو خیلی آسون منو شناختي. خيال ميكردم با اين قيافه كسى نمى تونه منو بشناسه.» و از جیب خود دو استوانهٔ کوچک که در پنبه پیچیده شده بود،

۱۷۲۸ / بینوایان

درآورد و آنها را روی بینی خودگذاشت. و شکل بینیاش را عوض کرد. گاورُش گفت: «حالا بهتر شد. اگر جای تو بودم، این بینی قلابی را همیشه روی صورتم نگاه میداشتم.»

مونپارناس جوان زیبارویی بود، اما گاوژش مسخرگی میکرد. مونپارناس گفت: «بی شوخی بگو، حالا چطوریام؟»

صدایش را نیز عوض کرده بود. در یک لحظه، مونپارناس همه چیزش را عوض کرده بود، دیگر شناخته نمی شد.

گاوژش بهشوخی گفت: «حالا برامان کمی دلقک بازی در بیار که بخندیم.»

دو کودک که در آن موقع انگشتهایشان را در سوراخهای بینی فرو برده و سخت مشغول بودند، همین که کلمات «دلقکبازی» به گوششان خورد، از آن حال بیرون آمدند و جلوتر رفتند و شاد و خندان به مونپارناس چشم دوختند.

اما در آن لحظات، فکر مونپارناس مشغول بود. و دست روی شانهٔ گاوژش گذاشته بود و با تکیه روی هر کلمه، به او می گفت: «پسر! گوشتو واکن! ببین چی بهت می گم. اگر از این به بعد، منو دیدی که گوشهٔ یک میدون با «دُگ داگ دیگ '»ام نشسته ام، به روی خودت نیار. اگر ده سو هم کف دستم بگذاری، سرمو بلند نمی کنم که توی صورتت نگاه کنم؛ می دونی، پسر؟ هوا خیلی پسه. وقت ادا در آوردن و قر دادن نیست.»

این کلمات تأثیر عجیبی در گاورش گذاشت. قدمی به عقب رفت، و اطرافش را پایید. در چند قدمی اش، یک سرپاسبان را دید که پئست به آنها ایستاده بود. بی آنکه به روی خود بیاورد به مونپارناس گفت: «بسیار خوب، بهتره زود فلنگو ببندیم. من با بچه ها می رم توی شکم فیل خودم. اگر کاری با من داشتی، تا دم صبح آنجا هستم. خونهٔ من میان زمین و هواست.

<sup>1.</sup> dogue dague digue

گاوژش کوچک از ناپلئون بزرگ مهم می گبرد / ۱۷۲۹

دربان و سرایدار ندارد. وقتی بهاونجا رسیدی، خیلی با ادب و احترام، بگو با جناب آقای گاورش کار دارم. فقط همین.» مونپارناس گفت: «بسیار خب.»

از همدیگر جدا شدند. مونپارناس بهطرف میدان گِرِو بهراه افتاد، و گاورُش بهطرف باستیل رفت. کودک پنج ساله دنبال برادر بزرگترش قدم برمیداشت و گاهی به عقب برمیگشت تا دور شدن مردی را که گمان میکرد دلقک سیرک است ببیند.

و اما جملهٔ مبهمی که مونپارناس به گاورش گفت و به او خبر داد که سرپاسبان نزدیک آنهاست، رمزورازی داشت. او با تکرار کلماتی شبیه به همدیگر، مانند دگ، وداگ، ودیگ به گاورش فهماند که خطر در کمین است، و احتیاط باید کرد؛ دیگر نمی توان آزادانه چیزی گفت. و اما این کلمات "دگ، و داگ، و دیگ» به معنای «سگ و چاقو و زن»، از الفاظ عامیانهٔ تامپل است، که بین نوازندگان و هنرپیشگان دوره گرد، در عصری که مولی پر نویسنده اش بود، و کالُو انقاش آن، بسیار مرسوم بود.

و اما تا بیست سال پیش، هنوز در گوشهٔ جنوب شرقی میدان باستیل نزدیک شبکهای زیرزمینی، که در خندق قدیمی اطراف زندان حفر کرده بودند، بنای یادبود عجیبی بود که در این روزگار پاریسی ها آن را از یاد بردهاند؛ حال آنکه استحقاق ماندگار شدن داشت. زیرا طرح این بنای یادبود محصول ذهن سرفرمانده ارتش مصر بود.

1. Callot

۲. ناپلئون، که روزگاری سرفرمانده ارتش مصر بود، این نمونهٔ گچی از یک بنای یادبود را طرحریزی کرده بود در نزدیک آن با مفرغهایی که از توپهای غنیمت جنگی بهدست آمده بود، آبنمایی ساخنه بودند. این بنا در میدان باستیل از ۱۸۱۴ تا ۱۸۴۶ برپابود؛ و ویکتورهوگر در ژوئیه ۱۸۴۶، به هنگام ویران کردن این بنا، چهارچوبهٔ کوچکی از آن را بهدست آورده بود که نزد خود نگاهش می داشت. ما به این فیل می گوییم بنای یاد بود؛ و در واقع چیزی جز یک ماکت نبود. این ماکت، طرح شگفت آوری داشت؛ نعش هراس انگیزی از اندیشه های ناپلتون بود، که هر بار تکّه ای از آن را باد می کند و به این سو و آن سو می انداخت. با آنکه ناپایدار و کم دوام می نمود، نمی دانم چگونه و به چه دلیل، جلوهٔ یک بنای تاریخی را به خود گرفته بود. به هرروی، این بنای یادبود، مجسمه ای بود از یک فیل عظیم، با چهل پا بلندی که برجی شبیه به یک خانه، با چوب و وسایل دیگر، بر پشتش ساخته شده بود. این شبیه به یک خانه، با چوب و وسایل دیگر، بر پشتش ساخته شده بود. این ابروباد و باران به رنگ سیاه درآمده بود. این فیل سَر عظیمی داشت، و خرطومش و دندانه ایش و کفل هایش همه عظمت داشتند، و چهارپایش شبیه به چهارستون بود. به هنگام شب، اندامش به صورت شبحی ترس آور شبیه به چهارستون بود. به هنگام شب، اندامش به صورت شبحی ترس آور درمی آمد. کسی نمی دانست که این فیل غول پیکر نماذ چه چیزی است. شاید قدرت و عظمت را نشان می داد. معمای پیچیده ای بود و به هر زندان یاستیل، بر پای ایستاده بود. این قبل شبح موهوم و ویران شده زندان یاستیل، بر پای ایستاده بود.

کمتر کسی از بیگانگان به تماشای این بنا می آمد رهگذران حتی نگاهی به آن نمی انداختند؛ و مدام رو به ویرانی می رفت و در هر فصل تکه های دیگری از گچ، از پهلوهای آن کنده می شد، و بدن او زخم های تازه تر و کریه تری پیدا می کرد. به قول مردم بذله گوی آن حدود، کار مندان حفاظت بناهای تاریخی، از همان سال ۱۸۱۴، یعنی از ابتدای کار، عظمت آن <u>را</u> فراموش کرده بودند.

این فیل تاریخی، در آن گوشه، غمگین و زخم آلود و بیمار، در میان یک دیوار کوتاه و نیمه ویران، که درشکهچیهایِ مست هر وقت به آنجا می آمدند خرابترش می کردند، محصور شده بود. فیل تاریخی، مدام، ترک خوردگیهای شکمش بیشتر می شد و از میان دُمش یک تخته چوب گاور ش کوچک از ناپلتون بزرگ سهم می گیرد / ۱۷۳۱

بیرون آمده بود میان پاهایش علفهای بلند روییده بود، و چون سطح میدان اطراف آن را در این سی سال کمی بالاتر برده بودند، فیل لاجرم در گودی افتاده بود، و مثل این بود که زمین قصد دارد که او راکم کم در کام خود فرو ببرد. مردم عادی این مجسمه را بی ارزش و نفرت انگیز و بسیار زشت و عظیم بی جهت می دیدند، و اندیشمندان آن را غم آور می پنداشتند. جمعاً این فیل به صورت آت و آشغالی درآمده بود که باید جارویش کرد، یا پادشاهی، که باید سر از تنش جدا ساخت.

چنان که گفتیم این مجسمه به هنگام شب منظرهٔ دیگری پیدا می کرد، زیرا در شب، هر چیز که از سرزمین سایه ها و اشباح باشد، واقعیت خود را نشان می دهد. آن فیل نیز به محض آنکه هوا تاریک می شد، شکلش تعییر می کرد، و در شفافیت و صفای شب، ظاهری آرام و ترسناک می یافت. چون متعلّق به گذشته بود و متعلّق به شب، تاریکی با عظمت آن همنوایی داشت.

این بنای یادبود سخت و سنگین و حجیم و ناهموار و تقریباً زشت، اما بی تردید با شکوه، که نشانهٔ نوعی استواری و عظمت توحُش آمیز بود، نابود شد. و چیزی شبیه به یک ماشین بخار غول آسا، با لوله ای بسیار بزرگ، جایگزین آن شد؛ تقریباً به همان وضعی که بورژوازی جانشین نظام ارباب - رعیتی می شود. این بنای جایگزین، نماد دورانی است که قوّه و قدرت را در دیگ بخار می یابند؛ و این دوران نیز خواهد گذشت. حتی از همین حالا می توان دید که این نماد به گذشته پیوسته است، و کم کم اهل معنی این نکته را دریافته اند که اگر در یک "دیگ" قوّه و قدرتی باشد، مینای آن در مغز آدمی است؛ و به عبارت دیگر، چیزی که دنیا را از جای خود حرکت می دهد و به دنبال می کشد و به مقصد می رساند، نه لکوموتیو، بلکه فکر و اندیشه است. لکوموتیو را به فکر و اندیشه پیوند دهید! این کار سزاوار است، اما اسب را جایگزین سوار نکنید. بازمی گردیم به میدان باستیل، و می گوییم که سازندهٔ فیل در کار موفق شده بود از گچ بنای عظیمی درست کند، اما پس از او سازندهٔ لوله ای بر در دیگ بخار، موفق شد که با نبوغ چیز کو چکی به بوجود آورد این لولهٔ دراز، که با سر و صدا و تبلیغ بسیار، «ستون ژوئیه» نام یافت، یادگار ناقص و معیوبی بود از یک انقلاب بی ثمر، در سال ۱۸۳۳، این ستون هنوز در میان چوب بست ها باقی مانده بود، و گرداگرد آن دیواری از چوب کشیده بودند، و جمعاً همه چیز نشان می داد که دیگر، دوران آن فیل عظیم به پایان رسیده است.

بسرک ولگرد، دوبچه خردسال را بهاین گوشهٔ میدان آوردکه فانوسی از دوردست نور اندکی به آن سو میافشاند.

اجازه بدهید در اینجا مطلب را رهاکنیم و بهیاد بیاوریم که بیست سال پیش، دادگاهی، کودکی را بهاتّهام ولگردی و آسیب رساندن بهیک بنای تاریخی محاکمه میکرد، و این کودک را که در شکم همین فیل میدان باستیل خفته بود، غافلگیر کرده بهدادگاه برده بودند.

حالاكه بهاين نكته اشاره كرديم، دنبالة مطلب را بگيريم.

گاوژش، وقتی که نزدیک فیل رسیدند، چون تصور کرده بود که شاید آن مجسمهٔ بینهایت بزرگ، این دو بچهٔ بی نهایت کوچک را بترساند، ناچار در گوش آنها گفت: «بچهها!...نترسید!»

از گوشهای که دیوار کوتاه خراب شده بود، وارد محوطهای شدند که فیل در میان آن بود. آن دو بچّه، بی آنکه حرفی بزنند، دنبال او می رفتند، اما کمی هراسان بودند؛ و در عین حال به این پسر، که مشیّت خداوندی او را به کمکشان فرستاده بود، و به آنها نان داده بود، و قول داده بود که پناهگاهی برایشان فراهم کند، اعتماد داشتند.

در کنار دیوار کوتاه، نردبانی روی زمین خوابانده بودند که معمولاً کارگران کارگاه مجاور از آن استفاده میکردند. گاورش نردبان را برداشت گاوژش کوچک از نابلئون بزرگ مهم میگیرد / ۱۷۳۳

و برد و در کنار یکی از پاهای فیل گذاشت. سوراخی در زیر شکم فیل غول پیکر، نزدیک جایی که یکسر نردبان قرار داشت، به چشم می آمد. گاورُش آن سوراخ را به بچه ها نشان داد و گفت: «از نردبان بروید بالا.» دو بچهٔ کوچک مات و متحیّر به همدیگر نگاه می کردند. گاورُش گفت: «نترسید، بچه ها ... السّاعه نشونتون می دم.»

و پای فیل را در بغل گرفت و بی آنکه نیازی به نردبان داشته باشد، خود را بالاکشید، و مثل یک مار به آن سوراخ خزید. بچه ها از این پایین سسر او را مانند یک چیز گرد و سفید در سوراخ انباشته از تاریکی می دیدند.

گاورُش از آن بالاگفت: «خب بچهها!...بیاپید بالا...این بالا جای راحت و خوبیه.»

و به کودک بزرگتر گفت: «بیابالا...دستت را می گیرم.نترس!»

بچهها همان طور ایستاده بودند؛ از گاورش، هم می ترسیدند و هم بهاو اعتماد داشتند. باران تندی می بارید. بچهٔ بزرگتر ناچار از جا جنبید، و بچه کوچکتر وقتی که دید برادرش خود را بالا می کشد و او در میان پاهای فیل در این پایین تنها مانده، نزدیک بود گریه کند. اما جرأت گریستن نداشت.

بچهٔ بزرگتر با ترس و لرز از پلههای نردبان بالا می رفت. و گاورُش که در آن بالا ایستاده بود، مثل استادی که شاگردانش را تعلیم می دهد، یا یک قاطرچی که با قاطرهایش حرف می زند، او را بهبالا رفتن تشویق می کرد. - نترس جانم، از پلهها بالا بیا ... حالا خوب شد... یک پلهبالاتر...یک کم بالاتر...دستت را محکم بگیر ...آفرین پسر!

و چون پسربچه به آن بالا نزدیک شد، دستش را گرفت و با همهٔ نیرو بالایش کشید و گفت: «زندهباشی پسر، دیگه تموم شد.» و آن بچه بهسوراخ خزید. گاوژش به او گفت: «حالا یک دقیقه منتظرم باش تا برگردم. حضرت آقا!..این جا متعلّق به شماست، هر جاکه دلتون خواست بنشینید.»

و از آن سوراخ بیرون رفت و بهچالاکی یک میمون، از ساق پای فیل بهپایین سُرید، و همین که پایش روی زمین رسید، پسر بچهٔ پنج ساله را در بغل گرفت و پای او را روی پلکان نردبان گذاشت و بهصدای بلند بهبرادرش که در آن بالا بود، گفت: «من بچّه را میآورم بالا، در آنجا از دست من بگیرش و ببرش توی سوراخ.»

یک دقیقه بعد، هر سه در آن سورُاخ بودند. برادر کوچکتر حتی فرصت فکرکردن و ترسیدن پیدا نکرده بود.گاورُش از آن بالا، با یک لگد نردبان را انداخت و دو دست را بههم کوفت و گفت: «دیگه تموم شد، رسیدیم بهخونهٔ خودمون. زنده باد ژنرال لافایت!»

آن وقت به بچه ها تعظیمی کرد و گفت: «بچه ها! حالا در خونهٔ من هستید.»

و در واقع گاورش در خانهٔ خودش بود.

گاورش از یک چیز بی فایده، فایده برده بود! یک بنای عظیم و بی مصرف را به کار خیر واداشته بود، و پناهگاه بی پناهانش ساخته بود. این بنای عظیم یادبود، که طرح آن را امپراتور ناپلٹون داده بود، حال به سر پناه یک پسر ولگرد تبدیل شده بود. شهرنشینانی که سرو وضعی آراسته داشتند، همین که به مجسمهٔ فیل باستیل می رسیدند، از پایین نگاهی تحقیر آمیز به این فیل می انداختند و با مسخر گی می گفتند: «این دیگه به چه درد می خورد؟» اما آن بنای یادبود، به درد آن می خورد که پسری را که بی پدر و مادر، بزرگ شده بود، و بی نان و بی رخت و لباس و بی پناه بود، از خوابیدن در زیر باران و سرگردان شدن در میان برف و بوران، نجات دهد؛ پناهگاهی باشد برای آن پسر که جامعه طردش کرده بود؛ و در واقع، از بار گاوژش کوچک از ناپلون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۳۵

مى خورد كه كاشانه اى باشد براى كسى كه همة درها بهروى او بسته بود. این فیل عظیم بینوا، که پوسیده بود و فراموش شده بود، و سراپایش پر بود از خراش و لک و پیس، و متروک بود و منزوی و محکوم، به گدای غول پیکری می ماند که در کنار خیابان ایستاده و از شما، به عنوان صدقه، نگاه نوازش باری می طلبد؛ در عین حال، این گدای عظیم، به گمدای دیگری كمك مى كرد و صدقه مى داد كه كفش نداشت و سقفى بالاى سرش نبود، و از ته ماندهٔ غذایی که دیگران دور می ریختند، شکمش را سیر می کرد. این بوده فایدهٔ آن فیل، که طرحش را ناپلتون داده بود، و مردم آن را پست و ناچیز می شمردند. اما خداوند به آن مقام و منزلت بخشیده بود. مجسمهٔ یادبودی که در آغاز شهرتی بهدست نیاورده بود، در انجام کار خیر به شرکت و عظمت رسیده بود. ناپلئون وقنی که می خواست طرحی و فکري را جامهٔ عمل بيوشاند، و چيزي را به عنوان يادبود بسازد، به سنگ و مفرغ و آهن و طلا نیاز داشت، اما خداوند به این گونه چیزها احتیاج ندارد، با تیر و تخنه و گچ هم می تواند منظورش را عملی سازد. امپراتور فکر بزرگی در سرداشت و میخواست فیل عظیمی بسازد که بهتیتانها ا شباهت داشته باشد، و شگفت آور باشد و جلال و جبروت داشته باشد، و از هر سو که به آن بنگرند عظمتش را تحسین کنند. او جمعاً می خواست نمادی از یک ملت بسازد، اما خداوند کار بزرگتری کر د و کودکی را در آن خانه و کاشانه جای داد.

شکافی که گاورُش از میان آن به درون می خزید، در زیر شکم فیل بود. این شکاف از پایین به خوبی به چشم نمی آمد، و آن قدر کوچک بود که تنها گربه ها و بچه های کوچک و نرم و نازک می توانستند از آن بگذرند. گاورُش، برای آنکه بچه ها را از بهت و حیرت درآورد، به شوخی

 ۲itans تینانها در اساطیر یونان قدیم، دیوهای غول آسایی بودند که بر خدایان شوریدند. گفت: «حالا باید به سرایدار بگم که اگه کسی آمد و خواست ما را ببیند، بگوید که کسی خانه نیست.»

در تاریکی، مانند کسی که همهٔ گوشههای خانهٔ خود را می شناسد، تخته پارهای برداشت و جلو آن شکاف گذاشت.

خانهٔ گاورُش در تاریکی فرو رفته بود. بچهها صدای فرفر کبریتی را که در بطری فسفری فرو میرفت می شنیدند. در آن ایام، کبریت شیمیایی هنوز بهوجود نیامده بود. فندک فوماد ۲ در آن دوره از آخرین نمونههای ترقی در این محدوده بود.

ناگهان همه چیز روشن شد. بچهها چشمهایشان را بستند و گشودند. گاوژش یک سر ریسمانی راکه بهصمغ آغشته بود، روشن کرده بود، و این صمغ دودش از روشناییاش بیشتر بود، و درون شکم فیل راکم و بیش روشن میکرد.

مهمانان گاورش به اطرافشان می نگریستند، و احساسشان مانند کسی بود که در بشکهٔ عظیم هایدلبرگ محصور شود، یا کسی که مانند یونس در شکم نهنگ افسانه ای گرفتار آید. درون شکم فیل، در قسمت بالا یک تیرک دراز قهوه ای به نظر می آمد، که با فاصله های معین، چوب های درشت و قوسی شکل از دو طرف آن بیرون زده بودند و حکم ستون فقرات و دنده های فیل را داشتند. بعضی از قطعات گچی نیز، از بالا به صورت تکه تکه به سقف آویخته بودند که امعا و احشا، و اعضای داخلی حیوان را نشان می دادند، در رشته هایی مانند تار عنکبوت، از دنده ای به دندهٔ دیگر متصل بودند، که حجاب حاجز را مشخص می کردند و در دو سو لکه های درشت و سیاه رنگی با چشم دیده می شدند، که جان

## 1. Fumade

Heidelberg.۲ از شهرهای آلمان . که از دیدنی های آن بشکهٔ بسیار بزرگی است که ۲۰۰ هزار بطری در آن جای می گیرد. گاوژش کوچک از ناپلئون بزرگ مهم می گیرد / ۱۷۳۷

داشتند و با سرعت از گوشهای به گوشهٔ دیگر می رفتند.

برادر کوچکتر، خود را بهبرادر بزرگترش چسباند و گفت: «چقدر تاریکه!»

گاوژش این جمله را شنید و از جا تکان خورد. بچه ها ترسیده بودند، و گاوژش ناچار بود به شکلی از این حال بیرونشان بیاورد؛ با خشم گفت «برای چی غرغر میکنید؟.. ماکه نباید این قدر نازکنارنجی باشیم دلتون می خواد ببرمتون توی قصر "تویلری"؟ بذارید بهتون بگم که من آدم پخمه و بی عرضه ای نیستم. اما نکند که شما دو تا بچه از تخم و ترکه های حضرت پاپ باشید!»

کمی خشونت در این گونه موارد لازم است، اطمینان بخش است. بچهها وقتی توپ و تشر گاورش را شنیدند، جلوتر رفتند و کنار او ایستادند.

گاورٔش، مثل پدرها، از اعتماد و اطمینان بچگانهٔ آن دو پسر، دلش بهرحم آمد؛ از درشتی بهنرمی بازآمد و بهبرادر کوچکتر گفت :

«حیوونکی!...(لحن مهربان او لفّافهٔ زیبایی برای این کلمهٔ فحش مانند بهوجود آورد)، اینجا تاریک نیست! آن بیرون تاریک است. و بارون می آد. اما اینجا بارون نیست. بیرون هوا سرده، و باد می آد. اینجا اصلاً باد نمی آد. اینجا هیچ کس نیست، فقط خودمون هستیم. بیرون حتی ماه هم نیست، اما اینجا چراغ هست؛ آن هم چراغی بهاین خوبی.»

دو پسربچه کم کم با محیط انس میگرفتند و ترسشان میرفت. اما گاوژش فرصتشان نداد که بی حرکت سر جایشان بایستند و دور و بر را نگاه کنند، به آنها گفت: «برید اون طرف!»

و هر دو را بهانتهای شکم فیل برد که تختخوابش در آنجا بود.

تختخوایی داشت که از هر حیث کامل، یک تشک داشت و یک لحاف، و گرداگرد آن یک پرده. تشکش، کیسهای بود پر از کاه، لحافش پتویی بود عریض و پشمی بهرنگ خاکستری که بسیار گرم بود، کهنه هم نبود. بقیهٔ وسایل و تزیینات خوابگاهش از این قرار بود :

سه تیرک دراز، که در زمین، یعنی در شکم فیل، دو تا در جلو و یکی در قسمت عقب، در گچ و خاک فرورفته بود. سر تیرک ها را با طناب به هم بسته بودند که به صورت هرم درآمده بودند. این هرم در هر طرف، با یک شبکهٔ سیم های نازک مسی، به گونه ای پوشانده شده بود که هیچ چیز نمی توانست از آن شبکه های نازک عبور کند و به درون خوابگاه بیاید. این شبکه های فلزی، از اتصال شبکه های توری، در خانه ها جلو در یچه ها نصب می کنند تا مانع از ورود حشرات شوند، درست شده بود. رختخواب گاوژش در میان این هرم سیمی، به آن می ماند که درون یک

این شبکههای توری در حکم پرده خوابگاه او بود.

قلو،سنگهای ریز و درشتی، آن پردههای سیمی را از جلو، روی زمین استوار کرده بود.گاوژش سنگها را جابهجا کرد، و دو لایه از این پرده راکه با هم جفت شده بودند، کنار زد و یهیچهها گفت: «بچهها!..چهار دست و پا برید جلو.»

اول مهمانانش را وارد قفس کرد، و خودش نیز خزید و بهدرون خوابگاه رفت، و سنگها را دوباره پس و پیش کرد و دهانهٔ ورودی را بست. هر سه روی کیسهٔ پر از کاه دراز کشیدند.

با آنکه هر سه تا، قدوبالای کوچکی داشتند، نتوانستند در میان خوابگاه سرپا بایستند. گاوژش که در این حال چراغش را در دست داشت، بهبچههاگفت: «باید بخوابید. میخواهم چراغ را خاموش کنم.»

برادر بزرگتر شبکههای سیمی را نشان داد و گفت: «اینها بهچه درد میخورند؟»

گاورٌش گفت: «برای این که جلو موش ها را بگیرند کـه نیایند تـوی

گاوژش کوچک از ناپلتون بزرگ سهم می گیرد / ۱۷۳۹

خوابگاه ما. حالاکه همهچیز را فهمیدید، زودتر کپهٔ مرگتونو بذارید.» و اما برای آنکه بچهها دربارهٔ خوابگاه چیزهای بیشتری بدانند، ناچار شد چند کلمهای توضیح بدهد:

«بچههاا این شبکههای سیمی را که در خوابگاه گذاشتهام، از باغ نباتات آوردهام. در آنجا انباری هست که پر شده از این توریهای فلزی. باید از دیوار ببرید پایین، و هر چه دلتان خواست از این توریهای فلزی بردارید و دوباره از دیوار بپرید توی خیابان، و پابگذارید بهفرار، همینوبس.»

گاورٌش در ضمن حرف زدن، لحاف را روی بچهٔ بزرگتر کشید، و او هم گفت: «چقدر خوب، چقدر گرمه!»

گاوژش نگاهی بهلحاف کرد و گفت: «این را هم از باغ نباتات آوردهام در گوشهای از باغ نباتات جانوران را توی قفس نگاه میدارند. من این لحاف را از دست میمونها گرفتم و زدم به چاک.»

و به کیسهٔ پر از کاه، که تشک آنها بود، اشاره کرد و گفت: «این، مال زرافه ها بود.»

و پس از چند لحظه گفت: «جانورهای باغ نباتات از این جور چیزها زیاد داشتند. من هم ازشان گرفتم. اصلاً ناراحت نشدند. بهشان گفتم که این چیزها را برمیدارم و میبرم برای فیل.»

باز مکثی کرد و گفت: «همین که از سر دیوار رفتید به اون طرف، دیگه کار تمومه. هر چی دلتون بخواد از اسباب و اثاث دولتی بر میدارید و می آیپد این طرف. به همین سادگی.»

دو پسربچه با ترس و احترام بهاین موجود عجیب و شجاع و کارآمد نگاه میکردند، که مانند خودشان ولگرد بود و بیخانمان و فقیر، و در عین حال، قوی و مقتدر. بهنظرشان گاورش مخلوق شگفت آوری بود. در چهرهٔ او اخم زیرکانه شعبدهبازان با سادهترین و جذابترین لبخندها

درآميخته بود. برادر بزرگتر پرسید : «آقال..یس شما از پاسبانها نمی ترسید؟» گاورش در جوابش گفت: «به اینها که نمی گن پاسبان، می گن آجان.» برادر کوچکتر دراز کشیده بود و چشمهایش باز بود، اما حرف نمى زد. گاوژش، مثل آنكه از بچهٔ خودش مواظبت مىكند، لحاف را روى او کشید و گوشهٔ لحاف را تازد و مثل بالش زیر سر او نهاد. سپس بهبرادر بزرگتر گفت: «بگو ببینم اینجا خوب و قشنگ نیست؟» برادر بزرگتر، که به او ممانند فرشتهٔ نجات نگاه مرکر د گفت «خيلي خوبه!» گاوژش بهبرادر بزرگتر گفت: «حالا بگو ببينم چرا توي خيابان آن جور گریه می کردی؟.. برادر کوچکتر اگه گریه کنه اشکالی نداره، اما پسر بزرگی مثل تو نباید گربه کنه. آدم بزرگ وقتی گربه کنه، شکل حیوون مى شە، ئىكل گوسالە.» يسر بچه گفت: «آخر ما جايي نداشتيم، خونه نداشتيم.» گاورش گفت: «ما برای خودمون زبون مخصوصی داریم؛ به خونه می گیم آلونک. کمکم یاد می گیری.» \_مى ترسيديم كه شب بشه و توى كوچه سرگردون بمونيم. ـ بەشب مىگىم لولو خورخورە. پسربچه گفت :«ممنونم، آقا.»

گاوژش گفت: «حالا گوشتو واکن و بشنو که چی میگم.» آدم نباید برای هیچ و پوچ گریهوزاری بکنه. از این بهبعد، من مواظب هردوتون هستم. کمکم میفهمی که این جور زندگی کردن چقدر خوب و بامزه است. رفیقی دارم بهاسم ناوه، تابستونها با هم میریم به گلاسی یر، توی رودخانهٔ سِن، نزدیک استرلیتز، آبتنی میکنیم. روی سقف ترنهایی که گاوژش کوچک از ناپلئون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۴۱

توی ایستگاه هستند می دویم. زنهای رخت شور، وقتی ما را می بینند، مثل سگها می شن و سرمون داد می کشن. چه کیفی داره پسر! آن وقت می ریم به تماشای مردی که زنده است، اما غیر از پوست و استخون چیزی از ش نمانده؛ توی شانزه ایزه است. بعد ش شما را می برم به تئاتر، به تماشا خونهٔ فر در یک لؤمِتر ' من همی شه چند تا بلیط اضافی دارم. بیشتر هنر پیشه ها را می شناسم. حتی یه دفعه توی یه نمایش بازی کردم. من با یه دسته از بچه های ریزه میزه رفتیم توی صحنهٔ نمایش. جلو یه تابلو، که دریا را روی آن نقاشی کرده بو دند می دویدیم از این طرف به اون طرف.

شما را میبرم به أیرا. شما را عضو گروهی میکنم که پول میگیرند، برای آنکه دست به هم بکوبن و همراه ارکستر صدای تقتق در بیارند. این سروصداها برای موسیقی اپرا لازمه. خیلی منظم و آهنگ داره من حاضر نیستم همراه این گروه به خیابانها و میدانهای شهر برم. توی اپرا برای این جور کارها تا بیست سو دستمزد می دن. اما بعضی از کارها هست که مئل شستن قاب دستماله. من شما دو تا را به همه جا میبرم. می برمتون به تماشای سر بریدن باگیوتین، در میدان اعدام. جلّاد را نشونتون می دم. جلّادِ پاریس، جا و منزلش در کوچهٔ ماره ۲ است. اسمش سانسون ۳ است. حالا می بینی پسر که چه کیفی داره. همه جا می برمتون.

در این دم، یک قطره موم روی انگشت گاورُش افتاد و حقیقت زندگی را بهیاد او آورد. گفت: «این جا را ببین. فتیله داره تـه مـیکشه. مـن کـه نمی تو تم بیشتر از یک سو خرج روشنایی بکنم. آدم وقنی توی رختخواب دراز میکشه، باید کپه مرگش رو بذاره. ما وقت نداریم که توی رختخواب لم بدیم و رمانهای پل دو کوّک ۲ را بخوانیم. وانگهی بـاید احـتیاط کـرد.

 1. Fredrick - Lomaitre 2. Marais 3. Sanson
 4. ۲ (مانهای مردم پستد، که هـوگو در دوران (۱۷۹۴-۱۸۷۱) Paul de kock .۴ نوجوانی آثار او را خوانده بود (ایو گ.) احتمالش هست که نور چراغ از درز شکاف بیرون بره و آجانها متوجّه بشن.»

برادر بزرگتر گفت: «احتمالش هم هست که آتش توی رختخواب بیفته و خونه آتش بگیره.» باران تندتر شده بود، رعد میغُرّید، صدای فروربختن باران بر پشت مجسمهٔ غول آسا به گوش میرسید.

گاوژش گفت: «بارون داره توی همه سوراخ ها فرو میره. کیف میکنم که آب توی پی و پاچین خونهمون نفوذ بکنه. زمستون مثل حیوونه شعور نداره. هرقدر که زورش میرسه، سروصدا راه میاندازه و شلوغ میکنه، اما نمی تونه ما را از هستی ساقط کنه. راستی که عجب سقّای پیر و غُرغُرویی است این آسمون غُرنبه.»

کنایه ای که به رعد زده بود، و او را سقّای پیر غُرغُرو خوانده بود، و همهٔ خصوصیات سخنان فیلسوفان قرن نوزدهم را داشت، نتیجهٔ خود را داد و برقی زد؛ و اندکی از روشنایی خیره کنندهٔ برق از زیر شکم فیل وارد خانهٔ گاورُش شد و در پی آن رعد غرید. غُرّش او چنان خشم آلود بود که دو پسربچه از ترس نعره زدند و چنان هراسان از جا جستند که نظم خوابگاه در هم ریخت. اماگاورُش، بی پروا از خشم رعد و برق، با صدای بلند خندید و گفت: «بچه ها! آروم باشید. خونه را به هم نریزید. از اون آسمون غرنبه های خیلی خوشگل بود. از اون رعد و برقهایی نبود که بو و خاصیت ندارند. باید به خدای آسمون تبریک گفت که داره ضربِ شستش را نشون می ده. در تماشا خونهٔ آمبیگو اهم همچو چیزی ندیده بودم. دوباره همه چیز را مرتب و منظم کرد. با مهربانی دو پسربچه را خواباند. به آنها یاد داد طوری دراز بکشند که جا برای هر سه نفرشان باشد. سپس گفت: «حالا که خدا شمعش رو روشن می کند، من باید شمعم را خاموش گاوژش کوچک از ناپلئون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۴۳

نيست. همه چی را خراب میکنه. بهقول آدم بزرگها دهن را بدبو می کنه. لحاف را به خودتون بييچيد و بخوابيد. الان شمع را خاموش میکنم. راحتيد بچهها؟»

برادر بزرگتر گفت: «من که خیلی راحتم. مثل این که بالش پَرِ قو زبر سَرَمه.»

گاورش به او اعتراض کرد: «سَر را به زبون ما می گن "کُنده".»

دوپسر بچه خود را به همدیگر فشردند. گاورٔش به آنها یاد داد که چگونه لحاف را تا زیر گلویشان بالا بکشند، و سپس برای سومین بار بهزبان مخصوص خودش گفت: «کپه مرگتونو بذارین!»

آنگاه چراغ را خاموش کرد.

پس از تاریک شدن، خوابگاه ناگهان بهلرزش افتاد. صدای خشخش مبهمی به گوش می آمد. مثل این بود که جانوران با چنگ و دندان بهتوریهای فلزی دور خوابگاه حملهور شدهاند. و گاهی صدای زقزق کوتاه و تیزی به گوش می رسید.

برادر کوچکتر که از وحشت به خود می پیچید، بازویش را به بازوی برادر بزرگتر زد تا بیدارش کند .اما برادر بزرگتر به حرف گاوژش گوش داده و "کپه مرگش" را گذاشته بود. برادر کوچکتر ناچار به خود جرأت داد و با صدای بسیار آهسته گفت: «آقا!»

گاور ش که تازه چشمهایش را بسته بود، گفت: «چیه؟ چه خبره؟» \_این سروصداها چیه؟ \_سروصدای موش هاست.

جندین هزار موش سیاه و درشت در شکم فیل خانه داشتند. گَله های سیاه و جانداری که در ابتدای ورود به این خانه به آنها اشاره کردیم، همین موشها بودند. تا وقتی که چراغ روشن بود، احترام گاوژش را نگاه داشته بودند، اما به محض تاریک شدن، احساس میکردند که اینجا شهر خودشان است. و بهقول بِرُو، داستانسرای خوب ما، موسَّها می خواستند طعم "گوشت تازه" را بچشَند. و برای این منظور، همه با هم به چادر سیمی گاورُش حمله برده و تا قلَّهٔ هرم بالا رفته بودند و تار و پود سیمهای فلزی راگاز میگرفتند.

وحشت برادر کوچکتر به اوج رسیده بود. اما گاورٔش که متوجهٔ وحشت او شده بود، گفت: «پسر! نترس! شبکهٔ سیمی گاورُش خیلی درسته. موشها نمی تونن بیان تو خوابگاه. نترس جانم، من اینجا هستم. دست منو بگیر و ساکت باش و کپه مرگتو بذارا»

گاوژش دست برادر کوچکتر را از بالای سر برادر بزرگترش که در وسط خوابیده بود، گرفت و بچه دست او را فشرد و خیالش آسوده شد، که جرأت و قدرت گاهی به این طرز به وجود می آیند. بچه ها ساکت شده بودند. موشها هم کم کم از سروصدا افتادند. شاید صدای بچه و گاوژش آنها را ترسانده و از آنجا دور کرده بود. بعد از چند دقیقه، دوباره موشها ترسشان ریخت و به خوابگاه حمله ور شدند. و این بار هر سه کودک در خواب بودند و سروصدای آنها را نمی شنیدند.

شب ساعت بهساعت میگذشت، و تاریکی میدان بزرگ باستیل را در برمیگرفت. باد سرد زمستانی، که با باران در آمیخته بود، زوزه میکشید، پاسداران، گروه گروه، در کوچه ها و خیابانهای تاریک گشت میزدند و گوشه های تاریک را میکاویدند، بلکه بتوانند دزدان و ولگردان را پیداکنند. دسته ای از آنان از کنار مجسمهٔ عظیم فیل نیز گذشتند. آن فیل غول پیکر، بی حرکت در جای خود ایستاده بود، و گویی در رؤیا فرو رفته بود، و سرمست و خوش بود که بی پناهان را در دل خود جای داده و از گزند باد و باران حفظ کرده است. برای فهم مطلب، باید به این نکته توجه داشته باشیم که پاسگاه شبگردان و مأموران انتظامی باستیل در طرف دیگر میدان بود. و هر کس که گذارش از این طرف میدان، یعنی از نزدیک گاوژش کوچک از ناپلشون بزرگ سهم میگیرد / ۱۷۴۵

فیل، می افناد، ته کسی را می دید، نه صدای کسی را می شنید. .

پیش از دمیدن سپیده، مرد جوانی از سر کوچهٔ سنت آنتوان، به طرف میدان پیچید و از پشت "ستون پوئیه" آهسته و بی سروصدا به سوی مجسمهٔ فیل رفت. سرتاپای او از باران خیس شده بود. و پیدا بود که شب را در زیر باران به صبح رسانده است. آن مرد جوان زیر شکم فیل ایستاد و صدای عجیبی از گلوی خود بیرون داد، که به آوای آدمیان شباهت نداشت. شاید یک طوطی می توانست چنین صدایی را تقلید کند. و اگر بتوانیم این صدا را با حروف الفبا روی کاغذ بیاوریم، چیزی شبیه به این خواهد شد:

ـقيرقي قيقيوا.

این صدای عجیب، این "قیریقی قیقو" را دوبار تکرار کرد، و ناگهان از توی شکم فیل صدایی شاداب و سرحال در جواب او گفت : «چه خبر شده؟»

چند لحظه بعد تختهای که در جلو سوراخ ورودی شکم فیل بود، کنار رفت و پسری از آن بیرون آمد، و ساق فیل را گرفت و بهپائین سرید. آن پسر گاورُش بود، و آن مرد جوان مونپارتاس.

با این ترتیب، معنی کلمهٔ "قیریقی قیقو" معلوم بود. زیرا دیشب گاورش بهمونپارناس گفته بود که اگر کاری با او داشته باشد، به در خانهٔ او بیاید و بگوید که «می خواهد جناب آقای گاورش را بیند!» و قیریقی قیقو همین مفهوم را داشت. گاورش به محض آنکه صدای او را شنیده بود، شبکهٔ سیمی خوابگاه راگشوده و دوباره آن را بسته بود تا موش ها وارد آن نشوند؛ و سپس از شکاف شکم فیل به پایین سریده بود.

آن جوان و آن نوجوان، بی آنکه چیزی بگویند، همدیگر را در تاریکی شناختند. مونپارناس در چند کلمه گفت: - به تو احتیاج داریم. باید بیایی همراه من. پسر ولگرد بی آنکه اعتراضی بکند گفت: «حاضرم.» هر دو به طرف کوچهٔ سنت آنتوان رفتند، و از میان گاریهای کشاورزان که در این ساعت، میوه ها و سبزی هایشان را برای فروش به بازار روز می بردند، گذشتند.

کشاورزان روی میوه او سبزیهایی که در گاری داشتند، نشسته بودند و چرت میزدند و چرون براران هسنوز می بارید، سرتاپایشان را در بالاپوش هایشان فرو برده بودند، و هیچ کدام حتّی به این دو رهگذر عجیب نیم نگاهی نینداختند.

## لم فرارِ پُر حادثه

حالا از وقایعی یاد میکنیم که در همان شب در زندان فُورس اتفاق افتاده بود.

بابه و بروژن و گولمر، با تناردیه که در زندان انفرادی بود، برای فرار قرار گذاشته بودند، و ما از گفت و گوی مونپارناس و گاوژش در ابتدای شب، دریافتیم یابه توانسته بود پیش از دیگران و بهابتکار شخصی خود، از زندان بگریزد.

و قرار بر این بود که مونپارناس از بیرون برای فرار بقیه کمک کند.

بروژن، که یک ماه در زندان مجرّد بهسر برده بود، در این فرصت طنابی بافت و نقشهٔ فرار را طرح کرد. در آن روزگار وقتی محکوم را بهزندان مجرّد می بردند، او را تقریباً به حال خود رها می کردند. و این گونه اتاقهای انفرادی، یک چهار دیوار سنگی بود با یک سقف سنگی، کف آن هم با سنگ فرش شده بود، و در گوشهٔ اتاق یک تختخواب سادهٔ یک نفری گذاشته بودند. هر اتاق یک دریچه با میلههای آهنین به سوی بیرون داشت و یک دِرِ دو لایهٔ استوار و آهنین، در قدیم این نوع زندانهای انفرادی را سیاه چال می گفتند. اما از مدتها پیش نام آن را عوض کرده و جایی با این خصوصیات را، اتاق مجازات می گویند. بعداز ظهرها روشنایی اندکی به درون آنها می تابد، و این اتاقها که در واقع سیاه چال هستند، این عیب و ایراد را دارند که زندانی فرصت کافی دارد که دست به کاری بزند و مقدمات فرار را فراهم کند.

بروژن هم همین فکر را در سرداشت و موفق شد طنابی ببافد و نقشهای برای فرار طرح کند. بعد از یک ماه، او را از اتاق مجازات به "ساختمان نُو" بردند، که در آنجا رفیقش، گولمر را پیداکرد، و علاوه بر او به یک میخ نیز دست یافت. گولمر همکارِ جنایت بود، و میخ ابزارِ آزادی.

اگر بخواهیم تصوّری ذهنی از بروژن داشته باشیم، باید شرح بدهیم که ظاهر مرتّبی داشت و خوش خلق بود، و چنین وانمود می کرد که بی حال و ناتوان است، اما آدمی بود خوش برخورد و با ادب و هوشمند، تبهکاری بود که نگاهش نوازش بار بود و لبخندش عاری از رحم و عاطفه. نگاه او از قصد و اراده اش حکایت می کرد و لبخندش از سرشت و طبیعت او. در کار و حرفه اش آموزش ها دیده بود، و نخستین آموزش های او در محدوده بام و شیروانی ساختمان ها بود؛ در کار کندن و از جادر آوردن قسمت های فلزی سقف ها و ناودان ها، با استفاده از پیه گاو پیشرفت زیادی کرده بود.

این گروه از تبهکاران موقع را برای فرار مناسب میدانستند، زیرا در آن روزها آهن کوبها قسمتی از شیروانی را تعمیر میکردند و بعضی از تکُههای زنگ زده را برمیداشتند و تکَههای نو بهجای آنها میگذاشتند. در ضمن، حیاط سه زندان سَن برنار سن لوئی، و شارلمانی، چندان دور از همدیگر نبود. بهعلت این تعمیرات، در بالای هر کدام از این محوّطهها چوب بستهایی کار گذاشته بودند و نردبانهایی در پای هر قسمت از چوب بستها قرار داده بودند، که هر کدام ازاینها میتوانستند پلها و پلکانهایی برای فرار باشند. ساختمان نو، که از همهٔ بناهای دنیا بیشتر شکاف و تَرَک فراي پُرحادثه / ١٧٤٩

این ساختمان را بهروزی انداخته بودکه ناچار سقفهای گنبدی خوابگاهها را با تخته پوشانده بودند؛ زیرا گاهی سنگهای آن کنده می شد و بر سر زندانیانی که در بسترشان دراز کشیده بودند فرود می آمد. و سرپرستهای زندان، بی توجه به این نقاط ضعف، گاهی خطرناکترین زندانیان را به این ساختمان می فرستادند، این ساختمان چهار خوابگاه عمومی داشت، که در چهار طبقه بود و هر یک روی دیگری قرار داشت.

خوابگاه طبقهٔ چهارم را که زیر بام بود، "منطقهٔ هوای آزاد" نام داده بودند. یک لولهٔ بخاری پَت و پهن، که شاید در قدیم متعلق به آشپزخانهٔ اشرافِ ساکن کاخ فُورس بود، از طبقهٔ همکف عمارت تا طبقهٔ آخر بالا رفته بود. این لولهٔ بخاری که در هر طبقه، درست در وسطِ خوابگاه زندانیان واقع می شد، هر خوابگاه را دو قسمت می کرد، و حُکم ستون پهنی را داشت که در سقف هر طبقه از میان سوراخی بیرون آمده بود و به سوی بالا می رفت.

گولمر و بروژن در یک خوابگاه بودند؛ و احتیاطاً آن دو را در طبقه هم کف جای داده بودند. و از اتّفاق سر تختخواب هر دوی آنها بهلوله بخاری تکیه داشت.

تناردیه دقیقاً در بالای سر آنها در بالاترین طبقه، یعنی منطقهٔ "هوای آزاد" جای داشت.

اگر رهگذری در کوچهٔ کولتور سنتکاترین ، در نقطه ای بعد از پادگان آتش نشانی، جلو در کالسکه رو مِزُون دِبَن می ایستاد، حیاطی می دید که پُر بود از گلها و بوته ها، و در ته این حیاط ساختمانی بود گرد و کوچک و سفیدرنگ، با دو اتاق جانبی، که پنجرههای سبزش بر شادابی چشم انداز آن می افسزود، و رؤیساهای دوران جوانی ژانژاک روسو را به نمایش

د ایوگ)، Culture-Sainte Catherine، فعلاً کوچهٔ سوینیه Seuigue نام دارد (ایوگ). 2. Maison des Bains

میگذاشت. اما در آن سوی این بنای ظریف ومُدوّر، دیوار سیاه و بلند و هولناکی بهچشم میآمد. که دیوار زندان فورس بود.

این دیوار سیاه در پس آن بنای ظریف و مُـدوّر، بـهآن میماند کـه میلتُون در پشت سَرِ بِرگَن ایستاده باشد.

دیوار سیاه با آنکه بسیار بلند بود، سقف شیروانی "ساختمان نو" از آن بلندتر، و از آن سیاهتر بود. در زیر این سقف، چهار دریچه به چشم می آمد که با میله های آهنین محفوظ شده بودند، و این دریچه ها در بالاترین طبقهٔ "ساختمان نو"، یعنی منطقهٔ هوای آزاد، قرار داشت و یک لولهٔ بخاری از شیروانی بیرون آمده بود؛ و این، دنبالهٔ همان لوله ای بود که خوابگاه های چهار طبقه را به دو قسمت می کرد.

بالاترین طبقهٔ "ساختمان نو" تالار بزرگی داشت با پنجرههای بسیار، که با دو یا سه لایه از نردههای آهنین محفوظ می شد، و اگر کسی از قسمت شمالی قدم به این تالار می گذاشت، سمت چپش چهار دریچه، و در سمت راستش رودرروی این دریچه ها چهار قفس بزرگ چهارگوش می دید، که از همدیگر با راهروهای تنگ جدا شده بو دند. این قفس ها تا نیمه با مصالح بنایی، و نیمهٔ بالایی شان با میله های آهنین ساخته شده بود.

تناردیه را از شب سوم فوریه بهبعد، در یکی از این قفسها بهزندان انداخته بودند. هیچ کس نتوانست به این راز پی ببرد که او چگونه، و به یاری چه کسی، توانسته بود شراب خواب آوری را که می گویند برای نخستین بار دِرو<sup>۳</sup> آن را درست کرده بود، به دست بیاورد و در گوشه ای پنهان کند. در بسیاری از زندانها، خدمتکارانی هستند که نیمه زندانباناند

. Milton (۱۶۷۴-۱۶۰۸) شاعر انگلیسی، مؤلف آثار فلسفی

۲. Berguin (۱۷۴۷-۱۷۹۱) شاعر فرانسوی که طبعی لطیف دارد، و آثارش مورد علاقهٔ جوانان است. و نیمه تبهکار، که در فرار و کارهای پنهانی دیگر بهزندانیان کمک میرسانند. آنها هر چند در خدمت پلیساند، از هیچ گونه جنایتی پرهیز نمیکنند. در هرکاری که پیش آید از هر دو سو منفعت میبرند.

در آن شبی که گاوژش کوچک، آن دو کودک بی پناه را به کاشانهٔ خود برد، بورژن و گولمر که می دانستند بابه صبح آن روز از زندان گریخته است و بهاتّفاق مونپارناس نقشهای طرح کرده، و در کوچهٔ پشت زندان منتظر آنهاست، آهسته از جا برخاستند و با میخی که بروژن در اختیار داشت، به سوراخ کردن دودکش بخاری بت و بهنی که در کنار تختخوابشان بود، مشغول شدند.گاهی تکّههای گچ و سنگ روی بستر بروژن میافتاد، ولی کسی صدای افتادنشان را نمی شنید بخصوص که هوا بارانی بود، و رعد مي غُرّيد، و طوفان هنگامه ميكرد، و درها روى پاشنه تكان ميخورند و همه چیز به یاری آن دو زندانی آمده بود که خیال فرار در سرداشتند. چند تفری از زندانیان بیدار بودند، اما خود را به خواب زده بودند، و در نهان ناظر تلاش دو هم زنجیر خود بودند. بروژن چالاک بودگولمر پُر زور؛ و سرانجام، بی آنکه کمترین صدایتی بهبیرون برسد، و نگهبانان متوجّه شوند، لولهٔ بخاری سوراخ شده بود آن دو زندانی از تـوی دودکش بـالا رفتند و خود را به سر لولهٔ بخاری روی شیروانی رساندند و کلاهک آن را برداشتند و روی سقف رفتند. باران تند میبارید، و شیروانی در زیر یایشان لغزنده بود.

بروژن گفت: «چه خوب لولوخورخوره ای ۱ است برای زدن به چاک!»

کمی آن طرفتر، گودالی بود با شش پا عرض و بیست پا عمق، که از دیوار زندان جدایشان میکرد. در ته این گودال نگهبان تفنگ بهدستی را میدیدند. بروژن سرطنابی راکمه در زندان انفرادی یافته بود، بمپایهٔ دودکش بخاری بست و سر دیگر طناب را، که چنگکی بهآن آویخته بود،

۱. لولوخورخوره در زبان مخصوص آنان بهمعنای شب بود.

رویِ دیوارهٔ بام ساختمانی در آن سو انداخت. چنگک در جای مناسبی گیرکرد، و آن دو زندانی، یکی بعد از دیگری، به آن طناب آویزان شدند و با لغزاندن و کشاندن خود به جلو، به آن سو که به شیروانی بام مِزُون دِبَن بود رسیدند، و طناب را جمع کردند و به وسیلهٔ همان طناب از بالای سقف به حیاط فرود آمدند و دریچهٔ کوچک اتاق سرایدار را گشودند و از در بزرگ کالسکه رو، قدم به کوچه گذاشتند.

همهٔ این کارها بیش از سه ربع ساعت طول نکشیده بود، و چند لحظه بعد بهمونپارناس و بابه، که منتظرشان بودند، پیوستند.

در این ماجرا، در موقعی که طناب را به طرف خود می کشیدند تا آن را جمع کنند، سر طناب پاره شد و یک تکه از آن به دودکش بخاری همچنان بسته ماند. غیر از این، مشکلی پیدا نکردند. اما دستهایشان خراش های زیادی برداشته بود.

آن شب، تناردیه، بی آنکه کسی او را خبردار کرده باشد، از ماجرا آگاه شده بود.

نزدیک ساعت یک بعد از نیمه شب، با آنکه هوا تاریک شده بود و باران می بارید و باد می وزید، تناردیه در جلو دریچهای که رود در روی قفسش بود، سایهٔ دو نفر را دید و یکی از آن دو، یعنی بروژن، را شناخت و بهقضایا پی برد.

تناردیه، که به نام تبهکار خطرناک به زندان افتاده بود، و او را در حال تهیهٔ مقدّمات یک آدم کشی گرفته بودند، در زندان کاملاً زیر نظر بود. او را در قفس آهنی بالاترین طبقه حبس کرده بودند و همیشه یک نگهبان مسلّح جلو قفسش قدم میزد این نگهبان دو ساعت به دو ساعت عوض می شد، و شبها چراغ پُر نوری فضای اطراف آن را روشن می کرد. یک وزنهٔ آهنین سنگین نیز به پای او بسته بودند، و همه روزه نگهبانی که دو سگ بزرگ همراهش بودند (در آن عصر هنوز چنین کارهایی مرسوم بود) فرار پُرحادثه / ۱۷۵۳

وارد قفس او می شد و یک دانه نان سیاه بزرگ، و یک کوزهٔ آب، و کاسه ای پُر از غذایی آبکی که چند دانه عدس و باقلا در آن شناور بود، نزد او میگذاشت و وزنه ای راکه به پای او بسته بودند و میله های قفس را وارسی میکرد و می رفت. این نگهبان با سگهایش در طول شب نیز دوبار به این قفس سرمی زد.

تناردیه اجازه گرفته بود که میخ بزرگی را نزد خود نگاه دارد که آن را به شکافی در قفس فرو کرده بود و نان خود را به آن می آویخت تا به قول خودش "از دست موشها در امان بماند." و چون تناردیه شب و روز زیر نظر بود، نگهبانان زندان به وجود این میخ اهمیت نمی دادند. اما بعدها که ماجرای فرار او را رسیدگی می کردند، یکی از نگهبانان گفته بود که بهتر بود به جای آن میخ آهنی یک میخ چوبی در دسترس او می گذاشتیم.

آن شب نیز سر ساعت دو بعد از نیمه شب، سر نگهبان آمد و پاسدار پیری را که جلو قفس تناردیه کشیک میداد، عوض کرد و دیگری را بهجای او گماشت چند لحظه بعد نیز نگهبانی که دو سگ همراهش بودند، برای سرکشی آمد و رفت، و تنها چیزی که بهنظرش قابل انتقاد آمد، آن بود که سرباز کشیک و مسلّح جلو قفس از رستهٔ پیاده بود و روستایی بود و بسیار جوان. دو ساعت بعد، یعنی در ساعت چهار بعد از نیمه شب، که سرنگهبان برای عوض کردن سرباز کشیک آمد، متوجه شد که نگهبان جوان به خواب رفته و مثل یک تکه سنگ در جلوی قفس تناردیه افتاده، و تناردیه نیز در قفس نیست. زنجیرها و وزنهای که بهپای او سوراخی دیده می شد و بالاتر از آن، سوراخ دیگری در شیروانی سقف تختخواب تناردیه هم یک تخته چوبی کم داشت که قطعاً زندانی آن را از ترخته اثری نیافتند. از این چیزها که بگذریم، یک بطری نیمه پر نیز در تخته اثری نیافتد. از این چیزها که بگذریم، یک بطری نیمه پر نیز در گوشهای افتاده بود، که باقی ماندهٔ شراب بسیار قوی و خواب آوری بود که سرباز جوان و روستایی، آن را بهتحریک تناردیه خورده و از پا درآمده بود. سرنیزهٔ سرباز هم ناپدید شده بود.

بعد از کشف قضیه، مأموران بهاین نتیجه رسیدند که تناردیه گریخته و خود را بهجای امنی در یک نقطهٔ دوردست رسانده است؛ حال آنکه حقیقت چیز دیگری بود؛ تناردیه هر چند توانسته بودکه از "ساختمان نو" بیرون برود، اما هنوز بهجای امنی نرسیده و از خطر دور نشده بود.

ماجرا از این قرار بود که تناردیه، وقتیٰ خود را روی بام "ساختمان نو" رساند، باقیماندهٔ طناب بروژن را که بهدودکش بخاری گیر کرده و پاره شده بود، پیداکرد. اما طناب کوتاه بود، و او نمی توانست خود را به آن بیاویزد و مانند بروژن و گولمر، بهساختمان بعدی برساند.

اگر کسی از کوچهٔ باله به کوچهٔ روا دوسیسیل برود، در سمت راست، جای گودی را می بیند که قبلاً برای خودش خانهای بوده و در طول زمان، دیوارهایش فرو ریخته و چیزی از آن باقی نمانده است.

این ویرانه، که هنوز دو پنجرهٔ چهارگوش بزرگ از بنای فروریختهاش را سرپا می توان یافت، در آن موقع بنایی بود که دیـوار بـلند اطـراف آن متصل بهزندان فورس بود.

نردههای درهم شکستهای از چوبهای پوسیده، هنوز در آنجا دیده می شود، و در گوشهای در این محوطه، اتاق چوبین داغان شدهای هست که قسمتی از آن ویرانه است این نردههای پوسیده در آن موقع بهدری مرتبط بودند که تنها با یک چفت بسته می شد.

تناردیه کمی پیش از ساعت سه بعد از نیمه شب، بهبالای این دیوار رسیده بود. چگونه و با چه وسیلهای خود را به آنجا رسانده بود؟ این معمّایی است که کسی از آن چیزی نمی داند، و کسی نمی تواند آن را دقیقاً شرح بدهد. شاید در آن شب بارانی، روشنایی خیره کنندهٔ صاعقه راهنمای او بود. آیا از چوب بستها یا تخته چوبی که با خود داشت، و یا وسایل و امکانات دیگری یاری گرفته بود و از جایی به جای دیگر و از ساختمانی بهساختمانی دیگر، و از بالای دیوار حیاط شارلمانی به دیوار حياط سنلوئي رفته بود و از آنجا خود را بهبالاي ديوار مشرف بهكوچهٔ روا دوسيسيل رسانده بود؟ جواب اين سؤال ها روشن نيست. بخصوص که در این مسیر فاصلهها و پرتگاههایی بود که عبور از آنها ناممکن مي نمود. آيا از تخته چوپ پلي ساخته و از بالاي بام "منطقة هواي آزاد"، بهدیوار بیرونی ساختمان رفته بود؟ آیا با شکم روی دیوار خزیده و همهٔ ديوارها را با اين وضع، يک يک تا ديوار بالاي ويرانه، پيموده بود؟ اين فرض هم با عقل سازگار نیست. چون اکثر این دیوارها در یک سطح نبودند، در جایی کوتاهتر بودند و در جای دیگر بلندتر. دیوان ساختمان آتشنشانی کوتاهتر بود و دیوار پشت مِزون دِبن بلندتر. و چندین ساختمان در این فاصله وجود داشت. ارتفاع دیوارها در جلو ساختمان لاموانیون و دیوار کوچهٔ پاوه به یک اندازه نبود. در هر سوی پرتگاههایی بود و فراز و نشیبهای بسیار. وانگهی نگهبانانی که در این محوطه پاسداری می دادند، می تو انستند شبح تیرهٔ او را در حین رفتن از روی این ديوار به آن ديوار ببينند. بخصوص كه آن شب گاهي صاعقه همه جا را روشن می کرد. پس با این فرضیات، نمی توان از مسیر تناردیه در آن شب بارانی مطّلع شد. و این دو فرضیه ما را به جایی نمی رساند؛ مگر بپذیریم که تناردیه راه سومی پیداکرده بود. و این مرد که به هر قیمت می خواست از زندان بگریزد عطش سهمگین آزادی چنان در جانش نشسته بود که پرتگاه به نظرش یک گودال کوچک می آمد، و میله های آهن همچون ساقههای گندم. چنین عطشی، مرد زمینگیر را بهپرنده تبدیل میکند و جهالت را به استعداد و استعداد را به هو شمندی، و هو شمندی را به نبوغ. و به همین شکل، تناردیه راه سومی کشف کرده بود که هیچ کس از آن

خبردار نشد.

عجایب فرار چنان است که نمی توان از پیچ و خمهایش سردرآورد باز هم می گوییم که یک زندانی در موقع فرار، گویی از جایی الهام می گیرد؛ ستارهها و جرقههای روشن در سر راه او قرار می گیرند؛ تلاش برای رهایی از بال گشودن و به سوی کمال پرواز کردن کمتر نیست. وقتی دربارهٔ یک تبهکار فراری بپرسند که با چه وسیله و چه جرأتی خود را از بامی به بام دیگر رسانده؟ مانند آن است که از کُرنِی <sup>۱</sup> بپرسند که جملهٔ «توقع داشتم که این یکی نیز در جنگ کشته شود» چگونه به مغزش آمده است؟

به مر تقدیر، تناردیه، غرق عرق و خیس از باران، با لباس تکهتکه، آرنجها و زانوهای شکاف خورده و خون آلود، در جایی گیر کرده بود که بچهها به آن "تیزی دیوار" می گویند. در آنجا دیگر روی زمین دراز کشیده و آخرین رمقش را از دست داده بود؛ یک سرازیری تند، به بلندی طبقه سوم یک ساختمان، بین او و سنگفرش کوچه فاصله انداخته بود. طنابی که با خود داشت، کوتاه بود و او را به جایی نمی رساند.

او در آن بالا پریده رنگ و نیمه جان و نومید مانده بود، و می دانست که اگر صبح شود، در روشنایی روز نمی تواند در آنجا نادیده بماند. نزدیک ساعت چهار بعد ازنیمه شب بود، و دقایقی دیگر ساعت کلیسای سَن پُل زنگ ساعت چهار را می نواخت. در این ساعت، نگهبانان عوض می شدند و به فرار او پی می بردند. با این افکار و حشتناک، مدام به روشنایی فانوس ها و سنگفرش های خیس کوچه می نگریست و می دانست که اگر پایش

۱. کرنی Corneille نویسندهٔ فرانسوی در اثر معروفش به نام هوراس، حکایت میکند که به هوراس خبر می دهد که از سه پسرش، در تن در جنگ کشته شده اند، و سومی گریخته است. فرار پسر سوم او را سرشکسته و غمگین میکند. به او می گویند توقع داشتی که این یکی نیز با آن همه دشمن درگیر شود؟ در جواب می گوید: «توقع داشتم که این یکی هم در جنگ کشته شود.» فرادِ پُرحادثه / ۱۷۵۷

بهسنگفرشهای کوچه برسد، به آزادی خواهـد رسـید. ولی اگـر از بـالا بهپائین پرت شود، آن سنگفرشها میعادگاه او با مرگ خواهند بود.

از رفقای تبهکار خود خبر نداشت. نمی دانست که چه بر سر آنها آمده است. آیا خواهند توانست در این آخرین مرحلهٔ فرار به او کمک کنند؟ چشم به اطراف دوخته بود. از وقتی که به تیزی دیوار رسیده بود، تنها یک شبگرد از کوچه گذشته بود و کشاورزان مونتژوی و شارُن ، و وَنسِن و بِرسی ً را دیده بود که با گاری هایشان از کوچهٔ سنت آنتوان به بازار روز می رفتند.

تناردیه زنگ ساعت چهار را شنید و سراپا لرزید. چند لحظه بعد، در زندان از هر سو صدائی شنیده می شد. صاعقه در زندان افتاده بود. درها یکی بعد از دیگری باز و بسته می شدند، درهای آهنین روی پاشنهها می چرخیدند، نگهبانان به این سو و آن سو می دویدند، خدمتکاران زندان فریاد می کشیدند، قنداقهٔ تفنگها مرتباً بر کف حیاط می خورد، و این صداها حتی به گوش تناردیه، که با زندان فاصله داشت، می رسید. مشعل بزرگی روی ایوان خوابگاه "ساختمان نو" روشن کرده بودند، آتش نشانها را به یاری طلبیده بودند. همهٔ آنها کلاه خود بر سر داشتند و در بالای بامها از این طرف به آن طرف می رفتند. در آن هنگام ابرهای سفیدرنگ، از طرف باستیل آسمان را فرا می گرفت.

تناردیه روی تیزی دیواری که چند انگشت بیشتر پهنا نداشت، گیر کرده بود. رگبار او را خیس کرده بود از هر دو سوی دیوار پرتگاهی دهان گشوده بود، و او در این میان توان جابهجا شدن نداشت. تصوّر سقوط از این بلندی از یک طرف و ترس از دستگیر شدن از طرف دیگر، او را بهسرگیجه انداخته بود. فکر او مثل پاندول ساعت، گاهی بهسوی آن، و

2. charonne

گاهی به سوی این می رفت و او دم به دم با خود می گفت: «اگر پایین بیفتم مرگم حتمی است؛ و اگر اینجا بمانم، دوباره به چنگ آنها می افتم.»

در این گیرودار پر آشوب، ناگهان در کوچه که هنوز تاریک بود، یک نفر را دید که از پای دیوار آهسته به طرف کوچهٔ پاوه می آمد. در سه کنج ویرانه ای که تناردیه در بالای دیوارش، در میان زمین و هوا تقریباً معلق مانده بود، ایستاد. چند لحظه بعد، مرد دیگری نیز با احتیاط بسیار، نزدیک آمد و به او پیوست. و بعد از او نفر سوم، و سپس نفر چهارم به آن سوی آمدند. یکی از آنها چفت دری زاکه بر دیوار آن ویرانه بود گشود و هر چهار نفر قدم به آن ویرانه گذاشتند و خود را به جایی رساندند که بردند تا بتوانند دور از چشم رهگذران و نگهبانان محوطهٔ زندان فُورس، بودند تا بتوانند دور از چشم رهگذران و نگهبانان محوطهٔ زندان فُورس، نیزی دیوار ندیده و از او بی خبر مانده بودند. اقبال با آنها یار بود؛ زیرا که در آن نزدیکی بودند، با همدیگر به شور بپردازند. هنوز تناردیه را بر بیزی دیوار ندیده و از او بی خبر مانده بودند. اقبال با آنها یار بود؛ زیرا باران آنقدر تند بود که نگهبانان داخل حیاط در بالاپوش خود فرو رفته به اطراف نگاه نمی کردند. تناردیه نیز که نمی توانست در آن بالا چهرهٔ این می داد.

اما تناردیه، در همان لحظات اول، وقتی نخستین کلمات آن چهار نفر را شنید، نور امیدی در دلش تابیدن گرفت؛ زیرا آنها بـازبان عـوامـانهای حرف میزدند که مخصوص تبهکاران پاریس بود، و برای او آشنا بود.

مرد اوّل آهسته ولی واضح گفت: «بزنیم بهچاک اینجا جای وایسادن نیست. مگه دلتون هوای هلفدونی راکرده؟»

دیگری گفت: «مثل این که باد داره چراغ شیطونو فوت میکنه. عجب بادوبارونی. الان یکی از اون آجان ماجانها، اینجا سروکلهاش پیدا می شه. یه سرباز زبون نفهم هم داره اون جاکشیک میده. اگه دیر بجنبیم می افتیم

تو حوض نقاشی. بزنیم به چاک.»

زبان عوامانه و اصطلاحات و تعبیرات خاص دزدان و تبهکاران در هر محل با محل دیگر فرقهایی دارند. تناردیه با شنیدن کلمات این دو نفر، و دقت در تعبیراتی که به کار می بردند، دریافت که نفر اوّلی بروژن است؛ و نفر دوم کسی جز بابه نیست. این زبان عوامانهٔ تبهکاران از سالها پیش در کوی تامپل حفظ شده بود، کسانی چون بابه، خوب و روان به آن زبان حرف می زدند. با آنکه بابه، آهنگ صدایش را عملاً عوض کرده بود، تناردیه از روی تکیه کلامها و طرز ادای کلمات، فوراً بابه را شناخت و موم در این موقع وسط حرف آنها دوید و گفت: «زیاد عجله نکنید. همین سوم در این موقع وسط حرف آنها دوید و گفت: «زیاد عجله نکنید. همین جا صبر می کنیم؛ شاید بتونیم کمکش کنیم.» تناردیه متوجه شد که نفر سوم نیز کسی جز مونبارناس نیست. که زبان عوامانه را می شنود و به زبان ناب فرانسه جواب می دهد؛ زیرا جوانی بود که به ظرافتهای ظاهری اهمیّت می داد و حاض نبود با زبان عوامانه تر می شرود و به زبان

بروژن با صدای آهسته، اما تند و زننده، به او جواب داد: «پسر! چرندگویی را بذار کنار. این کهنه عرق فروش هنوز توی لونه شه. فوت و فن بیرون آمدن را بلد نیست. از عُرضه مُرضه هم که خبری نیست. جِر دادن پیراهن و پتو و به هم تابیدن اونا، و طناب بافیدن، و درو دیوار را سوراخ موراخ کردن، کلید قلابی ساختن، زنجیر و آهن هرچی را پاک و پاکیزه بریدن، و طناب را به بیرون آونگون کردن، سرو شکل را عوض و بدل کردن، کار همه جور آدمی نیست. این پیرمرد مردنی زوار در فته این جورکارها از شبرنمی آد.»

بابه، با زبان عوامانهٔ تبهکاران قدیمی که پولایه و کارتوش به آن سخن میگفتند، و در مقایسه با زبان عوامانهٔ جدید تبهکاران که در میان افرادی نظیر بروژن مرسوم بود، مانند زبان راسین ' بود در قیاس با زبان آندره شنیه '، چنین گفت: این مردکه مسافر خونه چی این کاره نیست. این ذلیل مرده که این فوت و فن ها را بلد نیست.این مردکه باید بره پهن پابزنه. یه بچهٔ خبرچین می تونه بذارتش توی جیبش. بچه که برای خودش کلّی ارج و قُرب داره، یه بزغاله هم می تونه سرش کلاه بذاره. مونپارناس! گوش کن چی میگم. مگه نمی شنوی که توی زندون چه خبره ؟ مگه تمی بینی که چند تا شمع روشن کردن ؟ این مردکه کارش تمومه. افتاده تو می کنه. من که دلم قُرصه از هیچی نمی ترسم. اینجا وایسادن فایده مایده نداره. یه قدم بذاریم جلو، دُم موثو می گیرن و با پس گردنی صاف می فرستندمون به سیاه چال. بد خلق نشو. اما بیا بریم یه بطر شراب بذاریم جلومون و چند تا پیالیه بزنیم.»

مونپارناس با او موافق نبود. غرولند میکرد: «مرد نباید دوستش را توی گرفتاری تنها بگذارد و برود دنبال عشقش. شاید جایی گیر کرده باشد.»

بروژن گفت: «بر فرض که زده باشه به چاک، وسط زمین و هواگیر افتاده. تا فردا صبح هم که اینجا وایسیم، کاری ازمون برنمی آد. بریم از اینجا.. یه دقّه دیگه وایسیم، گروهبان گشت پلیس یخهمون رو میگیره. گولمر حرفی زد. مونپارناس هم دیگر مخالفتی با رفقایش نکرد. حقیقت آن بود که این چهار نفر، مثل اکثر تبهکاران، به همدیگر وفادار بودند، و رفقایشان را در موقع گرفتاری تنها نمیگذاشتند. و آن شب را، در گرداگرد

 ۲. ژان راسین J. Racine که در نمایشنامه این شاعر تراژدی نویس فرانسوی کمال مطلوب دورهٔ کلاسیک را می توان یافت.
 ۲. André chenier شاعر فرانسوی (۱۷۹۴-۱۷۹۲) که منظومه هایش از آشار جاویدان ادب فرانسه است.

زندان فُورس، بههر جا سرکشیده بودند، بلکه بتوانند تناردیه را بر سر یکی از دیوارها پیداکنند رگبار تندی میبارید، هیچ کس در کوچهها نبود. لباسهایشان خیس بود. سرما تا مغز استخوانشان فرو رفته بود، کفش های سوراخ دارشان پر از آب بود. از زندان سر و صداهای اضطراب آوری به گوش مي رسيد. از آن بيم داشتند كه در حين رفت و آمـد پاسبانان و شبگردان آنها را ببینند. کم کم بهفکر افتادند که هر چه زودتر خود را از معرکه بيرون بيندازند. حتى مونيارناس که با ليونين دختر تنارديه، دوست شده بود، رفتهرفته قانع شده بودكه اگر بیشتر در آنجا بمانند خطر گریبانشان را خواهد گرفت. اما اگر در آن دم، آن نقطه را ترک میگفتند، تناردیه دیگر هیچ امیدی بهرهایی نداشت. او مانند غرق شدگان کشتی <sup>"</sup>مِدوز" بر تخته پارهٔ خود، دور شدن کشتی را در دل افق می دید. در این لحظات بر سر تیزی دیوار دراز کشیده بود و این چهار مرد را نگاه می کرد؛ مي ترسيد آنها را صدا بزند. اگر فريادش از آن بالا به گوش يکي از نگهبانان یا شبگردان میرسید، کارش تمام بود. اما در این دم فکری ذهنش را روشن کرد تکّه طناب بروژن را که از سر لوله بخاری "ساختمان نو" باز كرده بود، از جيب درآورد و از آن بالا بهزمين انداخت.

طناب پیش پای تبهکاران افتاد. بابه آن را دید گفت: «یه طناف.» بروژن بهزبان عوامانهٔ تامپل گفت: «یه تیکّه ریسمون!»

مونپارناس گفت: «مسافرچی باید اونجا باشد ..نگاه کنید. اونجاست.» سرشان را بلند کردند. تناردیه کمی سرش را جلو آورد، اما آنها نتوانستند او را درست ببیتند.

> مونپارناس گفت: «بروژن!..بقیهٔ طناب پیش توست؟» \_ آره!

ـدو سر طناب راگره بزن، طناب را میاندازیم بالا، سرش را محکم بهدیوار میبنده و میآد پایین.

تناردیه دیگر طاقت نداشت. آهسته گفت: \_من اين جا يخ بستهام. ـگرمت ميکنيم. ـ نمي تونم از جام تكون بخورم. از اون بالا شربخور، بیاپایین، می گیریمت. ــدستهام خشک شده. رمق نداره. \_ تو فقط طناب را بهديوار گره بزن بقيهاش با ما. ـــنمى تونم. مونیارناس گفت: «یکی از ما چهارنفر باید بره بالا.» بروژن گفت: «به اندازهٔ سه طبقه است. کی می تونه بره بالا؟» در آن محوطٌه، همانطور که گفتیم یک اتاق چوبی بدون بخاری وجود داشت که لوله گچی آن در طول دیوار، تقریباً تا آنجا که تناردیه دیده می شد، بالارفته بود. اما این لوله ترکیده بود و پر از شکاف و بسیار باریک بو د. مونيارناس گفت: «از اين لوله مي شه بالا رفت.» بابه گفت: «از این لولهٔ باربک کی می تونه بالا بره؟ یه بچه می تونه

> همچین کاری را بکنه که وزنش سبک باشه.» بروژن هم گفت: «فقط یه بچه می تونه بره بالا.» گولمر گفت: «بچه از کجا گیر بیاریم؟»

مونپارناس گفت: «شما همین جا باشید، من السّاعه میروم و بچهای راکه لازم داریم می آورم.»

و آهسته دری را که در وسط دیوارهٔ ویرانه بود، گشود و بهبیرون نگاهی انداخت، و همین که مطمئن شد که کسی در کوچه نیست، با احتیاط بیرون رفت و دوان دوان خود را بهمیدان باستیل رساند. هفت هشت دقیقه که برای تناردیه از هفت هشت قرن طولانی تر بود، فرارِ پُرحادثه / ۱۷۶۳

گذشت. در این مدت بابه و گولمر و بروژن، کلمهای بهزبان نیاوردند، تا آنکه در باز شد و مونپارناس نفسنفس زنان، با گاورُش وارد شد. همچنان باران می بارید، و در کوچه هیچ کس نبود.

گاورٌش کوچک آرام بود، و به صورت تبهکاران نگاه میکرد. آب قطره قطره از موهایش می چکید.

گولمر به او گفت: «بچه جون! تو یه مرد درست و حسابی هستی.» گله در زندان از مالالدنده می ا

گاوژش شانه هایش را بالا انداخت و گفت: «بچه ای که مثل من باشه یه مَرده، اما مردی که مثل شماها باشه از بچه هم بچه تره.» بابه گفت: «فسقلی عجب زبونی داره.» بروژن گفت: «بچهٔ پاریسه. از آت و آشغال که درست نشده.» گاوژش گفت: «خب. حالا بگین چه کار کنم؟» مونیارناس در جوابش گفت: «باید دستت را به این لوله بگیری و بری

موټاراناس در جوابس تعب. «بايد دهست را به ين تونه بغيري و بري بالا.»

بابه گفت: «این طناف را هم باید با خودت ببری.» بروژن گفت: «و ریسمون را ببندی به سر دیوار پشت پنجره.» گاورش گفت: «بعدش چی؟» گولمر گفت: «همین!» پسر ولگرد پاریسی، طناب و لوله و دیوار و پنجره را از نظر گذراند و از میان دو لبش صدایی درآورد که با کلمات نمی شود بیانش کرد؛ منظورش این بود که بگوید: «همین! کاری به این کوچکی؟» مونیارناس گفت: «یه نفر اون بالاست؛ باید نجاتش بدی!» بروژن گفت: «می تونی؟» گاورش که این سؤال به نظرش مسخره آمده بود گفت: «آی زکی!» گولمر یک بازوی او را گرفت و از زمین بلندش کرد و او را روی بام سروصدا می کرد. بروژن طناب را، که در غیبت مونپارناس گره زده بود، به دست او داد. پسرک به طرف لولهٔ بخاری رفت، که بالا رفتن از آن برایش آسان بود؛ و در آن دم که گاورش می خواست به طرف بالا برود، تناردیه که احساس می کرد لحظات آزادی اش نزدیک شده است، روی لبهٔ دیوار خم شد. روشنایی سپیده دم، پیشانی عرق کرده، گونه های رنگ پریده، بینی منحنی و توحش آمیز و ریش خاکستری اش را با موهای سیخ شده آشکار کرد! گاورش او را شناخت و گفت: «اهه این که بابامه..خب. عیب و ایراد نداره.»

سرطناب را بهدندان گرفت و بی معطلی دستش را بهلوله گرفت و بالا رفت. بالای ویرانه رسید و مثل کسی کـه روی اسـبی سـوار شـود، روی دیوار نشست و سر طناب را بهبالای پنجره محکم گره زد.

چند لحظه بعد، تناردیه در کوچه بود، و همین که پایش به سنگفرش کوچه رسید و احساس کردکه از خطر جسته است، خستگی و بی رمقی را از یاد برد و آن کابوسهای هول آور مثل دود از مقابل چشمش نابود شدند، و دوباره طبع توحّش آمیز و قرومایهٔ خود را بازیافت. اولین جملهای که بر زبان آورد، این بود: «خب. حالا باید کجا بریم دنبال یه لقمهٔ چرب و نرم؟»

معنای کلام او روشن بود؛ می خواست حتی لحظهای را به هدر ندهد و دنبال دزدی و غارت و آدمکشی برود. تشنهٔ "دریدن" بود.

بروژن گفت: «در دو سه کلمه همه چیز را بگیم و بعدش از هم جدا بشیم. توی کوچهٔ پلومه بهما خبر داده بودن که دو تا زن توی یه باغ بزرگ، تک و تنهان. در آهنی پوسیدهای داره، و جایی است که نه رفتی داره نه آمدی.»

-پس چرا اون جا نریم؟ بابه جواب داد :«دخترت اپونین، رفته و اون جا را دید زده بود.» گولمر افزود: فراي پُرحادثه / ۱۷۶۵

\_يـه بـيسكويت هـم بـراى مـانيون آورده بـود. يـعنى كـه اون جـا بَزَكدوزَك انداريم تنارديه گفت : \_دختره بادكنك انيست و اما بايس قدم رنجه كرد و رفت و ديد چه خبره. بروژن هم حرفش را تأييدكرد:

۔ آرہ ... آرہ ... بایس ته و توی قضیه را درآورد. در این موقع که همه گرم گفت و شنود بو دند، کسی به گاورُش، که روی لبهٔ یکی از دیواره ها نشسته بود، توجه نداشت. و او در ایس حال چند دقیقه ای انتظار کشید، بلکه پدرش روی برگرداند و نگاهی به او بیندازد، و چون انتظارش را بی فایده دید، کفشهایش را پوشید و گفت:

ــ آهای! ... آدمها! ... حالاکه کارتونو راه انداختم، اگه دیگـه بـا مـن کاری ندارید، من هم برم دنبال کارهای خودم. بایس بچههامو بیدار کنم. و این راگفت و رفت.

آن پنج مرد نیز یکی پس از دیگری از پشت دیـواره بـیرون آمـده و رفتند. وقتی که گاورٌش در پیچ گوچهٔ "دباله"۳ از نظرها ناپدید شد، بابه، تناردیه را به کناری کشید و گفت:

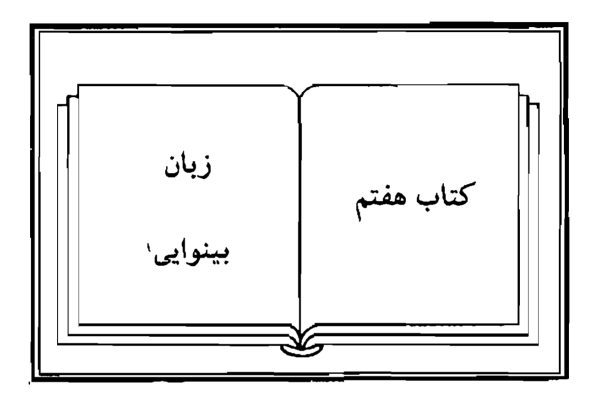
\_بهصورت آن بچه درست نگاه کردی؟

ےکدوم بچه؟ \_ همانکه خودش را کشید بالای دیوار و طناب را بـهدستت داد، نگاهش کردی؟

> ــنه زیاد. ــمن که از جایی خبر ندارم. اما به گمانم که او پسرت بود.

۱. یعنی در آنجا کاری برای ما نیست. ۲۰ بی شعور و نفهم. 3. des Ballets

۱۷۶۶ / بینوایان



۱. بدنظر می آید که انتشار رمان، بالزاک به نام "آخرین تجسّم وُترَن" در این فصل از کتاب بینوایان اثر گذاشته باشد. اما قسمتی از مطالب و مسائلی که در این بخش مطرح می شود از خاطرات یک دزد دریایی خردمند \_ رمان بدون نام نویسنده \_ چاپ ۱۸۲۹ \_ اقتباس شده است. و این مسأله در آثار دیگر مؤلف، آخرین روز یک محکوم" و "کلود گذا"، نیز محسوس است. آنچه در این فصل آمده، نمی تواند تألیف دقیق و مشروحی در مورد زبان محسوس است. ولی می تواند شرح و احساس یک شاعر را در مورد یک محکوم" و "کلود گذا"، نیز محسوس است. ولی می تواند شرح و احساس یک شاعر را در مورد یک محکوم" و "کلود گذا"، نیز محسوس است. ولی می تواند شرح و احساس یک شاعر را در مورد "زبان بینوایی" نشان دهد. محسوس است. ولی می تواند شرح و احساس یک شاعر را در مورد "زبان بینوایی" نشان دهد. محسوس است. ولی می تواند شرح و احساس یک شاعر را در مورد "زبان بینوایی" نشان دهد. محسوس ای در اعماق اجتماع جای می گیرند، زبان آنها هم در اعماق زبان مرسوم جایی برای خود دست و پا می کند (ایو \_ گ)

## اصل و نَسَب

تن پروری اکلمهٔ هراس انگیزی است. زیرا جامعهٔ دزدان و شیادان را به وجود می آورد و جهنمی می سازد به نام گرسنگی. پس تنبلی مادر است. و این مادر پسری دارد به نام دزدی، و دختری به نام گرسنگی.

در این نقطه ما در کجای مطلبیم؟ رسیده ایم به زبان دزدان و تبه کاران. زبان دزدان به چه معنایی است؟ به این معناست که هم زبان خود مردم است و هم زبان قشری از مردم؛ و دزدی را می نمایاند، هم در محدودهٔ زبان، هم در محدودهٔ دزدان.

سی و چهارسال پیش، نویسندهٔ این داستان تیره و غمناک، در یکی از تألیفاتش ا بهزندگی دزدان پرداخته بود و زیان و تعبیرات و اصطلاحات مخصوص دزدان را بهزبان قلم آورد، که شگفتی همگان را برانگیخت، و غوغایی برپاشد. میگفتند این کار چه معنایی دارد؟ و چرا نویسنده چنین کرده است؟ این زبان هراس انگیز است و زبان جنایتکاران است و زبان محکومان به اعمال شاقه، و زبان زندانیان و زبان منفورترین قشر جامعه... و چه چیزها که نگفتند!

ماكه معنا و مفهوم اين نوع اعتراضها را نفهميديم.

۱. در زبان عوام Pigritia ۲. منظور ویکتور هوگو در اینجا، *آخرین روز یک محکو*م است. از دورانی که دو رماننویس توانا، بالزاک و اوژن سو که یکی، اعماق آدمیان را می شکافد و می بیند، و دیگری داستانسرای بی پروای مردم است، در تألیفاتشان، دزدان و تبهکاران را واداشتهاند که بهزبان مرسوم خودشان حرف بزنند. نویسندهٔ این کتاب نیز در سال ۱۸۲۸، در آخرین روز یک محکوم، همین کار را کرد، و متعاقب آن هو و جنجال آغاز شد. معترضان می گفتند: «این نویسندگان از کاربُرد زبان منفور عوامانه چه منظوری دارند؟ زبان دزدان نفرت انگیز است، زشت و پلید است، مایهٔ ناراحتی و عذاب است!»

و چه کسی منکر این حرفهاست؟ تردیدی در صحّت گفتارشان نیست.

اما به هنگامی که می خواهیم زخمهای یک جامعه را بشکافیم ر به اعماق گردابهای اجتماع دست یابیم، لازم است تا انتها پیش برویم، ما همیشه معتقد بوده ایم که چنین کاری شجاعانه است، و دست کم اقدامی است ساده و سودمند. و چنین کاوشی به توجه و علاقه نیاز دارد و به نوعی، انجام یک وظیفهٔ اجتماعی است.

بهچه دلیل بایستی در راه کشف حقیقت تا انتها پیش نرفتن، و تا نهایت به مطالعه و تحقیق نپر داختن، و در میان راه توقف کردن؟ چرا؟ برای چه؟ دستگاه عمقیاب در جایی متوقف می شود؛ اماکار گمانه زنی و راه یافتن به اعماق هرگز متوقف نمی شود.

بهیقین، در اعماق اجتماع، یعنی در آنجاکه خاک بهپایان میرسد و گِل آغاز میشود، بهکاوش پرداختن، در چنین غلظت متراکمی دنبال این کار راگرفتن و تا انتها پیش رفتن، و این زبان زننده و رکیک را بهچنگ آوردن و بیرون کشیدن، و در آن حال که گِل و لجن از سراپای ایس زبان

۱. Eugene Sue رمان نویس فرانسوی (۱۸۰۴ ـ ۱۸۵۷) ـ که در میان آشار او، یهودی سرگردان، و اسرار پاریس، شهرت جهانی دارد. می ریزد، آن را در روشنایی قرار دادن، کاری است هراس انگیز. این زبان، با آن تعبیرات و اصطلاحاتش، دُملِ چرکینی است که هر کلمهاش پنداری ساخته و پرداختهٔ دیوی است که در اعماق زمین زندگی میکند. بی تردید، چنین کاوشی نه زیبایی دارد و نه کار مطبوع و دلپسندی است و چیزی از این شوم تر نمی شود که آدمی مجموعهٔ رکیک زبان دزدان را برهنه و بی پیرایه، به سطح روشنایی بیاورد تا اندیشه وران در آن سیر و سیاحت کنند. در واقع، چنین می نماید که این زبان نوعی جانور ترس آور است که وقتی چشمش به آن می افتد، گمان می کند که تودهای است از خارو خاشاک، که جان دارد و در روشنایی می لرزد و معذب است، و ظاهراً علاقه دارد که هر چه زودتر به تاریکی بازگردد. به مانگاه میکند؛ نگاهش تهدید بار است. بعضی از کلماتش مثل چنگک است، کلمات دیگرش مثل چشمی است که بی رمق باشد و در عین حال خون چکان، و جملاتی دارد که به چنگال خرچنگها می ماند. همهٔ اینها حیات نفرت آوری دارد، دارد که به چنگال خرچنگها می ماند. همهٔ اینها حیات نفرت آوری دارد، و نظمشان در بی نظمی است.

با این وصف، کجا دیده اید که ترس و وحشت جلو کاوش و بررسی را بگیرد؟ کجا دیده اید که بیماری، پزشک را از در رانده باشد؟ در کجا طبیعی دانی را دیده اید که از تحقیق دربارهٔ افعی و خفّاش و عقرب و هزاریا روی گردانده باشد و بگوید که این حیوانات چقدر زشت و کراهت آورند؟ اندیشمندی که دزدان و تبهکاران را سزاوار مطالعه و بررسی نمی داند، مانند جرّاحی است که زخم یا زگیلی را ببیند و از آن روی بگر داند؛ یا دانشمند زبان شناسی که از مطالعهٔ مسأله ای مربوط به زبان تردید داشته باشد؛ یا فیلسوفی که حاضر نباشد دربارهٔ موضوعی که بهنوعی یا جامعهٔ بشری در ارتباط باشد تحقیق کند. این زبان، زیان دزدان است، و در واقع زبان بینوایی. در اینجا هر کس می تواند مانع کار ما شود، و می تواند موضوع را از این محدوده بیرون ببرد، و به عموم طبقات و اقشار جامعه بسط و گسترش دهد. و با این شیوه سعی نماید که ما را از این کار منصر ف کند. شاید به ما بگویند که هر حرفه و شغلی و هر قشر و طبقهای زبان مخصوص خود را دارد. هر کس به تناسب هوش و عقل و دانش خود، کیلمات و تعبیرات مخصوصی در کلام خود به کار می برد. بازرگانی که می گوید: «مونیلیه موجود داريم. مارسي داريم از جنس اعلا»، صرافي كه از «تمديد مهلت، بالا رفتن بهره، نرخ رایج» حرف میزند، قماربازی که می گوید: «بُر بزن، پیک را رَدکن بهمن!»، مأمور اجرایی که در منطقهٔ فرماندهی می گوید، «بدهکاری که ملکش توقیف شود، تا زمانی که اموال غیر منقول او قانوناً توقیف است، عایدات ملک به او تعلق نمی گیرد»، نمایشنامه نویسی که می گوید: «تماشاچیها ما را هو کردند، و نز دیک بود تماشاخانه را بگذارند روی سرشان»، هنرپیشهای که می گوید: «محو این نقش شده بودم»، فيلسوفي كه از «مواليد ثلاث» اسخن مي گويد، صيّادي كه مي گويد: «اين پرنده می خواند، آن پرنده جست می زند و در می رود»، جمجمه شناسی<sup>۲</sup> که به «حالات آرامش جویی و پرخاشگری و رازداری» اشاره میکند، سرباز رستهٔ يباده كه به تفنگ خود "قارقارك من" مي گويد، سواركاري كه اسبش را «مَركب بادپای من» می نامد و آن استاد شمشیر بازی که می گوید: «بەپيش! سەقدم! خوبە!»؛كارگر حروفچينى كە بەرفقايش مى گويد: «برويم برای چیدن»، در حقیقت، همهٔ آنها، بعنی کارگر حروفچین، استاد شمشيربازي، سواركار، سرباز رستة پياده، فيلسوف، جمجمه شناس، صيّاد، هنريبشه، نمايشنامه نويس، مأمور اجرا، قمارباز، صرّاف، بازرگان، همه و همه بهزبان مخصوص صنفی و حرفهای خودشان حرف میزنند.

۱. نیات، جماد، حیوان. ۲. Phrenologie ، عملی که خلقیات آدمی را با شکل جمجمهٔ او مربوط میداند.

نقاشی که می گوید: «شاگردمن»، سردفتری که می گوید: «دفتریارمن»، آرایشگری که می گوید: «وردست من»، کفاشی که می گوید: «بادوی من»، همه زبان مخصوص خودشان را دارند. حتی برای نشان دادن جا و مکانی در طرف راست یا طرف چپ، هر صنف و دستهای تعبیرات مخصوص خود را به کار می برند؛ ملوان می گوید «ساحل این طرف یا ساحل آن طرف»، باغبان مى گويد: «بەطرف حياط، بەطرف باغ»، خادم كىليسا مى گويد: «طرف انجيل، طرف محراب». همهٔ اين تعبيرات، زيان خاص ا اقشار و صنف های مختلف به شمار می روند. زنان طبقات پست، برای خودشان تعبيرات و اصطلاحات مخصوصي دارند، و زناني كه در محافل اشراف رفت و آمد دارند، بهزبان مخصوصی حرف میزنند. هتل را میویه ، و کوردمیراکل ، از همدیگر زیاد دور نبودند، و در هر کدام بەزبانی حرف میزدند. دوشس ها نیز زبان مخصوص دارند، گواه ما این جمله از نامهٔ عاشقانه ای است که زن بسیار زیبایی از طبقهٔ اشراف برای معشوق خود نوشته است: «در این هو و جنجالها علل متعدّد بند گسستنم را خواهید یافت»، اعداد و ارقام سیاسی هم زبان خاصی دارند. وقتی که صدر اعظم دربار پاپ می گوید ، «۲۶ برای رم، و گرکزتنت گزیل<sup>۴</sup> برای توزیع، آب فوکس گرنوک زوتو<sup>4</sup> پازده برای دوک دُومِدِن»، بهزبان خاصّی حرف ميزند كه تنها خود او معنايش را مي فهمد. پزشكان قرون وسطى بهجای هویج و تربچه و شلغم میگفتند: «ابوپوناک، بروفروشینوم،

۲. Rambouillet هتل مشهوری که ادیبان و برگزیدگان جامعه در آن رفت و آمد داشتند.
 ۲. Cour des Miracles، از محلات قدیمی پاریس که در آن روزگار، بیشتر افراد فقیر و تبهکار در آن جا و مکان نداشتند.
 ۳. منظور نویسنده بهزبان ساده آن است که هو و جنجالها باعث شد که من آزادی ام را بهدست آورم.

4. grkzintgzyal 5. abfxust grnogrkzutu

ريىتى تالموس، دراكاتوكيلُوم آنىجە لُورۇم، بوستە گۇروم» و بەزبان مخصوص يزشكان حرف مي زدند. صاحب يك كارگاه قندسازي، وقتى دربارهٔ «قالب، کلّه قند و کلوخه و حبّه و شکرآب، و قند و شکر درهم، و شکر سوخته» چیزهایی می گوید، زبانش مخصوص خود اوست، عده ای از ادیبان و نقدنویسان صاحب نظر، در حدود بیست سال پیش، معتقد بودند که «نیمی از نوشته های شکسپیر بازی با کلمات است و ردیف کر دن جناسهای کوناگون، که چنین چیزی را می توان بهزبان خاص شکسییر تعبير كرد. آن شاعر و آن پيكر تراشي كه آقاى مُون مورانسي ۲ را در آثار خود به صورت یک بورژوای تمام معنی در آورده اند، اگر این آقا خود را در آیینهٔ هنر تملّق آمیز آنها پیدا نکند، به آن دلیل است که آن شاعر و آن پیکرتراش بهزبان مخصوص خبود حبرفشان را زدهانید. آن عضو فر هنگستان که گلها را «فلور» <sup>م</sup>، میوه ها را «یُومُون» <sup>م</sup>، دریا را «نیتون» <sup>،</sup> عشق را «شواره» و زیبایی را «جاذبهٔ دلاویز» و اسب را «ره نورد»، نشان سقید یا سه رنگ کلاه نظامیان را «گل سرخ بلون»۲، و کلاه سه گوش را «مثلث مارس»^ می نامد بهزبان مخصوص خود سخن می گوید . علوم جبر و رياضيات و پزشكي و گياهشناسي، هر كدام زبان ويژهٔ خودشان را دارند.

1. opoponach, perfroschinum, reptitalmus dracatholicum angelorum, postmegorum.

۲. Calembours، جناس: آوردن دو یا چند کلمه که لفظاً یکی باشند و در معنی مختلف.
 جناس انواعی دارد.
 ۳. Montmorency، رَجُل نظامی، و سیاسی فرانسه، که در دوران "بازگشت سلطنت" وزیر خارجه و نخست وزیر شد، و خود را ادیب و شاعر می شمرد (۱۷۶۷ ـ ۱۸۲۶).
 ۹. Flore
 ۲. Pomone
 ۲. Neptune

7. Bellone

۸. Mars از خدایان جنگ در اساطیر روم و یونان.

اصل ونَسَب / ۱۷۷۵

دریانوردانی مانند ژان بار<sup>۱</sup>، دوگِن<sup>۲</sup> سوفرن<sup>۳</sup>، دوبِره<sup>۳</sup>، بهزبان حرفهای خودشان حرف میزنند، که گیرا بود و رسا و نافذ، و آمیخته بود با صدای سوت کشتی ها و طنین بلندگوی ناخدایان و آوای آتشبار توپها و جمعاً زبانی بود شجاعانه و شفّاف؛ و در مقایسه با زبان مخصوص دزدان و تبهکاران، مانند شیر بود در کنار شغال.

آری، این چنین است. اما هرچه در این زمینه بگوییم و کلام را طول و تفصيل بدهيم، باز معنى و مفهومي كه از زبان خاص هر قشر و طبقه بهذهن ما مىرسد، با أنچه مى خواهيم بگوييم فرق دارد. منظور ما از زبان دزدان و تبهکاران چیز دیگری است، که عالم و آدم، این چیزها را که گفتیم،با آن مفهوم نمی پذیرند؛ و ما نیز همان درکی را از زبان عـوامـانهٔ دزدان داریم، که از قدیم همه پذیرفته اند، و معنای آن جا افتاده است. این زبان تمام عيار، و از هر جهت ممتاز، همان زبان عوامانه اي است كه پايدار و فراموش نشدنی است، و برای خود سرزمین و قلمرو خاصّی دارد. زبانی است زشت، دلهره آور، موذیانه، مکرآمیز، زهر آگین، بی رحم و چند پهلو و در عين حال پرمعني و شوم؛ زبان بينوايي است که در ضمن همه رذالتها و فلاکتها، این خصوصیت را نیز دارد که سرکش و عصیانگر است؛ که هم با نیکی در می افتد و هم با نظم و اقتدار حکومت. و این مبارزهٔ هولناک که گاهی پر مکرو فریب است و گاهی با خشونت همراه است، ناسالم است و توحّش آميز، اين زبان، بهنظام اجتماعي حملهور مي شود؛ گاهي با نوک سنجاق فسق و فجور مسلح است و گاهي با ضربهٔ چماق جنایت. و بینوایی برای آنکه حربهلازم برای این پیکار را داشته باشد، زبان مخصوصی ساخته و پرداخته است؛ زبان دزدان و تبهکاران؛ زباني عوامانه.

2. Duguesne

3. Suffren

Duperre .۴، از دریانوردان معروف فرانسوی.

۱۷۷۶ / بینوایان

بیرون کشیدن زبانی که روزگاری قوم و ملتی با آن سخن میگفتهاند، از اعسماق فسراموشی، بخشی از گذشته و سیر تمدن بشسری را به ما میآموزد؛ و مدرک مهمی است برای مطالعه و تحقیق اجتماعی. چنین کاری خدمتی است به تمدن. پلوت ا، نادانسته، چنین خدمتی را انجام داده است؛ زیرا در یکی از نمایشنامه هایش دو سرباز کارتاژی را وا می دارد که به زبان فنیقی سخن بگویند. مولی یر هم همین کار را کرده است؛ زیرا زبانهای نایشنامه هایش به زبانهای مردم سواحل شرق مدیترانه، و انواع زبانهای رایج در شهرستانها حرف می زنند. اما بیاییم بر سر زبان دزدان و جواب این سؤال، تنها این مطلب را می گوییم که وقتی زبان مردم یک قوم یا یک شهرستان، در روزگار قدیم، از نظر تحقیقی دارای چنان ارزش و اعتباری باشد، قطعاً این زبان، در زمینهٔ تحقیق، از آنها ارجمندتر و معتبرتر است، زیرا زبانی است گویا، و سخنگوی بینوایی است.

زبان بینوایی، زبانی است که در کشوری مانند فرانسه، بیش از چهارقرن، نه یک یا چند موجود بینوا، بلکه بینوایی به گونهای مطلق، با آن تکلّم کرده و منظور خود را ابراز داشته است.

براین نکته هم پا می فشاریم که مطالعه در معایب و مفاسد اجتماعی، و شناسایی آنها، برای درمانشان ضرورت دارد. کسی که سیر تاریخی اخلاق و ادب اجتماعات انسانی را مطالعه می کند، ارزش و اهمیّت کارش از ارزش کار مورّخان حوادث و وقایع کمتر نیست؛ زیرا مورّخ حوادث و وقایع، تنها لایه های سطحی تمدّن را به ما نشان می دهدو از درگیریهای پادشاهان و به دنیا آمدن شاهزادگان و عروسی تاجداران و جنگ و ستیزها و حوادث زندگی مردان بزرگ و انقلابات و دگرگونیهای ظاهری، و جمعاً همهٔ اتفاقاتی که آشکارا و در سطح جامعه می گذرد، حکایت می کند، اما

Plaure . ۱ شاعر و نمایشنامه تویس یونان قدیم (سال ۲۵۰ تا ۱۸۴ پیش از میلاد مسیح)

مورّخ آداب و خلقیات مردم، از باطن و اعماق فکر و روح یک قوم و ملت سخن میگوید و سیمای واقعی مردمی را بهما نشان میدهد که زحمت می کشند، رنج می برند، و در انتظار تغییر و تحوّل هستند؛ از زنی سخن می گوید که از زندگی دشوار خود به ستوه آمده، از کودکی که زیستنش بهجان کندن می ماند، و از درگیریها و جنگ و ستیزهایی حکایت می کند که از سروصدا و جاروجنجالش کمتر کسی خبردار می شود، و بی عدالتیها و ستمگریها را افشا می سازد و نشان می دهد که در اعماق فکر و روح مردم چه چیزهایی هست، و چه نیش و نوش هایی؛ و از آدمهایی حرف ميزند كه از گرستگي جان مي سيارند، بابرهنه راه مي روند و لباس ژنده می پوشند. از محرومان می گوید و از پتیمان و تیره روزان و رسواشدگان؛ و از همهٔ مردگان متحرّکی سخن به میان می آورد که در تاریکی سرگردان اند. تاریخ نویس طبقات و آداب و عادات مردم، باید مانند یک برادر و یک قاضی عادل، بهزیرزمینهایی فرو رود که بیگانه را در آنها راهی نیست، و در آنجا با کسانی آشنا شود که میزنند و میکشند و میگریند و عذاب مي دهند و عذاب مي كشند؛ حق ديگران را مي بلعند و گرسنه مي مانند، بدكارند و بد مي بينند؛ و همهٔ آنها در هم فرورفته اند و لابه لاي همديگر می لولند. این تاریخنویسان، وقایعنگاران روح و فکر و خلق و خوی آدمیاناند که قطعاً کارشان از مورخّان وقایع سطحی و آشکار، پایینتر نيست. آيا مقام آلگيهري از ماكياول كمتر است؟ آيا لايههاي زيرين تمدّن، به علت آنکه تاریکتر و عمیقتر است، از لایه های سطحی و رویین اَن اهمیت کمتری دارد؟ آیا کسی که غارهای تاریک را نمی شناسد، می تواند ادّماکند که همه چیز را دربارهٔ کوه و کوهستان می داند؟

 Inte Alighieri ، دانته شاعر و نویسندهٔ بزرگ ایتالیا (۱۲۶۵-۱۳۲۱) معروفترین اثرش کمدی الهی است، و نوشته های او در آثار ادبی ایتالیا و سراس اروپا تأثیر گذاشته است. در چند کلمه بگوییم و بگذریم که به آسانی می توان به تفاوت و فاصلهٔ این دو دسته از مورخان پی برد. هر کس تنها به مسائل و وقایع آشکار و بیرونی ملتها بپردازد، مورخ خوبی نیست، و در صورتی کار او به کمال میر مد که از زندگی درونی و پنهان اقوام و ملل مطلع باشد. عکس این مطلب نیز صادق است؛ به این معنی که مورخ زندگی درونی و پنهان اقوام و ملل نیز باید به تاریخ بیرونی و آشکار آنها توجّه کند. زیرا این دو تاریخ، نفوذ می کنند و اثر می گذارند. این دو تاریخ حوادث و وقایع، در یک دیگر متفاوت اند که پاسخگوی همدیگرند و به همدیگر گره می خورند و غالباً متفاوت اند که پاسخگوی همدیگرند و به همدیگر گره می خورند و غالباً بیرونی یک ملت نقش می بندد، موازی و مرادفش در اعماق تاریک و بیرونی آن قوم و ملت به وجود می آید. آشوبها و تشنیجات درونی و باطنی درونی آن قوم و ملت به وجود می آید. آشوبها و تشنیجات درونی و باطنی و قامی مجموعهٔ همهٔ این چیزهاست، و تاریخ نویس واقعی کسی است که همه چیز را بداند و ازمسائل آشکار و پنهان ملتها باخبر باشد.

آدمی دایره نیست که تنها یک مرکز داشته باشد، بلکه بیضوی است، و مانند هر بیضی دو مرکز دارد؛ یک مرکزش عمل است و مرکز دیگرش، اندیشه.

زبان عوامانه، زبان دزدان و تبهکاران، تبدیل لباس زبان است. در این نقطه، زبان شکل ظاهری خود را تغییر می دهد و چهرهٔ خود را با نقاب می پوشاند و لباسی از اصطلاحات و تعبیرات زشت و کراهت آور به تن می کند.

بدين گونه، ظاهري ترس آور پيدا ميکند.

بهدشواری میتوان او را شناخت. آیا این زبان، همان زبان فرانسوی است؟ همان زبان ارجمند و نامآور جامعهٔ بشیری؟ این زبان، حاضر و آماده است که وارد صحنه شود و با جرم و جنایت همزبان باشد، و آمادگی دارد که خود را به دست تبه کاران بسپارد، تا هرگونه که می خواهند آن را به کار گیرند؛ به سختی راه می رود، به چوبهای زیر بغل کوی اوباشان، «کور دِمیراکل»، تکیه می کند. و این چوبهای زیر بغل به آسانی به چماق تبدیل می شوند. این زبان، خود را چوب زیر بغل گدایان می نامد؛ همهٔ اشباح و ارواح در چهره پردازی او سهم داشته اند؛ پایش را روی زمین می کشد و پیش می رود و مرش را راست نگاه می دارد. قدم برداشتن و حرکاتش دوگونه است و ابهام انگیز؛ برای بازی کردن هر نقشی آمادگی دارد؛ نیر نگبازان به او چهرهٔ ریا می بخشند، دسته ای زهر آلود او را زنگاری می کنند، آتش افروزان دغالی فامش می سازند، و آدم کشان سرخی خون را به صورت او می نشانند.

وقتی که آدمی به سخنان مردم شریف جامعه گوش می سپارد، در مقایسهٔ زبان آنها با زبان مردمی که از اجتماع طرد شده اند، به حیرت می افتد. پرسش و پاسخهای مردم شریف مشخص است و روشن. اما وقتی که مطرودان با ما سخن می گویند، زمزمهٔ نفرت باری به گوش ما می رسد، که هر چند طنین کلام انسانها را دارد، ولی بیشتر به زوزه و نعرهٔ جانوران شباهت دارد. این زبان تبه کاران است که کلمات در آن شکل و قوارهٔ خود را از دست می دهند، و کسی نمی داند که از دنیای جانوران چه چیزهایی در آن راه یافته است که گاهی احساس می شود مار هفت سری به زبان آمده است.

این زبان، کلامی است نامفهوم در دل ظلمت، که دندان قروچه میرود، پچ پچ میکند، ویژگی و پیچیدگی را به هم می آمیزد. در تیره بختی، تاریکی هست؛ در جنایت، تاریکی آن بیشتر است و این دو تاریکی، چون به هم آمیزند، زبان تبهکاران را می سازند. تاریکی در فضا، تاریکی در عمل، تاریکی در لحن. زبانی است پلید و ترس آور که می رود و می آید و جست و خیز میکند و میخزد و نفس نفس میزند و در فضای وسیع و مه گرفتهای، افت و خیز و زندگی میکند که لبریز است از رطوبت و شب و گرسنگی و فساد و دروغ و بیعدالتی و برهنگی و خفقان و زمستان. و اینهمه چیزها روز روشنِ بینوایان است.

بەزجر ديدگان با دلسوزى بنگريم. افسوس! ما خودكه هستيم؟ من كه هستم که با شما سخن می گویم؟ شما که به من گوش سپرده اید، که هستيد؟ از كجا مي آييم؟ آيا اطمينان داريد كه پيش از تولُّد مرتكب خطايي نشدهایم؟ زمین بی شباهت به یک زندان نیست. از کجا معلوم که آدمی از محکومان دادگاه عدل الهی نباشد؟ از نزدیک رَندگی را بنگرید! زندگی چنان آفریده شده که در هر جای آن مجازات و محکومیتی هست. شما خود را انسان خوشبختی میدانید؟ پس چرا همیشه غمگین هستید؟ هر روز نو، برای خود غم بزرگی دارد و دلهر های خرد و ریزی. دیروز نگران سلامت یکی از عزیزان خود بودید، امروز برای سلامت خود بیمناک هستید؛ فردا بی پولی نگرانتان خواهد کرد؛ پس فردا از زخم زبان یکی از ملامتگران عذاب خواهید کشید؛ و پسین فردا گرفتاری یک دوست متأثرتان خواهد کرد؛ و روزهای بعد از آن، بدی هوا، گم و گور شدن یا شکستن یک چیز گرانبها؛ و حتی تسلیم شدن بهلذایدی که برای شما کوفتگی جسم و سرزنش وجدان به همراه می آورد، نگران و مضطربتان خواهد كرد. گاهی مسائل و اتفاقات ناگوار اجتماعی شما را آزار خواهد داد. ابری در آسمان زندگی شما ناپدید می شود، و ایر تازهای از سویی دیگر در آن پدیدار میگردد. در هر چند روز شاید یک روز را بیابید که غم و غصهتان در آن نسبتاً کمتر باشد، و آن روز را بتوانید شاد و بی خیال بگذرانید. حال آنکه شما از افراد انگشت شماری هستید که خود را خوشبخت مي بنداريد وگرنه ديگران از كساني هستند كه ابر غم مدام بر زندگی آنها سایه انداخته، و یک ذره از جایش تکان نمی خورد. آنها که با اصل ونتب / ۱۷۸۱

عقل و خرد سروکار دارند، کمتر امکان دارد که مردم جهان را بهدو دستهٔ خوشبخت و بدبخت تقسیم کنند؛ زیرا می دانند که این عالم به یقین، دهلیز عالم دیگری است، و در این جهان، انسان خوشبخت وجود ندارد. و بهتر آن است که مردم جهان را بهدو گروه روشنایی گزیدگان و ظلمت زدگان تقسیم کنیم.

کاستن از شمارِ ظلمت زدگان، افزودن به گروه روشنایی گزیدگان است. چنین چیزی باید منظور و هدف باشد. و به همین سبب، فریاد میزنیم و بهبانگ رسا میگوییم: روی بیاورید به سوی آموزش و پرورش و علم و دانش. خواندن و نوشتن را فراگرفتن و سواد آموختن، شعله های روشنایی را در جهان برمی افروزد. با هر کلمه ای که مخلوق بی سواد بی فرهنگی می آموزد، جرقهٔ روشنی در پهنهٔ عالم افروخته می شود.

اما روشنایی شادمانی نمی آورد. آدمی در روشنایی رنج میبرد، و هر چه بیشتر در روشنایی فرو رود، وجودش گُر میکشد و می سوزد. شعله دشمن بال و پراست. سوختن و از پرواز درنماندن، از عجایب هوشمندی و نبوغ است.

هنگامی که بیشتر می دانید و هنگامی که دوست می دارید، بیشتر رنج خواهید برد. روز با دیدهٔ گریان و شبتم زده آغاز می شود. اگر روشناندیشان، هیچ بهانه ای برای گریستن نداشته باشند، در غم ظلمت زدگان اشک می ریزند.

## لاً) رىشەھا

زبان عوامانهٔ تبهکاران، زبان ظلمت زدگان است.

در برابر این زبان معماگونه، که هم سرکوب شده است و هم سرکش، فکر آدمی در اعماق خود متأثر می شود، و فلسفهٔ اجتماعی به تأمل و مراقبه فرو می رود. در این زبان، مجازات و عقوبت را به چشم می توان دید. هر هجای این زبان، حال و وضعی دارد که محسوس و ملموس است. لغات عوامانه در این زبان، مثل آن است که زیر تیغ جلّاد چین خورده و خشونت تازه ای یافته و پنداری از روی بعضی از این لغات دود برمی خیزد. بعضی از جمله های آن، تبهکاری را در نظر شما مجسّم می کند که ناگهان پیراهنش را چاک می دهد و شانه های خالکوبی شده اش را به شما نشان می دهد. تفکّر آدمی تقریباً از پرداختن به این گونه مسائل امتناع می ورزد. استعاره، گاهی در این زبان، چنان گستاخ و بی شرمانه امتناع می ورزد. استعاره، گاهی در این زبان، چنان گستاخ و بی شرمانه

با همهٔ این اوصاف، این زبان عجیب حق دارد، که در قفسهٔ بزرگی، که هم برای پول سیاه جایی دارد و هم برای سکّههای طلا، و "ادبیات" نام دارد، برای خود گوشهای داشته باشد. این زبان، چه بخواهیم و چه نخواهیم، برای خود قواعد دارد، صرف و نحو دارد، شعر و شاعری دارد، و یک زبان تمام عیار است. بعضی از کلماتش چنان بیقوارهاند که گویی ماندرَن'، گوشهٔ آنها را جویده، اما بعضی از کنایهها و استعارههایش چنان شکوهی دارند که پنداری ویُون' آنها را بهزبان آورده است. این شعر ممتاز و مشهور :

«اماکجا رفتند برفهای آنتان؟»

شعری است به این زبان. آنتان ۲ - آنته آنوم - کلمه ای است به زبان عوامانهٔ تبهکاران "تون" ۲که به معنای "سال گذشته" است. و اگر این معنا را گسترش بدهیم، شعر مفهوم وسیعتر و عمیقتری پیدا میکند. سی وپنج سال پیش، یعنی در سال ۱۸۲۷، در هنگام انتقال گروه بزرگی از محکومان به اعمال شاقه، بر دیوار یکی از سیاهچال های زندان بی سِتر، هنوز این کلمات خر دمندانه دیده می شد که پادشاه "تون" ها آنها را با میخ کنده بود:

les dabs d'antin timaient siempre pour la pierre du Coeser.

که در زبان ادبی، این شعر چنین معنایی دارد: «پادشاهان پیشین همیشه برای تیمن و تبرّک می رفتند»، منظور آن سر دستهٔ تبهکاران، که او را با لقب پادشاه «تون» ها می شناختند، این بود که خود او نیز، مانند پادشاهان، برای تیمن و تبرک به سیاهچال آمده بود. و در اینجا "تبرّک و تیمن" در سپاهچال کاربرد می یابد. کهه "دکاراد" décarade، در این زبان، به معنای حرکت سریع

3. antan

۴. Thune در رمان نتردام دویاری، کلوین clopin پادشاه "تون" هاست. (ایو گ).

دلیجانهای بزرگ است که کاربرد آن به شاعری چون ویوُن می برازد. کلمهای که می تواند تاخت اسبها و پریدن جرقّههای اَتش را از زیر سمهایشان بهذهن بیاورد و دهن کجی زیرکانهای است بهاین مصراع از شعر ستایش انگیز لافونتن که میگوید :

"شش اسب نیرومند ارابهای را میکشیدند"

اگر صرفاً از نظر ادبی در این زبان مطالعه و تحقیق کنیم، به شگفتیهای بسیار برمی خوریم و از این کار ثمرهٔ بسیار می بریم؛ که این زبانی است در زبانی دیگر، نوعی غُدّهٔ بیمار گونه است، پیوندی است ناسالم، که چیز عجیبی از آن برآمده، انگلی است که ریشه هایش را در تنهٔ درخت کهنسال زبان سرزمین گُل ۱، استوار کرده و شاخ و برگهای نحوست بارش در سراسر زبان گسترده شده است. اگر در این زبان کندوکاو کنیم، در لابه لای آن، جز زبان عوامانهٔ قدیم سرزمین ما، زبانهای اسپانیایی و ایتالیایی، رمان ۲، زبان لاتینی، و زبانهای مدیترانه، زبانهای اسپانیایی و ایتالیایی، بینوایان در ساخت و ترکیبی است یوجیده و عُجیب؛ زبانی است زیرزمینی که همهٔ بینوایان در ساخت و ترکیبی آن دست داشته اند. از هر ریشهٔ متروک و برکه، سنگریزهای انداخته است و هر محنت و زحمتی ردیایی در آن، جا گذاشته است. گروهی از موجودات شرور و پست نهاد و عاصی و مطرودی، که رفته اند است و هر محنت و زحمتی ردیایی در آن، جا

۱. Gaule ، منظور فرانسه است.

۲. Roman، زبانی برگرفته از لاتینی، که از نظر تاریخ زبان شناسی، مقدّم بر زبان فرانسه است.

ريشدها / ۱۷۸۵

کلمه در این زبان به یادگار ماندهاند.

دنبال زبان اسپانیایی می گردید؟ این زبان در شکل قدیم خود، لبریز است از کلمات اسپانیایی برای نمونه: bofette به معنای نفس، که از bofeton می آید؛ vantane به معنای پنجره، که از Vantana مشتق شده است؛ gat که همان gato به معنای گربه است؛ acitte که همان gate است بهمعنای روغن. زبان ایتالیایی می خواهید؟ برای نمونه این لغات را می آوریم: spade یعنی خنجر، که همان spada است؛ carvel به معنای کشتی، که carvella در ایتالیایی است. زبان انگلیسی می خواهید؟ برای نمونه می گوییم: bichot به معنای اسقف که همان bishop است؛ raille بهمعنای جاسوس، از rascal آمده که آدم پست و فرومایه را میگویند؛ و pilche به معنای غلاف یا جلد، از Pilcher می آید. دنبال زبان آلمانی میگردید؟ برای نمونه می آوریم: valeur، به معنای پسر، از kellner؛ herse، يعنى آقا، كه از ريشة herzog است. زبان لاتيني را مي جو ييد؟ براي نمونه میگوییم frangir، به معنای شکستن، که همان frangere است؛ و affurer، یعنی دزدیدن، که از fur می آید؛ Cadene، به معنای شمشیر، از catena برآمده. در این میان به کلمه ای اشاره باید کرد که در تمام زبانهای قارّة اروپا به صورت اسرار آمیزی راه پیداکرده، و آن magnus است، که در زبان اسکاتلندی به شکل mac، و به معنای رئیس و سرپرست طایفه است، و به معنای بزرگ و سرکرده. و اما در زبان عوامانهٔ دزدان، این کلمه به صورت meck، و meg به معنای خدا آمده است. و اگر دنبال زبان مردم با سک میگردید، نمونه هایی می آوریم: gahisto، به معنای شیطان که از gaiztoa، با مفهموم بدي، مي آيد؛ و Sorgabon به معناي شب بخير از كلمهٔ gabon مى آيد. از زبان مردم سلت سراغ مى گيريد؟ نمونه هايش را میگوییم؟ blavin به معنای دستمال، را از blavet برگرفته اند؛ و menesse،

۱. با این حال کلمهٔ mac در زبان مردم سلت به معنای پسر است

یعنی زن و زن بدکار، را meinec میگویند، که در زبان مردم سلت به مفهوم سنگلاخ آمده است؛ و barantl، به معنای جویبار از baranton به معنای چشمه، آمده است؛ و goffeur، کمه قفل ساز است در goff به معنای آهنگر، ریشه دارد؛ و guédouze یعنی مرگ، از guenn-du در این زبان به معنای سفید و سیاه، مشتق شده است. و اگر در جست و جوی تاریخ هستید، به این نکته اشاره میکنیم که در این زبان، سکه های پول خُرد را maltaises میگویند، که یاد بودی است از پولی که در کشتی محکومان به اعمال شاقه در جزیرهٔ مالت رواج داشته است.

گذشته از این ریشه های زبانی، این زبان ریشه های دیگری نیز دارد که طبیعی تر است و با خصوصیات روحی انسان ارتباط دارد :

اوّل، آفریدن کلمات، بی واسطه و بدون کمک گرفتن از زبانهای دیگر، که رمز و راز هر زبانی در این نکته نهفته است، و اساس و پایهٔ نخست هر زبانی در اینجاست که با کلماتی که هیچ کس نمی داند چگونه و چرا به وجود آمدهاند، منظوری را بیان میکند. و این، سنگ پایهٔ زبان است؛ و این زبان لبریز است از این گونه کلمات، کلماتی که بی مقدمه و بی واسطه، معلوم نیست از کجا و به ابتکار چه کسی وارد زبان شده اند. این کلمات دارای بن و ریشه ای نیستند و به کلمات دیگر شباهت ندارند و التقاطی از کلمات دیگر نیز نیستند. این کلمات محیب و توحّش آمیز و گاهی کراهت آور، در تعبیر و تفسیر حالت و موضوعی، توانایی انکارناپذیری دارند و آور، در تعبیر و تفسیر حالت و موضوعی، توانایی انکارناپذیری دارند و آور، در تعبیر و تفسیر حالت و موضوعی، توانایی انکارناپذیری دارند و مانند این نمونه ها را آوردعاله به معنای جلّاه؛ آمه می تکهات می توان این نمونه ها را آوردعاله به معنای جلّاه؛ منه می می از این کلمات، مانند المانه این کلمات، می مانند "مانه می توانایی انکارناپذیری دارند و مانند این کلمات، می مانند از این کلمات، می توانایی انکارناپذیری دارند و توردهای عوس و خشمگین، در شنونده اثر می گذارند "سیکلوپ" ها، دوره ای عبوس و خشمگین، در شنونده اثر می گذارند.

عين حال همه چيز را پنهان کند، بايد براي اين منظور، صورت ها و اشکال متعددی در اختیار داشته باشد. دزدی که می خواهد برای دستبرد زدن توطئه چيني کند، و محکومي که مي خواهـد نقشهٔ فرار خود را با هـم زنجیرانش در میان بگذارد، باید با زبان استعار، مقصودش را بگوید این زبان، از هر زبان دیگری بیشتر استعاره دارد، که نمونه هایی از آن را مىتوان نقل كرد: "پيچ و مهره كسى را تاب دادن" يعنى گردنش را ييچاندن؛ "ييج دادن يعنى خوردن؛ روى هم گذاشتن"، يعنى محاكمه شدن؛ موش، يعنى دزدِ تان؛ "لانسكنهها احمله كردند"، يعنى باران می بارد. این تعبیر اشاره ای دارد به تاریخ؛ و خط کج و طولائی باران را بەنيزەھاي خميدة "لانسكنه" ها تشبيه ميكند؛ و همان چيزي است كه ما موقع باران می گوییم: "می بارد مثل سرنیزه". و در بعضی از موارد که این زبان، دوران نخستين خود را پشت سر مي گذارد و به دوران بعدي مي رسد، كلمات نيز از آن حالت خام و ابتدايي خود در مي آيند و شكل استعاره و مجاز به خود می گیرند. شیطان، دیگر "رابوئن" نیست، بلکه نانوا می شود، کسی که دیگران را در تنور آتش می گذارد. این کلمه بار معنایی بیشتری دارد، اما عظمت را بوئن را ندارد، و بهراسین میماند بعد از کرنی، یا به ریپید بعد از آشیل، که با زبانی نرمتر و پر معناتر از ادیبان پیش از خود سخن گفتهاند. و اما بعضی از جمله های این زبان، که در دوران اول و در دوران دوم به یک صورت مانده و تغییر نکردهاند، هم حالت توحّش آميز دارند و هم استعاري!ند. براي نمونه، اين جـمله: "تـوي مـاه نـقب <sub>ما</sub>زنن و جوونها را رَم میدن"، بعنی "در شب تباریک برای دزدیدن اسبها می روند". این گونه جملهها مانند گروهی از اشباح در ذهن ما فرو ميروند، وكسى بهمفهوم واقعى آنها توجّه نمىكند. سوم، نیرنگ این زبان برای تبهکاران و ظلمت زدگان مفهوم زندگی را

Lansquenet . ۱ پیاده نظام اجیر آلمانی، در قرن نوزدهم.

دارد. این زبان از هر چیز به میل و هوس خود بهره میگیرد و چیزهایی را که لازم دارد بر می دارد، و در وقت لزوم آن را تکه تکه میکند، خلاصه میکند، یا با خشونت صورت تازه ای به آن می دهد، و گاهی با کلمات معمول و مرسوم، که این چنین در همشان می ریزد و دگرگونشان می سازد، معمول و مرسوم، که این چنین در همشان می ریزد و دگرگونشان می سازد، تابیرات شاهرانه ای به وجود می آورد که در آنها دو چیز دیده می شودیکی ایجاد و ابتکارات، دیگری استعاره. و نمونه هایی از آن: «در شکه ورّاجی میکند. بویش می آد که گاری پانتن توی خراب داره فر فر می کنه» که معنی اش این است: «سگ پارس میکند. گمان میکنم که دلیجان پاریس از توی جنگل عبور میکند» ... یا "آقا دیوه خره، خانم دیوه روباهه، پری دیدنیه"، یعنی "آن آقا عقل و شعور ندارد، زنش حقّه باز است، دخترش خوشگل است" و گاهی برای منحرف کردن شنونده، این زبان دنباله های بی معنی و کشداری مانند "آرگ مایئرگ \_ اوش" به آخر کلمات افزایند. برای نمونه می گویند:

Vousiergue trouvaille bonorgue cegigotmuch

بهجای آنکه بگویند:

Trouvez-vous ce gigot bon?

که به این معنی است: "این گونه ژیگویه نظر شما خوب است؟ "و این جمله را که کارتوش، یکی از تبهکاران نام آور، به یکی از نگهبانان زندان گفته بود تا بفهمد پولی که برای فرار به او داده، بس بوده است یا نه؟ و در این اواخر، mar را نیز به بعضی از کلمات می افزایند.

این زبان چون زبان فساد است، خود نیز زود بهفساد میگراید. وانگهی چون همیشه با تبهکاران در حال پنهان شدن و گریختن است، بهمحض آنکه احساس خطر کند، شکل و قیافهاش را عـوض مـیکند؛ و

برخلاف گياهان نوريسند، به هر جاي آن كه روشنايي بتابد خشك می شود. پس این زبان مرتباً از هم می پاشد و به صورت دیگری جمع می شود و ترکیب تازهای می یابد. و این کار در تاریکی و با سرعت انجام مي پذيرد و هرگز به پايان خود تمي رسد. در طي ده سال، اين زبان به اندازهٔ ده قرن تغییر می کند. برای نمونه larton می شود Lartif می شود Siques imomaque is imomignard iFertille is igaye به Chique ، Frusques؛ Colabre ، egrugeoir به colas تبديل مي شود. و شيطان از "گاهيستو"، به "رابوئن" و سرانجام به "نانوا" تغيير شكل مي دهد كشيش را ابتدا "موش سياه" مي گفتند سپس "گراز"؛ خنجر را ابتدا "بيست و دو" مي گفته و بعد از آن "شاخه سيب" و بعدها "قلقلك"؛ مأمور بليس را "مسخره" مى ناميدند، كه بعدها"اسب"، "موقرمز"، "قيطان فروش" و "آجان" جاي "مسخره" را گرفتند. جلَّاد را "آدم آهني" ميگفتند و سپس نامهاي ديگري به او دادند، مانند "چارلي" "کلّه کن"، و "دروگر". در قرن ه فدهم از ایس زبان، زدو خورد کردن را، <sup>"</sup>توتون به همدیگر دادن<sup>"</sup> می گفتند؛ و در قرن نوزدهم، "بوزهٔ همدیگر را جویدن". در این دویست سال، بيش از بيست بار اين اصطلاح عوض شده بود تا كار به اينجا رسيده بود. اگر کارتوش از سردسته های معروف راهزنان، یک قرن بعد زنده مي شد و با لاسونر^، بهزبان مرسوم زمان خود حرف مي زد، لاسونر گمان میکرد که او بهزبان عبری حرف میزند. چون در این سالها زبان مخصوص تبهكاران، بهرنگ و شكل ديگري درآمده بود، و طبعاً كلمات این زبان، مانند کسانی که به این زبان تکلّم میکنند، مدام در حال فرار و

از ۱ تا ۷. معنای کلمات چنین است: نان، اسب، کاه، کودک خردسال، لباس زنانه، کلیسا، گردن.

۸. Lacenaire از تبهکاران فرانسوی در قرن نوزدهم که در ۱۸۳۶، در سی و شش سالگی اعدام شد.

تغيير قيافهاند.

با این حال، گاهی، کلماتی از زبان پیشینیان، دوباره جان میگیرد و در زبان امروزی، می نشیند. هر منطقه نیز زبانی مخصوص به خود دارد؛ در قرن هفدهم، در تامپل زبانی رواج یافته بود که به همین نام خوانده می شد، و زبان "تون" ها در زندان بی سِتر پایگاه استواری داشت، و زندانیان، چنانکه در میان "تون" ها مرسوم بود، لفظ anche را به آخر بعضی از کلمات می افزودند. برای نمونه، به جای آن که بگویند ?bois-tu می گفتند: اصل boyanche-tu?، می گفتند: boyanche اما همین اصل نیز ثابت نبود، و مدام این گونه چیزها نیز تغییر می کرد، و پس از مدتی لفظ دیگری به آخر کلمات می افزودند.

دانشمندان وقتی که بخواهند دربارهٔ چیزی تحقیق و تعمّق کنند، آن را در لحظه ای که ثابت و نامتحرّک است زیر نظر و مراقبه قرار می دهند. اما این زبان که مدام بخار می گردد و دود می شود و به هوا می رود، اگر موضوع مطالعه و تحقیق دانشمندی باشد، موجب دردسر او خواهد شد، و او را وادار به تفکر و تأمل خواهد کرد. با این وصف، تحقیق در این زمینه بسیار پرفایده و آموزنده است. در این زبان، هیچ استعاره و هیچ تغییر و تبدیلی نیست که درس سودمندی به ما ندهد. در این زبان، «زدن» به معنای هوانمو دکردن» است. وقتی که می گویند: «بیماری را می زند»، مقصو دشان این است که «وانمو می کند که بیمار است» و قدرت و قوت این زبان در نیرنگ نهفته است.

به نظر این تبهکاران، انسان با «تاریکی» پیوند دارد، زیرا شب را Sorgue میگویند و انسان را orgue و با این حساب، انسان برآمده از شب است.

تبهکاران عادت کردهاند که اجتماع را فضایی کشنده، و نیرویی

نحوست بار بدانند، و از آزادی خود چنان سخن میگویند که گویی تندرستی آنها در آزادی است: و کسی که بازداشت شود، "بیمار" است و مردی که در دادگاه محکوم شود، «مرده» است.

برای یک زندانی، که در یک چهار دیواری محصور شده، چیزی وحشتناکتر از آن نیست که به اجبار، پارسا و نجیب بماند. در این زبان، سياهچال را castus مي نامند. در اين جايگاه ترس آور، زندگي بيرون از زندان، همیشه به صورتی شادی انگیز در نظر شان مجسّم می شود. زندانی زنجیرهای آهنین به یای دارد. شاید به گمان شما، آنها یای خود را برای راه رفتن مي خواهند. حال آنكه چنين نيست، آنها ياي خود را براي رقصيدن می خواهند. و به همین سبب وقتی که زنجیر ها را ازّه می کنند، و یای او آزاد مى شود، فرياد مىكشد كه "حالا مى توانم برقصم" ارّه را basteringue می گویند ۔ این نامگذاریها بی دلیل و بی مأخذ نیست \_ چنین تبهکاری دو سر دارد: یک سر، که به پاری آن فکر می کند و برای تبه کاری نقشه میکشد، و نان خود را در می آورد؛ و یک سر، که روز مرگ آن را به دست جلًاد می سیارد. سری که به او راه شرارت و جنایت را نشان می دهد، سوربن ' نام دارد، و سرى كه به هنگام اعدام زبر ساطور گيوتين از تن او جدا می شود، "کُنده" نامیده می شود آنگاه که آدمی همه ثروتش لباس یارهٔ اوست، و دل و اعماق وجودش بر از بدی و شرارت است، و از نظر مادی و اخلاقی، گدایی است تمام عیار، طبعاً برای هر نوع جرم و جنایتی آمادگی کامل دارد. چنین کسی مانند شمشیر دو دم است؛ یک دم آن تیرهروزی است و دم دیگرش سیاهکاری. در این زبان "گدا" را سرگردان مى نامند؛ زندان محكومان بهاعمال شاقّه را آتشدان عداب؛ و محكوم چنین زندانی را "دسته هیزم" میگویند؛ و زندان را "مدرسهٔ شبانهروزی" نام دادهاند، که راه و روش و منظور مجازات را از این کلمات می توان

.) Sorbonne، دانشگاه معروف پاریس.

دریافت. اما این تبهکاران، میدان عمل بسیار وسیعی در برابر حود دارند. من و شما و هر کس دیگر، در نظر آنها می توانیم دزد زده باشیم. آنها ميدان عمل خود را Pantre مي گويند، كه Pan يعني همهٔ عالم. مي خواهيد بدانید ترانه ها و اشعاری که در زندانهای اعمال شاقّه، بر سر زبانهاست، و خودشان آنها را lironfa می گویند، از کجا آمدهاند؟ گوش کنید تا بگویم : زندان شاتلهٔ پاریس سرداب بزرگی داشت در کنار رودِسِن، که هشت پا از سطح آب پايين تر بود؛ پنجره و روزنهاي نداشت و يگانه راه آن بهبيرون، در آن بود. هوا به آن راه نداشت، و سقف این سرداب گنبدی بود سنگی، فرش آن از گِل بود، آن هم به ضخامت بیست بند انگشت. ریزش و تراوش آب موجب شده بود که سقف آن بيوسد و ترک بردارد هشت يا بالاتر از زمين تيركي كار گذاشته بودند و از اين سو تا آن سو برفراز سرداب، كه دراز بود و ضخیم، در فاصله های معین، زنجیر هایی از این تیرک آویخته بودند به درازی سه پا، و در انتهای هر زنجیری یک غل بود. محکومان به اعمال شاقه را پیش از آنکه به زندان تولّن انتقال بدهند، در این سرداب نگاه می داشتند. در زیر این تیرک، آن تیره روزان را به زنجیر می بستند. و چون زنجيرها كوتاه بودند، آنها نمي توانستند دراز بكشند، و تقريباً به حال آويزان مي ماندند. براي آنكه بهنان وكوزهٔ آب خود برسند، ناچار بودند، بدن خود را پیچ و تاب بدهند. در بالای سرشان سقف کوتاه گنبدی شکلی بود. تا زانویشان در گل فرو می رفت، و پشت سرشان آلوده بود به مدفوع. آنها چنان بهستوه می آمدند که زانوها را تما می کردند و در حال نیمه آويزان، پلکها را مي بستند و هر دم غل به گردنشان فشار مي آورد و آنها را از خواب بر میانگیخت. بعضی از آنها در همانجا به آغوش مرگ می شتافتند. و آنها که زنده مانده بودند، برای خوردن غذایشان، که نگهبانان روی گلها انداخته و رفته بودند، به کمک پنجهٔ یا کاسه را پیش میکشیدند و چیزکی می خوردند که زنده بمانند. چند روز آنها را بهاین

حال می گذاشتند؟ یک ماه، دو ماه، و گاهی تا شش ماه؛ یکی از این محکومان یک سال در آنجا مانده بود. این سرداب اتاق انتظار محکومان بود. گاهی مرد تیره روزی که چندین ماه در این سرداب ترسناک عذاب میکشید، جرمش این بود که از لانهٔ خرگوشان شاه، خرگوشی دزدیده بود. در این گور دوزخی چه می کردند؟ همان کاری را می کردند که دوزخیان می کنند؛ آواز می خواندند، زیرا در جایی که امید نیست آوازخوانی که هست.

در ساحل جزیرهٔ مالت، وقتی که کشتی محکومان به اعمال شاقّه نزدیک می شد، پیش از صدای پاروها، صدای آوازشان به گوش ساحل نشینان می رسید. سورونسان ، که به جرم شکار قاچاق محکوم شده بود، و او را از زندان اعمال شاقّه به این سرداب جهنّمی برده بودند، گفته بود تنها چیزی که او را زنده نگاه داشت یافتن قافیه بود. گروهی شعر را چیز بیهوده ای می دانند. می گویند قافیه به چه درد می خورد ؟ تقریباً همهٔ ترانه های این زبان در این گونه سردابهای جهنمی خلق شده اند. ترانه های مونت گومری ؟ بود، محصول همین سرداب بودند. بعضی از این ترانه ها نحوست بارند، و بعضی شاد. و پاره ای لطیف و رقّت انگیز:

> این دنیا تماشاخانه است تماشاخانهٔ کودک تیرانداز<sup>۳</sup>

هر کاري که بکنيد، نمي توانيد عشق را، اين خانه نشين جاودانهٔ قلب

 Survincent
 Montgomery
 ۲. کو دک تیرانداز، کو بیدن Coupidon است. یعنی فرشتهٔ کو چکی که تیر عشق را به قلب عاشقان می زند.

آدمی را، براندازید.

در دنیای تیرهٔ تبهکاران، هر کس رازدار خویش است. هر کس رازی دارد. و راز، این بینوایان را به همدیگر متصل و با هم متّحد میکند. اگر راز را از این تبهکاران بازگیرید، به آن می ماند که یکی از اعضای بدنشان را قطع کرده باشید. در این زبان افشای راز را «خوردن لقمه» میگویند. ظاهراً با این تعبیر، می خواهند یگویند که اگر کسی راز دیگری را فاش میکند، مثل آن است که لقمهای از گوشت تن او را خورده باشد.

از کسی میپرسند: آن سیلی چگونه بود؟ با استعاره جواب میدهد که «برق سی و شش شمع را بهچشم دیدم'».

و اما در زبان تیهکاران شمع (chandelle) را، دمیدن و پف کردن (camoufile) میگویند، که در زبان ادبی Camoufile و Soufflet قافیه یکدیگر می شوند. این گونه استعارات زبان تبهکاران، گاهی در دانشمندان و نویسندگان نیز اثر میگذارد؛ می بینم که پولایه تبهکار میگوید: من شمعم را را روشن میکنم؛ و به جای کلمهٔ شمع یعنی ,Camoufile فاط می نویسد: «لانگلویل داومل، ۲ سزاوار صد camoufile است». و او نیز در اینجا کلمهٔ alpha را پنداری از زبان دزدان وام میگیرد.

در هر قدم که در دنیای این زبان به جلو بر دارید، به کشف تازه ای دست می یابید. کاوش در این زبان مخصوص، ما را به نقطهٔ برخورد جامعهٔ پذیرای نظم و جامعهٔ مطرود و ملعون می رساند. این زبان به اعمال شاقه محکوم شده است.

و این مسأله که اصول فکری گروهی از آدمیان در چنین گودالی سقوط کند، و ستمکاری تقدیر این اصول را این چنین به خواری و خفّت بکشد و

۱. برق از چشمم پرید.

با بند و زنجیر در اعماق، نگاهشان دارد، چیزی است حیر تانگیز. وای که اندیشهٔ بینوایان چه پست و حقیر است! افسوس! ... آيا در اين ظلمت كسي به يارى فكر و روح آدميان نمی آید؟ آیا سرنوشت مقدّر کرده است که آدمی در آن گودال تاریک تا ابد چشم بهراه فرشتهٔ نجات بماند، و چشم بهراه دلاوری باشد که بیاید و بندهای او را بگشاید؟ در انتظار مرد بزرگی باشد که بر پشت پگاز ، یا هييوگريف ابنشيند و تاخت کنان از گرد راه برسد؟ در انتظار بهلوان جنگاوری باشد که همچون سپیده دم، با دو بال بزرگ از گنبد آبی آسمان فرود آيد؟ آيا تا دنيا دنياست، بايد چشم بهراه آيندهاي روشن بماند؟ آيا تا دنيا دنياست بايد در اعماق غرق آبها بماند و غوغاي نز ديک شدن مال\* را بشنود، و در زیر چرخشها و جنبشهای هولناک امواج، هر لحظه بیشتر هجوم ظلم و فشار را احساس کند؟ آیا باید در آن اعماق تاریک، بی روشنایی بماند و بی امید، صدای گامهای هولناک دیوی را از نزدیک بشنود، متشنج و لرزان و آشفته به خود بييچد، و تا ابد در تاريكي، و در بند بماند؟ و مانند آندرومد متيره بخت باشد كه با آنهمه زيبايي، برهنه و سيداندام، در اعماق ظلمات مانده بود.

۲۰ Pegase، اسب بالداری در اساطیر یونان.
 ۲۰ Hippogriffe جانوری افسانه ای که نیمی از بدنش اسب است نیم دیگرش گرگ.
 ۳۰ Mal جانوری که مأمور کشتن «آندرومد» بود.
 ۳۰ Mat جانوری که مأمور کشتن «آندرومد» بود.
 ۴۰ مطرح در اساطیر یونان قدیم، دختر پادشاه حبشه بود، که بهزیبایی اش مغرور بود، و خود را از پریان زیباتر می دانست. نیتون براو خشمگین شد، و جانور هولناکی را مأمور کرد که آندرمد را زیر آن می در بادشاه حبشه بود، که بهزیبایی اش مغرور بود، و خود را از پریان زیباتر می دانست. نیتون براو خشمگین شد، و جانور هولناکی را مأمور کرد که آندرمد را زیر آب ببرد. پادشاه حبشه برای نجات کشورش، دختر خود را به به در آن بازی آب به زیبایی اش مغرور مامور کرد که آندرمد را زیر آب ببرد. پادشاه حبشه برای نجات کشورش، دختر خود را به دست آن جانور سپرد. آنگاه آندرومد را بر تخته سنگ بزرگی در زیبر آب به زنجیر کشیدند، و او هر لحظه منتظر بود که آن جانور به او نزدیک شود و بدنش را پاره پاره کند.

## ۲ زبانی که میگرید و زبانی که میخندد

از مجموع چنين بر مي آيد که زبان چهارصد سال پيش تبهکاران و زبان امروزی آنها، زیر نفوذ فکر و روح اسرارآمیزی است که به هر کلمه، گاهی حالتی اندوهگین می دهد و گاهی حالتی تهدید بار. اندوه مُزمن و توحّش آميز تبهكاران كوردٍ ميراكل را در اين زبان مي توان يافت. آنها وقتى دور هم جمع می شدند، ورق بازی می کردند، و این ورقها مخصوص خودشان بود. چند تا از آن ورقها بهدست ما رسيده است. روی ورق هشتِ خاج، تصویر درخت بزرگی است با هشت برگ گشنیز، که تجسّمی است از جنگل؛ و در زیر این درخت آتشی افروخته اند و سه تا خرگوش یک شکارچی را بهسیخ کشیدهاند و آنها را روی آتش کباب میکنند، و بر سر این آتش، دیگی هم هست که سَر سگ شکارچی از آن بیرون آمده، و جمعاً نقشی است هراس انگیز که بیم و هراس را با شوخی و مسخرگی درآميخته است. در چنان جايي که چنين نقشهايي را مي بسنديدند، زبان مخصوص تبهکاران نیز شکل میگرفت. ترانه سرایی و مسخرهبازی و پرخاشگری، نمودارهایی هستند از بیچارگی و درماندگی آنها، و همهٔ آن تصنيف ها و ترانه ها، كه بعضى از ملوديهايشان باقى مانده و بهنسل ما رسیده، پست و رذیلانه است، و گاهی گریه آور، آمیزهای است از خواری و زاري. طبقة دزدان ، خود را "طبقة دزدان بينوا" مي نامند، و چنين بينوايي

زبانی که میگرید وزبانی که میخندد / ۱۷۹۷

مانند خرگوشی است که خود را از انظار پنهان میکند، و موشی که میگریزد، و پرندهای که به هواپرواز میکند. و کمتر اتفاق می افتد که اعتراضی بکند، و هر وقت که به ستوه می آید، آه میکشد. آنها آن آه و ناله ها را به زبان مخصوص خودشان بازگو کرده اند، و چند جمله ای به دست ما رسیده، که برگردان آن به زبان ما چنین است:

«من که سر در نمی آورم، چرا باید خداوند، یعنی خالق عالم و آدم، بچههای خود و نوادههای خود را این قدر عذاب بدهد، و ناله و فریادشان را بشنود و خم بر ابرو نیاورد؟»

کسی که بینواست، هرگاه که فرصت اندیشیدن پیدا کند، خود را در برابو قانون ناچیز می بیند، و در برابر اجتماع حقیر؛ و ناچار زانو میزند و تقاضا و تضرّع میکند، و سعی دارد که ترجّم را برانگیزد و هر کس او را در این حال ببیند، گمان میکند که بهپلیدی اعمال خود پی برده است.

در اواسط قرن هفدهم، دنیای تبهکاران دچار نوعی تحوّل شد؛ و از آن پس، آوازهای زندان و ترانههای دزدان، از آه و ناله فاصله گرفت و شاد و دشنام آمیز شد. ترانههای شکایت آمیز mature جای خود را به Lariffa داد. در قرن هجدهم، ترانههایی که محکومان به اعمال شاقّه در کشتی ها و زندانها می خواندند، شادی شیطنت آمیز و معمّاگونهای داشت. یکی از این ترانهها چنین بند برگردانی داشت :

> میرلابایی، سورلایابو میرلیتون ریبون ریبت سورلابابی، میرلابابو میولیتون ریبون ریبو

که شادمانه بود و پر از جست و خیز؛ گویی کلمات را با نوعی

روشنایی فسفری برق و جلا داده بودند و با یک جهش ناگهانی، پارههای آتشگون مواد مذاب را بهمیان جنگلی پرتاب کرده بودند.

و این ترانههای شاد را گاهی بههنگامی میخواندند که آدمیزادی را در سردابی یا در جنگلی خفه میکردند.

تحوّلي بزرگ بود و بسيار جدّي در قرن هجدهم، تصوّرات ماليخوليايي اين طبقة غمگين از بين رفته بود. اين طبقه به خنده افتاده بود، و خدای بزرگ و شاه را بهباد نیشخند می گرفت. در دوران لوئی بانزدهم، تبهکاران در زبان مخصوص خود، یادشاه فرانسه را "مارکی دو یانتن" ۱ ظلمتكده هایشان به بیرون می تراوید كه بنداری دیگر عذاب وجدان را حس نمی کردند، و به جای آنکه شهامتشان نومیدانه باشد، بی پروایی آنها با بی بند و باری و بی خیالی آمیخته بود. این وضع ظاهراً نشان می داد که تبهکاران، دیگر جرایم و جنایات خود را پلید نمی شمرند، و نمی دانم در میان اندیشمندان چه تکیه گاهی یافته بودند که خود نیز از آن خبر نداشتند. اين تحوّل روحي در عالم تبهكاران، حاكي از آن بودكه دزديدن و غارت کردن رفته رفته، در دنیای فلسفه یا سفسطه جای پایی برای خود باز کرده بود، و کمکم قباحت تبهکاری تا حدودی از بین رفته بود. در این دگرگونی، تبهکاران باید خود را مدیون فلسفه و سفسطه بدانند، که اگر وضع به همین ترتیب پیش برود، باید در انتظار آینده ای شگفت انگیز بود. لحظه ای در اینجا مکٹ کنیم. متّهم ما در این بحث کیست؟ قرن

هجدهم متّهم ماست یا مکتبهای فلسفی آن دوران؟ نه! چنین نیست. بهقرن هجدهم نمی شود عیب و ایراد گرفت. در آن قرن، بنیادگذاران دائر المعارف، و پیشگام آنها، دیدرو۲، و فیزیوکراتها ۲ به سرکردگی

1 - marquis de Pantin 2. Diderot

۳. »physiocrate پیروان نظریهای اقتصادی، که هواخواهان آن به پیروی از دکتر Quesnay

زبانى كەمىگرىك رزبانى كەمىخندد / ١٧٩٩

تورگو، و فلاسفه بهرهبري ولتر، و خيال ير دازان، و در صدر آنها ژان ژاک روسو، چهار قدّيس مبارزند؛ و پيشرفت همه جانبهٔ جامعهٔ بشري بهسوي روشنایی مدیون آنهاست. آن چهار مبارز، چهار پیشگام جامعهٔ بشریاند که از چهار جهت به سوی نرقی و تکامل می تازند. دیدرو به سوی نیکی پیش می رود، تورگو به سوی سود، ولتر به سوی در ستی، وروسو به سوی عدل. اما در کنار فیلسوفان، و در زیر قدمهایشان، سفسطه گران جای گزيدهاند که گياهاني هستند زهرآلود، و همچون شوکراني در يک جنگل دوردست و دست نخورده، به آسانی رشد میکنند. در آن قرن بود که جلادان از فراز پلکان کاخ دادگستری، کتابهای اندیشمندان رهایی بخش جامعهٔ انسانی را بهمیان شعلههای آتش پرت میکردند، نویسندگانی که امروز دیگر کسی نامشان را بهیاد ندارد، و در آن هنگام یادشاه به آنها امتیازات زیادی داده بود و تشویقشان میکرد، چیزهایی می نوشتند و بهدست مردم می دادند که ویرانگر و زبانبار بود؛ و بینوایان با حرص و ولع آن کتابها و جزوهها را می خواندند. بعضی از نسخههای آن گونه تأليفات را، که زير نظر و به همّت يکي از شاهزادگان انتشار يافته، اينک در قسمتهای محرمانهٔ کتابخانه ها نگاه می دارند. این کتابها را که تأثیر گذار بودند، به گونهای مرموز و ناشناخته، در دسترس عموم قرار میدادند؛ و همین نماشناخته بمودن و ممرموز بمودن، اشتیاق عموم را بیشتر بر مى انگىخت، و خىطرناك تىرشان مى كرد؛ زبرا اين تأليفات نە در کتابفروشی ها، بلکه در پنهان و در تاریکی تکثیر و توزیع می شدند. از میان نویسندگان آنها، کسی که آثارش بیش از دیگران در ذهن جامعه تأثیرات

ح کشاورزی را تنها منبع ثروت میدانند.
 ۱. Turgot اقتصادان فرانسوی، که در دوران لوئی شانزدهم به وزارت رسید. از کارهای عمدهٔ او حذف عوارض گمرکی در داخل بود.

بد و ناسالمی بهجای گذاشت رستیف دولابرتون ابود.

این شیوه، نه تنها در فرانسه، بلکه در همهٔ اروپا پیروانی داشت؛ و در آلمان، بیش از کشورهای دیگر زبان آور بود. شیللو این موضوع را در یک دورهٔ مشخص، در اثر معروفش بهنام «راهزنان»، کوتاه و فشرده بازنگری میکند و به ما می آموزد که دزدی و غارتگری در برابر مالکیت و کار؛ بهاعتراض ایستادهاند و چهرهٔ پرخاشجویشان را نشان میدهند، و اندیشهها و بندارهای نادرست، چهرههایشان را با لعاب افکار ظاهراً منطقی و فلسفی می یو شانند، و با ظاهری موجّه، سمی در فریب دادن اذهانِ سادة مردم دارند. گاهي اين انديشه ها چنان زيبا و مردم فريب اند كه حتی در میان کارگران و زحمتکشان نجیب و شریف هواخواهانی پیدا مىكىنىد. سفسطه گران، مانند كيمياگران، معجون ظاهراً فىلسفى و دست ساز خود را بهخوبی می شناختند و از حقیقت با خبر بودند. اما توده ها از واقعیت بی اطلاع بودند و، به همین دلیل، این نوع فلسفه های کذائی از هر سو پیش می رفتند. چنین چیزی، به هر شکل که باشد، مهم و خطرناک است. خشم و کمین از رنج پدید می آیند، و تا هنگامی که طبقات خوشبخت جامعه، يا درخواباند يا وانمود مي كنند كه حق را نمي بينند، و در هر دو حال چشمان خود را بستهاند، خشم و کین طبقات بدبخت مشعل خود را بر مي افروزد و جامعه را با اين شعله ها مي آزمايد. آزمايش با خشم و کین، چیزی است هراس آور.

گاهی این جنب و جوشها بهخشم و خروشی هولانگیز میانجامد، عصیان «ژاکری» ۴ها در چندین قرن پیش از این نوع عصیانگریهاست، که در مقایسه با شورشها و انقلابات اجتماعی، بسیار ناچیز مینماید. زیـرا

۱، (۱۸۰۶ - ۱۷۳۴) Restif de la Bretonne
 2. Brigands
 ۳. Jacqueries این شورش دهقانی، در نیمهٔ ژوئن ۱۳۵۸، مناطق زیادی از فرانسه را به آتش کشید.

زبانی که می گرید و زبانی که می خندد / ۱۸۰۱

این قسم پرخاشگریها در واقع جنگ بین ظالم و مظلوم نیست، بلکه عصیان گروهی مردم پریشان حال است بر ضد نظم و سلامت اجتماع، و در این عصیان همه چیز زیر و رو می شود.

این عصیان زلزلهای بودکه در میان خلق افتاد.

این پرخاشگریها همهچیز را درهم می ریزند و می توانند تداوم داشته باشند. اما در اواخر قرن هجدهم، انقلاب بزرگ فرانسه، این جنبش عطیم برای رسیدن به صداقت و عدالت، به این نوع شورشهای پرخاشگرانه پایان داد. انقلاب بزرگ فرانسه، نوعی آرمان خواهی بود که شمشیر در کف، قد راست کرد و با جوشش و جنبشی پرتوان و پرشتاب، موفق شد که دروازههای بد را ببندد و دروازههای خوب را بگشاید.

انقلاب فرانسه این نوع مسائل را حل کرد؛ حقیقت را در همه جا گسترش داد،گندابها را از بین برد، و موجب پاکیزگی زمانه شد، و تاج را بر سر مردم گذاشت.

در حقیقت، می توان گفت که انقلاب فرانسه، برای دوّمین بار، انسان را خلق کرد و به او جانی دوباره بخشید؛زیرا حق و حقیقت را به انسان عطا کرد.

قرن نوزدهم، میراث دار اوست و از میراث او بهره میبرد. امروز دیگر آن شورشهای کور، نمی توانند سربلند کنند؛ و هر کس منکر این حقیقت باشد، نابیناست؛ و اگر تردیدی در این نکته داشته باشد، ابله است. انقلاب، واکسنی است بر ضد شورشهایی از نوع «ژاکری».

بهلطف انقلاب فرانسه، حال و وضع جامعه دگرگون شد؛ میکژوب بیماریهای سلطنت طلبی و ارباب \_رعیتی دیگر در خون ما وجود ندارند. قرون وسطی دیگر در زندگی ما جا و مکانی ندارد. دیگر ما در دوره و زمانهای نیستیم که شورشهای کور و هراس انگیز سربلند کنند و موجب شوند که ما در زیرگامهای خود جنب و جوش جربانات ترس آور را حس کنیم، و یکباره ببینیم که این موش کورهایی که از زیر خاک عبور میکنند ناگهان از گوشهای سردر بیاورند.

انقلاب، معنى و مفهوم اخلاقي دارد. وقتى كه احساس حق طلبي گسترش يابد، احساس انجام وظيفه بسط پيدا ميكند. روبسبير بحق می گوید: حقوق ملت، همانند آزادی است؛ در جایی پایان می یابد که آزادی دیگری آغاز شود. بعد از سال ۸۹، ملت در فرد متعالی گسترش می یابد. دیگر آدم فقیری را نمی بیند که صاحب حقّی نمباشد؛ و حتّی بينوايي كه از گرسنگي مي ميرد، در خود شرافت و حيثيت كشورش را احساس میکند. سلاح هر شهروند، شایستگی و برازندگی اوست. هر که آزاد باشد با وجدان است. کسی که رأی می دهد و انتخاب می کند، حکمومت در دست اوست. و فسادناپذیر بودن از همین اصل ناشی می شود. به همین دلیل، در چنین عصری، زیاده طلبی های نادرست بهجایی نمی رسد. در چنین فضایی، شجاعان کمتر برای افزون طلبی وسوسه می شوند. و سلامت انقلاب در این است که در روز رهایی، در چهاردهم ژوئیه، و در دهم اوت، دیگر افراد پست نهاد وجود نداشته باشند؛ و هر جمعي كه در جايي گرد مي آيد، نخستين فريادش اين باشد "مرگ بردزدان!"، که ترقی و تعالی انسان با شرف ساخته می شود، و حکومت آرمانی قانون با یست فطرتی و تبهکاری سازگار نیست. در سال ۱۸۶۸، همهٔ گنجینه های کاخ توبلری را در چند گاری به جای دیگری منتقل کردند. پاسداران این گنجینه ها چه کسانی بودند؟ کهنه فروشهای حومة سنت أنتوان،و گروهي ديگر از پاره پوشها. اين پاره پوشها بهمرحله والايي از پارسايي و تقوا رسيده بودند. صندوقهايي كه بار اين گاريها بود، درهایشان باز بود یا نیمه باز، و در میان صدها گوهر گرانبها که در این صندوقها جای داشتند و چشمها را خیره میکردند، تاجی بود از الماس، که با یاقوت های درشت زیور یافته بود، و بیش از سی میلیون می ارزید، و زبانی که می گرید وزبانی که می خندد / ۱۸۰۳

پاره پوشان پا برهنه، نگهبان این تاج سلطنتی بودند. پس دیگر شورشیان ژاکری در میان ما نیستند. آن ترس کهن، آخرین اثرش را از دست داده، و دیگر از این پس نمی تواند در سیاست به کار گرفته شود. آن شبح سرخ فام، از حرکت و جهش باز مانده است، و اینک همه عالم همه چیز را می دانند. دیگر مترسکها کسی را نمی ترسانند. پرندگان با مترسکها انس گرفته اند، و حتی روی آن می نشینند، و بورژواها به آن می خندند. م دو وظیفه: هشیاربودن و امیدوار بودن

آیا بایدگفت که همه خطرهای اجتماعی از بین رفته است؟ بی تردید، نه! اما شورشیان، از نوع ژاکری، دیگر وجود ندارند، و از این بابت اجتماع می تواند آسوده خاطر باشد. اجتماع می تواند مطمئن باشد که خون به مغز او هجوم نخواهد برد بااین حال، باید مراقب ریههای خود باشد. از سکته هراسی نیست، اما خطر بیماری سل هنوز وجود دارد. سل در یک اجتماع، نامش «بینوایی» است.

ذره ذره جان سپردن چه تفاوت میکند با آنکه صاعقه یکباره فرود آید و آدمی را بکشد؟ از تکرار خسته نشویم، که بیش از از هر کار باید به فکر و تأمل پرداخت درباره حال و روز محرومان و دردمندان. از آنها دلجوٹی کردن، فضای زندگی شان را پاکیزه ساختن، دوستشان داشتن، افقشان را وسعت بخشیدن، در تعلیم و تربیتشان کوشیدن، در زندگی راهنمایشان بودن، فرصت بیکار ماندن و ول گشتن به آنها ندادن، از بار زحمتشان کاستن و برآسایش آنها افزودن، فقر را در محدودهٔ کوچکی به تنگنا انداختن، برای فعالیتهایی اجتماعی امکانات وسیع به وجود آوردن، مانند بریاره <sup>۱</sup> با صد دست از هر سو زیر بازوی گرفتاران و در ماندگان را گرفتن، همه توان دولت و جامعه را برای ایجاد کارگاهها و

. Briarce، غول افسانهای بونان قدیم که پنجاه دست داشت.

کارخانه ها، و تأسیس مدارس و هنرکده ها به کار گرفتن، دستمزدها را بالا بردن، بین کار و در آمد، از سیری ترکیدن و از گرسنگی مردن، تناسب و تعادل برقرار کردن، و خلاصه بگوییم دستگاههای دولتی و اجتماعی در کارهایی از این دست انسانهای مهربان و خوش قلب هرگز از یاد نمی برند. زیرا لازمه برادری همین چیزهاست. و حتی افراد خودخواه و مغرور این حقایق را می دانند که حکومت نیز باید این کارها را در صدر نیازمندیهای جامعه قرار دهد.

این نکته را نیز بگوییم که همه چیزهایی که شرح دادیم تنها ابتدای کار است. مسئله اساسی آن است که هرکار وقتی میتواند به صورت قانون در آید که آن را بر "حق" بشماریم.

در این مورد، اصرار نمی ورزیم. چون جای بحث آن، در اینجا نیست. اگر طبیعت، حکمت و مشیت نامیده شود، اجتماع را نیز باید بصیرت و معرفت نام داد. رشد معنوی و اخلاقی یک جامعه، ضرورت و اهمیتش کمتر از پیشرفتها و ترقیات مادی آن نیست.

دانایی و معرفت برای یک جامعه امری است حیاتی. تفکر از نخستین نیازهای جامعه است. غلات غذای جسم است و حقیقت غذای روح آدمی. ذهنی که از دانایی و خرد بپرهیزد ناتوان می شود. شکمهای گرسنه ترحم ما را برمی انگیزند. برای افکار و اذهانِ گرسنه نیز دلسوزی کنیم. اگر در حالم چیزی باشد که ازجان کندن انسانی به علت گرسنگی دردناکتر باشد، بی تردید فکر و روح آدمیانی است که آن قدر در تاریکی می ماند که می پلاسد و از بین می رود.

ترقی یک جامعه، به حل کردن این مسئله بستگی دارد. و سرانجام روزی میرسد که همه شگفت زده می شوند، وقتی که می بینند بنس در همه جا به سوی ترقی و تعالی گام بر می دارد، و همزمان با این پیشرفتها، قشرهای محروم و عقب مانده نیز از بدبختی و تیره روزی در آمدهاند، بر اثر بالا رفتن سطح مادی و معنوی جامعه، بینوایی نیز از میان میرود. هر کس این راه حل را نپذیرد و در صحت آن تردید داشته باشد، اشتباه میکند.

در این زمان که ما زندگی میکنیم، گذشته هنوز قدرتش را از دست نداده است و باز آمده، و راستی که چه شگفت آور است باز آمدن و دوباره جوان شدن یک جنازه، و می بینیم که این جنازه به راه افتاده، و ظاهری پیروزمند دارد! و یا همه عواملش یعنی با خرافات و موهوم پر متی باز آمده است و شمشیرش یعنی استبداد را، و درفش خود، یعنی نادانی را در دست دارد. می بینیم که در کوتاه زمانی، جنازه گذشته در جنگ پیروز شده است و همچنان پیش می تازد و تهدیدمان می کند و قاهقاه می خندد. او پشت دروازه های ماست. اما نباید نومید شویم و خود را ببازیم، یلکه باید اردوگاهی را که هانیبال سپاهش را در آن گردآورده، درهم بریزیم.

ماکه ایمان داریم، از چه چیز بترسیم؟ عقبنشستن اندیشهها دیگر ممکن نیست؛ همچنان که رودها را نمی توان به عقب باز گرداند.

اماکسانی که آینده را نمی خواهند، باید در این باره کمی فکر کنند. وقتی که آنان با ترقی و تعالی مخالفت می ورزند، آینده را محکوم نمیکنند، بلکه به محکومیت خود رای می دهند. آنان تسلیم بیماری تاریکاندیشی می شوند؛ گذشته را به خود تزریق میکنند. برای گریز از فردا یک راه بیشتر وجود ندارد، و آن، مُردن است.

مرگ دیر یا زود بهسراغ جسم ما می آید، اما روح بس مرگ است، و چیزی که ما در پی آن هستیم، در همین جاست.

آری، رازها آشکار می شود، معما خود بهزبان خواهد آمد و مسئله حل خواهد شد. آری "ملّت" درقرن هجدهم طرح ریزی شد و در قرن

نوزدهم بهكمال خواهد رسيد.

و هركس در اين مورد ترديد داشته باشد، ابلهي بيش نيست. جهان در آينده بهسلامت و سعادت دست خواهد يافت. مشيت الهي چنين مقدر كرده است.

اجتماعات بزرگ بشری در آینده به سوی ترقی و کمال خواهند رفت و روزی خواهد رسید که وضع و حالشان منطقی و قابل قبول شود، یعنی به سوی تعادل، رو به سوی عدل گرایش یابند. نیرویی که هم زمینی و هم آسمانی است، از بطن بشریت بر خواهد آمد و بر او حکم خواهد راند و این نیرو معجزه ها خواهد کرد و بشر را به فرجامی شگفت آور خواهد رساند. این نیرو به یاری علم، که از آدمیان کسب میکند، و وقایعی که از سوی دیگر به یاری اش می شتابند، استحکام می یابد و از تضاد و پیچیدگهای مسائل و معضلات، که حل آنها محال می نماید، نمی هراسد، نیروی اسرار آمیزی می توان توقع داشت که شرق و غرب را در یک روز زیبا، در اعماق گورستان رو به رو کند، و بناپارت رابا پیشوایان مذهبی مسلمانان، در اهرام مصر به بحث و گفت و گو وادارد.

در انتظار چنان روزی، در پیشرفت مداوم روح و فکر آدمیان، تردیدی و تأملی و توقفی جایز نیست. فلسفه اجتماعی اساساً دانش صلح و آشتی است، و هدف آن نابودکردن خشم است برای این منظور، فلسفه درعلل و اسباب درگیریها و دشمنی ها مطالعه و تحقیق میکند و در این مسیر از آزمایش و تجزیه و تحلیل و ترکیبِ دوباره دست بردار نیست. فلسفهٔ اجتماعی در مسیر کاستن پیش می رود، کاستن خشم و کین.

این واقعه، که یک جامعه درتندبادی از هم بپاشد، در تـاریخ نـظایر بسیار دارد. تاریخ پر است از ماجرای فرو پاشی خلقها و امپراتـوریها در یک روز روشن و خوب. این گردباد، ایـن چـیز نـاشناخته، نـاگـهان سـر می رسد، یک جامعه را با همهٔ آیینها و رسوم و قوانین آن در هم می ریزد و با خود مي برد. تمدنهاي باستاني هند، كلده، ايران، آشور، مصر، يكي پس از دیگری، فرو ریختند و از میان رفتند. جرا؟ نمی دانیم. دلیل و علت این تيرهروزيها چه بود؟ آيا عيب و نقصهايشان را آن چنان حفظ كردند كه از بین رفتند؟ این مرگ و میرهای خوفناک یک قوم و ملت را تا چه اندازه مي توان به حساب خودكشي گذاشت؟ اين پرسشها بي پاسخ اند. اين تمدنهای کهن و محکوم، در تاریکی فرو رفتند. ما بیش ازاین حرفی نداریم، و اینک با نوعی وحشت، فرو رفتن کشتی های بزرگ بابل، نینوا، طرسوس، او روم رادر میان امواج کوه پیکر قرنها، و درکام تاریکی مينگريم. اما تاريكي آنجا روشنايي اينجاست. ما از عيوب و مفاسد تمدنهای کهن اطلاع زیادی نداریم، اما عیب و نقصهای تمدن امروز خودمان را می دانیم، و هر گوشه اش را به وضوح می بینیم. حسن هایش را مي بينيم و عيبهايش را. در هرجا كه درد و مرضى حس ميكنيم، باكارد جراحي تحقيق مي شكافيم؛ و تشخيص بيماري موجب مي شودكه دارو و درمانش را زودتر بیابیم. تمدن ما که محصول رنجها و زحمتهای بیست قرن است درنظر همه عالم عظیم است و شگفت آور. برای نجات دادن چنین تمدنی، باید به هر زحمتی تن داد؛ باید آن را مصفا کرد، به آن روشنایی بیشتری بخشید، و همه تلاشها و کوششهای فلاسفه باید در این راه به کار رود. فیلسوف امروزی یک وظیفه بزرگ دارد و آن گوش دادن به ضربان قلب تمدن است.

بار دیگر میگوییم، آزمایش ضربان قلب، به تمدن شور و شوق بیشتری می بخشد. و ما می خواهیم این صفحات را که <sup>«</sup>میان پردهٔ ناهمساز یک نمایش دردناک است، در اینجا به پایان برسانیم، و به این نکته اصرار می ورزیم که حتماً باید تمدن امروزی رابه شور و شوق انداخت و

۱. Tarsous، در ترکیه ـ مغرب آدانا.

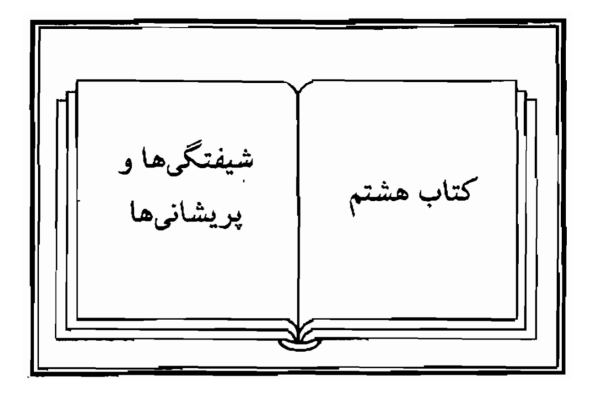
دو وظيفه: هشياربودن و اميدوار بو دن / ١٨٠٩

به او جرأت و جسارت بخشید. در ورای مسئله میرا بودن یک جامعه نامیرا بودن و جاودانگی جامعه بشری احساس می شود. کره زمین، در این گوشه و آن گوشه اش از این گونه زخمها و جراحتها دارد، و این زخمها مانند کوههای آتشفشان سر، باز میکنند و چرکها و پلیدیها مانند بخار گوگرد بیرون می ریزند؛ و همین، باعث سالم بودن و بر جا ماندن جامعه بشری می شود. بیماریهای اقوام و ملل موجب مرگ نوع بشر نخواهد شد.

با این وصف هر کس سیر تحول اجتماعات بشری را دنبال میکند، در لحظاتی سرش را تکان میدهد، زیرا متوجه می شود که حتی نیرومندترین و محبوبترین و منطقی ترین جامعه ها، دوران مشخص و محدودی دارند، که وقتی بهانتهای آن برسند، از هم متلاشی می شوند.

آینده فراخواهد رسید؟ هر وقت که جامعهای به تاریکترین روزهای خود برسد، آدمی این سؤال را به زبان می آورد. رو به رو شدن خو دپرستان مغرور با بینوایان چه غمانگیز است! که دریک سو خو دپرستان مغرور در یک صف می ایستند، با خیالات واهی و آموز شهای تیره و تار اشرافی و اشتهای سیری ناپذیر شان در اثر مستی و منگی و گیجی به علت افراط در خوشگذرانی، و ترس ازرنج و زحمت، و غرور بی نهایت؛ و در صف دیگر بینوایان در کنار هم می ایستند، با حرص و حسادت و کینه ناشی از تماشای شادی دیگران، و جنب و جوش دائمی برای یافتن یک لقمه نان، و غمها و غصه ها و نیاز مندیهایشان، و نادانیها و ناپاکیهایشان.

آیا باید هنوز چشم به آسمان دوخت؟ آیا نقطه روشنی که به چشم می آید، فروغی است که خاموش خواهد شد؟ چه وحشت آور است که ببینیم کمال مطلوب بشری این چنین در ابرها پنهان شود، درخشان، و در عین حال حقیر و مطرود و دست نیافتنی باشد، و از هر سو ابرهای تاریک در اطراف آن گرد آمده باشند. با این وصف، این رؤیای درخشان به اندازهٔ ستارهای که در کام ابرها فرو رفته، در خطر نیست.



## روشنايي محض

خواننده قطعاً متوجه این مطلب شده است که اپونین، بعد از آنکه از پشت میلههای در آهنین، ساکنان خانه واقع در کوچه پلومه را که به اشارهٔ مانیون برای کسب اطلاعات به آنجا رفته بود - شناسایی کرد، به تبهکاران خبر داد که در آنجا خبری نیست و بهتر است که از آن چشم بپوشند؛ و از سوی دیگر ماریوس را به آنجا برد و خانه را به او تشان داد و ماریوس بعد از چند روز که با شیفتگی و شوریدگی در آن اطراف پرسه زد، سرانجام به جادوی جاذبه ای که آهن را به سوی آهن ژبا می کشاند و عاشق را و وارد باغ کُوزت شد، به همان ترتیب که رُومثو به باغ ژولیت راه یافته بود. و وارد باغ کُوزت شد، به همان ترتیب که رُومثو به باغ ژولیت راه یافته بود. دیوار باغ بالا رفته بود؛ و دیوار باغ کُوزت دری داشت آهنین و زنگ زده و فرسوده، که در جای خود مانند دندانهای پوسیده سالخوردگان می لرزید؛ و ماریوس برای رفتن به آن سوی در، کاری جز این نکرد که فاصله نردههای در را با اندکی فشار بیشتر کرد، و چون باریک اندام بود، به آسانی تردههای در را با اندکی فشار بیشتر کرد، و چون باریک اندام بود، به آسانی

جون در کوچه پُشت ديوار باغ کمتر کسي در رفتو آمد بود، و معمولاً ماريوس در تاريکي شب وارد باغ مي شد، اين احتمال بسيار کم بود کـه

رهگذری او را ببیند.

بعد از آن لحظه متبرّک و مقدس، که بوسهای جسم و جان آن دو را به يکديگر پيوند داده بود، ماريوس هـر شب بـراي ديـدار كـوزت بـه باغ می رفت. اگر کوزت در چنین ایّامی گرفتار عشق مردی هرزه و هوسران شده بود، همه چیزش را از دست می داد؛ در جهان انسانهای پاکدل و بخشنده زود تسلیم می شوند، و کوزت یکی از آنان بود، و از سخاوتهای یک زن تسلیم شدن اوست. عشق با آن جایگاه بلندی کمه دارد، معلوم نيست چگمونه با شرم، اين كوردل آسماني درمي آميزد. و شما اي موجودات نجيب، به خاطر ما چه خطرهايي را به جان مي بذيريد! شما زنها، دل بهما می دهید و ما خواهان جسمتان هستیم. دل برای شما مي ماند و در تاريكي، با جسمي لرزان به آن مي نگريد. عشق حدّ وسط ندارد، يا نابود مي كند يا رهايي مي بخشد. و آدمي نيز سرنوشتي جز اين ندارد: نابود شدن يا بهسلامت به مقصود رسيدن. عشق چنين سرنوشتي را، با دشوارترین پیچیدگیهایش، برای آدمی پیش می آورد. عشق اگر مرگ نباشد، بی تردید زندگی است؛ گهواره است و گور؛ احساسی در دل ما می گوید آری و نه. در میان همه مخلوقات خداوند، دل آدمی چیزی است که بیش از هر چیز دیگر نورافشانی می کند، و متأسفانه بیشترین تاریکی نيز از آن برمي آيد.

خواست خداوند بود که کُوزت با چنان عشقی رو در رو شود که رهایی بخش باشد.

در ماه مه ۱۸۳۲، همه شب در این باغ محقر و در هم ریخته، و در میان بوتههایی که هر شب از شب پیش معطرتر و پُربرگتر می شدند، این دو موجود که آمیزه ای بودند از حیا و معصومیت، و لبریز بودند از صفا و محبت، و بهفرشتگان نزدیکتر بودند تا به آدمیان، همدیگر را می دیدند و با نجابت و اشتیاق در کنار هم می نشستند. آن دو، ستارههایی بودند که برای همدیگر می درخشیدند. ماریوس در نظر کوزت تاجی بر سرداشت، و کوزت ماریوس را در میان هاله ای از نور می دید. همدیگر را لمس می کردند، به چشمان هم می نگریستند، دست هم را می گرفتند، تن را به هم می فشردند، اما مرزی برای خود داشتند که از آن فراتر نمی دفتند. چنین نبود که دانسته این حریم را حفظ کنند؛ نه! چیزی نمی دانستند. در برابر ماریوس پاکدامنی کوزت سدّی بود، و نجابت ماریوس حامی و پشتیبان کوزت به شمار می رفت. نخستین بوسه آخرین بوسه نیز بود. ماریوس تنها سر انگشتان کوزت را می بوسید یا گوشه روسری و یا خوشتان از گیسوان او را، و از این پیشتر نمی رفت. کوزت برای او یک زن نبود، عطری بود دلاویز، که او را می بویید و او را تنفس می کرد. کوزت از هیچ چیز مضایقه نمی کرد، و ماریوس توقعی پیش از این نداشت. کوزت خوشحال بود و ماریوس خشنود. در حالتی می زیستند که دلخواهشان بود و شیفتگی نام داشت، که ادامهٔ شور و شیدایی و صف ناپذیرشان بود پس خوشحال بود و ماریوس خشنود. در حالتی می زیستند که دلخواهشان بود و شیفتگی نام داشت، که ادامهٔ شور و شیدایی و صف ناپذیرشان بود پس

در این لحظات عاشقانه، که هوس در زیر دست توانای شوق خاموش می شود، برای ماریوس برهنه کردن یک زن روسپی آسانتر می نمود تا بالا زدن دامن کوزت تاروی قوزک پای او. به یک شب که مهتاب باغ را روشن کرده بود، کوزت خم شد تا چیزی از روی زمین بردارد، و در این حال گردن او از زیر یقهٔ پیراهنش نمایان شد، ماربوس نگاهش را از او برگرفت و به سوی دیگر نگریست.

در میان آن دو چه میگذشت؟ چیزی نبود جز آن که همدیگر را میپرستیدند.

شب، وقتى كه دركنار هم مىنشستند، باغ جاندار و پر شور و مقدس

۲. Yungfrau ، از قلّههای سلسله جبال آلپ در سویس.

می شد. گلها در اطرافشان می شکفتند و عطر وجودشان را نثار آن دو دلداده می کردند. آن دو نیز شور و شوق خود را، تا آنجا که می توانستند، در میان گلها می افشاندند. جوهر نباتی بوته ها و درختان، سرشار از میل و جوشش و مستی، در اطراف آن دو موجود معصوم در تبش بود، و آنان در گسوش هسمدیگر عاشقانه چیزهایی برمی گفتند که در درختان تأثیر می گذاشت و شاخ و برگشان را می لرزاند.

آنها چه میگفتند؟ آنها به نجوا سخن میگفتند. و این زمزمه برای به جنب و جوش آوردن طبیعت در اطرافشان کفایت میکرد. این گونه زمزمه ها که مانند دود و مه به دست نسیم در میان شاخ و برگ درختان پراکنده می شود نیرویی جادوانه بود که درکِ آن، اگر در جایی نوشته شسود، دشوار است. از زمزمهٔ دو دلداده، میلودی اش را که از اعماق جانشان می تراود و مانند نغمه چنگ با آنان هم آهنگی دارد، جدا کنید، آنچه باقی می ماند سایه ای است. به این سایه که می نگرید، می گویید: این که چیزی نیست.

آری! همه این زمزمهها، حرفهای کودکانه است و تکرار مکّرر، و خندههای بی معنی، و کلمات پوچ، و شاید ابلهانه. با تمام این اوصاف، از هر چیز در دنیا والاتر است و عمیقتر. بله، همین حرفهایی را میگوییم که نه ارزش بازگفتن دارند و نه ارزش شنیدن.

و اگر کسی پیدا شود که این حرفهای بیهوده و پوچ و بیارزش را نگفته و نشنیده باشد احمق است و شرارت پیشه.

كوزت بەماريوس مىگفت: «مىدانى؟

و در همه این شبها، و در این لحظات پاکیزه ملکوتی، بی آنکه هیچ کدام بدانند چرا، گاهی به همدیگر «تو» میگفتند.) می دانی که اسم من اُفرازی است؟» روشنايي محض / ١٨١٧

\_ افرازی؟.. نه. اسم تو کُوزت است! ـ نه، کوزت اسم قشنگی نیست. وقتی که بچه بودم با این اسم صدام میزدند. اما اسم درست و حسابی من افرازی است. ببینم، تو از اسم افرازی خوشت نمی آد؟ ـ چرا ... ولی کوزت اسم قشنگی است. ـ می خواهی بگی کوزت از افرازی بهتره؟ ـ آخه ... چطور بگم ... ـ آگر کوزت به نظرتو قشنگ تر است، من هم همین را می گم. حالا که تو بیشتر این اسم را دوست داری، به من بگو کوزت! مرا به این اسم صدا بزن!

کوزت این کلمات را با لبخندی دلنشین تر میکرد. و این گفت وگو به صورت ترانه شیرینی درمی آمد که برازنده آن بود که در جنگلی دردل آسمان خوانده شود.

یک شب دیگر، کوزت بهماریوس خیره شد و با صدای بلند گفت: «آقا! شما خوش قیافه اید، قشنگ و جذّابید، بافکر و باهوشید، سواد و اطلاعات شما از من بیشتر است. اما من دوستتان دارم، و میخواهم شما را به جنگ تن به تن دعوت کنم!»

و یک شب دیگر، کوزت با دست به پشت ماریوس، که سرفه می کرد، زد و گفت: «آقا: سرفه موقوف! هیچ کس در اینجا حق نداره، بی اجازه سرفه کنه. سرفه که می کنید، دلم می لرزد. لرزاندن دل دیگران کار خوبی نیست. دلم می خواهد حالت خوب باشد و سالم باشی. چون اگر خدای نکرده مریض شوی خیلی غصّه می خورم.»

کلمات او سادگی و صفایی ملکوتی داشت.

و یک شب ماریوس به کوزت گفت: «میدانی؟ مدّتها خیال میکردم که اسم تو «اورسول» است. همین حرف باعث شد که تا آخر شب هر دوی آنها بخندند. و یک شب ماریوس، در ضمن گفت وگو، این جمله از دهانش پرید: «یک روز در باغ لوگزامبورگ، نزدیک بود استخوانهای یک آدم معلول و مفلوک را با مُشت خُرد کنم.» اما دنباله مطلب را نگفت. چون اگر میخواست بقیه ماجرا را بگوید، ناچار بود از بند جوراب کُوزت نیز نام ببرد، و محال بود که چنین چیزی را بگوید، زیرا نمی خواست معصومیت عشق را لکّه دار کند.

ماریوس عادت کرده بود که هر شب کوزت را ببیند، و از زندگی چیزی جز این نمی خواست. هر شب به کوچه پلومه شتافتن، از لای میله های در آهنین وارد باغ شدن، در کنار کوزت روی نیمکت سنگی نشستن، از میان شاخه های درختان چشمک زدن، ستارگان را تماشا کردن، زانوی خود را بهزانوی کوزت فشردن، ناخن شست او را نوازش دادن، با او خودمانی حرف زدن، و گاهی مانند او گلی را چیدن و بوییدن، سراسر زندگی او شده بود؛ و تصور او از زندگی سعادت آمیز همین چیزها بود. در این ساعات شبانه، ابرها از بالای سرشان می گذشتند، و هر بار که نسیمی می وزید، رؤیاهایشان را با خود می برد. حجم این رؤیاها، از تراکم ابرهایی که به دست باد به این سو آن سو می رفتند، بیشتر بود.

آیا این عشق معصومانه و تا حدودی رمنده و وحشی، از نـزاکت و آداب دانی عاری بود؟

نه! «تعریف و تعارف» با عشق و دلدادگی لازم و ملزوم یکدیگرند. «تعریف و تعارف» در حکم نوازش و ابراز محبت است، و همچون بوسهای است که از دلداری نقاب پوش ربوده شود، که هوس در عین حال که خود را در این میان پنهان نگاه می دارد، طعم شیرینش را با ذائقه دلدادگان می آمیزد. در برابر میل و هوس، دل آدمی عقب می نشیند تا بهتر دوست بدارد. زمزمه های شیرین و نوازش بار ماریوس، که لبریز از تصوّرات و تخیّلات بود، تقریباً جنبهای آسمانی داشت. پرندگان وقتی به اوج می رسند، و در کنار فرشتگان در پروازند، چنین زمزمه هایی را می شنوند. با این وصف، پاکدلی و نیک اندیشی ماریوس با این کلمات در آمیخته بود. و این کلماتی که ابتدا در تاریکی به زبان می آید، مقدمه حرفهایی است که بعدها در خوابگاه به زبان خواهد آمد. این زمزمه ها شعری عاشقانه اند، قول اند و غزل، بغبغوی ظریف و مبالغه آمیز کبوتران اند، جیک جیک مهر آمیز دو قلب اند در گوش همدیگر.

ماریوس زمزمه کنان به کوزت میگفت: « چقدر زیبایی! جرأت نمی کنم توی چشمهات نگاه کنم اما همه فکرم متوجه توست. تو نمونه لطف و صفایی. نمی دانی چه حالی دارم. وقتی که لبه دامن تو نوک کفشهام را لمس میکند، بدنم می لرزد. وقتی که می بینم دریچه های فکر تو باز می شود و نورافشانی میکند، با همه وجودم به حرفهای تو گوش می دهم. گاهی خیال میکنم که تو چیزی نیستی غیر از رؤیا. بگو! حرف بزنا هر چه بگویی گوش می دهم ترا می پرستم. کوزت! چه حالت عجیب و خوبی دارم. شاید دیوانه شدهام ... دختر خانم! به خدا قسم ترا باید پرستید. من پاهای کوچکت را یا میکروسکوپ می بینم و روح بزرگت را با تلسکوپ.»

کوزت در جواب گفت: «عشق من هر ساعت بیشتر می شود. تمرا از یک ساعت پیش بیشتر دوست دارم.»

در این گفتوگوها، پرسیدنها و جواب شنیدنها، همه چیز درست و بهقاعده پیش میرفت، و همیشه پرسشها و پاسخها بهسازگاری در یک جا بر همدیگر منطبق میشدند؛ مانند قالبهایی که آنها را بهشکل گُل میسازند و بهمیخی می آویزند.

همه وجود کوزت سادگی بود و صداقت و شفافیت و پاکی و صفا و نور، و جمعاً می توان گفت که کُوزت تابناک بود. و در بیننده تأثیر یک صبح روشن بهاری را داشت. شبنم بـهاری در نگاه او بـود. کـوزت روشـنایی سپيدهدم بودكه بهقالب زن درآمده بود.

ماریوس او را می ستود و می پرستید. اما حقیقت آن بود که این تعلیم دیدهٔ پرورشگاه و تربیت شدهٔ صومعه، کلامش شیرین و مؤثر بود. و گاهی آنچه می گفت دقیق و به جا بود و خالباً عاری از اشتباه. و همیشه واقعیات را می دید. زن همیشه با غرایز لطیف خود، و با قلب خود، حقایق را درک می کند و گمراه نمی شود. هیچ مردی نمی تواند مانند زنان چیزهایی بگوید که هم عمیق باشد و هم دلنشین، که زن، خود عمیق است و دلنشین.

ماریوس و تُوزت به کمال سعادت رسیده بودند و در این حال گاهی قطره اشکی در چشمان یکی از آن دو می نشست. حشرهای که جان می سپرد، بال و پَر شکستهای که از آشیانه پرندهای به پائین می افتاد، و شاخه گلی که می شکست، متأثر شان می کرد. گاهی جذبه شوق آمیزی که داشتند، نرم نرم به اندوه می گرایید. گریستن را از هر چیز دلپذیرتر می دانستند. والاترین نشانه عشق، نازکدلی است، که گاهی از حدّ تحمل می گذرد.

در همین دقایق اندوهناک ـکه این ضدّونقیضها همه از بازیهای عشق است ـگاهی چنان از تَهِ دل، آسوده و آزاد می خندیدند که پنداری دو پسربچهٔ بازیگوشاند و دو دوست. اما بهرغم همین سرمستی شوق آمیز، طبیعت همیشه در جای خویش است، و هر قدر که دو دلداده عفیف و معصوم باشند، بازهم در معصومترین لحظات بین آن دو، تفاوتی احساس می شود، که به هر روی، یکی پسر است و دیگری دختر. و همین تفاوت، دو دلداده را از دو دوست متمایز می سازد.

آن دو، همديگر را چون بت مي پر ستيدند.

آنچه پایدار است و زوالناپذیر، برقرار میماند. دلدادگان همدیگر را دوست میدارند، لبخند میزنند، میخندند، گاهی بههمدیگر اخم روشنابي محض / ١٨٢١

میکنند، گاهی انگشتهایشان را درهم فرومیبرند، باهم خودمانی حرف میزنند، و این چیزها هیچ کدام مانعی در راه ابدیت به وجود نمی آورد. دو دلداده خود را در شب، در سایه روشن شامگاه و در پشت دیواره های نامرئی، همچون گلها و پرندگان، پنهان می سازند و قلبهایشان را به جای چشم خود می گذارند و همدیگر را مجذوب میکنند و به زمز مه ها و پچ پچهای همدیگر گوش می سپارند. و هم زمان با جذب و شوق آنان، نوسانات وسیعی از ستارگان برمی آیند و به غلظت لایتناهی پناه می برند.

### کم سرگیجهٔ سعادتِ کامل

مبهوت از اینهمه خوشبختی، در ابهام می زیستند و توجّهی به بیماری وبا، که در همان ماه در پاریس، دست به کشتار مردم زده بود، نداشتند. به یکدیگر از هر کس نزدیکتر بودند و محرم اسرار هم شده بودند. با این وصف، چیز زیادی درباره همدیگر نمی دانستند. ماریوس به کُورت گفته بود که "ماریوس دو ټون مرسی" نام دارد، وکیل دادگستری است، اما با ترجمه و نویسندگی برای چند کتابفروشی زندگی اش را می گذراند. يدرش سرهنگ ارتش نايلئون بوده و قهرمانيها كرده، و چندى بيش درگذشته است، و خود او به قهر از خانه پدربزرگ تروتمندش بیرون آمده و فعلاً تنها زندگی می کند. و حتی به او گفته بود که لقب بارون را از یدرش بهارت برده است. بارون بودن، برای کُوزت موضوع نامفهومی بود و نم دانست که باژون چیست و کیست. کوزت نیز برای ماریوس شرح داده بود که در صومعه یتی پیکیوس تربیت شده، مادرش مرده است، و پدرش آقای قُوشلوان، مردی است بسیار نیکنفس که تروت زیادی ندارد، اما به فقيران كمك ميكند. و هر چند كه اين مرد وضعى مانند محرومان و فقیران دارد، سعی میکند که زندگی خوب و راحتی برای او فراهم سازد. ماریوس از هنگامی که کوزت را میدید، تنها یک سمفونی را می شنید و در آن سمفونی، جز او، همه چیز را، و حتی رویدادها و وقایع

ماههای گذشته را به فراموشی سپرده بود. و به همین سبب، به فکرش نرسید درباره ماجرایی که در ویرانسرای تناردیه ها روی داده بود، چیزی از او بپرسد و بفهمد که تناردیه ها از کجا پدر کوزت را می شناخته اند، و چرا این مرد بی هنگام و بی خبر از آنجا گریخته است. ماریوس در وضع و حالی بود که به این گونه چیز ها فکر نمی کرد و نمی خواست چیزی بیش از آنچه کوزت به او گفته بود، بداند و حتی کارش به جایی رسیده بود که به محض تاریک شدن هوا، به سوی دیدارگاه می شتافت، و از یاد می برد که آن روز چه کرده و ناهار را در کجا خورده و با چه کسانی هم صحبت شده است. گوش او را آوایی پر کرده بود که جز آن چیزی را نمی شنید، و تنها آسمان عشق پرواز می کرد و از حال زمینیها بی خبر بود. هر دو دلداده، ناتوان و بی رمق، بار لذاید و خوشیهای مجرّد و غیر جسمانی را بر دوش می کشیدند. این موجودات از خود بی خود، که «عاشقان» نام دارند، زندگی شان بدین گونه است.

چه کسی را سراغ دارید که این آزمایش را نکرده باشد. و افسوس ساعتی فرامیرسد که آدمی ناگزیر این سعادت آسمانی را ترک میگوید. و چرا بعد از آن ساعت، زندگی باید ادامه داشته باشد؟

دوست داشتن، تقریباً جایگزین فکر کردن می شود؛ عشق می آید و همه چیز را به دنیای فراموشی می فرستد. از شور و شوق عشق نخواهید که با منطق و خرد سازگار شود، که در قلب آدمی هیچ رشته و سلسلهای از خِرَد و منطق نیست که در دستگاه آسمان صورت کامل آن وجود نداشته باشد. برای کوزت و ماریوس، جز ماریوس و کوزت هیچ کس دیگر وجود نداشت. دنیای اطرافشان در یک گودال عمیق فروافتاده بود، در لحظاتی طلائی می زیستند؛ نه گذشته برای آنها وجود داشت نه آینده. کمتر اتفاق می افتاد ماریوس به این فکر بیفتد که کوزت پدری دارد. شیفتگی همه چیز را، جز معشوق، از نظر ش محو کرده بود. پس آن دو دلداده از چه چیز سخن میگفتند؟ چنانکه دیدیم، از گلها سخن میگفتند و پرستوها، از غروب آفتاب و از درآمدن ماه، و از همهٔ این چیزها که در نظرشان «مهمترينها» بودند. همه چيز را مي گفتند جز همه چيز، كه همه <u>چيز</u> عاشقان در واقع هیچ است. ماریوس نمی خواست که از پدر او، از واقعیت زندگی، از آن زاخه هولناک، از آن تبهکاران هُولانگيز، و از ماجراهای آن شب چیزی بداند و بیرسد. حتی گاهی به نظرش می آمد که آن وقایع چیزی جز کابوسی سهمگین نبوده و اصلاً در عالم واقع اتفاق نیفتاده است. آنها دو موجود انسانی بودند و عاشق همدیگر، و جز این، هر چیز دیگر که در جهان بود برای آنها نبود. احتمالاً محو شدن تصویر دوزخ در پشت سر ما به خاطر احساس نزدیک شدن به بهشت باشد. دلدادگان، از ديوهايي كه در اطرافشان كمين كشيدهاند، چيزي نمي دانند. از رنجها و گرفتاریهایی که در پیشرو دارند، بی خبرند، به اطراف خود نمی نگرند و تنها ابرهای گلفامی را می بینند که در بالای سر شان در حرکت اند. دو دلداده، این گونه می زیستند. در بلند جایگاهی بودند فراتس از عالم محسوسات، در میان آدمیان و فرشتگان، بالاتر از دنیای خاکی و پایین تر از جهان اثیری، و در لابهلای ابرها. و هر چند که جسم آدمی داشتند، سرایا روح و روان بودند و جذبه و شوق. بیش از آن پاکیزه و مصفًا بودند که قدم در دنیای زمینی بگذارند، اما هنوز اندکی از آلودگیهای بشری را داشتند و نمی توانستند یکباره به آسمان نیلگون بروند و از نظرها نایدید شوند؛ مانند ذرههایی بودند که در هوا معلّقاند و در انتظار تهنشین شدن. در ظاهر، از دایرهٔ سرنوشت خارج بودند و از موانع و مشکلاتی که «دیروز و امروز و فردا» نام دارند، خبر نداشتند. حیرت زده بودند و سرگشته و در نوسان امواج، و سبکبار و آماده برای رفتن به لایتناهی، و برواز به سوی جاودانگې.

سرگیجڈسمادتِ کامل / ۱۸۲۵

در این گهواره بیدار بودند و بهخواب میرفتند، و راستی که تنها بهایده آل اندیشیدن، چه بی حسّی و بی قیدی شکوهمندی پدید می آورد؟ گاهی ماریوس در برابر زیبایی گوزت چشم فرومی بست، که با چشم بسته بهتر می توان درون را نگریست.

ماریوس و کوزت از هم نمیپرسیدند که این عشق چه سرانجامی خواهد داشت، و گمان میکردند که به سرانجام رسیدهاند. چه تصّورات عجیبی دارند آنها که گمان میکنند عاشق شدن، رسیدن به مقصد و مقصود اوست.

**ن**ې آغاز تاريکی

ژان والژان، بەھيچ چيز شک نبردہ ہود.

كوزت كه بهاندازه ماريوس رؤبائي و خياليرست نبود، شاداب مي نمود. و ژان والران خو شحال بود كه او را بانشاط مي بيند. مشغول بودن ذهن او، و فكر ماربوس كه همه وجودش را يركرده بود، از صفاي چهره و طراوت لبخند او نمي كاست. بسيار جوان بود. دختران در چنين ايّامي از جوانی خویش، کار عشق را چنان آسان و آسوده بر دوش سیکشند که ينداري فرشتگاني هستند که شاخهٔ زنبقي را در دست دارند. ژان والژان ظاهر او را می دید و خاطرش آسوده بود. وانگهی دو دلداده، وقتی باهم سازگار باشند، حال خوشی دارند. اگر کسی دلدادگان را زیر نظر بگیرد، از اوضاع و احوال ظاهري آنها چيزي درئمي يابد و گمراه مي شود؛ زيرا كم و بيش آنها را راضي و خشنود مي بيند، ولي به حقيقت يي نمي برد. كوزت نیز، برای آنکه ژان والژان بویی نبرد، مطیع رأی او بود. هر وقت که ژان والژان میگفت: «برویم و گردشی بکنیم»، میگفت: «برویم پدر!». اگر ژان والژان می گفت: «در خانه بمانیم!». کوزت می گفت: «فکر خوبی است، پدرا»... شبهایی که ژان والژان در خانه می ماند و بیرون نمی رفت، برای كوزت مشكلي پيش نمي آمد. چون ژان والژان ساعت ده شب بهاتاق خود، در حياط خلوت پشتِ ساختمان ميرفت، و ماريوس نيز معمولاً

بعد از ساعت ده شب بِهبِاغ می آمد. کوزت دری را که رو بهباغ بود می گشود و ماریوس صدای باز شدن در را از توی کوچه می شنید. ژان والژان حتی تصّور نمی کود که در دنیا کسی بهنام ماریوس وجود داشته باشد. اما یک بار، یک روز صبح ژان والژان به کوزت گفت: «دخترم! پشت پیراهنت سفید شده، مثل این که به جایی مالیده!». و علّتش آن بود که شب پیش، ماریوس در یک لحظه به هیجان آمده و او را به دیوار فشرده بود.

توسن خدمتکار پیر هم زود بهخوابگاهش میرفت و بهمحض آنکه کارش تمام می شد، چنان خسته بودکه فکری جز خوابیدن نداشت. او نیز مانند ژان والژان از چیزی خبر نداشت.

ماریوس به ساختمان اصلی هرگز قدم نمیگذاشت و به باغ می آمد و سعی می کرد که در میان انبوه درختان پنهان شود تا مبادا رهگذری از لابه لای میله های در آهنین او را بییند. آن دو، آهسته حرف می زدند تا کسی صدایشان را نشنود، و ساعاتی که در کنار هم بودند، کمتر حرف می زدند و بیشتر ساکت بودند و هر دقیقه بیش از بیست بار دستهای همدیگر را فشار می دادند و به شاخه های درختان نگاه می کردند، در آن دقیایت، اگر صاعقه ای در چند قدمی شان فرود می آمد، متوجه آن نمی شدند، و رؤیای هر یک در رؤیای دیگری فرو می رفت و در آن شناور می شد.

پاکیزگیهای زلال روح دو دلداده، این چنین است. این ساعتهای عمر دو دلداده چه تابناک است. و این گونه عشقها آمیزهای است از زیبایی گلبرگهای زنبق و سایههای پر و بال یک کبوتر.

باغ در میان آنها و کوچه حایل بود. هر بار که ماربوس بهباغ می آمد یا از باغ بیرون میرفت، با دقّت میلهها را وارسی میکرد و آن را به شکل اول خود درمی آورد، که مبادا تردید کسی را برانگیزد. معمولاً نزدیک نیمه شب از باغ بیرون میرفت و شب را در خانه کورفراک بهروز می آورد. باهورل در جوابش میگفت: «مگر غیر از این توقّع داشتی؟ در هر دانشجو بمبی هست که باید در جایی آن را بترکاندا» و بعضی از شبها، وقتی که ماریوس به خانه بازمی آمد، کورفراک به او هشدار می داد: «پسرا می ترسم برای خودت گرفتاری درست کئی، مواظب باش!»

کورفراک مرد عمل بود. انعکاس نامرئی بهشت را در چهره ماریوس نمیدید. و با این گونه عشقهای پرجوش و خروش آشنایی نداشت. در برابر حالات عجیب ماریوس ناشکیبایی نشان میداد، و گاه بهگاه، بهاو توصیه میکردکه عالم خیال را رهاکند و بهدنیای واقعی بازگردد.

یک روز صبح با لحنی سرزنش بار به او گفت: «عزیز من!گاهی که به تو نگاه میکنم، می بینم که در کره ماه هستی و در سرزمین رؤیاها، و در سرزمین خیالات پوچ و واهی، و در پایتخت آن سرزمین، یعنی حُبابِ صابون، حالا از آن بالا بیا پائین و اسم آن دختره را به من بگو.»

این چیزها نمی توانست زبان ماریوس را باز کند، حتی اگر ناخنهای او را میکشیدند، نمی توانستند نام «کوزت» را از میان لبهای او بیرون بکشند. عشق واقعی نورافشان است مثل سپیدهدم، و خاموش است همچون گور. کورفراک احساس میکردکه سکوت ماریوس لبریز از روشنایی است.

در ماه دوست داشتنی و دلپذیر مِه، ماریوس و کوزت به خوشبختی تازهای دست یافتند؛ چون باهم اختلاف پیدا کردند، و بر اثر این اختلاف به هم «شما» می گفتند. شاید به این منظور که بعد از رفع اختلاف به همدیگر «تو» بگویند، و از خودمانی بودن بیشتر لذّت ببرند.

آن دو دلداده دربارهٔ کسانی که اصلاً به آنها علاقه نداشتند، و مسائلی که برای هیچ کدام ارزش و اهمیت نداشت، ساعتها حرف میزدند. این قضیه ثابت میکند که در اپرای دلاویز عشق، موضوع و منظومه اپرا تقریباً آغاز تاریکی / ۱۸۲۹

اهميّت و اعتباري ندارد.

برای ماریوس، گوش دادن به صدای کُوزت، که از مطالب پیش پا افتاده حرف می زد، و برای کوزت گوش دادن به آوای ماریوس، که از سیاست چیزهایی می گفت، دوست داشتنی بود. زانو به زانوی هم نشستن و به صدای چرخهای کالسکه ای که از کوچه می گذشت گوش سپردن، و باهم به ستارگان نگاه کردن و به کرم شب تابی در میان علفها چشم دوختن و خاموش ماندن، حتی از حرف زدن با همدیگر بیشتر دوست می داشتند.

و این گونه چیزها بهترین رویدادهای ماه مه بود.

اما از این چیزها که بگذریم، در این ماه مسائل و قضایای دیگری نیز پیش آمد:

شیی ماریوس از بولوار انوالید به سوی میعادگاه می رفت و سرش را پایین انداخته بود و به جایی نگاه نمی کرد. در لحظه ای که می خواست به کوچه پلومه بپیچد در دو قدمی خود صدایی شنید: \_ سلام آقای ماریوس.

ماريوس سربرداشت و اپونين را شناخت.

این دیدار در او اثر عجیبی گذاشت. از آن روز که اپونین او را به کوچه پلومه آورده و خانه کوزت را بهاو نشان داده بود، ماریوس دیگر بهیاد او نیفتاده و حتی یک بارهم او را ندیده بود.

هر چند که خوشبختیاش را مدیون او میدانست، گمان میکرد کـه دیدار با اپونین، آرامش عاشقانهاش را برهم میزند.

خطاست اگر تصوّر کنیم که عشق پاک و سعادت آمیز، آدمی را از هر جهت به سوی تعالی و کمال می برد. قبلاً نیز این نکته راگفته ایم که حالات عاشقانه بیشتر ما را به دنیای فراموشی می برد. عاشق هم بدی را فراموش میکند و هم خوبی را. و آدمی در این حال حق شناسی را و انجام بسیاری از وظایف را نیز فراموش میکند. اگر وقت دیگری بود، حتماً با اپونین رفتار دیگری داشت، اما در آن لحظات تنها به کوزت فکر میکرد. حتی این نکته را بهیاد نمی آورد که اپونین دختر تناردیه است، که پیدرش در وصیت نامه خود توصیه کرده بود که او را بیابد و بهیاری اش بشتابد؛ و بهیاد نمی آورد که تا چند ماه پیش، جز یافتن تناردیه و تلافی کردن محبت او آرزویی نداشت. و ما وظیفه داریم که ماریوس را آن گونه که بود نشان بدهیم. شاید اگر در این لحظه به جای اپونین، پدرش، یعنی آن قهرمان بزرگ جنگهای دورانِ ناپلئون زنده می شد و سر راه او می آمد، در برابر روشنایی پرفروغ عشق، حقیر جلوه می نمود.

به همین سبب، ماریوس مضطرب شد و گفت: «آه! شما هستید؟ ایونین!»

ے چرا به من می گویید شما، چه کار بدی کرده ام که حاضر نیستید با من خودمانی حرف بزنید؟

ماریوس گفت: «نه! اصلاً کار بدی نکر ده اید.»

ماریوس چیزی نداشت که بگوید. خانه معشوقهاش را اپونین به او نشان داده بود. با این وصف، احساس میکرد که چون به کوزت «تو» میگوید، دلش نمی خواهد با دختر دیگری نیز به همان ترتیب حرف بزند. و دیگر چیزی نگفت. اپونین گفت: «پس با من صمیمی و خودمانی

حرف بزنید.»

اپونین دیگر حرفی نزد؛ و عجیب بود که این دختر بی شرم و گستاخ، این قدر عوض شده بود. کلمهای برای گفتن نداشت، سعی کرد لبخندی بزند، نتوانست. سرانجام گفت: «باشد...»

و باز سکوت کرد. سرش را پایین انداخته بود و حرکتی نمیکرد. پس از چیند لحظه، سکوت را شکست و شتابزده گفت: «شب بهخیر آقای ماریوس.» و رفت.

## انگلیسی سواری میدهد و در زبان تبهکاران پارس میکند

فردای آن شب، سوم ژوئن بود. سوم ژوئن ۱۸۳۲، که باید به تفصیل از آن سخن بگوییم. زیرا وقایع ناگواری در این تاریخ اتفاق افتاد، که همچون ابرهای سیاهی آسمان پاریس را تیره و تارکرد. آن شب، ماریوس، مثل شبهای پیش، به میعادگاه می رفت و همان مسیری را می پیمود که اپونین را شب پیش در سَرِ راه خود دیده بود. آن شب هم اپوئین را از دور در میان درختان بولوار دید و برای آنکه با او مصادف نشود، راهش را کج کرد و از بولوار بیرون رفت، و از طرف کوچه «مُسیو» به سوی کوچه پلومه رفت.

و همین راه کج کردن، کنجکاوی اپونین را برانگیخت و تا کوچه پلومه دنبالش کرد؛ حال آنکه پیش از آن ماریوس را دنبال نکرده بود؛ و چند بار هم که او را از دور دیده بود، بـهاو نـزدیک نشـده بـود. تـنها شب پیش، ماریوس را صدا زده و با او چند کلمه حرف زده بود.

اما آن شب، اپونین، بی آنکه ماریوس متوجه شود، سایه یهسایه او رفت و از دور دیدکه او از لای میلههای در وارد باغ شد. با خودگفت: «عجبا پس میرود توی باغا»

۲. Cab در زبان انگلیسی بهمعنای درشکه است و در زبان تبهکاران بهمعنای سگ.

به دَرِ آهنین نزدیک شد. میله های آن را یک یک وارسی کرد و فهمید که ماریوس چگونه آنها را جابه جا کند و وارد یاغ می شود. آهسته و در عین حال ناراحت با خودگفت: «نه! این جوری قرار ما نبود، دختر خانم!» و در کسنار در، نـزدیک میله های آهنین نشست، مـثل آن بود که

بهنگهبانی مشغول است. این میلهها در جایی بود که دَرِ آهنین بهدیوار وصل میشد، و اپونین، خود را در زاویه آن در و دیوار پنهان کرد.

حدود یک ساعت، در این حال نشست و در افکارش فرورفته بود.

نزدیک ساعت ده شب، مردی که ساکن خانهای در آن نزدیکی بود و بورژوای سالمندی بود، دیرتر از شبهای پیش به خانهاش بازمیگشت و در این کوچهٔ خلوت شتابان قدم برمی داشت. این مرد وقتی که به دَرِ آهنین باغ رسید، صدایی آهسته ولی تهدیدبار شنید که میگفت: «نشونش می دم. پس همه شب می آد اینجا؟»

رهگذر سالمند به هر سو نظر انداخت و کسی را ندید و وحشت کرد، و بر سرعت قدمهای خود افزود و از آنجا دور شد.

شاید حق با این رهگذر بود که هراسان و شتابزده دور شد؛ زیرا چند دقیقه بعد از دور شدن او، شش مرد که جدا از همدیگر راه میرفتند و آهسته و بی صدا پیش می آمدند و به شبگردان می ماندند، به کوچه پلومه پیچدند.

نخستين مرد از اين دسته، وقتى بهدَر آهنين رسيد، ايستاد و منتظر ماند تا بقيه بهاو برسند. چند ثانيه بعد، هر شش مرد در پاى آن در جمع شدند.

۱. Cab، سگ در زبان تبهکاران.

«کَب» در انگلیسی سواری می دهد و ... / ۱۸۳۳

\_ نمی دانم. اما یه تیکه گوشت براش بلند کردم. <sup>۱</sup> می دم به اون سگ تا به نیش بکشد. ۲ \_ سریشم داری تا دخل شوشه را بیاری ۲<sup>۳</sup> \_ آره.

مرد پنجم که صدایش از ته شکم بیرون می آمد، گفت: «نردههاش تق و لقه و مالِ آن قدیم ندیمها.»

مرد دوم، که در لحظه نخست، درباره سگ از رفقایش چیزهایی پرسیده بود، دوباره گفت: «این جوری بهتره. این جوری رقاص خونه<sup>۴</sup> دادوفریاد راه نمی اندازه، و اره کردنش <sup>ه</sup> دیگر کاری نداره.»

مرد ششم که تا حال چیزی نگفته بود، با دست نرده ها را گرفت و تک تک آنها را تکان داد . درست همان کاری که ساعتی پیش اپونین کرده بود وقتی بهنرده هایی رسید که ماریوس آنها را جابه جا میکرد و از لای آنها وارد باغ می شد، دستی از میان تاریکی بیرون آمد و دست او را پس زد؛ و صدای خش داری شنید: «آی! دست نگهدار. این جا یه کَب هست.»

مرد ششم دختری لاغر و پریده رنگ را در مقابل خود دید و مثل هرکس دیگر که با حادثه دور از انتظاری روبهرو می شود، ناراحت و مضطرب شد و مانند حیوان درندهای که با مانعی برمی خورد، و نُحرّشی کرد و قدمی به عقب رفت و گفت: «این دخترهٔ لعنتی از کجا پیداش شد؟» - عجب! نمی شناسین؟ من دخترتون هستم. اپونین.

۱. Lever، بلند کردن، با مفهوم آوردن. از کلمه اسپانیائی Llevar.
 ۲. نیش کشیدن \_ خوردن.
 ۳. دخل شوشه را بیاری \_ مقصود شکستن شیشه است. و سریشم برای آن است که روی شیشه می چسبانند و آن را می شکنند؛ و این خمیر قطعه های شکسته شیشه را نگاه می دارد و از سروصدا جلوگیری می کند.
 ۹. در این زبان به معنای از مانی این در این زبان به معنای است.

این دختر، اپونین بود و آن مرد، پدر او تناردیه. مونپارناس و بروژن، آهسته و بی صدا، بی آنکه چیزی بگویند، جلو آمدند و در کنار آنها ایستادند. معمولاً این مردان شب، عادت کردهاند که آهسته و بی صدا راه بروند. نمی دائم آن دو، چه ابزارهای سهمگینی در دست داشتند، اما گولمر نوعی گازانبر به دست گرفته بود که تبهکاران به آن «لچک» می گویند.

تناردیه هر چند سعی میکرد صدایش را بالا نبرد، اما با لحنی تند و پرخاشگرانه بهاپونین گفت: «دختر! اینجا چه کار میکنی؟ مگر عقلت را از دست دادی؟ برای چه آمدهای توی دست و پای ما؟ زودتر از این جا برو که کارمون را تموم کنیم.»

اپونین خندید و جلو پرید و دست به گردن پدرش انداخت و گفت: «پدرا پدرک من!... من این جا آمدهام، برای اینکه دلم می خواد. اجازهٔ من دست خودمه. شما این وقت شب نبایس راه بیفتین و بیایین این جا، مگر من برای شما «بیسکویت» نفرستادم؟ با این علامت، به مانیون گفتم که این جاکاری برایِ ما نیس. آخه پدر نازنینم! منو ماچ کنید. خیلی وقته که همدیگر را ندیده ایم. اصلاً خبر نداشتم که از زندون او مده اید بیرون.»

تناردیه تـلاش میکرد کـه خـود را از دست اپـونین بـرهاند، و بـهاو میگفت: «بسه دیگه. ماچ دیگه بسه. می بینی که توی زندون نیستم. حالا که همه چیز را فهمیدی، راهتو بگیر و برو.»

اپونین دستبردار نبود. پدرش را نوازش میکرد و میبوسید و میگفت: «پدر نازنینم! برای من بگید که با چه حقّهای از زندون اومدید بیرون؟... همه چیز را برام بگید. راستی مادرم کجاست؟ زودتر بگید مادرم کجاست؟»

تناردیه در جواب گفت: «خبر ندارم. حتماً حالش خوبه. حالا دیگه ولم کن ... که کارهای زیادی داریم.» «کَب» در انگلیسی سواری می دهد و ... / ۱۸۳۵

اپونین خودش را لوس کرد و گفت: «اصلاً حاضر نیستم و لتون کنم و برم. چهار ماهه که شما را ندیده م. حالا وقتش رسیده که ماچتون کنم. دلم براتون تنگ شده بود.» و باز دست در گردن پدرش انداخت. «بابه» گفت: «این دختره داره کُفر همه را درمی آره.» گولمر گفت: «زودتر کار و تموم کنیم. شبگردها اگه برسن کارمون زاره.»

> حالا روز عید تیست، دوستان که تماشا کنیم ماچ و بوسه پا پا و مامان! .

اپونین دستهایش را از دُورِ گردن پدرش برداشت و بهتبهکاران روکرد و گفت: «بهبه!... جمعتون جمعه. آقای بروژن هم که این جاست. سلام، بابه!. سلام آقای کلاگزوس! آقای گولمر! منو نمی شناسید؟ مونپارناس! چطوری؟ خوبی؟»

مونپارناس گفت: «حالا وقت و ساعت روباههاست، وقت قُد قُد كردن مرغها نیست.»

بابه گفت: «دختر!. می بینی که برای چه کاری به این جا اومده ایم. بزن به چاک!» اپونین دست مونپارناس را گرفت. مونپارناس می گفت: «مواظب باش. چاقو توی دستمه.»

اپونین به آرامی گفت: «مونپارناس عزیز!. ما باید به همدیگر اطمینان داشته باشیم. من از تخم و ترکه پدرم هستم. آقای بابه! آقای گولمر!. من مأمور شده بودم که بیام و این باغ را دید بزنم و خبرش را به شماها برسونم.» این نکته قابل تأمل بود که اپونین بهزبان مخصوص تبهکاران حرف نمیزد. از روزی که با ماربوس آشنا شده بود، دیگر سخن گفتن به آن زبان را ترک کرده بود.

دزدان به او گوش می دادند. و او انگشتهای زبر و زمخت گولمر را در دستهای لاغر و استخوانی خود گرفت و گفت: «من آدم احمقی نیستم. هیچ وقت اشتباه نمی کنم. تا حالا هر چه گفته ام همه تون قبول کر ده اید. به من اطمینان کر ده اید. و هر کاری که از دستم بر می آمده، برای همه تون کر ده ام. این دفعه هم این جا را به سفارش شماها دید زدم و نگفتم که خبری نیست. بی خود و بی جهت، خود تون را به در دسر نندازید. قسم می خورم که توی این خونه چیزی نیست که به درد شما بخوره.»

- گولمر گفت: «تـوى ايـن خونه چند تـا زن هستند، كـه تـنها و بىسرپرستاند.»
  - اپونین گفت: «اون زنها اسبابکشی کردند و رفتند.»

بابه گفت: «اما شمعهاشون که روشته. معلوم می شه که شـمعهاشون اسباب کشی نکردن و همین طور روشن موندن!»

و روشنایی را در اتاق زیر شیروانی، نشان داد، که از لابه لای درختها به چشم می آمد. اپونین که تلاش می کرد به هر ترتیبی شده، آنها را از ورود به باغ باز دارد، ناچار گفت: «بله، این روشنایی که می بینید نور شمعه. یه خانواده فقیر در آن بالا هستند که توی اتاقشون غیر از یه مُشت رخت و اثاث کهنه چیزی نیست.»

تناردیه گفت: «از سر راهمون برو کنار. وقتی ما این خونه را از زیر شیروانی تا ته زیرزمین کندوکاو کردیم. بهت می گیم که چه چیزها توی اون هست؛ پول خُرده هست یا پول نقره، یا اسکناسهای درشت!»

تناردیه با دست دخترش راکنار زد و می خواست جلو برود و وارد باغ شود. اپونین دست مونپارناس را گرفت و گفت: «دوست عزیز!.. تو که از «کَب» در انگلیسی سواری می دهد و ... / ۱۸۳۷

همه بهتری، خواهش میکنم جلو اونها را بگیر.» مونپارناس میگفت: «مواظب خودت باش!.. چاقوی من خیلی تیزه. بههر چی برسه جِرِش میده.»

تناردیه با لحنی محکم و قاطعانه گفت: «دخترهٔ بیعقل!.. از جلو دست و پای مردها برو کنار. بذار کارشون را بکنن!»

اپونین دست مونپارناس را رها کرد و گفت: «پس میخواهید برید توی باغ؟»

مردی که صدایش از ته شکم بیرون می آمد، با مسخرگی گفت: «البته، اگر شما اجازه بدین!»

اپونین پشت به دَرِ آهنین ایستاد و به آن شش مرد مجهّز و مسلّح رو کرد و با قاطعیت گفت: «اما من این اجازه را نمی دم. از جاتون تکان نخورین!» مردان دیو مانند با تعجب به او نگاه می کردند. مردی که صدایش از ته

شکم بیرون می آمد، همچنان می خندید و مسخرگی میکرد. ن

ابونین گفت: «رفقا!. گوشهاتون را باز کنین! اگر یه نفر از شما جلو بیاد و دستش به این در برسه، چنان دادوفریادی راه می اندازم و دَرِ همه خونه های این کوچه را می کوبم که همه مردم از خواب بیدار بشن و بریزن توی کوچه. می رم همه پاسبانهای شهر را خبر می کنم. همه تون را تحویل زندون می دم. متوجه شدین که چی می گم یا بازهم بگم؟»

تناردیه آهسته در گوش بروژن، و مردی که از ته شکم حرف میزد. گفت:

«این پدر سگ هر کاری که بگه میکنه.» اپونین بار دیگر دزدان را تهدید کرد: «اگر پدرم یا هر کدوم از شما، به این در نزدیک بشین، قشقرقی راه می اندازم که اون سرش ناپیدا.» تناردیه قدمی به جلو آمد. اپونین فریاد کشید: «آهای مرد! جلو نیا!»

۱۸۳۸ / بینوایان

تناردیه عقب رفت و دندانهایش را با خشم روی هم فشرد و گفت: «عجب ماده سگی است. معلوم نیست چه مرضی به جانش افتاده.» اپونین خنده ترس آوری کرد و گفت: «هر چه دلتون می خواد بگید. نمی ذارم کسی بره توی باغ. من ماده گرگم نه ماده سگ!»

شما شش نفرید، اما من یه تنه با همه تون می جنگم. شما شش تا مردین و من یه زن. از تون نمی ترسم، و از پس همه تون برمی آم. برید دنبال کارتون. شما نبایس توی این باغ قدم بذارین، برای این که من این طوری می خوام. اگه نزدیک بشین، پارس می کنم. این خونه یه سگ داره. سگ این خونه من هستم. زودتر دُمبتون را بذارید روی کولتون، و برگردین به همون گوری که بودین. همه تون چاقو دارین. اگه جرأت دارین با چاقو بیایین جلو تا نشونتون بدم زور کی بیشتره.»

و قدمی به جلو رفت، و خندید و گفت: «من نمی ترسم. خیالتون آسوده باشه. از این که بدتر نمی شه. امسال تابستون گرسنه می مونم، زمستون هم از سرما یخ می زنم! شما مردهای احمق خیال می کنید از تون می ترسم؟ از شما ارقه ها بترسم؟ شما همه تون معشوقه های بدبخت و مفلوکی دارین که وقتی یه دادسر شون بکشین از ترس پشت تختخواب قایم می شن. خیال می کنید من هم از اون زنهای بدبخت و مفلوکم؟ من از هیچ چیز نمی ترسم.»

و بهتناردیه خیره شد و گفت: «پدرک! حتی از تو هم ترس و واهمه ندارم!»

سپس رو بهبقیه کرد و گفت: «برای من فرق نمیکند که بهدست پدرم یا شما نامردها کشته بشم و جنازهام را فردا توی کوچه پلومه پیدا کنن، یا یهسال بعد توی تورهای ماهیگیری سن کلو'، یا در جزیره قوها در میان آت و آشغالها.»

۱. تورهای سن کلو "Saint - Clou" برای نجات غرق شدگان رود سِن به کار می رفت.

«کب» در انگلیسی سواری می دهد و ... / ۱۸۳۹

صدایش بیش از این درنمی آمد، به سرفه افتاده بود، نفس از سینه بیمار و ناتوانش بهزحمت بیرون می آمد. با این حال، همه نیروی خود را جمع کرد و گفت: «کار من فریاد کشیدنه. فریاد می کشم. و اون رقت همه مردم می آن و جنگ و دعوا شروع می شه. و در این بزن بزن شما شش نفرین، و همه مردم پشت سر من هستن.»

تناردیه میخواست جلو برود، اما اپونین فریاد کشید: «جلو نیا!»

تناردیه از صدای فریاد او ترسید و نرم و آرام به او گفت: «بسیار خب، نمی آم. اما دختر، صدا تو بیار پایین. مگه می خوای ما را بیچاره کنی؟ آخه ما هم باید کاری بکنیم. تو اصلاً پدرت را دوست نداری؟»

و تیغه چاقویش را جلو نور چراغ گرفت که برق عجیبی زد. تناردیه چیزی نمی گفت و ظاهراً او هم با بقیه هم عقیده بود. بروژن، که از همه داناتر بود و اصولاً او بود که اینجا را پیدا کرده و به دوستان نشان داده بود، تا این لحظه ساکت بود و گویی در فکر بود بلکه راه و چاره ای پیدا کند. همه می دانستند که ترس در وجود بروژن راه ندارد، و یک بار، برای آنکه بی پروایی اش را نشان بدهد، به پاسگاه نگهبانان شهری حمله ور شده و همه نگهبانان را لخت کرده بود. وانگهی ذوق شاعرانه هم داشت، و گاهی شعری می گفت و ترانه ای می ساخت. و همین ذوق شعر و شاعری در میان تبه کاران به او وجهه خاصی می بخشید.

بابهاز او پرسید: «بروژن! تو چرا حرف نمیزنی؟»

بروژن لحظهای ساکت ماند، سپس سرش را بهچند طرف، و بهچند معنی، تکان داد و گفت: «راستش اینه که امروز صبح دو تاگنجشک دیدم که بهجونِ همدیگه افتاده بودن و بههم تُوک میزدن. امشب هم یه زن را می بینم که با همهٔ ما جنگ و دعوا داره. من این چیزها را به فال بد میگیرم. دیگه معطل نکنین. زودتر از این جا بریم.» تبهکاران دیگر چیزی نگفتند و بهراه افتادند و رفتند.

در بین راه مونیارناس غرولند می کرد و می گفت: «نبایس این لقمه چرب و نرم را ندید میگرفتیم. اگه میگفتین، کار را بایه نیش چاقو تموم می کر دم.» بابه بند برگردان ترانهای را که با «چقدر افسوس میخورم» شروع می شود، به آواز خواند: «من که حاضر نبودم چاقوم را به خون یه زن آلوده کنم.» در پیچ کوچه ایستادند و آهسته و آرام با همدیگر گفت و شنودی داشتند: «امشب كجا بخوابيم؟» \_در «یانتن» <sup>۱</sup> ـ تنارديه! تو كليد را با خودت آوردى؟ \_كليد ييش منه. اپونین آنها را زیر نظر داشت و می دید از همان راهی که آمده بودند بازگشتند و دور شدند، آنگاه از جا برخاست و به راه افتاد. در کنار دیوار راه می رفت، و تا بولوار آنها را تعقیب کرد. تبهکاران در آنجا از هم جدا شدند. ایونین همچنان با نگاه آنها را دنبال میکرد. چند دقیقه بعد، دیگر اثری از آنها نبود؟ ينداری آب شده و در زمين فرورفتهاند.

# اتفاقاتی در دلِ شب

یس از رفتن تبهکاران، کوچه پلومه آرامش شبانهاش را بازیافت. آنچه در این کوچه اتفاق افتاده بود، اگر در جنگلی روی داده بود، تعجب آور نبود. درختان بلند، بوته های پر پشت، شاخه های درهم فرورفته، و علفهای خودرو و خلنگهای واحشی از هر سو به هم تابیده، در دل تاریکی منظرهای هراسانگیز دارند. طبیعت وحشی، با سکوت خود، دنياي ناييدا را سير و سياحت مي کند؛ و چيزهايي که بر ما آدميان ناشناخته است، در تاریکی با همدیگر رو در رو می شوند. اجزای طبیعت در اينجا، يا همه توحّش و آشفتگی شان، بـ هم مـی پيچند و بـ هم گِره می خورند، و گویی چیزی ماورای طبیعی احساس میکنند و به وحشت می افتند. نیروهای پنهان و ناشناخته در اعماق تاریکی همدیگر را می شناسند، و در ارتباط با یکدیگر تعادل و توازن اسرار آمیزی دارند. دندانها و پنجه ها، از چیزی که نمی توانند بگیرندش، هراسان می شوند. غرایز درنده خوی و حیوانی در انتظار طعمهاند. و پنجهها و آروارهها کمین کردهاند تا چیزی بیابند و به حفرهٔ شکم سرازبرش کنند. و در آن حال، با تشویش و اضطراب، به شبح خوفناکی می نگرند که در زیر کفنی بزرگ پنهان شده و در کمین آنهاست. آنها این شبح ترسناک و شگفت آور را، که هستی اش از نیستی لبریز است، در برابر خود می بینند و مات و مبهوت می شوند. این موجودات که از عناصر مادی ترکیب شده اند، تاریکی را با همه عظمت و تراکم آن حس می کنند و از آن می ترسند. این ظلمت متراکم راه را به هر جانور وحشی می بندد و او را در جای خود بهتزده و یی حرکت نگاه می دارد. آنچه از اعماق گور بیرون می آید، آن که را که از کنام خود بیرون می آید می ترساند. جانور درنده از آنچه شوم و نحوست بار باشد در هراس است. گرگها اگر ماده غولی بر سرراه خود بینند، به عقب بازمی گردند.

## اریوس بهدنیای واقعی باز می آید و نشانی خانهاش را به کُوزت می دهد

در آن هنگام که آن ماده سگ، که چهره آدمیان داشت، در جلو در آهنین باغ بهنگهبانی مشغول بود و شش تبهکار را وادار کرد که پیکار خود بروند، ماربوس بیخبر در کنار کُوزت نشسته بود. آسمان هرگز چون آن شب، پُر ستاره و زیبا نبود؛ درختان هرگز از این زیباتر به دست باد تکان نخورده بودند و گیاهان هرگز بهتر از این عطرافشانی نکرده بودند؛ پرندگان هیچگاه آسوده تر از این با زمزمه برگها نخفته بودند؛ و هرگز شفانیت اثیری شب این چنین یک دست و هم آهنگ به موسیقی درونی عشق پاسخ نگفته بود. و ماربوس هرگز این قدر خود را مفتون و مجذوب گوزت احساس نکرده بود. اما افسوس که کُوزت در آن شب غمگین بود.

و این نخستین بار بود که پاره ابری در آسمان زیبای رؤیایی آنان پدیدار شده بود.

ماریوس از او پرسیده بود: «کوزت! چه اتفاقی افتاده؟» و کوزت در جواب او گفته بود: «صبر کن! السّاعه میگویم» آن شب رفته بودند و روی نیمکتی نزدیک پلکان نشسته بودند و کوزت، برای ماریوس که نگران او شده بود، چنین شرح میداد: «امروز صبح پدرم گفت که باید برای سفر آماده شویم. شاید بهزودی از اینجا برویم.»

ماريوس سراپا لرزيد.

وقتیکه به پایان عمر نزدیک شدیم، مُردن معنایش به سفر رفتن است، اما در ابتدای عمر که باشیم، رفتن به معنای مُردن است.

از شش هفته پیش، ماربوس، اندک اندک و نرم نرم، نسبت به کوزت احساس تملَّک می کرد، و البته این تملَّک تنها در تصّور او بود، و در عمق تصور او. پیش از این نیز شرح دادهایم که در نخستین عشق، روان زودتر از تن به تصرف درمی آید، و در عشقهای بعدی کار برعکس می شود. گاهی نیز اصلاً بهروح و روان کاری ندارند و تنها تصرف جسم مورد نظر است. مریدانِ فوبلاس و پرودم معتقدند که «چیزی جز جسم وجود ندارد، اما اين كلام گزنده، دشنامي است به سعادت واقعي. پس ماريوس مالک روح و روان کوزت بود؛ و فرشته نگهبان او بود و احساس میکرد که همه چیز او را در تصرّف خود دارد؛ لبخندش را، نفسش را، عطر تنش را، پرتو درخشان چشمان آسمانی فامش را، نرمی و لطافت بوستش را، و خال قشنگ روی گردنش را، و همه اندیشهها و پندارهایش را تصرّف کرده بود. و هر دوي آنها مطمئن بودند که در خواب نيز همديگر را مي بينند؛ و با همديگر عهد بسته بودند كه در عالم رؤيا نيز بهديدار يكديگر بشتابند. ماریوس مالک همه رؤباهای کوزت بود. گاهی به موهای ریز و نازکی که پشت گردن کوزت بود نگاه میکرد و با نفس گرم خود آنها را می بویید و با خود می گفت که تک تک این موهای ریز و نازک متعلق به اوست. لباسهای کوزت را، گِره روبان او را، دستکشهای او را، آستین پوشهای او را،

۲. روبان Ruban، کلمه فرانسوی ـ به معنای نوار نازک و ظریفی که برای تزیین گیسوان یا

۲. Prudhamme ، Faoblas، دو شخصیت داستانی که نمونههایی هستند از خودخواهی و هوسرانی.

كفشهاى او را، مانند اشياي مقدس مي نگريست و همه را متعلق به خود ميدانست، و همه را خوب و زيبا مي شمرد و در عالم تصوّر حتى سنجاقهای صدفی قشنگی را که کوزت در گیسوان خود فرومی برد، از آن خود می دانست، و گاهی در عالم تصور آن قدر پیش می رفت که همه قطعات لباس و بند جوراب و چينهاي كمر پيراهن كوزت را از آن خود می شمرد؛ و هر وقت که با گُوزت بود، احساس میکرد که در کنار مال و مکنت خود و مملوک خود نشسته است. گویی آن دو، چنان درهم پیچیده و بههم آمیخته بودند که اگر از هم جدایشان می کردند، باز شناختنشان محال بود. ماریوس کوزت شده بود و کوزت ماریوس؛ و دیگر من و مایی در کار نبود. ماربوس احساس می کرد که کوزت در او زندگی می کند، و کوزت را داشتن و مالک او بودن، برای ماریوس همچون نفس کشیدن بود. در گرماگرم این اندیشه، و این سرمستی، و این جذبه و این تملّک، و این تصرف، ناگهان تُوزت به او گفت که «ما به سفر می رویم» و ماریوس، با شنيدن اين كلمات، از اوج فروافتاد، و نداي حقيقت در گوشش فريادكنان می گفت که «کوزت با کلمه «سفر» او را با خشونت، بهزندگی بازگردانده بود.

در جواب کوزت، نتوانست چیزی بگوید، اما کوزت که احساس میکرد دست ماریوس حرارتش را از دست داده، با نگرانی گفت: «چی شده؟»

ماریوس با صدایی بسیار آهسته، که کوزت بهزحمت می شنید، گفت: «منظورت را نفهمیدم.»

کوزت شرح داد: «امروز صبح پدرم گفت کمه رخت و لباس و لوازم سفر را آماده کنم، و پیراهن و شلوار اضافی برای او بردارم. لوازم خودم را در چمدان بزرگ، و رخت و لباس او را در چمدان کوچک بگذارم و آماده

بکنم. باید به آنجا بروم.» کوزت متوجه منظور او نشد، و حتی تصور میکرد که ماریوس میخواهد به آغوش مرگ پناه ببرد. با این تصور، رنگ از رویش پرید و گفت: «چه منظوری داری؟

می خواهی کجا بروی؟»

ماریوس نگاه خود را به آسمان دوخت، و گفت: «منظوری ندارم.»

اما لحظهای بعد که به کوزت نگاه کرد، خنده را روی لبهای او دید، از آن لبخندهای دوست داشتنی که حتی فروغ آن را در تاریکی شب می توان دید. کوزت به ماریوس گفت: «اصلاً مثل این که فکرمان از کار افتاده. اما فکری به نظر من رسیده.»

\_ خوب، بگو.

این که غصّه ندارد. ما میرویم بهانگلستان، تو هم می توانی بیایی آنجا. ماریوس دیگر آن جوان رؤیایی نبود. از چند دقیقه پیش، بـه عالم واقعیات بازگشته بود.

واقعیات را برای کوزت شرح داد: «مگر می توانم با تو بیایم؟ برای این کار باید پول کافی داشته باشم، که ندارم. حالا گوش کن تا حقیقت را بگویم. همین حالا ده لوئی طلا به دوستم کورفراک بدهی دارم. کلاه کهنه من سه فرانک هم نمی ارزد. لباسم دکمه هاش افتاده، پیراهنم پاره است، آرنجهای کُتم سوراخ است، کفشهام شکاف خورده. در این شش هفته، اصلاً به فکر این چیزها نبودم و برای تو این چیزها را نگفتم. کوزت! من جوان فقیری هستم. تو در تاریکی شب مرا می بینی و با عشق به من نگاه می کنی. اگر در روز روشن مرا می دیدی، حاضر نبودی کلمه ای با من حرف بزنی. می خواهی که بیایم به انگلستان؟ من حتی برای گرفتن گذرنامه، پول ندارم.»

ماريوس در آنجاكه ايستاده بود، پيشاني خود را بهتنه درختي كه در

کنارش بود تکیه داد. زبری و سختی چوب درخت پیشانی اش را می سایید و می خراشید، اما او چیزی را احساس نمی کرد. بدنش داغ شده بود؛ بی حرکت بود مثل مجسمه نومیدی.

مدتی در این حال ماند. آدمی میتواند تا ابد در این گردابها بماند. آوای خفه و ملایم ناله کوزت را شنید و از آن حال بیرون آمد.

از لحظهای که ماریوس در دنیای خیال فرورفته بود، کوزت اشک میریخت.

ماریوس پیشرفت، جلو او زانو زد، بر تُوک پای او، که از زیر دامن بلند او بیرون آمده بود، بوسه زد. کوزت چیزی نمیگفت و ماریوس را به حال خود گذاشته بود. در عشق لحظاتی هست که زن، مانند الههای غمگین، تمکین را در مذهب عشق می پذیرد.

ماريوس گفت: «كوزت! گريه نكن!»

کوزت در جوابش گفت: «چراگریه نکنم؟ همین چند روزه می روم، تو هم نمی توانی پیش من بیایی.»

ماریوس گفت: «دوستم داری؟»

کوزت این کلام بهشتی را، که اگر در میان هق هق گربه گفته شیود، جذابیت بیشتری دارد، بر زبان آورد: «میپرستمت.»

ماريوس با آوايي كه بەنوازش ميماند، گفت: «پس بـهحرمت ايـن عشق، گريه نكن!»

كوزت گفت:

\_تو هم دوستم داری؟

۔ ماریوس دست او راگرفت و گفت: «کوزت! من تا حالا به شرفم قسم نخوردهام؛ چون همیشه روح پدرم را در کنار خودم حس میکنم، و می ترسم ادعایی بکنم و نتوانم از پسش بربیایم، و روح پدرم آزرده بشود. اما امشب به شرفم قسم می خورم که اگر از این جا بروی مرگ را با آغوش

بازمى يذيرم.» با اندوهي شكوهمند، اين كلمات را بهزبان مي آورد. كوزت سرايا لرزبد، و از شدت تأثر گریهاش قطع شد. ماریوس گفت: «حال بـ محرفم گوش کن! فردا شب منتظرم نباش.» \_ج\_ا؟ \_ بعداً همه چيز را برايت توضيح مي دهم. \_ چطور می توانم یک روز ترا نبینم؟ \_ این یک روز را تحمّل باید کرد. شاید بتوانم ترتیبی بدهم که همه عمر در کنار هم باشيم. ماریوس به فکر فرورفت؛ و آهسته با خودش حرف میزد: «آن مرد صبحها کسی را نمی پذیرد؛ باید اوایل شب نزدش بروم.» کوزت گفت: «آن مرد کیه؟ از چه کسی حرف می زنی؟» \_ من؟ ... من چيزى گفتم؟ ... نه!. من كه حرفى نزدم. \_پس بگو ببينم، ميخواهي چه کار کني؟ اميدت به کيه؟ - پس فردا شب که آمدم همه چیز را می *گو*یم. - حالاکه اصرار داری چیزی نمی پرسم. کوزت سَر ماریوس را میان دو دست گرفت و روی پنجه پا بلند شد و در چشمان او خیره شد تا فروغ امید را ببیند. ماریوس گفت: «فکری به نظرم رسیده. تو باید نشانی خانه ام را بدانی. شاید اتفاقی بیفتد که پيش بيني اش ممكن نباشد. كسي نمي داند فردا چي پيش مي آيد. من منزل دوستم، شماره ۱۶ کوچه وروری<sup>۱</sup> زندگی میکنم.» در جیب خود دست برد و قلم تراشی درآورد و با نوک تیغه آن روی کچ دیوار نوشت: «۱۶ ـکوچه ورۇرى.» کوزت دوباره بهچشمهای او خیره شد و گفت: «بهمن بگو جه کار

میخواهی بکنی؟ اگر بدانم، امشب آسوده میخوابم.» ماریوس گفت: «اطمینان دارم که خداوند ما را از هم جـدا نـمیکند. پس فردا شب منتظرم باش!»

کوزت گفت: «تا آن موقع نمیدانم چه کار کنم؟ مردها از ما زنها خوشبختترند. تو هر جا که دلت بخواهد میروی و میآیی. اما من ناچارم توی خونه بمانم. بگو ببینم فردا شب کجا میروی؟»

ماریوس گفت: «فردا شب می خواهم ترتیبی بدهم، بلکه بتوانم بیایم به سفر انگلستان.»

\_ پس من هم برای تو دعا میکنم. حالا که نمیگویی من هم بیشتر اصرار نسمیکنم. فردا شب آهننگ اریانت را با پیانو میزنم و یا آواز می خوانم. میدانم که تو هم این آهنگ را دوست داری. یک شب پشت پنجره اتاقم بودی، و آن را شنیدهای. اما یادت باشد پس فردا شب دیر نیایی. من از ساعت نه شب منتظرت هستم. یادت نره، سر ساعت نه، این جا هستم.

\_من هم در آن ساعت اينجا هستم.

هر دو متأثر بودند و دیگر چیزی نمی گفتند. و آن جریانات مغناطیسی که دو دلداده را به همدیگر پیوند می دهد، آن دو را در آغوش هم انداخت و لبهایشان روی هم فشرده شد. در آن حال لبریز بودند از شادی و اندوه.

وقتی که ماریوس از باغ بیرون رفت، در کوچه کسی نبود. در آن لحظه اپونین تبهکاران را در بولوار از دور تعقیب میکرد.

ماریوس در آن لحظات، که پیشانی را بر تنه درخت نهاده و از خود بیخود شده بود، فکر عجیبی بهسرش زده بود؛ فکری که هم عجیب بود و هم بیمعنی و نامفهوم. اما به هر حال تصمیم خود را گرفته بود، و فکر میکرد که جز این چارهای ندارد.

#### ک پیر و جوان رودرروی همدیگر

آقای ژیل نورمان در آن هنگام نودویک ساله بود و هنوز با دوشیزه ژیل نورمان در خانه شماره شش کوچه فی دو کالور که مالک آن بود، زندگی میکرد. بهیاد داریم، و از مردان کهن سالی بود که با قامت کشیده و راست بهانتظار مرگ مینشینند و هر چه سنشان بالا برود، خم نمی شوند، و غم و غصّه آنها را در هم نمی شکند.

با این وصف، چند گاهی بود که دخترش میگفت: «پدرم رو به افول می رود.» - زبرا اخلاقش عوض شده بود دیگر به زنان خدمتکار سیلی نمی زد. هر وقت که از پیاده روی روزانه بازمی گشت، و باسک کمی دیر تر از معمول در را به روی او می گشود خشم گین نمی شد، عصایش را به در و دیوار نمی کوفت. انقلاب ژوئیه هم او را چندان تحریک نکرده بود، و با شور و هیجان از آن بدگویی نمی کرد.

در روزنامه مونیتور، مطالبی درباره آقای همیلو ـکونته ، عضو مجلس سنای فرانسه، و چیزهایی نظیر آن را میخواند و برخلاف گذشته، تقریباً بر آشفته نمی شد. در واقع، پیرو فرسوده شده بود و بسیاری چیزها را نادیده می گرفت، اما تسلیم نمی شد. در سرشت و اخلاق او، تسلیم شدن

3. Humblot - Conté

<sup>1.</sup> Filles - du - Calvaire

<sup>2.</sup> Basque

معنا و مفهومی نداشت. با این حال، احساس میکرد که کمکم درمانده می شود. در چهار سال اخیر، بیش از همیشه منتظر بازگشت ماریوس بود. تردید نداشت که بهزودی در باز می شود و آن پسر نادان و لجباز به خانه بازمی گردد.

اماگاهی غمگین می شد و از خود می پرسید که چرا ماریوس او را اینهمه منتظر نگاه داشته است؟ از مرگ نمی ترسید، اما می تر سید که بمیرد و ماریوس را نبیند؛ هر چند که چنین تصوّری را کمتر به ذهن خود راه می داد. با این حال، دوران غیبت ماریوس آن قدر طولانی شده بود که گاهی به تردید می افتاد، و این فکر آزار دهنده به مغزش راه می یافت که بازگشت ماریوس محال است. و این فکر او را از کار می انداخت. غیبت طولانی ماریوس، مهر و محبت پدربزرگ را نسبت به این جوان ناسپاس بیشتر کرده بود، که قاعدتاً در شبهای سرد زمستان و سرمای مىخت، آدمی بیشتر از همیشه به آفتاب فکر می کند. آقای ژیل نورمان، با آن نوه اش بردارد. و اگر چنین چیزی هم به فکرش می رسید، با خود می گفت: سرمان مریان نوه اش بردارد. و اگر چنین کاری نخواهم کرد.» و به هر تقدیر با محبّتی عمیق و سکوتی نومیدانه در انتظار ماریوس بود.

کمکم دندانهایش میریخت، و این نیز بر اندوه او میافزود.

آقای ژیل نورمان، حاضر نبود حتی برای خود این حقیقت را اعتراف کند که تا حال هیچ کس را بهاندازه ماریوس دوست نداشته است.

در خوابگاهش، عکس دختر دیگرش، یعنی همسر پُون مرسی، و مادر ماریوس را بهدیوار مقابل تختخواب خود نصب کرده بود تا وقتی چشم از خواب میگشاید، پیش از هر چیز تصویر او را ببیند. و این، عکس هجده سالگی دختر از دست رفتهاش بود.

و یک روز چشم بهاین تصویر دوخت، و گفت: «چقدر بهاو شباهت

پیر وجوان رودرروی همدیگر / ۱۸۵۳

دارد.»

دوشیزه ژبل نورمان، که سخن او را شنیده بود، گفت: «منظورتان این است که چقدر این عکس به خواهرم شباهت دارد؟» پیرمرد گفت: «بله، به خود او هم شباهت دارد.»

و یک روز که در گوشهای ناراحت و درمانده نشسته بود چشمانش را بسته بود. دوشیزه ژیل نورمان جلو رفت و گفت: «پدر جان!.. شما هنوز هم دربارهٔ او...»

و جرأت نكرد جملهاش را تمامكند. آقاى ژبل نورمان پرسيد: «درباره چه كسى؟»

ــاين ماربوس بينوا...

آقای ژبل نورمان سوش را بلند کرد و دست لاغر و پر از چین و چروکش را روی میز کوفت و لرزان و خشمناک گفت: «نگویید این ماریوس بینوا!... او یک جوان بی سروپاست، یک ولگرد بی کاره است، یک آدم ناسپاس و خودخواه است؛ نه قلب دارد نه روح، آدمی است مغرور و شرور.»

و رویش را برگرداند تا دخترش قطرات اشک را در چشمهای او نبیند. سه روز بعد از این قضیه بهدخترش گفت: «من در کمال احترام از شما خواهش کرده بودم که دیگر درباره آن جوان با من حرف نزنید.»

دوشيزه ژيل نورمان هم ديگر جرأت نكرد چيزى در اين باره بگويد؛ و با خود مىگفت: «پدر من خواهرم را بعد از آنكه حماقت كرد از خودش راند، و حالا هم از ماريوس نفرت دارد.»

منظور او از «حماقت کرد»، آن بودکه «رفت و زنِ آن سرهنگ شد». دوشیزه ژیل نورمان چندین بار سعی کرده بودکه تئودول، افسر، رستهٔ نیزهافکن را جایگزین ماریوس مطرود و گریز پاکند و مهر او را در دل پدرش جای دهد، اما موفق نشده بود. پیرمرد راضی به چنین کاری نشده بود، زیرا که جای خالی در قلب یک انسان را با خاک و گِل نمی توان پر كرد. ستوان تتودول با آنكه در اين قضيه بوي يك ميراث هنگفت به مشامش می خورد، اما برای جلب نظر آقای ژبل نورمان، سعی لازم را به کار نمی برد و از این کار چندان خوشش نمی آمد، زیرا گفتار و رفتار يرمرد در نظر اين افسر جوان كسالت آور بود، و يرمرد هم تاب مصاحبت با این جوان را نداشت. ستوان تئودول جوانبی بود شاداب و شوخطبع و پرحرف، اما مبتذل، اهل عيش و عشرت بود، اما آداب معاشرت نمی دانست؛ معشوقه هایی داشت و دلش می خواست دریاره آنها حرف بزند و خودستایی کند، اما خوب و دلچسب حرف نیمی زد و خلاصه هر حُسنی که داشت یک عیب هم در کنار آن بود. هر وقت که درباره آشنایی با دخترهای دور و بر سربازخانهاش، واقع در کوچه بابیلون، حکایتهایی نقل میکرد، پیرمرد دلتنگ می شد. و هر وقت که با لباس نظامی آراسته به نوارهای سه رنگ، نزد او می آمد، آقای ژبل نورمان تحمل دیدن او را نداشت. و سرانجام چنان به تنگ آمد که به دخترش گفت: «دیگر طاقت دیدن این جوان را ندارم. تو اگر خوشت می آید، مي تواني او را بپذيري. اما من در ايام صلح از ديدن مردان جنگجو بيزارم. شمشيربندها در دوران جنگ را مي شود تحمل كرد. اما شمشير بندهاي دوران صلح تحمل نابذيرند. چکاچاک شمشيرها در ميدان جنگ زياد نفرتانگیز نیست، اما صدای برخورد غلاف شمشیرهای بلند افسران بهسنگفرشهای خیابان کراهت اور است، وانگهی مثل دلقکها لباسهای رنگارنگ پوشيدن، و در زير زره مثل زنهاي لکاته شکم بند تنگ بستن، واقعاً مضحک است. یک مرد واقعی بابد درک کند که بین ظرافت و خوش سليقگي با خودنمايي و زرق و برق تفاوت زيادي هست. نه بهزور بازوي خود باید مغرور بود و نه باید نازکدل و زیاده احساساتی بود. این تئودول ارزانی خو دت!» پیر وجوان رودر وی همدیگر / ۱۸۵۵

دوشیزه ژیل نورمان چندین بار با جرأت و جسارت از تئودول دفاع کرده بود و به آقای ژیل نورمان گفته بود: «این تئودول هر چه باشد، نوه برادر شماست». اما کمکم، این صفت را دریافت که پدرش اصلاً دوست ندارد که عمو بزرگ تئودول باشد، بلکه فقط دوست دارد که پدربزرگ ماریوس باشد و بس.

و در واقع، پیرمرد چون مرد با فکری بود، تئودول را در ذهـن خـود مرتب بـا مـاريوس مـقايسه مـیکرد. و هـمين کـار بـاعث شـده بـود کـه بهماريوس بيشتر علاقهمند شود و از دوري او بيشتر متأثر باشد.

شبی بود، و با آنکه چهارم ژوئن بود، پیرمرد در کنار آتش بخاری نشسته بود و دخترش نیز بهاتاق خود رفته بود تا برای خود خیاطی کند. آقای ژیل نورمان در اتاق تنها بود؛ پاهایش را گذاشته بود روی لبه پیش بخاری، و آرنجش را بر میز تحریری تکیه داده بود که دو شمع روشن، در زیر یک آباژور سبز رنگ، روی آن قرار داشت؛ در این حال در صندلی راحتی بزرگی فرورفته بود و کتابی به دست گرفته بود. بی آنکه کتاب را گارا شباهت یافته بود. اگر هوس میکرد و با این لباس به کوچه می رفت، مردم دنبالش راه می افتادند و با انگشت او را به همدیگر نشان می دادند. اما دخترش برای آنکه پدرش در کوچه و خیابان انگشت نما نشود، هر نظیر ردای کشیشان بپوشد تا لباس سبک قدیم او در زیر آن پنهان شود، و نظیر ردای کشیشان بپوشد تا لباس سبک قدیم او در زیر آن پنهان شود، و نظیر ردای کشیشان بپوشد تا لباس سبک قدیم او در زیر آن پنهان شود، و نقیی ردای کشیشان بوشد تا لباس سبک قدیم او در زیر آن پنهان شود، و نمی و زیر آن را نبیند. پیرمرد در خانه جز در موقع خواب رب دو شامبر آ نقی ژیل نورمان تلخکام بود و با عشق و اشتیاق به ماریوس فکر

<sup>.</sup> Gara ، از سیاستمداران فرانسوی (۱۷۴۹ ـ ۱۸۳۳).

robe de chambre .۲، لباس خانه.

می کرد؛ و هر چه بیشتر به او می اندیشید، تلخکام تر می شد. اما مهر و محبت او معمولاً بعد از مدّتی تفکر و تأمل به جوش می آمد و به خشم و نفرت تبدیل می شد. کمکم، انتظارش آن قدر طولانی شده بود که هر که به جای او بود حقیقت را می پذیرفت و به این نتیجه می رسید که دیگر دلیلی برای بازگشت ماریوس وجود ندارد؛ که اگر آمدنی بود، تا حال آمده بود. با آنکه گاهی به ذهنش می رسید که دیگر «آن آقا» را نخواهد دید، و پیش از این دیدار باید تسلیم مرگ شود، اما این فکر را قاطعانه نمی پذیرفت و مُدام با حال در دناکی می گفت: «یعنی چه ۲» و آن شب نیز در حالی که سَر بی مویش در همان وضع که نشسته بود، روی سینه اش خم شده بود، با تأثر به خاکستر بخاری می نگریست.

در آن هنگام که او در اعماق تأثرات خود فرورفته بود، باسک، خدمتکار پیر او، به اتاق آمد و گفت: «آقای ماریوس آمده اند، می خواهند شما را ببینند.»

پیرمرد ناگهان در جای خود راست نشست؛ مثل جنازهای بود که ناگهان از خواب مرگ رهایی یافته باشد.

با لکنت زبان گفت: «آقای ماربوس؟ کدام آقای ماربوس؟»

باسک، که از تغییر حال ارباب خود نگران شده بود، گفت: «من خودم ایشان را ندیدم. نیکُولِت آمد و به من گفت که آقائی به اسم ماربوس می خواهد آقا را ببیند.»

آقای ژیل نورمان با لکنت، و با صدایی که بهزحمت شنیده می شد، گفت: «بگویید که بیاید تو.»

و بیحرکت ماند؛ میلرزید و چشم بهدر اتاق دوخته بود. پس از چند لحظه در اتاق باز شد و او ماریوس را در چند قدمی خود دید.

ماریوس در آستانه در ایستاده بود؛ منتظر بود که پدر بزرگ چیزی بگوید. لباس تقریباً فقیرانهای بهتن داشت، اما در سایه آباژور بهخوبی پس و جوان رو در روی همدیگر / ۱۸۵۷

دیده نمی شد. تنها چهره او مشخص بود، باوقار بود و بسیار غم آلود.

پیرمرد چنان شاد شده بود و حیرت زده، که نفسش به شماره افتاده بود. حال و وضع کسی را داشت که یکی از قدیسان را در میان هالهای از نور دیده باشد. نزدیک بود از حال برود. به سراپای ماریوس خیره شده بود؛ اشتباه نمیکرد، او بود، ماربوس بود.

پس از چهار سال، او را در برابر خود می دید که زیبا بود و باوقار و متشخص، بزرگ شده بود، مرد تمام عیاری شده بود، چه قیافه دلپذیری داشت. پیرمرد دلش می خواست که جلو برود و خود را به سوی او پر تاب کند و در آغوشش بگیرد. سراپا التهاب بود. جان او پر شده بود از کلمات خوش آهنگ و محبّت آمیز، و آن همه کلماتی که در سینه داشت، و آن مهر و علاقهای که در جان او بود، به لبهای او نزدیک شدند، اما در سرشت او چیز دیگری بود؛و به همین سبب، در نهایت بی اعتنایی و بالحنی آکنده از خشونت، گفت: «برای چه به اینجا آمده اید؟»

ماریوس ناراحت شد و گفت: «آقا ...»

پیرمرد قیافه جدّی و عبوس خود را حفظ کرد و گفت: «بِله، می فهمم. آمده اید که تقاضای بخشش کنید؟ پس متوجه اشتباهات خودتان شده اید؟»

آقای ژیل نورمان گمان می کرد که ماربوس بچه سر به راهی شده و برای عذرخواهی و طلب بخشش به سراغ او آمده است، و از این پس مطیع او و در اختیار او خواهد بود. اما ماریوس که تاب شنیدن چنین سخنانی را نداشت، او را از اشتباه بیرون آورد و گفت: «نه آقا!»

پیرمرد دردمند خشمگین شد و فریاد زد: «پس برای چه آمدهاید؟»

ماريوس دستهايش را درهم قروبرد، جلوتر رقت و با صداى ضعيفى گفت: «آقا! به من رحم كنيد!»

پیرمرد منقلب شد. اگر از همان ابتدا ماربوس این حرف را زده بود،

۱۸۵۸ / بينوايان

آقای ژیل نورمان دلش به رحم می آمد، اما دیر شده بود. پینمرد از جا برخاست و با دو دست به عصایش تکیه داد. رنگش سفید شده بود، مى لرزيد. ماريوس سر بهزير افكنده بود؛ و يير مردكه با قامت بلندش بر او تسلُّط داشت، گفت: «آقا! مي خواهيد كه به شما رحم كنم؟ يك تازه جوان از یک پیرمرد نود ساله توقّع رحم و دلسوزی دارد؟ عجیب است! شما در ابتدای زندگی هستید. اما من زندگی را پشت سرگذاشته ام. شما می توانید به تئاتر و مجلس رقص و كافه و تالار بيليارد برويد؛ شما با روح و شادابيد، شما بهترین ثروت دنیا را، یعنی جوانی را، در اختیار دارید. اما من اسیر ضعف و بیچارگی و درماندگی پیری شدهام. شما سبی و دو تا دندان داريد؟ معده خوب و قوى داريد، چشمهايتان خوب مي بيند، زور داريد، اشتها دارید، سالم هستید، باطراوت هستید، و جنگلی دارید از موهای سياه. اما من حتى موى سفيد هم ندارم. دندانهام ريختهاند، زانوهام قوّت ندارند، حافظهام را از دست دادهام، حتى اسم سه تاكوچه شارلو، و شُوم، و سنكلود را بهزحمت در حافظهام نگه مي دارم و غالباً آنها را باهم اشتباه ميكتم. بله، وضع و حال من اين است. شما آفتاب آينده را در پيش روي خودتان دارید، و من حتی یک شعاع نور را در مقابل خودم نمی بینم، و روز بهروز بیشتر در ظلمت فرومی روم. شما حتماً عاشق هستید، و دوستتان دارند، اما در این دنیا حتی یک نفر هم بهمن علاقه ندارد. و حالا کسی مثل شما پیش من آمده و توقّع ترحُم دارد؟ نمی دانم چرا مولی بر در نمایشنامه های زیبا و بامزه اش این موضوع را ننوشته ؟ ... آقای وکیل دادگستری! اگر شما بخواهید با دادسرا و دادگاه هم از این جور شوخی ها بکنید که حسابتان یاک است.»

و لحظهای ساکت ماند و سپس با خشم و خشونت گفت: «خوب! حالا حرفتان را بزنید. صریحاً بگویید که از من چه میخواهید؟» ماریوس گفت: «آقا! میدانم که از آمدن من خوشحال نیستید، اما آمدهام که ازتان خواهشی بکنم. و بعد از آن هم از اینجا میروم.» پیرمرد گفت: «شما اصلاً عقل ندارید. کی به شما گفت که از اینجا بروید؟»

آقای ژبل نورمان با این حرف، می خواست بخششی را که در دل داشت و پنهانش کرده بود، بازگو کند. دلش می خواست به او بگوید: «از من بخواه که ترا ببخشم، خودت را در أغوش من بينداز!». پيرمرد از أن بيم داشت که ماریوس چند دقیقه دیگر از نزدش برود؛ و خود را سرزنش می کرد که چرا چنین رفتار خشک و خشنی با او داشته است، و در عین حال نمي توانست جلو خشم و بدخلقي خود را بگيرد. تـوقع داشت كـه ماربوس این موضوع را حدس بزند و او را درک کند. اما ماربوس ظاهر را ميديد و يبي به حقيقت نمي برد و پيرمرد را خشمگين تر ميكرد. و سرانجام آقای ژبل نورمان نتوانست در برابر کج فهمی های او خاموش بماند و ناچار گفت: «شما به من بد کردید. به من که پدربزرگتان هستم. شما مقصّر هستيد. از خانه من رفتيد، نمى دانم به كجا. خالهتان را غصّه دار کردید، از اینجا رفتید تا آزاد باشید و دنبال هوس های جوانانه خودتان بروید و خوش بگذرانید و کسی مزاحم عیش و عشرتتان نباشد. در این مدت اصلاً بهما خبر ندادید که در کجا و چگونه زندگی میکنید. از این و آن قرض گرفتید و بهما نگفتید تا بدهی شما را بپردازیم. و جمعاً شدهاید یک ماجراجوی تمام عیار. و حال بعد از چهار سال بهخانه من آمدهاید و حاضر نيستيد كه بنشينيد روبهروى من و آرام آرام براى من حرف بزنيد، و مسائل خودتان را بگویید.»

زیل نورمان با این حرفها میخواست مهر و محّبت نوهاش را برانگیزد. ماریوس چیزی نگفت و خاموش ماند. پیرمرد دستش را روی سینه فشرد. معمولاً هر وقت که میخواست با تحکّم حرف بزند چنین میکرد ـ و گفت: «بسیار خوب، حال که میل ندارید از این مطالب حرف ماریوس احساس کسی را داشت که میخواهند تا چند لحظه بعد او را بهپرتگاه بیندازند. سرش را زیر انداخت و گفت: «آخه! آمدهام از شما اجازه بگیرم. میخواهم ازدواج کنم.»

آقای ژیل نورمان زنگ اخبار را زد. باسک در را نیمه باز کرد. پیرمرد بهاو گفت: «بهدخترم بگویید بیاید اینجا.»

چند لحظه بعد در باز شد، دوشیزه ژیل نُورمان به اتاق آمد. ماریوس در چند قدمی او بود. خاموش بود، چهره گناهکاران را داشت. آقای ژیل نُورمان که در طول و عرض اتاق قدم میزد، ایستاد و به دخترش گفت: «کاری با شما ندارم. فقط می خواستم بگویم که آقای ماریوس اینجاست. آقا می خواهد از دواج کند. بسیار خوب، دیگر حرفی ندارم. برگردید به اتاق خودتان.»

پیرمرد که لبریز از جوش و خروش بود، با چنان تندی و خشونتی بهدخترش نگاه میکرد، که او حیرت زده بهماریوس خیره شد، و مثل آنکه او را نمی شناسد، چیزی نگفت و با اشاره پیرمرد، با چنان شتابی از آنجا دور شد که گوبی پَرِکاهی است که از گردباد میگریزد.

پس از رفتن او، آقای ژیل نُورمان پشت بهبخاری داد و گفت: «پس می خواهید ازدواج کنید، در بیست و یک سالگی، معلوم می شود که همه چیز مرتب و آماده است، و تنها کاری که باقی مانده، اجازه گرفتن است. یعنی فقط تشریفات!... بنشینید آقا. در این چند سال که افتخار دیدارتان را نداشتم، ظاهراً انقلابی ها پیشرفت کردهاند. و شما باید از این بابت خوشحال باشید. شاید هم از وقتی که بهلقبِ باژون مفتخر شدهاید، دیگر انقلابی نیستید؟ شاید جمهوری را با اشرافیت آشتی دادهاید. بگویید بینم، نشان ژوئیه هم گرفته اید؟ حتماً گرسنه ای از کاخ لوور را هم به شما پیر وجوان رو درروی همدیگر / ۱۸۶۱

دادهاند؟ آقا!... نز دیک اینجا، در کوچه سنت آنتوان، روبه روی کوچه نُونَن وی بر ، گلوله توپی را در دیواری کار گذاشتهاند و روی آن تاریخ «۲۸ ژوئیه ۱۸۳۰» را حک کردهاند، بروبد آن را ببینید. این رفقای انقلابی شما كارهاى جالبي ميكنند. راستي ببينم، دوستان شما خيال ندارند مجسمه دوک دوبری را بردارند و یک آب نما جای آن درست کنند؟ خوب، بگذریم. شما خیال داربد که زن بگیرید. ممکن است لطف بفرمایبد و بر ما منّت بگذارید و بفر مایید که این عروس خوشبخت کیست؟» و پیش از آنکه ماریوس حرفی بزند، با خشونت گفت: «اول بگویید ببینم چه کار میکنید؟ از شغل و کار خودتان راضی هستید؟ مال و تروتی هم جمع کردهاید؟ از کار وکالت در ماه چقدر درآمد دارید؟» ماربوس با قاطعیت و با لحنی پرخاشگرانه در جواب گفت: «هیچ!» - هیچا پس غیر از آن هزار و دویست لیوری که برایتان می فرستم، هيچ درآمدي نداربد؟ ماربوس ساکت ماند. آقای ژیل نُورمان گفت: «کم کم دارم همه چیز را می فهمم. حالا از دختره بگو، مال و ثروت دارد؟» \_وضعى دارد مثل من، ثروتي ندارد.

1. Nonain d'Hyeres

۲. میدان ریشلیو (که امروز آن را میدان لووا Louvios می نامند) نزدیک محلی است که دوک دوبری در ۱۸۳۰ قربانی یک سوء قصد شد. در دوران بازگشت سلطنت بوربن ها بنای یادیودی در آنجا ساختند که در سال ۱۸۴۴ آب نمای ویسکونتی جایگزین آن شد (ایو \_گ.).

- جهيزيه وارث و ميراثي هم ندارد؟

- امیدی هم ندارد که از کسی ارث و میراثی ببرد؟

- نه.

\_خيال نمىكنم.

پیرمرد سخن او را قطع کرد، و زیر لب چیزهایی میگفت، مثل این که با خودش حرف میزند: «حالا قضیه روشن شد. این آقا بیست ساله است، بیکار است، درآمدش هم مختصر است بهسالی هزار و دویست لیور که من برای او میفرستم. پس با این ترتیب، همسر محترم ایشان، یعنی خانم بارون پُون مرسی، هر وقت که بخواهند برای ناهار کمی تره و جعفری بخرند باید شخصاً بروند به دکان سبزی فروش محلّه.»

ماریوس که احساس میکرد با این مقدّمات همه امیدهایش بهباد میرود، گفت: «آقا! ... خواهش میکنم. استدعا میکنم. بهخداوندی خدا قسمتان میدهم که اجازه بدهید با او ازدواج کنم.»

پیرمرد قاه قاه خندید؟ به سُرفه افتاده یود. خنده و سُرفه او باهم قاطی شده بود، و در این حال گفت: «واقعاً که باید متأسّف بود. شما با خودتان گفتید که «میروم و این پیرمرد بی قابلیت و پوسیده و خرفت را پیدا میکنم، و برای این ازدواج از او اجازه میگیرم. حیف که بیست و پنج ساله نیستم که برای ازدواج به اجازه پدر یا جدّ پدری نیاز نداشته باشم، و گرنه اصلاً به او خبر نمی دادم. اما حالا که به اجازه او احتیاج دارم، می روم و به او میگویم. ای پیر پوسیده خرفت! من می خواهم بافلان دوشیزه ازدواج کنم! کفشم پاره است، عروس خانم پیراهن پاره می پوشد، و این چیزها پىر وجران رودرروى، ھىدىگر / 186

بهتو پیرمرد احمق نفهم ارتباط ندارد. من تصمیم گرفتهام خود را توَی چاه بیندازم، می خواهم خودم را توی دریا بیندازم و غرق کنم و به هیچ کس ربط ندارد؛ می خواهم زن بگیرم، و دونفری می خواهیم در گرداب بدبختی و سیاهروزی شناکنیم. و تو پیرمرد پوسیده هم حق نداری مخالفت کنی، و باید ندیده و نپرسیده رضایت نامه بدهی. و قطعاً پیش خودت حساب کردهای که این پیرمرد خرفت هم در جواب تو خواهد گفت: برو جانم! برو عزیزم! و هر بلایی که می خواهی سر خودت بیار. و حالا که تو خودت را نمی توانی اداره کنی، یک بار سنگین هم روی دوشت بگذار و با این دختره، اسمش چی بود؟ پوسلوان، کویلران، یا هر چیز دیگر، عروسی کن! ... اما آقا! هرگز! هرگز من اجازه نمی دهم.»

ــگفتم هرگزا

و «هرگز» را آن قدر قاطعانه گفت که ماربوس امیدش را از دست داد و سرش را زیر انداخت، و می لرزید؛ مثل آن بود که می خواهند جان او را بگیرند. بی آنکه اراده ای داشته باشد، به طرف دَرِ اتباق رفت. آقای ژیل نُورمان با نگاه دنبالش می کرد، اما همین که ماریوس در را باز کرد تا بیرون برود، پیرمرد تند و پر شتاب، چهار قدم به جلو رفت و گریبان او را گرفت بازش گرداند و وادارش کرد که روی یک صندلی راحتی بنشیند، و به او گفت: «حال همه چیز را از اول تا آخر برایم شرح بده.»

و همین «پدر جان» که بی خردانه از زبان ماریوس بیرون جسته بود، پیرمرد را این طور منقلب و پریشان کرده بود. ماریوس حیرتزده او را می نگریست. در چهرهاش دیگر چیزی جز نیکی و مهربانی تىوأم با خشونت دیده نمی شد. در اینجا پدربزرگ که به جای پدر نشسته بود، گفت: «همه چیز را بگوا برای من تعریف کن. از عشق و عاشقی بگو. با آب و تاب همه چیز را برای من بگو. راستی که این جوانها چقدر نفهم و احمقاند.» ماریوس گفت: «پدر!» چهره پیرمرد نورانی شده بود. و پیش از آنکه ماریوس حرف بزند،

پهرد پیرالرد اورایی محده بود، و پیش او ۲۵ ماریوس الر ۲۰ مراف گفت: «بله ... به من بگو «پدر» ... و خواهی دید که برای تو چه کارها خواهم کرد.»

در آن لحظات، در لابهلای خشونت این پیرمرد، چیزی وجود داشت، آن قدر خوب و دلنشین و کریمانه و پدرانه، که ماریوس آن را احساس کرد و از نومیدی به سوی امید رفت، و تا حلودی شیقته و سرمست شده بود. نزدیک میز تحریر نشسته بود. در روشنائی شمع، پاره بودن و کهنه بودن لباسش آشکار شده بود. و آقای ژبل تُورمان با تعجب سر و وضع او را می نگریست. ماریوس در جواب پیرمردگفت: «چشم، پدر!»

آقای ژیل نُورمان این بارهم نگهداشت که ماریوس حرفش را بزند و گفت: «مثل اینکه پول نداری، سر و وضعت مثل دزدها و ولگردهاست.»

و در کشوي ميز تحرير کاويد و کيف پولي درآورد و جلو او گذاشت و گفت: «صد لوئي توي اين کيف هست. براي خودت يک کلاه بخر.»

ماریوس گفت: «پدرم! پدر خوبم! کاش می دانستید که چقدر دوستش دارم. اولین دفعه که دیدمش در باغ لوگزامبورگ بود. همه روز می آید به آنجا. آن اوایل به او توجهّی نداشتم، اما نمی دانم چه شد که یک دفعه عاشقش شدم! و این عاشق شدن روزم را سیاه کرد، و زندگی من با این عشق زیر و رو شد. اما حالا او را می بینم، همه شب او را می بینم، در خانه خودش. پدرش خبر ندارد. تصّورش را بکنید. می خواهند به سفر بروند. پدرش می خواهد او را به انگلستان ببرد. به همین دلیل نزد شما آمدم. فکر کردم که بیایم و همه چیز را برای شما شرح بدهم. اگر او برود، عقلم را از دست می دهم، مریض می شوم، شاید بروم و خودم را در رود ست همه چیز کنم. چاره آن است که با او از دواج کنم. همه داستان همین است. همه چیز پیر و جوان رو در روی همدیگر / ۱۸۶۵

را برای شما گفتم. خانه او در باغی است که یک دَرِ آهنی دارد در کوچه پلومه. از طرف انوالید که بروید، میرسید به آن کوچه.»

آقای ژیل نُورمان خوشحال بود. نزدیک ماریوس نشسته بود و در آن حال که ماریوس حرف میزد، از شنیدن آهنگ صدای او لذّت می برد، مرتب انفیه میکشید. اما وقتی نام کوچه پلومه را شنید، انفیهدان را کنار گذاشت و گفت: «گفتی چی؟ کوچه پلومه؟ مثل اینکه نزدیک این کوچه يک سرباز خانه است. بله. يادم آمد. بسر عمويت ستوان تئودول، درباره آن حدود چیزهایی برایم گفته. بله، تئودول برایم گفته بود که در آنجا، در نزديكي سرباز خانه، باغي هست و در آنجا دختري هست. پاملا،، آن هم در يک باغ؟ اين طور که ستوان تئودول مي گفت، اين دختر بايد خيلي نجیب باشد. ظاهراً تئودول با او نظر بازی میکرده، و نمیدانم نظر بازی شان به کجا کشیده. اما حرفهای این پسره احمق را نباید باور کرد؛ همهاش لاف مى زند و از خودش تعريف مى كند. ماريوس! بـ ، نظر مـن، جوانی مثل تو باید عاشق باشد. عاشقی چیز خوبی است. در سنّ و سال تو آدم خیلی زود عاشق می شود. هر چه باشد عاشق بودن از انقلابی بودن بهتر است. اگر عاشق بیست تا دختر باشی به نظر من بهتر از آن است که شيفته و فريفته آدمي مثل رويسپير باشي. من كه از ميان انقلابيون، فـقط دخترهای انقلابی را دوست دارم. دختر خوشگل دختر خوشگل است. حالا هر فكر و عقيدهاي كه داشته باشد، حتى اگر شيطان صفت باشد، از خوشگلیاش کم نمی شود. این اصل را همه قبول دارند. اما بیاییم بر سَر آن دختر زیبا، که پنهان از چشم پدرش، ترا به خانه راه می دهد. به نظر من کار خوبی میکند. خود من در جوانی از این جور داستانها زیاد داشتهام. ميداني كه وقتى اين جور چيزها بيش مي آيد، چه كار بايد كرد؟ جوابش

Peme'la ، نام دختر زیبا و پاکدامنی در یکی از رمانهای ساموئل ریچاردسون نویسنده انگلیسی (۱۶۸۹ ـ ۱۷۶۱).

ساده است. زیاد نباید سخت گرفت. با این جور چیزها که آدم نباید خودش را یک عمر گرفتار کند. این جور چیزها خوب است، اما نباید دنباله يبداكند وكار بهجايي برسدكه أدم را ببرند نزد أقاى شهردار،كه حمایل ببندد و رسمیت عروسی را اعلام کند. ' جوان باید وقتی که چنین چیزی پیش می آید، اهل ذوق باشد و ظرافت. که گفته اند: «ای موجودات فانی! گناه کنید! اما زن نگیرید!». انسان وقتی که در چنین مخمصه ای می افتد تنها یک راه دارد؟ باید بیاید به خانه پدربز رگش، که پیرمر دی است خوب و خوش قلب، و همیشه در کشوی میزش مبالغی بول نقد دارد و داستان را برای او تعریف کند. و طبعاً آن پدربزرگ خوب و خوش قلب داستان را مي شنود و به آن جوان عاشق مي گويد: عزيز من! موضوع خيلي ساده است. عهد جوانی باید سپری شود، و دوران پیری هم به مرگ منتهی می شود. روزی من هم جوان بودم، و تو هم روزی به پیری می خواهی رسید. کاری که من امروز برای تو میکنم، تو هم روزی برای نو،ات خواهي كرد. بگير، جانم. بگير اين دويست سك طلا را و بىرو و با آن تفريح كن و خوش بگذران. به خدا كارى از اين بهتر در دنيا نيست. بله ماريوس عزيزا عشق بايداين طور باشد. فكر ازدواج را از سرت بيرون كن. حتماً متوجه منظور من هستي؟»

ماریوس بی حرکت مانده بود، خشکش زده بود، نمی توانست چیزی بگوید. با تکان دادن سر به پدربزرگش فهماند که منظورش را درک نمیکند.

پیرمرد قاه قاه خندید. پلکهای پلاسیدهاش را برهم زد، دستش را روی زانوی ماریوس گذاشت و در چشمهای او خیره شد و با لحنی پُر از مهر و محّبت گفت: «پسرهٔ نفهم! ... این دختره می تواند معشوقه خوبی

۱. بعد از انقلاب فرانسه تا امروز ـ شهرداران یا معاونان آنها، در تالار مخصوص در شهرداری، بر طبق قانون، رسمّیت ازدواج زن و مرد را اعلام میکنند. پیر وجوان رودرروی همدیگر / ۱۸۶۷

برای تو باشد. همین و بس.»

رنگ از صورت ماریوس پرید. تا آن لحظه متوجه منظور پدربزرگش نشده بود. مطالبی که پدربزرگش درباره کوچه پلومه و آن دختر زیبا و سرباز خانه و تئودول به هم می بافت، در نظر او نمی توانست با کوزت که صفا و طراوتش به شکوفه های بهاری می ماند، ربط داشته باشد. پیرمرد مفا و طراوتش می کرد، و ماریوس منظور او را نمی فهمید. اما وقتی که در پراکنده گویی می کرد، و ماریوس منظور او را نمی فهمید. اما وقتی که در پایان منظورش را در چند کلمه خلاصه کرد و با صراحت به او گفت، ماریوس تازه حقیقت را درک می کرد. و در نظر او آنچه پیرمرد گفته بود ناسزایی بود و دشنامی به کوزت. و این کلمات پدربزرگ که می گفت: «این دختره می تواند معشوقه خوبی برای تو باشد»، مانند تیغه شمشیر در قلب او نشست.

دیگر تاب نیاورد. از جا برخاست، کلاهش را از روی میز برداشت و با قدمهای محکم بهطرف در رفت و در آنجا روی گرداند و بهپدربزرگش تعظیمی کرد و گفت: «پنج سال پیش بهپدرم دُشنام دادید، و امشب بهدختری که دوستش دارم ناسزا گفتید، ... آقا! من دیگر چیزی از شما نمی خواهم. خداحافظ!»

پیرمرد متعجب و مبهوت، سعی کرد از جا برخیزد و مانع رفتن او شود، اما پیش از آنکه بتواند قدمی به جلو بگذارد یا حرفی بزند، ماریوس در را پشت سَرِ خود بسته بود و از آنجا رفته بود.

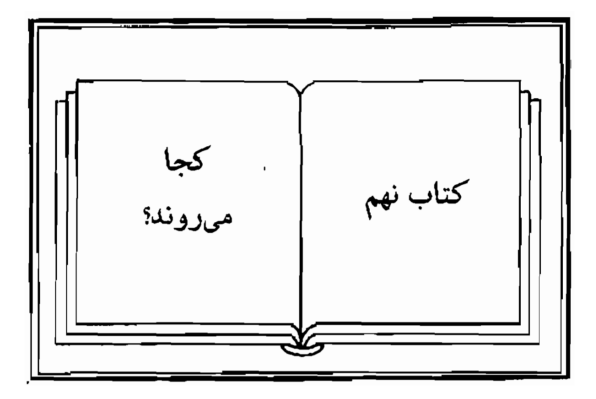
پیرمرد لحظاتی مانند صاعقهزدگان بر جای ماند؛ حتی نفس کشیدن برای او دشوار شده بود، گویی یک پنجه قوی گلویش را میفشرد. سرانجام تاب نیاورد، از جا بلند شد و با شتاب جلو دوید و در را بازکرد و فریاد زد: «بهدادم برسید!»

دخترش، و بعد از او خدمتکاران دویدند و خود را بهاتاق او رساندند. آقای ژیل نُورمان التماس میکرد و گفت: «بروید! بدوید!. دنبالش بدوید. او را بگیرید و بیاریدش پیش من. من که بهاو حرف بدی نزدم. این پسره عقل ندارد. خدایا! خداوندا!.. می تر سم که دیگر نبینمش.»

و خود به طرف پنجره ای دوید که به کوچه باز می شد و آن را باز کرد، و نیمی از تنه اش را از پنجره بیرون برد و در کوچه خم شد. خدمتکارانش، باسک و نیگولت، نگران و وحشت زده، او را از عقب محکم گرفته بودند، اما او همچنان از میان پنجره گشوده خم شده بود و صدا میزد: «ماریوس! ماریوس!»

اما ماریوس با چنان شـتابی از آن حـدود دور شـده و بـهپیچ کـوچه سنلوئی رسیده بود، که صدای فریاد پدربزرگش را نمی شنید.

پیرمرد نود ساله صدایش به جایی نرسید، از کنار پنجره به این سو آمد و سرش را در میان دو دست گرفت و لرزان خود را روی یک صندلی راحتی انداخت. دیگر چیزی نمیگفت، اشک نمی ریخت، لبهایش تکان می خورد، و شگفتزده بود. فکرش از کار افتاده بود. چیزی در دل داشت که غم آلود بود و به شب می مانست.



## Ì

ژان والژان

در همین روز، نزدیک ساعت چهار بعداز ظهر، ژان والژان در گوشه کم رفت و آمدی ازشان دو مارس، روی سنگچینی نشسته بود. در این روزها از روی احتیاط، یا برای تنها بودن و اوقات را به تفکر و تأمل گذراندن، کمتر با کوزت از خانه بیرون می آمد. شاید هم این وضع، تنها روحیه می دهد. به هر روی، ژان والژان در این روزها معمولاً کُت کارگری و شلوار کتانی و خاکستری رنگش را می پوشید و کلاه لبه پهن به سر می گذاشت، که نیمی از صورتش را پنهان نگه می داشت. در این ماه اخیر، کوزت نیز راضی و خوشحال به نظر می رسید، و ژان والژان از این بابت نگرانی نداشت. اما یک دو هفته ای بود که چیز دیگری نگرانش کرده بود؛ و این نگرانی از روزی شروع شد که در بولوار قدم میزد و تناردیه را از نتاردیه را در همانجا دید و حدس زد که این مرد توطئه ای طرح ریزی میکند. به همین سبب یه فکر افتاد که از سرراه او دور شود. جون حضور تناردیه در ادر همانجا دید و حدس زد که این مرد توطئه ای طرح ریزی

از آن گذشته، پاریس در آن روزها وضع آشفتهای داشت. و معمولاً آشوبهای سیاسی، بـرای کسـی کـه اسـراری در زنـدگی داشـته بـاشـد و بخواهد آن اسرار را از چشم دیگران پنهان کند، این عیب را دارند که پلیس در چنین ایامی هشیارتر می شود، و مأموران به هر کس شک می برند بازداشتش میکنند. در آن هنگام که مأموران کسانی چون پِپَن' و موره<sup>(۲)</sup> را پیدا کردند، و آنها را از سرراه خود برداشتند، یافتن مردی مثل ژان والژان هم برای آنها چندان دشوار نبود.

این گونه مسائل فکر ژان والژان را پریشان کرده بود.

یک روز صبح نیز نشانه ای را روی دیوار باغ دید که بىرای او نىوعى هشدار باش بود. آن روز صبح، طبق معمول، زودتر از همه ساکنان خانه از خواب بیدار شد و به باغ رفت؛ در میان درختان کمی به این سو و آن سو رفت، و تاگهان چشمش بهدیواری افتاد، که با میخ روی آن، این چند خط راکنده بودند: «شماره ۱۶ ـکوچه وژری». پیدا بود که تازه این خط را روی دیوار کندهاند. گردوخاکی که از دیوار، پای بوته های خار ریخته بود، نشان می داد که تازه این نشانی را روی دیوار کندهاند. شاید شب پیش آن را روی ديوار كنده بودند. ژان والژان از خود مي پرسيد: «اين چه معنا و مفهومي دارد؟ نشانی خانه کیست؟ علامتی است که دیگری بیاید و آن را ببیند و كارى انجام بدهد؟ شايد كسى با اين نشاني مي خواسته است پيامي بهاو برساند؟ شاید هشدار بود؟» در هر صورت، ژان والژان چنین نتیجه گرفت که باغ در امنیت نیست، و افراد ناشناس وارد آن شدهاند، به یاد شب هایی افتاد که کوزت معتقد بود که سایه کسی را در باغ دیده است. ژان والژان همه این مسائل را در نظر گرفت و اوضاع را سنجید و به این نتیجه رسید که مصلحت در آن است که به کشور دیگری مانند انگلستان برود، و به کوزت نيز اطلاع داد. خيال داشت كه تا هفت هشت روز بعد حركت كند. آن روز که روی سنگچین کنار میدان نشسته بود، تناردیه و کنجکاویهای مأموران

۱ و Pepin و Morey از همدستان فیشی Fieschi، تبهکار معروف، که در سال ۱۸۳۶ اعدام شد (ایو -گ.).

ژان رالژان / ۱۸۷۳

پلیس، و آن خط مرموز بر دیوار باغ، ذهنش را مشغول کرده بودند، و او در این فکر بود که چگونه گذرنامه تهیه کند و بهانگلستان برود.

در همین لحظات که فکرش بسیار مشغول بود و در آفتاب نشسته بود، سایه کسی را دید که پشت سرش ایستاده بود، و پیش از آنکه روبرگرداند و او را ببیند، کاغذ چهار تا شدهای. را در کنار خود دید، مثل این بود که یک نفر از پشت و از بالای سرش این کاغذ را بهطرف او پرتاب کرده باشد. ژان والژان نتوانست آن شخص را ببیند؛ چون پس از پرتاب کردن کاغذ بهسرعت دور شده بود. کاغذ را برداشت و چهارتای آن را باز کرد. با حروف درشت، با مداد روی آن کاغذ نوشته شده بود:

«زودتر خانه خودتان را عوض کنید!»

ژان والژان از جا بلند شد، به اطراف خود نگاه کرد؛ هیچ کس در اطراف او نبود، تنها در دور دست موجود لاغر و ریزهاندامی را دید که می دوید و دور می شد؛ از یک بچه بزرگتر بود و از یک مرد کوچکتر، بلوز خاکستری پوشیده بود و شلواری خاکی رنگ از مخمل نخی. ژان والژان غرق در تفکر به خانه بازگشت.

**ک** ماريوس

ماریوس غمگین از خانه پدربزرگش بیرون آمده بـود، بـا انـدک امیدی بهخانه او رفته بود، و در نهایت نومیدی از آن بیرون می آمد.

و اما هر کس نخستین مراحل عشق را گذرانده باشد، این نکته را میداند که افسر رسته نیزهافکن، و داستان نظربازی او با کوزت، آن گونه که پدربزرگ نقل کرده بود، کوچکترین سایه تردیدی در ذهن ماریوس بهوجود نیاورده بود.

شاید اگر شاعر یا نمایشنامه نویسی، داستانی را که پدربزرگ برای نوهاش نقل میکرد می شنید، نکتههایی از آن را می پسندید و در قالب «درام» می ریخت، اما واقعیت با نمایشنامه نویسی، همیشه در یک راه پیش نمی روند. ماربوس در سن و سالی بود که اگر چیز بدی درباره دلدارش می شنید باور نمی کرد، که بدگمانی چیزی نیست حز چین و چروک، و آغاز جوانی با چین چروک بیگانه است. چیزی که اُتللو را آن چنان برمی آشوید در کاندید اثر نمی گذارد. بدگمان شدن به کوزت، در نظر ماریوس نوعی جنایت بود، و او حاضر نبود که آلوده آن شود.

۱. اتللو، قهرمان نمایشنامه معروف شکسپیر، که با دیدن دستمال همسرش دزد مونا در دست کسی، بهپسرش بدگمان شـد. و کـاندید Candid، نـام قـهرمان داسـتانی از ولتـر، بههمین نام، که مردی ساده و زودباور بود. ماريوس / ١٨٧٥

ماریوس نومیدانه مدتی در کوچه ها سرگردان شد. قاعدتاً آنها که رنج می برند، چنین می کنند. ماریوس به هیچ کدام از چیزهایی که در خاطر او مانده بود فکر نمی کرد. دو ساعت بعد از نیمه شب، به خانه کورفراک بازگشت. با لباس، خود را روی تشک انداخت. آفتاب درآمده بود که به خواب رفت؛ از آن خوابهای سهمگینی که رؤیاهای تیره فام را از مغز آدمی عبور می دهد و او را خسته می کند. وقتی که بیدار شد، کورفراک، آنژولراس و کمبوفر را دید که لباس پوشیده و کلاه بر سر در اتاق بالای سر او ایستاده اند، و ظاهرشان نشان می داد که برای انجام کاری می خواه ند به جایی بروند. کورفراک از او پر سید: «برای تشییع جنازه ژنرال لامارک اب ما نمی آیی؟»

ماریوس از جایی خبر نداشت و خیال میکردکه کورفراک بهزبان چینی یا او حرف میزند.

چند دقیقه بعد از آنان، از خانه بیرون رفت و دو قبضه تپانچهای راکه بازرس ژاور پیش از واقعه سوم فرریه به او امانت داده بود و هنوز نزد او بود، برداشت و در جیبهای خود پنهانشان کرد. این دو تپانچه هنوز پُر بود، و اصلاً معلوم نبود ماریوس چه افکار تیره و تاریکی در سر داشت که تپانچهها را با خود همراه برد.

آن روز را، بی آنکه بداند در کجاست و چه میکند، با پرسه زدن در کوچهها گذراند. گاهی باران می آمد، بهباران اعتنایی نداشت. برای ناهار یک سو داد و از دکان نانوایی نانی خرید و آن را در جیب خود جای داد ولی یادش رفت که بخورد. دقایقی نیز خود را به آب زد و بی خودانـه در رود مِن آب تنی کرد. لحظاتی هست که مغز آدمی به کوره آتش تبدیل

۱. Lamarque سردار ر سیاستمدار فرانسوی (۱۷۷۰ – ۱۸۳۲) که در سال ۱۸۲۸ نماینده مجلس شد و در جبهه مخالف حکومت مبارزه میکرد. در تشپیع جازه او گروهی از آزادیخواهان شرکت کردند، که این اجتماع شورش بزرگی پدید آورد. می شود؛ و ماریوس در چنان لحظاتی بود، نه از چیزی بیم داشت و نه به چیزی امیدوار بود. از شب پیش که از خانه پدربزرگ بیرون آمده بود، در انتظار فرارسیدن لحظه دیدار بود. این آخرین روشنایی زندگی او بود، و جز آن در پیش روی او هر چه بود تاریکی بود. در انتظار رسیدن آن لحظه، گاهی در خیابان خلوتی قدم میزد و از دور دست صداهایی می شنید؛ مثل اینکه در پاریس خبرهایی بود. گاهی از دنیای خیال بیرون می آمد و با خود می گفت: «چه خبر است؟ غوغای جنگ و ستیز را می شنوم.»

در ساعت نه شب، همچنان که به کوزت قول داده بود، خود را به کوچه پلومه رساند. وقتی که به دَرِ آهنین باغ نزدیک شد، غوغای پاریس را فراموش کرد. چهل و هشت ساعت بود که کوزت را ندیده بود، و اینک به دیدار او می رفت. جز این فکر، هر چه در ذهن داشت، ناپدید شد. شادی عجیب و ناشناخته ای وجودش را فراگرفت. این دقیقه ها که آدمی در آنها چندین قرن را می گذراند، گرانمایه اند و در خورستایش. وقتی چنان دقایقی فرامی رسند، قلب آدمی لبریز از احساس می شود.

ماریوس از لای میله ها وارد باغ شد. کوزت در آنجا که به انتظار می نشست، نبود. به طرف پلکان جلو ساختمان رفت، به آن امید که کوزت را در آنجا پیدا کند. کوزت در آنجا هم نبود. بالا را نگاه کرد. پنجره ها بسته بود. باغ را دور زد، کسی را در باغ نیافت. دیگر چیزی تمی فهمید. وحشت زده بود، درد و اضطراب به جانش افتاده بودند، نمی دانست چه کند. به درها و پنجره های چوبی ساختمان مُشت می کوبید، به هر سو می دوید، حتی از آن بیم نداشت که پدر کوزت ناگهان پنجره ای را بگشاید و از او بپرسد که در آنجا چه می خواهد؟ این خطر در برابر خطری که آن را احساس می کرد ناچیز می نمود. سرانجام تاب نیاورد. کوزت را صدا زد... کوزت!... کوزت!... صدایش را بلندتر کرد: -کوزت!... کوزت!... جوابی نشنید. هیچ کس در باغ نبود، همه چیز تمام شده ماريوس / ١٨٧٧

بود.

ماریوس نگاه بی فروغش را به این خانه شوم دوخت، که همچون گورستان تاریک بود و تهی. به نیمکت سنگی می نگریست، که در خوشترین ساعات عمرش روی آن، و در کنار کوزت می نشست. روی پلکان جلو ساختمان نشست، به عشق خود می اندیشید و با خود می گفت که اگر کوزت رفته باشد، چاره ای جز پناه بردن به آغوش مرگ ندارد. مدتها در آن حال بود که ناگهان صدایی از طرف کوچه و از پشت

مدیه در ان حال بود به ایهای عبدایی از طرف طوچه و از پست درختها شنید و بهخود آمد. کسی او را صدا میزد: «آقای ماریوس "» ماریوس از جا پرید: «بله!»

\_ آقای ماریوس! اینجا هستید؟ \_ بله:

ــ آقای ماریوس!. دوستان شما در کوچه شانورری سنگر گرفتهاند، منتظر شما هستند.

صدا برای ماربوس ناآشنا نبود، صدای خشدار اپونین بود. ماربوس بهطرف دَرِ آهنین دوید و سرش را از میان میلهها بیرون برد؛ کسی را دید که از دور به یک پسر جوان شباهت داشت، و دوان دوان در میان تاریکی نابدید شد.

### م آقای مائف

کیف پول ژان والژان، که گاورش از جیب مونپارناس ربوده و برای آقای مابُف پرتاب کرده بود، گِره گشای مشکلات او نشد. آقای مابُف با آنهمه پارسایی و بزرگواری در خورستایشی که داشت، نتوانست این هدیه را که از آسمان رسیده بود بپذیرد، و قبول این موضوع برایش دشوار بود که یکی از ستارگان آسمان برای کمک به یکی از ساکنان کره زمین چند سکه طلا پیشکش بفرستد؛ مگر می توانست حدس بزند که پسرک ولگردی به نام گاورش این کیف را از بالای دیوار پیش پای او انداخته باشد؟ به همین سبب، کیف پول را نزد کلانتر پلیس آن محل برد و آن را به دست کلانتر سپرد تا صاحبش را پیدا کند؛ و در واقع این کیف برای همیشه به اشیای گمشده پیوست، زیرا صاحب آن طبعاً پیدا نشد.

آقای مابّف، از این موضوع که بگذریم، از هر حیث در سراشیب افتاده بود.

تلاش او برای کشت و پرورش درخت نیل در باغ نباتات بهجایی نرسید. در سال پیش، نتوانسته بود حقوق عقب افتاده خدمتکارش را بپردازد، و امسال علاوه بر آن بدهی، از عهده پرداخت اقساط اجاره بها برنمی آمد. بنگاهی که صفحات فلزی کلیشههای کتاب او را بهگرو برداشته و پولی بهاو داده بود، چون آقای مابُف نتوانسته بود در سر موعد آن مبلغ را پس بدهد، گراورها را به حراج گذاشته بود، و مسگری آنها را خریده و همه را ذوب کرده بود تا از فلزشان دیگ و قابلمه مسی بسازد. چون گراورها از دست رفته بود، دیگر آقای مابُف نمی توانست تحقیقاتش را در مورد نباتات دنبال کند. ناچار، اوراق یادداشتهایش را مانند کاغذهای سیاه مشق، به بهای ناچیزی، به یک کتابفروش دوره گرد فروخت، و از آنهمه تلاش و مطالعه و تحقیق یادگاری برایش نماند. بعد از این همه شکست و بدبیاری، دیگر دل و دماغ آن را نداشت که به باغچه خود برسد فرگلها و درختانش را آبیاری کند، و در نتیجه باغچه او نیز بی حاصل شده گوشت بخورد و رمقی بگیرد، اما دیگر چنین چیزی هم برای او مقدور نبود؛ و غذایش چیزی نبود جز نان و کمی سیبزمینی. مبلهای کهنه و نود؛ و غذایش چیزی نبود جز نان و کمی سیبزمینی. مبلهای کهنه و گیاهش را و اوراق چاپی اش را، فروخت اما هنوز به کتابهای گرانبها و گیاهش را و اوراق جاپی اش را، فروخت اما هنوز به کتابهای گرانبها و گیاهش را و اوراق جاپی اش را، فروخت اما هنوز به کتابهای گرانبها و گیاهش را و اوراق جاپی اش را، فروخت اما هنوز به کتابهای گرانبها و گیاهش را و اوراق جاپی اش را، فروخت اما هنوز به کتابهای گرانبها و گیه در این داشت که مبارت بود از:

«شعر گونه های تاریخی کتاب مقدس» چاپ ۱۵۶۰، «کشف الآیات کتاب مقدّس»، از تألیفات پی یر دوبِس ' «مارگریت های مارگریت» از ژان دولاهه ۲ با اهدائیه ای به ملکه ناوار ؛ «شأن و مقام سفیر»، از آثار عالیجناب در ویلیه هُتمن ۲؛ گزیده ای از اشعار مذهبی چاپ شده در سال ۱۶۴۴ و دیوان اشعار «تیبول» ۴، چاپ ۱۵۶۷، با کتیبه شکوهمند in Venetiis , in پیول» ۴، چاپ ۱۵۶۷، با کتیبه شکوهمند in دیوان اشعار «تیبول» ۴، چاپ ۱۵۶۷، با کتیبه شکوهمند in دیوان اشعار «تیبول» ۶، چاپ ۱۵۶۷، با کتیبه شکوهمند in

Pierre de Besse
 Jean de La Haye
 dc Villiers Hotman
 ۴. Tibulle ، شاعر لاتيني.
 ۵. Diogene Lacrce ، فريناني قرن سوم ميلادي.

نوشتههای ۳۹۳ و ۳۹۴ وِنیز، که هانری استیین ا درباره آنها تحقیق سودمندی کرده است. و همه این دست نوشتهها بهزبان یونانی قدیم بودند، که جز در نسخههای معروف قرن دوازدهم کتابخانه ناپل نظیر آنها در جایی دیده نشده بود. آقای ماتف در اتاقش هرگز آتش نمی افروخت، و زود می خوابید تا به روشن کردن شمع نیازی نداشته باشد. همسایگان نیز دیگر با او بیگانه شده بودند و همه از او پرهیز می کردند. و خود او این موضوع را حس کرده بود. بینوایی یک بچه مادران را غمگین می کند؛ بینوایی یک مرد جوان قلب دختران جوان را به درد می آورد، اما بینوائی این پیرمرد در هیچ کس اثر نمی گذارد. حال آنکه این بینوایی از همه می ساخت و شادی کودکانه شد، را حفظ کرده بود. وقتی که به کتابهایش نظری می انداخت، قلبش گرم می شد. وقتی کتاب دیوژن لائرس را، که از نسخههای کمیاب بود، در دسترس خود می دید، لبخند می زد. در گنجه نظری می انداخت، قلبش گرم می شد. وقتی کتاب دیوژن لائرس را، که از نسخههای کمیاب بود، در دسترس خود می دید، لبخند می زد. در گنجه

روزی ننه پلوتارک بهاو گفت: «امروز بـرای نـاهار چـه بکـنيم؟ پـول نداريم.»

ناهارشان چیزی نبود جز یک تکه نان و چهار یا پنج دانه سیبزمینی. آقای مایف گفت: «نسیه بخرید.»

**۔دی**گر نسیه نمی دهند.

آفای ماتف دَرِ گنجهٔ شیشه دار را گشود؛ مدتی به تک تک کتابهای گرانبها و کمیابش نگاه کرد. مانند پدری بود که ناگزیر باشد از میان فرزندانش یکی از آنها را برای قربانی انتخاب کند. با عشق و علاقه به آنها چشم دوخته بود و سرانجام دست پیش برد و یکی از آنها را درآورد و زیر بغل گذاشت و از خانه بیرون رفت. وقتی که به خانه بازگشت، دیگر کتابی زیر بغل نداشت، اما سی سو از جیب درآورد و روی میز گذاشت و بهننه پلوتارک گفت: «این هم برای ناهار امروز.»

ننه پلوتارک احساس کردکه آن روز پرده تیرهای بر چهره درخشان و باصفای پیرمرد فروافتاد؛ و این پرده تیره از آن بس هرگز از چهره او کنار نرفت.

روز بعد، و روزهای بعد، این کار تکرار می شد، و هر روز آقای مابّف باکتابی بیرون می رفت و با چند سکه نقره ای بازمی گشت. کتابفروشها که دریافته بودند آقای مابّف چاره ای جز فروش کتابهایش ندارد، هر کتابی را کمه دست کم بیست فرانک ارزش داشت، حداکش به بیست سو می خریدند. بدین گونه، کمکم، بیشتر کتابهایش از گنجه شیشهدار به دکانهای کتابفروشی منتقل می شد. گاهی می گفت: «من دیگر هشتاد سال دارم!»، و شاید چون فکر می کرد که وقتی آخرین کتاب را بفروشد، مرش به پایان خواهد رسید، روز به روز خمگین تر می شد. با این حال، روزی روشنایی کم فروخی در دل او تابید. آن روز باکتاب هانری استی ین از خانه بیرون رفت و آن را در مالاکه ادر کنار رود سن، به سی وینج سو فروخت و کتابی از انتشارات آلد ار ابه چهل سو خرید و به خانه بازگشت و با شادی کودکانه ای به ننه پلو تارک گفت: «پنج سو بده کار شدم». و آن روز ناهار نخورد.

آقای مابُف از اعضای انجمن گل و گیاه بود. اعضای انجمن از تنگدستی او خبر داشتند. روزی یکی از آنها به دیدار او آمد و قول داد که درباره او با وزیر کشاورزی گفت وگو خواهد کرد و به قول خود وفا کرد، وزیر وقتی که از وضع و حال او خبر دار شد، گفت: «باور نمی شود کرد. این

#### 1. Malaquais

۲. Alde، خانوادهای در ایتالیا، که در قرن شانزدهم در چاپ کتابهای قـدیمی شـهرت داشتند. مرد دانش و اطلاعات وسیعی دارد. گیاه شناس بزرگی است. مردی است نیک نفس و بی آزار. باید برای او کاری کرد!»، و روز بعد، برای آقای مابّف نامه ای آوردند. آقای وزیر او را به خانه خود دعوت کرده بود. نامه دعوت را با دستهای لرزان به ننه پلو تارک نشان داد و گفت: «نجات پیدا کردیم!». و پاره، لباس گشاد و کهنه، و زیر رفت. خدمتکاران وزیر با تعجب به کراوات پاره، لباس گشاد و کهنه، و کفشهای وصله دار او که با سفیده تخم مرغ را کسشان زده بود، نگاه می کردند. آن شب عده ای به مهمانی وزیر آمده بودند. در این مهمانی هیچ کس، و حتی خود وزیر کلمه ای با او حرف زیبایی بود، از شوهرش پرسید: «این پیرمرده کیست؟». و آقای وزیر در زیبایی بود، از شوهرش پرسید: «این پیرمرده کیست؟». و آقای وزیر در بیام مهمانی به پایان رسید، و آقای مابّف نوانست بشنود. در حدود نصف شب مهمانی به پایان رسید، و آقای مابّف نوانست بشنود. در حدود نصف شب مهمانی به پایان رسید، و آقای مابّف پای پیاده، و در زیر بارانی که میل آسا می بارید، به خانه بازگشت. موقع رفتن به خانه وزیر، در شکه سیل آسا می بارید، به خانه بازگشت. موقع رفتن به خانه وزیر، در شکه سوار شده بود. و برای پرداخت کرایه درشکه، همان روز ناچار شده بود یکی از کتابهای قدیمی اش را، به نام «وزیر» بفروشد.

همه شب، عادتش این بود که صفحاتی از کتاب دیوژن لائروس را میخواند. زبان یونانی قدیم را، بهاندازهای میدانست که بتواند مطالب نسخه کمیاب خود را بفهمد. و در آن ایام تنها دل گرمی او همین بود. چند هفتهای با این وضع گذشت، که ناگهان ننه پلوتارک بیمار شد و بهبستر افتاد. پول برای خرید نان نداشتن وحشتناک است، و پول برای تهیه دارو نداشتن از آن وحئستناکتر است. شبی پزشک برای ننه پلوتارک، داروی گرانقیمتی در نسخه خود نوشته بود و به هر روی این زن به مراقبت و غذای مناسبتری احتیاج داشت. آقای مابف ناچار گنجهٔ شیشهدار را گشود. همه کتابهایش را فروخته بود و تنها کتاب کمیاب دیوژن لائرس برایش باقی مانده بود. این نسخه بی همتا را زیر بـغل گـذاشت و از خـانه بـیرون رفت. روز چهارم ژوڻن ۱۸۳۲، در ټورت سن ژاک، این کتاب را بهبهای صد فرانک بهصاحب کتابفروشی روایال فروخت و بهخانه بازگشت، و بیست سکـه پنج فرانکی را در کنار ننه پلوتارک گذاشت و بهاتاق خود رفت.

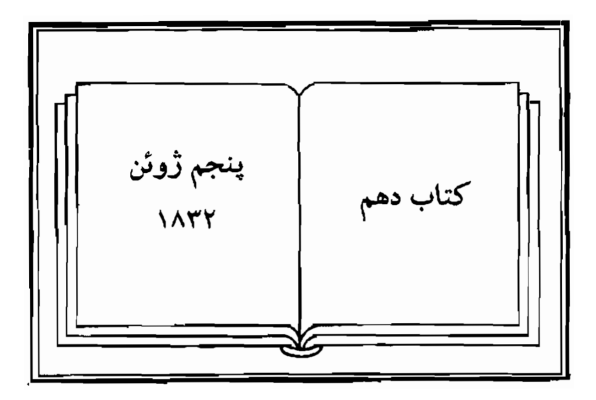
روز بعد در گوشه باغچهاش، روی تخته سنگی که در کنار دیواره کوتاه بود نشست و از بالای دیواره کوتاه، رهگذران میتوانستند او را بینند که بی حرکت بود و سرش پایین بود و به درختها و گلهای خشک شده باغچه نگاه میکرد. گاهی باران می آمد، اما پیرمرد ریزش باران را احساس نمیکرد. بعد از ظهر آن روز در پاریس غوغایی بود؛ از یک سو غریو مردم بود و از سوی دیگر صفیر شلیک گلوله ها، که باهم درآمیخته بودند.

آقای ماتف سرش را بلند کرد و گوش فراداد؛ از باغبانی که از پشت دیوار کوتاه میگذشت، پرسید: «چه خبر شده؟»

باغبان، که بیل بر دوش داشت، ایستاد و گفت: «آشوب کردهاند. این سروصدای شورشی هاست.»

> - آشوب؟ شورش؟ - بله، باهم درگیر شدهاند. - چرا درگیری؟ باغبان گفت: «نمی دانم چرا. این که دیگر چرا ندارد.» آقای مابف پر سید: «درگیری در کجاست؟» - در طرف آر سنال !.

آقای مایف از جا برخاست و به اتاقش رفت؛ بی اختیار دَرِ گنجه اش را باز کرد که دیگر در آن کتابی نبود. به یاد آورد که آخرین کتاب را هم فروخته و دیگر امیدی برایش نمانده است. سرگشته و حیران از خانه بیرون رفت.



# مورت ظاهر

آشوبهای تودهای از چه به وجود می آید؟ از هیچ و از همه چیز؛ از الکتریسیتهای که بر اثر اصطکاک ایجاد می شود، از جرقهای که ناگهان برمی جهد، از نیرویی که سرگردان است، و از بادی که می وزد و می گذرد و در راه خود، آنهایی را که می اندیشند و آرزویی در دل دارند، و آنهایی را که رنج می برند و در آتش بینوایی می سوزند، همه را برمی انگیزد و با خود می بود.

بەكجا مىبرد؟

بهدنیای اتفاقات و پیش آمدها؛ و از تو در توی دولت و قوانین، و ترقی و تعالی و جرأت و جسارت دیگران عبور میدهد.

ایسمان های تسحریک شمده، اشتیاق های به تلخکامی کشمیده، حقارت های به نفرت گراییده، پر خاشگریهای خاموش مانده، جرأت های سرکوب شده، و کنجکاویها و عشق و علاقه به تغییر و تحوّل، و عطش دیدار چیزهای دور از انتظار و جست و جوی چیزهای تازه مثل انتظار کسی که می خواهد آگهی نمایش تازه ای را بر سَر دَر تأتر ببیند، و سروصدای متصدّی تعویض دکور را بشنود و کینه توزیهای ابهام آلود، و انتقامجویی ها و غرورهای درهم شکسته، و امیدواریهای سَرخوردگان و تیره روزان، و گُر گرفتن پایین ترین طبقات اجتماع که در گل فرورفته اند، و همه و همه از عناصر و انگیزههای انقلاباند.

آنچه از همه بزرگتر است و آنچه از همه پست تر، آنها که در خارج از محدوده جامعه به کمین نشسته اند و در انتظار حوادث اند، و خانه به دوشان و افراد بی نام و نشان و ولگردان، و کسانی که سریناهی ندارند و شبها سقف بالای سرشان ابرهای سرماخیز آسمان است، و آنها که نان خود را، روز به روز، نه از کار ثابت و مشخص بلکه از هر چه پیش آید درمی آورند، و گمنامان سرزمین نداری و بینوایی، و پا برهنه ها، به دنیای فتنه و آشوب تعلق دارند.

هر کس که در اعماق جان خود، عصیانی بر ضد حکومت یا سرنوشت یا زندگی، پنهان کرده، برای آشوب آماده است؛ و به محض آنکه فتنه ای برپا شود، سراپایش به شور و جوشش می افتد، و احساس میکند که بادی سهمگین او را از جاکنده و به غوغای آشوب در انداخته است.

آشوب، نوعی تندباد است در فضای یک جامعه. وقتی که اوضاع جوّی آماده شود، به حرکت درمی آید، پیچ و تاب می خورد، می دود، می غُرّد و همه چیز را زیر و رو می کند و هر چیز را در سرراه خود می فرساید و درهم می شکند و از پا می افکند، و هر چه را ببیند از ریشه درمی آورد، و انسانهای والا سرشت و مردم ناچیز و درمانده را، توانمندان و ناتوانان را، و کنده های درخت را، چون پَرِکاه از جا برمی گیرد و با خود می برد.

وای بر آن کس که چنین تندیادی او را کشانکشان همراه ببرد. و وای بر آن کس کـه رو در روی چـنین تـندبادی قـرار گـیرد، کـه هـمه چـیز را فرومیریزد و فرو میپاشـد.

کسانی راکه با خود همراه میبرد، معلوم نیست با چه نیرویی مجهزشان میسازد؛ بهدست هر نوجوان تازه از راه رسیدهای اسلحه صورت ظاهر / ۱۸۸۹

میدهد و هر کس و هر چیز را بهگلوله و آتش تبدیل میکند، و از یک سنگ کوچک سلاحی مؤثر و مهلک بـهوجود می آورد و یک بـاربَر را بهمقام یک سردار جنگی میرساند.

بعضی از سخنوران سیاسی، موذیانه، معتقدند که فتنه و آشوب برای استحکام پایه های قدرت حکومت تا حدودی لازم است. به عقیده طرفداران این مکتب، اگر دولت بر اثر فتنه و آشوب سرنگون نشود و برجا بماند، مستحکمتر می شود. و در این میان، ارتش نیروی خود را می آزماید، بورژوازی تمرکز پیدا می کند، عضلات پلیس کشیده تر می شود، استخوان بندی اجتماعی استواری بیشتری می یابد، و در واقع این ماجرا به نوعی ژیمناستیک می ماند و تقریباً برای بهداشت جامعه و دولت ضرورت دارد. بعد از هر فتنه و آشوب، قدرت حکومتی سلامت بیشتری پیدا می کند، همچون آدمی که بعد از مشت و مال، احساس شعف می کند.

فتنه و آشوب سی سال پیش، از جنبه دیگری نیز به نقد و نظر گذاشته شده:

قاعدتاً هر چیزی تئوری خاصی دارد؛ و هر تئوری خود را مبتنی بر «عقل سلیم» می داند، در اینجا فیلینت ، در برابر آلسست ' قرار می گیرد؛ یعنی خوبی در برابر بدی. حد وسط این دو، چیزی است بین درست و نادرست. و آمیخته ای است از نقد و نکوهش همراه با اندکی غرور و خود بزرگ بینی. و این اصول حد وسط نیز خود را براساس «عقل سلیم» می داند، اما در واقع چیزی جز فضل فروشی نیست. مکتب سیاسی «میانه روی» چنین وضعی دارد، و چیزی است بین آب سرد و آب گرم،

#### 1. Philinte

۲. Alceste، نام دو شخصیت در آثار مولی یر، که فیلینت مردم دوست است، و آلست به درد و رنج مزدم بی اعتناست. یعنی آب ولرم. این مکتب عمقی دروغین و ظاهری دارد، سطحی است، و بی آنکه دنبال علّتها بگردد، به آثار و علامتها توجه میکند. معمولاً پیروان این مکتب، با این معرفت سطحی و نیمه علمی، از بالا به این مسائل می نگرند و آشوبها و هیجانات عمومی را به باد سرزنش می گیرند.

پیروان این مکتب می گویند: «آشوبها و سرکشیهایی که با متن حوادت ۱۸۳۰ درآمیخته، لطف و صفای این واقعه بزرگ را پایمال کرده است. انقلاب ژوئیه نسیم فرح انگیزی بود که از جانب مردم وزید و فضا را فراگرفت و آسمان را مصفًا و نیلگون کرد. اما فتنه ها و آشوبها به وبرانگری برخاستند و آسمان را تیره و مکدر ساختند؛ فتنه ها و آشوبها جنبه های انسانی انقلاب را از میان برداشتند و فضا را به کینه و دشمنی آلوده کردند. انقلاب ژوئیه، مانند هر پیشرفت و تحوّل تند و جهشی، تَرَک خوردگیها و شکستگی هایی داشت، و می توان گفت، این انقلاب که در آغاز منظوری جز رهایی نداشت، به علت آمیخته شدن بافتنه و آشوب، به فاجعه انجامید.»

«با فتنه و آشوب دکانها بسته می شود، سرمایه ها به هدر می رود، بورس درهم می ریزد، تجارت از شکفتگی بازمی ماند، نظم امور به هم می خورد، پول در دست کسی نمی ماند، اندوخته های افراد از بین می رود، اعتماد و اطمینان رخت برمی بندد، پایه های صنایع مست می شود، در همه جا ترس و پریشانی تسلّط می یابد و در نتیجه عده زیادی به پر تگاه بدبختی و تیره روزی می افتند. براساس یک محاسبه، تنها در نخستین روز این ماجرا، کشور فرانسه بیست میلیون ضرر داده است. روز دوم، جهل میلیون، روز سوم شصت میلیون؛ و جمعاً آشوب سه روزه صد و بیست میلیون زیانهای مالی داشته است؛ و به آن می ماند که نیروی دریایی، شصت کشتی بزرگ خود را به اعماق دریا بفرستد.»

«بی تردید فتنه و آشوب از نظر تاریخی محاسن و فوایدی نیز دارد، اما

جنگ و ستيز خياباني از جنگ و جدال جانوران در جنگل دست کم ندارد؛ با این تفاوت که در آن، توّحش جنگل حکمفرمایی میکند و در این، تمدن شهرنشینان؛ یکی «شوان» را در پیشاپیش خود دارد و دیگری «ژان» ارا. این آشوب و عصیان، رنگ سرخ داشت و از هر جهت روشن و تابناک بود، و همه سجایا و خلقیات بدیع و اصیل پاریسی ها را، مانند جوانمردی و ایثار و طراوت و شادی، بهنمایش گذاشت. دانشجویان، شجاعت هوشمندانه خود را نشان دادند وگارد ملی قدرت و استواری خود را؛ دکانداران در کنار همدیگر وارد این هنگامه شدند؛ ولگردان سنگربندی کردند؛ و رهگذران مرگ را ناچیز شمردند. مردم با گردانهای ارتش درگير شدند، و جمعاً بين رزمندگان هيچ اختلافي نبود، جز اختلاف در سن و سال. و این همان مردم با غیرتی هستند که در بیست سالگی برای افکار و عقایدشان، و در چهل سالگی برای خانوادهشان جان خود را فدا میکنند. ارتش که در این جنگ و ستیزها رودر روی مردم قرار گرفته بود، متأثر بود و به جای آنکه بی پروا باشد، محتاط بود. این آشوبها بی باکی مردم را نمایش میدادند و در عین حال به بورژواها راه و رسم شجاعت را می آمو ختند.»

«این نکته ها درست و به جاست. اما آیا ارزش دارد که برای این چیز ها آنهمه خون ریخته شود؟ و براینهمه خونریزی، باید آینده تاریک یک کشور را افزود و نیمه کاره ماندن برنامه های ترقیخواهانه را، و نومیدی و سرخوردگی آزادیخواهان شرافتمند را، و شادی خودکامگان بیگانه را، که بهانقلاب فرانسه زخم زدند. شاید پاریس در ماجرای ژوئیه ۱۸۳۰ عظمت و اعتبار بیشتری یافته باشد، اما فرانسه بی تردید تنزل کرده است. و چون

 ۲. Chouan ، ژان شوان، از رهبران شورش سلطنت طلبان در برابر جمهوریخواهان، و Jeanne، کارگری بود که در شورش سال ۱۸۳۲، جمع بسیاری را فرماندهی میکرد، و ما در صفحات بعد با جزئیات کار او آشنا خواهیم شد (ایو \_گ.). نمی خواهیم چیزی را ناگفته بگذاریم، این نکته را نیز میگوییم که این کُشت و کشتارها معمولاً نظام را بهرسوایی میکشد و آن را درنده خو جلوه می دهد، و آزادی، که در برابر نظام قرار میگیرد، کارش به جنون میکشد. باین ترتیب، جمعاً این فتنه ها و این آشوبها شوم و نحوست بارند.»

و چــنين است قــضاوت و اظـهارنظر بـورژوازي، كـه هـمه خِـرَد و دورانديشياش را در اين تجزيه و تحليل بهكار ميگيرد.

ولی ما معتقدیم که در این مورد نباید کلمات «فتنه و آشوب» را به کار برد، بلکه معتقدیم که جنبشهای تودهای انواع و اقسامی دارند که از همدیگر متمایزند. زیانهای جنگ را با زیانهای عصیان مردم مقایسه نکنیم. آیا بلای جنگ کمتر از یک شورش یا یک انقلاب به کشوری لطمه میزند؟ آیا واقعاً هر نوع عصیان و سرکشی تودهها فاجعه است؟ میگوید که انقلاب ژوئیه صد و بیست میلیون به ما لطمه زده است. ولی لشکرکشی فیلیپ پنجم به اسپانیا، برای فرانسه دو میلیارد هزینه داشت. با این حال، اگر ۱۴ ژوئیه دو برابر این مبلغ زیان مالی رسانده بود، ما آن را بر هر چیز دیگر ترجیح می دادیم. این ارقام و اعداد را، که شما به عنوان سند سفسطه است. وقتی که پای شورش و عصیان تودهها به میان می آید، ما حود آن شورش و عصیان را بررسی میکنیم. آنچه گفته اید و مخالفان میگویند، تنها در مورد معلولها و آثار و علایم است، ما در جست و جوی علتها هستیم.

و بار دیگر، با صراحت، این نکته را تکرار میکنیم.

7 اصل قضيه ا

ما فتنه و آشوب داریم و شورش و انقلاب؛ اولی بهراه خطا می رود و دومی بر حق است. در کشورهایی که دموکراسی حکمفرماست، وقتی که دولت حقوق عمومی را پایمال می کند، ملت سر به شورش برمی دارد و برای باز گرفتن حقوق خود، حتی امکان ذارد که دست به اسلحه ببرد. البته اگر در این قضایا همه مردم سر به شورش بردارند، می توان چنین شورشی را انقلاب نامید. اما اگر جزئی از ملت، و دسته ای و گروهی از مردم عاصی شوند و با دولت دربیفتند، این عصیان را می توان فتنه و آشوب نام داد. حمله ور شدن به تویلری، اگر کاخ پادشاه باشد، بر حق است، اما اگر کنوانسیون در تویلری مستقر باشد، چنین هجومی برحق نیست. در روز دهم اوت، همان یک گلوله توپ که به طرف مردم شلیک شد، نادرست بود، اما شلیک گلوله در روز ۱۴ ماه وانده میر ۲، بر حق بود. ظاهراً در هر

۱. ویکتور هوگو در آغاز این فصل سعی میکند فنند و آشوب را از شورش و انقلاب جدا و متمایز سازد، و برای در کدام ویژگیهایی برمی شمارد. اما این خصوصیات به آسانی میتواند در هر دو معنی مصداق داشته باشد. مهمترین نکته در این فصل، آن است که در درران تبعید نوشته شده و جمعاً قضاوتی است بسیار مستدل و استوار. در مورد فننه و آشوبهای دوران سلطنت در ژوئیه، نظر او صائب است، بخصوص که برای این منظور، از تجربه حوادث دسامبر ۱۸۵۱ نیز، برای بررسی وقایع سالهای پیش، بهره بسیار برده است. ۲. سیزدهم وانده میر Vendemiaire (۵ اکتبر ۱۷۹۵) روزی است که بناپارت، ستونهایی دو مورد، موضوع بر سَرِ شلیک توپ است، و حملهور شدن بهمردم، اما در باطن این مسائل باهم فـرق کـلی دارنـد؛ سـویسیها از نـاحق دفـاع میکردند و ناپلئون در این قضیه مدافع حق بود.

آنچه با انتخابات و آرای عمومی و در جهت آزادی و استقرار حکومت ملی، به دست می آید، نباید با جنگ و ستیزها و آشوبهای خیابانی در معرض تاخت و تاز قرار بگیرد. اعتقادات و دریافتهای ذهنی توده انیز مدام در تغییرند؛ امروز روشن و صاف اند و فردا شاید تیره و کدر شوند. خشم توده ها برضد «تِره» مشروع بود. ضدّیت آنها با تورگو<sup>7</sup>، نادرست و نامعقول... بود ساختن کارخانه های کشتی سازی، کشته شدن رامو<sup>7</sup> به دست دانشجویان، راندن و سنگباران کردن ژان ژاک روسو در سویس، و اینگونه کارها فتنه و آشوب است و بلوا. در افتادن قوم و آشوب، اما خراب کردن قلعه باستی به دست پاریسیها شورش بود و انقلاب. عصیان سربازان بر ضد اسکندر، و سرکشی دریانوردان بر ضد کریستف کلمب فتنه است و آشوب، و سرکشی دریانوردان بر ضد کریستف کلمب فتنه است و آشوب، و سرکشی و ناسپاسی. چرا؟ زیرا کاری که اسکندر با شمشیرش برای آمیا میکند، همان کاری است که

از سلطنت طلبان راکه به طرف کنوانسیون در حرکت بودند، با حملهای درهم ریخت.
 ۲۰ (۲۰۰۳)، از مأموران وزارت دارایی، که در دوران لوئی پانزدهم به خیانت متهمش کردند.
 ۲۰ (۲۰۰۳)، از مأموران وزارت دارایی، که در دوران لوئی پانزدهم به خیانت متهمش کردند.

۲. Turgot ، وزیر دارایی لوئی شانزدهم، که مانع از اجرای اصلاحات او شدند.
 ۳. Ramus ، مبارز انساندوستی که در قتل عام سن بارتلمی کشته شد.
 ۴. Phocion ، سردار و سخنور نامدار آتن،
 ۵. Scipion ، از بزرگان روم که هانیبال را شکست داد، و دشمنانش او را به دزدی اموال دولت متهم کردند.

اصل قضيه / ١٨٩٥

است و نور دانایی را بههمه جا میپراکند، و هـر کس مـانعی در ایـن راه بهوجود آوردگناهش قابل بخشش نیست.

گاهی مردم بر ضد خودشان قدم برمی دارند، مردم بهمردم خیانت میکنند. در تاریخ چیزی از این عجیب تر و نفرت انگیز تر نمی یابید که ملت فرانسه بعد از آنهمه جنگ و ستیز با سلطنت در دوران انقلاب کبیر، در روز بازگشت پادشاه خاندان بوربن جشن میگیرد و دوباره به تاج و تخت روی می آورد، و همه از سلطنت طلبان دو آتشه می شوند. و ملتی که روزی بر ضد سلطنت انقلاب کرده بود، این بار به نفع سلطنت به پیکار برمی خیزد. راستی، چه شاهکارهایی دارد این نادانی! پس از بازگشت سلطنت، کسی که باید در میدان اعدام پادشاهی به دار آویخته شود، میکباره رنگ عوض میکند و در آن حال که پاره طنابی به گردن دارد، نشان سفید بورتن ها را به کلاه خود می چسباند؛ و شعار «مرگ بر مالیات نمک»، به شعار «زنده باد پادشاه» تبدیل می شود. خون آشامان بارتلمی، ادمکش های ماه سپتامبر ۲ ستمگران بی رحم آوینیون ۲، قاتلان خانم یا یان زوه، و مرتجعانی که به نام شوانه می داده ای بارون ۲ می و دولامبال ۴، قاتلان کولینیی ۵، قاتلان برون ۲، میکلهها، وروهها، کادنتها و یاغیان ژهو، و مرتجعانی که به نام شوالیه های بازوبنددار ۲ معروف

۸. قتل عام پروتستانها در سن بارنلمی Saint - Barthe Temy.
۲. کشتار زندانیان سیاسی از دوم تا پنجم سپتامبر.
۳. Avignon، شهری در جنوب فرانسه، که در ۱۸۱۵ کشتاری در آنجا بهراه افتاد، و آن را لاترور سفید» می نامند.
۴. Coligny، شهری در جنوب فرانسوی که پروتستان مذهب بود و در فاجعه سن بارتلمی کشته شد.
۵. Coligny، از سرداران فرانسوی که پروتستان مذهب بود و در فاجعه سن بارتلمی کشته شد.
۶. Brune، سردار فرانسوی که در ترور سفید از ینون کشته شد.
۶. Brune، سردار فرانسوی که در می سند از ینون کشته شد.
۸. می نامند.
۲. می می در بازو بند سبز می سند، از بانیان آنها را شوالیه های بازو بنددار می گفتند.

از بلوا و آشوب كاتوليكها.

وقتىكه حق بـ پامىخيزد و نـدا درمـى دهد، صـداى او را مـى توان شناخت. و همیشه این صدا از میان توده هایی که به هیجان آمده اند برنمی خیزد؛ که در آن میان خشمهای جنون آمیز نیز هست، ناقوسهای ترک خورده هم هست، و هر ناقوسی طنین ناقوس مفرغین را ندارد. شور و جوشش هیجانات جاهلانه با جنب و جوش ترقی خواهانه متفاوت است. هر وقت که می توانید، قیام کنید. جنبش و خیزش خوب است، به شرط آنکه در راه ترقی و تعالی باشد. به من بگویید که بعد از برخاستن و بهراه افتادن، می خواهید به کدام طرف بروید؟ از کدام راه؟ شورش و انقلاب به شرطی خوب و پسندیده است که به جلو گام بردارد، و گرنه هر نوع برخاستن و بهراه افتادن ناپسند است. هر قدم سريم و شتاب زدهاي که به عقب بردارید، رفته است و بلوا. عقب رفتن و در مسیری نادرست افتادن، کاری است بر ضد بشریت. شورش و انقلاب، شعلهور شدن آتش خشمی است که از حق برمی آید. سنگ پاره ای که انقلابیون از سنگفرشهای کف خیابان میکنند و آن را چون اسلحهای به کار می برند، شعلههای حق را در فضای شهر بخش می کند، اما این سنگباره ها در فتنه و آشوب چیزی جز ویرانی از خود به جای نمی گذارند. دانتون که بر ضد لوئی شانزدهم می شورد، به شورش و انقلاب دست می زند، و هربر اکه بر ضد دانتون سخنرانی میکند، کارش فتنه و آشوب است.

پس نتیجه میگیریم که شورش و انقلاب، گاهی اوقات بهقول لافایت٬ مقدسترین وظیفه انسانی است؛ و فتنه و آشوب، برعکس، در

 ۱. Herbert، از سیاستمداران فرانسوی که در دوران انقلاب بازداشت و اعدام شد.
 ۲. در سال ۱۷۹۳، این اصل در قانون اساسی فرانسه آمده بود: «وقتی که دولت به حقوق مردم تخطی و تجاوز کند، مقد سترین و ضروری ترین وظیفه ملت انقلاب است.» (ایر گ). اصل قضيه / ١٨٩٧

همه حال شوم است و نحوست بار.

شدت شور و گرمای این دو نیز متفاوت است؛ انقلاب غالباً به کوه آتشفشان میماند، و آشوب به کاه دود.

انقلاب، همچنانکه گفتیم، گاهی پیروز می شود و بر کرسی قدرت می نشیند، پولینیاک ایاخی و آشوبگر است. اماکامی دمولن ارهبر است.

مراجعه به آرای عمومی مردم، کاری است بس تازه، و پیش از آن، یعنی از چهارهزار سال پیش تا امروز، تاریخ لبالب است از پایمال کردن حقوق ضعفا، و لبریز است از رنج و درد خلقها. در هر دوره از تاریخ، اعتراض و عسصیان به شکل خاص بوده است. در دوران حکومت قیصرهای روم، از انقلاب اثری نبود، اما شاعری چون ژووه نال حضور داشت که حقایق را باز گوید.

در آن زمان، «شعر از خشم برمی آید» و بهیاری سخنورانی چون گراکوس ها می شتافت.

در عهد قیصرها شاعری چون ژووهنال را بهسیین ۴ تبعید کردند، و

. Polignae، از سیاستمداران فرانسوی که ضد انفلاب بود و بهبازگشت سلسله بورین باری رساند.

۲. Camille Desmoulins از پیشروان انقلاب کبیر فرانسه که دادستان کل انقلاب بود، و سرانجام با گیوتین اعدام شد.

۳. Graques یا گراکوسها، دو برادر از سخنوران رومی بودند که تیبریوس و کایوس نام داشتند. و اما «شخر از خشم برمی آید.». Iacit indignatio versum، قسمتی از شعر معروف ژوو «نال به زبان لاتین است که می گوید: Iacit in dignatio، قسمتی از شعر versum به این معنا: «در نبودن مواهب طبیعی، از خشم و نفرت شعر برون می آید». ژوو «نال نیز به مصر تبعید شده بود و خود را با تاسیت که در عمر خود طعم تبعید را چهار پشیده بود، همدرد احساس می کرد؛ همچنین با یوحنای قدیس که مؤلف یکی از چهار انجیل بود و مدتی از خشم برد. (ایو می آید.).

4. Syene

نویسنده «سالنامهها» ۱ را نیز از تبعید بی بهره نگذاشتند.

ما از تبعیدی جزیرهٔ بتموس چیزی نمیگوییم، که او نیز دنیای واقعی را با دنیای رؤیایی خود از پا درمی آورد و با تخیلاتش هجونامهای به عظمت جهان می آفریند، و شعلههای روشنایی مکاشفاتش را بر روم -نینوا، روم -بابل، روم -سوروم، می پراکند.

یو حنا بر صخرهای از این جزیره، همچون ابوالهولی است که بر پایه خود ایستاده، و کسی نمی تواند زیان او را بفهمد، که یهودی است و به عبری می نویسد. و اما مردی که «سالنامهها» را می نویسد. از قوم لاتین است، و به عبارت دیگر رومی.

نِرونَها، چونَ با سیاهکاری حکومت میکنند، باید به همان رنگ سیاه نقاشی شوند، و اگر کسی بخواهد آنها را با قلم حکاکی کند، چون رنگ در میان نیست، باید شکافها را با کلمات گزندهای پر کند.

خودکامگان از بعضی لحاظ به کمک اندیشمندان می شتابند. سخن زنجیر شده، سخنی است وحشت انگیز. وقتی که فرمانروایی سخن را بهبند می کشد، صاحب سخنان را به سکوت فرامی خواند و نویسندگان ناگزیر به طرز دیگری می نویسند که در اندیشه نفوذ می کند و به استحکام یک فلز در آن جایگیر می شود. فشار و اختناق در تاریخ، تاریخ نویسان را وامی دارد که موجز و فشر ده بنویسند. کلام مشهوری که استحکام سنگ خارا را دارد، فشر دگی و استواری اش را مدیون فشسار استبداد و خودکامگی است.

ستمگری و استبداد، نویسنده را وامیدارد که از حجم کار خود بکاهد، و همین، بر قدرت و صلابت کار او می افزاید. فصاحت کلام سیسرون<sup>۲</sup>، شاید برای افشای بدکاریهای وِرِس<sup>۳</sup>کفایت نکند، و برای

- ۱. «سالنامهها» از آثار تاسیت است.
- Ciceron .۲ سیاستمدار و ادیب لاتینی.

اصل قضبه / ۱۸۹۹

عصر کالیگولا۴به کار نیاید. هر چه سخن موجزتر و فشرده تر باشد، مؤثر تر و کوبنده تر است. تاسیت کوتاه و فشرده می اندیشد.

سلامت و شرافت یک روح بزرگ، هنگامی که در راه رسیدن به حق و عدالت زیر فشار قرار گیرد، صاحقه می آفریند.

در این میان، نکته ای نیز بگوییم که تاسیت در سَر راهِ سزار قرار نسمی گیرد، و با تیبرها<sup>ه</sup> همزمان نمی شود. سزار و تاسیت دو پدیده بزرگاند که از پی یکدیگر آمده اند. آن کس که صفحه پردازیهای قرون، و زمان ورود و خروج هنرپیشگان را به صحنه تنظیم می کند، به گونه ای اسرار آمیز ترتیبی داده است که این دو با همدیگر مصادف نباشند. سزار بزرگ است، تاسیت هم بزرگ است؛ خداوند در رفتار با این دو راه اعتدال در پیش می گیرد. و دست عدالت، وقتی می خواهد به سزار ضربه ای بزند، احتمال دارد که ضربه اش سخت و کوبنده باشد و از انصاف دور شود؛ و در پیش می گیرد. و دست عدالت، وقتی می خواهد به سزار ضربه ای بزند، احتمال دارد که ضربه اش سخت و کوبنده باشد و از انصاف دور شود؛ و دزدان دربایی در سیلیسی (، انتشار و توسعهٔ تمدن در سرزمین «گل»، و در «بر تانی»، و در میان اقوام ژرمن، از جمله کارهای او بود، و سرانجام، عنان گسیخته، از «روبیکُون<sup>۷</sup>» نیز گذشت. و خداوند همه این نکته ها را در نظر می گیرد و نمی خواهد که یک تاریخ تویس دقیق و موشکاف، سزار را بیش از آنچه مستحق ملامت است، سرزنش کند و ترتیبی می دهد که تاسیت

۲. Verres، سیاستمدار رومی که در فساد و اختلاس در سیسیل نام آور بود.
۶. Caligula، از خونخوارترین امپراتوران روم.
۵. Tiberes، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Tiberes، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Cilicie، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Cilicie، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Cilicie، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Cilicie، یاتیبریوس، دو امپراتور در روم و روم شرقی به این نام مشهور بودند.
۶. Cilicie، یاتیبریوس، دو امپراتور در اسیای صغیر.
۶. Rubicon، رودی که حد فاصل ایتالیا و سرزمین «گل» بود. سزار در یازدهم یا دوازدهم ژانویه چهل و نه سال قبل از میلاد، بدون اجازه سنا از آن عبور کرد. و این، آغاز جستگ داخلی در روم بود. از آن پس، اصطلاح «گذشتن از روبیکون» به معنای «تصمیمگیری مهم و خطرناک» درآمد.

بعد ازسزار بیاید و با دیده اغماض به و بنگرد.

بی تردید، استبداد در هر حال استبداد است. حتی اگر فرمانروای مستبد، نابغه بزرگی باشد، صورت قضیه فرق نمی کند. حکومت استبدادی نام آوران و برجستگانِ عالم نیز به فساد و تباهی کشیده می شود، چه رسد به استبداد رسوایان و ستمگران، که در چنین فضایی، طاعون اخلاقی از هر چیز نفرت انگیزتر است. در این نوع حکومتها، پلیدیها و رسواییها را نمی توان پرده پوشی کرد. کسانی مانند تاسیت و ژووه نال، که نمونه هایی از این حکومتها را به ما نشان می دهند، در پیشگاه بشریت به چهره استبداد سیلی می زنند.

روم در دوران ویتلیوس ، بیش از عصر سیلا ۲ عذاب میکشد. در دورانهای کلودیوس ۳، و دومی سین ۴، حکومت، ظاهری زشت و بی قواره دارد و سازگار یا استبداد. پستی و فرومایگی غلامان ساخته و پرداخته استبداد است. بخار بدبویی از این وجدانهای معذّب و فاسد برمی خیزد که بازتابی از ستمکاریها و بیرحمیهای اربابان است. حکومت آلوده است و دلها بی احساس و وجدانها تهی و جانها فاسد. در دوران کاراکالا ۹ این چنین بود. در عصر کُمود ۲ این چنین بود، و در عهد هلیوگابال ۷ نیز این

اصل قضيه / ١٩٠١

عقابان بەمشام مىرسد.

به همین سبب، صفحه پرداز بزرگ جهان، ظهور تاریخ نویسان بزرگی چون تاسیت او ژووه نال ارا به تأخیر می اندازد تا نمایشگر صادق و قاطع دوران دیگری باشند.

ژووهنال و تاسیت نیز، همچنان که اشعیای نبی در دوره خاصی به وجود آمد، و دانته در قرون وسطی قدم به صحنه گذاشت، در عصر و زمانه ای پدید می آیند که برازنده آنهاست، و آشوب و شورش هم، چنانکه گفتیم، به موقع خود، از میان خلق پدید می آید، که گاهی به حق است و گاهی برخلاف حق.

آشوب عموماً بر اثر یک امر مادی به وجود می آید، اما انقلاب همیشه پدیده ای است معنوی. آشوب، ماسانیه لو ۲ است، و انقلاب اسپار تاکوس، انقلاب با مغز آدمی پیوند دارد و آشوب با شکم او. شکم به خشم می آید و همیشه نیز به راه خطا نمی رود. آشوبی که در پی قحطی و گرسنگی در بوزانسه ۲ پدید آمد قطعاً دلایلی داشت و برای خود منطقی، اما به هر روی نوعی بلوا و آشوب بود که در باطن به حق بود، اما شکل و ظاهر آن معیوب و نادرست بود. حق با او بود، اما تو حش آمیز بود؛ نیرومند بود، اما بی پروا و بی ملاحظه. این آشوب، مانند فیل نابینایی بود که در حین حرکت عده ای را پایمال کرده بود و در قفایِ خود اجساد گروهی از سالخوردگان

۲ مناب السیتوس - مورخ لاتینی.
 ۲. Invenal یا ژورنالیس - از شاعران روم قدیم، که در اشعار خود نقایص اخلاقی رومیان و بهخصوص بردگان کشور را بازگو کرده است.
 ۳. Massaniello با ماهیگیری که سرکرده گروهی از آشوبگران بود و در سال ۱۶۴۷ کشته شد.
 ۴. Buzancais ، ماهیگیری که سرکرده گروهی از آشوبگران بود و در سال ۱۶۴۷ کشته مد.
 ۳. Buzancais ، شهر کوچکی در ناحیه اندر Indre. در ژانویه ۱۸۴۳، دهقانان در این منطقه مالکی را که حاض شده بود قیمت گندم را پایین بیاورد کشتند. و سه نفر از دهقانان

در این جریان محکوم، و اعدام شدند (ایو گ.).

۱۹۰۲ / ينوايان

و زنان و کودکان را بر جای گذاشته بود، بی آنکه بداند چه زیانهایی رسانده و چرا چنین کرده است. در این آشوب، خون بسیاری از بیگناهان و مردم بی آزار ریخته شد. مردم را سیر کردن و آنها را از قحطی و گرسنگی نجات دادن هدف خوبی است، اما باکشت و کشتار بهسوی چنین هدفی رفتن، وسیله و راه و چارهٔ بدی است.

مبارزات مسلحانه و در عین حال مشروع و حق طلبانه تودهها، مانند انقلابات دهم اوت و چهاردهم ژوئیه، با همین آشوبها شروع می شوند؛ و پیش از آنکه حق، قدم در صحنه بگذارد، فتنه و اغتشاش همه جا را فرامی گیرد. آغاز کار هر انقلاب، بلوا و آشوب است، همچنانکه رود از سیلابها به وجود می آید. و این سیلابها به رود تبدیل می شوند، و رود به اقیانوس می ریزد؛ و اقیانوش همان انقلاب است. با این حال، گاهی چنین سیلابی از کوههای بلندی که اخلاق و عدالت و عقل و خرد را در دامنه خود دارند، سرازیر می شود و در مسیر خود، از گذرگاههای بزرگ پیروزی می گذرد، و ناگهان در باتلاق عمیق بور ژوازی فرومی رود، و اثری از آن به جای نمی ماند؛ و به آن می ماند که رود راین به مردابی بریزد.

این قضایا مربوط به گذشته است، و آینده وضع دیگری دارد. حالاکه انتخابات و مراجعه به آرای مردم مرسوم شده، فتنه و آشوب دیگر نمی تواند معنا و مفهومی پیداکند؛ و حالاکه انقلاب پیروز شده، پیروزی واقعی آن است که جنگ از بین برود، چه جنگهای خیابانی، چه جنگهای برون مرزی؛ «امروز»، به هر شکل که باشد، صلح و آشتی «فردا» را نوید می دهد.

با این وصف، فتنه و آشوب، هر چند که با شورش و انقلاب تفاوتهایی دارند، بورژوازی بین آنها فرق نمیگذارد و تفاوتشان را درک نمیکند. از نظر بورژوازی، هر نوع نهضت و انقلابی، فتنه است و عصیان و فسادانگیز، و در افتادن سگ است با صاحب خود، که اگر سگی صاحب اصل تضيه / ١٩٠٣

خود را، به هر دلیل گاز بگیرد، باید او را به زنجیر بست و در لانه خود زندانی کرد. از نظر بورژوازی، هر نوع آشوب و شورشی پارس کردن و زوزه کشیدن است، غافل از آنکه چنین سگی روزی عاصی می شود و همچون شیر سر راه صاحبِ خود را می گیرد.

آنگاه، بورژوازی بههیجان می آید و فریاد میزند: زنده باد خلق!

و اینک بعد از این شرح و بسط میخواهیم بدانیم که جنبش ژوئن ۱۸۳۲ در تاریخ چگونه جایی دارد. آشوب است یا انقلاب؟

امکان دارد که ما در نمایش صحنههایی از این رویدادِ پرماجرا، گاهی آن را به نام آشوب بخوانیم، اما منظور ما شرح حوادث و وقایع آن است. تا به این ترتیب، فاصله بین ظاهر خشم آلود انقلاب را با باطن هدفمند آن نشان بدهیم.

این جنبش ۱۸۳۲، در انفجار سریع و در فرونشستن نحوست بارش، چنان وسعت و عظمتی داشت که حتی کسانی که آن را فتنه و آشوبی بیش نمی دانند، با احترام از آن یاد می کنند، به گمان آنها جنبش ۱۸۳۲ را باید به حساب بقایای رویدادهای سال ۱۸۳۰ گذاشت؛ و معتقدند که این نوع افکار عصیان آمیز در یک روز از بین نمی روند، و انقلاب هرگز سریعاً په پایان خود نمی رسد و یکباره از قلّه به پای کوه نمی آید، بلکه پیش از آنکه از تب و تاب بیفتد، تا مدتها امواج پر جوش آن باقی می مانند، که آلپ نیز بی ژورا نیست، و پیرنه بی «آستوری» ۲.

این بحران اضطراب انگیز تاریخ معاصر، که پاریسی ها آن را «دوران پر آشوب» می نامند، بی تردید در میان حوادث طوفانی این قرن وبژگی های برجسته ای دارد.

بيشازآئكهاصل مطلب رابگوييم،لازماست بهنكته ديگرى اشاره كنيم:

۱. Jura، رشته کوههایی بین فرانسه و سویس، که از آلپ کمارتفاعتر است. ۲. Asturies، کوهی کم ارتفاع، در نزدیکی رشته جبال پیرنه. وقایعی که از آنها سخن خواهیم گفت، از رویدادهای پرجوش و مؤثری هستند که تاریخ نویسان، اغلب به علت آنکه در کوتاه زمانی این وقایع به پایان خود رسیدند و فضای وسیعی را دربر نگرفتند، آن طور که باید به آنها نمی پردازند. گویا پیش از این گفته باشیم که حوادث و رویدادهای کوچک، اوراقی از کتاب وقایع بزرگاند، که معمولاً در زوایای تاریخ گم می شوند. «عصر پرآشوب» از این گونه چیزها بسیار دارد، و آنها نادیده گرفته، یا در آن تأمل و تعمق را لازم ندانسته اند. پس ما وقایعی را که ممه می دانند، و وقایعی را لازم ندانسته اند. پس ما وقایعی را که مرگ بر روی آنها سرپوش گذاشته اند، در کنار همدیگر و در مقابل روشنایی می گذاریم. بسیاری از بازیگران این صحنه ها از میان رفته اند. بخصوص که یک روز پس از این وقایع، خاموشی سراسر پاریس را فراگرفت.

ما بعضی از این حوادت را به چشم خود دیده ایم و تنها در نقل مطالب گاهی نامها را تغییر داده ایم. زیرا کار تاریخ حکایت کردن است، نه پرده دری. اما در هر صورت، آنچه در اینجا بازگو می شود حقیقت است؛ و به شیوه مرسوم این کتاب، تنها یک جنبه از این قضایا، و بخشی از وقایع روزهای پنجم و ششم ژوئن ۱۸۳۲ را، که مردم از آنها کمتر خبر دارند، حکایت خواهیم کرد. اما همین مطالب را بدان گونه خواهیم نوشت، که پرده تاریک از روی آن واقعه کنار برود، و خواننده بتواند سیمای واقعی آن ماجرا را ببیند. می دفن شدن برای دوباره متولّد شدن ۱

در بهار ۱۸۳۲، با آنکه از سه ماه پیش بیماری وبا فکر و ذهن همه را از کار انداخته بود، و غم سنگینی احساسات و هیجانات مردم را در برگرفته بود، پاریس آماده عصیان بود؛ و آن چنانکه بازهم گفته ایم، شهر بزرگ به اسلحه ای می ماند که گلوله ای در آن گذشته باشند و تنها به یک جرفّه نیاز داشته باشد تا آتشباری را آغاز کند. در ژوئن ۱۸۳۲، این جرفّه، مرگ ژنرال لامارک بود.

لامارک مردی بود نام آور و کارآمد، که هم در دوران امپراتوری ناپلٹون، و هم در عهد بازگشت سلطنت بوربن ها، برجسته و ممتاز بود؛ زیرا از دو نوع شجاعت برخوردار بود، که هر یک برای دورانی سودمند بود. در دوران امپراتوری، شجاعت جنگاوری را داشت و در صهد بازگشت سلطنت، شجاعت سخنوری را؛ فصاحت کلامش شهره بود، همچنانکه در جنگهای ناپلئون شجاعتش چشمها را خیره میکرد، کلام او برندگی شمشیر او را داشت. مانند پیشکسوت خود، ژنرال فوا،

 ۱. شباهت این عنوان با فصلی از کناب هشتم در قسمت دوم، توجه خواننده را به ارتباط بین داستان ژان و الژان، و وقایعی که برای مردم فرانسه روی می دهد، جلب می کند. (ابو ـ گ.).

۲. Foy ماکسیمیلین فرا (۱۷۷۵ ـ ۱۸۲۵)، ژنرال فرانسوی ـ که مراسم تشییع جـ نازهاش

همچنانکه در جنگ فرمانده بزرگی بود، در دوران صلح نیز قهرمان آزادی بود. در مجلس، بین دست چپیها و چپیهای افراطی مینشست، محبوب مردم بود، زیرا به آینده امیدوارشان می کرد. محبوب تودهها بود، چون به امپراتور صادقانه خدمت کرده بود. او و کنت دُوروئه و کنت زرار، از ژنرالهای in petto بودند، که ناپلثون آنها را برای درجه مارشالی نامزد کرده بود. این سردار سخنور، از پیمان صلح ۱۸۱۵ با نفرت سخن می گفت و آن را توهینی به ملت فرانسه می دانست. از ولینگتون با چنان کینه ای حرف می زد که همه او را تحسین می کردند. و در هفده سال آخر عمر نود، به حوادث و وقایع بی اعتنا بود. او همچنان با اندوه شکوهمندانه پس خود، به حوادث و وقایع بی اعتنا بود. او همچنان با اندوه شکوهمندانه پس نشمشیری را که در دوران حکومت صد روزه ناپلثون به او اعطا شده بود، به سینه خود می فشرد. ناپلئون در آخرین لحظه حیات، کلمه «ارتشی» را سینینه خود می فشرد. ناپلئون در آخرین لحظه حیات، کلمه «ارتشی» را موطن» بود،

مرگ او همچنانکه پیش بینی می شد، برای ملت از دست دادن عزیزی بود، و برای دولت خاموش شدن یک مخالف، مرگ او به یک عزامی ملی تبدیل شد، که عزا نیز مانند هر چیز تلخ و ناگوار می توانـد عصیانی را برانگیزد. و اما داستان وقایع آن روز بدین گونه بود:

در شب، و صبح پنجم ژوئن، يعنى روزى كمه براى تشييع جنازه لامارك تعيين شده بود، حومه سنت انتوان، كه براى شركت در اين مراسم آماده مى شد، چئىم انداز هولناكى پيداكرده بود. شهر شلوغ شده بود و پر از جوش و خروش، و هر كس، از هر كجا و بههر شكل كه مى توانست،

ج به تظاهرات وسیعی بر ضد شارل دهم تبدیل شد.
 ۱. اصطلاح ایتالیایی in petto در مورد کاردینالهایی به کار می رو د که پاپ آنها را تامزد
 این مقام کرده، ولی هنوز نظر نهایی اش را درباره آنان اعلام نداشته است.

اسلحهای فراهم می کرد. نجاران پایه های آهنی میز کارگاهشان را از جا کنده و با خود برده بودند و گمان می کردند که برای شکستن در و پنجره بهدرد می خوردا یکی از آنها قلاب کفشدوزی را شکسته و سرش را تیز کرده و خنجری از آن ساخته بود؛ یکی دیگر، که در تب «زد و خورد» مى سوخت، از سه روز قبل با لباس مى خوابيد تا در هر لحظه براى درگيري آماده باشد. يكي از تعميركاران سقف، بهنام لومبيه، در كوچهاي شتابان می رفته، رفیقش از او پرسیده بود: کجا می روی؟ ... گفته بود: \_ باید بروم و اسلحهای تهیه کنم. رفیقش پرسیده بود: چه نوع اسلحهای؟ گفته بود: - مي روم به كارگاهم، پرگارم را بردارم ... رفيقش پرسيده بود: -يرگار براي چه مي خواهي؟ ... لومبيه در جواب گفته بود: ـ نمي دانم ... يک نفر بهنام ژاکلن، که زبر و زرنگ و چالاې بود، در کوچهای عدهای از کارگران ساختمان را دیده بود. یکی از آنها صدایش زده و بهاو گفته بود: ـ بيا اين ده سو پول شراب را بگير و بگو ببينم امروز چه کار داري؟ ... ژاکلن گفته بود: -امروز کاری ندارم... آن مرد گفته بود: «پس از اینجا برو بهخانه فیس پی یر ، بین راهبندِ مونتروی و راهبند شاژن، در آنجا برای تىو كار هست.» و آن خانه، در واقع، انبار اسلحه بود. بعضی از افراد سرشناس، برای خود دستههایی ترتیب داده و این دستهها را در چند نقطه متمرکز کرده بودند. در رستورانِ بارتلمی، نزدیک راهبند ترون، و در میخانه کاپل، در پتی شایو، باده خواران درباره اسلحه باهم حرف میزدند؛ یکی از آنها یرسیده بود: «تپانچهات را کجا گذاشته ای؟...» هم پیاله او جواب داده بود: «زير لباسٍ كارم. حالا بگو ببينم، اسلحه تو كجاست؟» و رفيقش گفته بود: «زیر پیراهتم قایمش کردهام...» در کوچه تراور سییر، روبهروی کارگاه رولان، و در اطراف مِژُون بروله"، روبه روی کارگاه ابزار سازی برتیه، عدهای جمع شده بودند، پچپچ میکردند. در میان آنها کسی بودیه بنام

ماوو<sup>۱</sup>، که از همه با جرأت تر بود. او هیچگاه بیش از یک هفته در یک کارگاه نمی ماند؛ صاحبان کارگاه اخراجش می کردند و می گفتند که این مرد دایم جنگ و دعوا راه می اندازد. ماوو که فردای آن روز در سنگر کوچه منی مونتان کشته شد، با پرتو ۲، که او نیز در همان سنگر جان سپرد، در بسیج مردم از دیگران فعّالتر بودند. آن روز هر کس از ماوو می پرسید: «می خواهی چه کار کنی ؟» در جواب می گفت: «انقلاب!» کارگرانی که در گوشهای از کوچه برسی ۲ جمع شده بودند، منتظر کسی بودند به نام لومارن ۵، که از فعّالان انقلابی حومه سن مارسو بود. این مبارزان، اسم شب و کلمات رمزی برای عبور و شناسایی انتخاب کرده بودند که تنها افراد خودی آنها را می دانستند.

روز پنجم ژوئن، روزی بود که گاهی باران می آمد و گاهی آفتابی بود. جنازه لامارک را با تشریفات رسمی نظامی، و حتی کمی پرزرق و برق تر از معمول، از خیابانهای پاریس به سوی گورستان می بردند. دو گردان یا تفنگهای سر نگون، و ده هزار تن از افراد گارد ملّی با شمشیرهای آویخته، همراه جنازه بودند، و هم آهنگ با موسیقی عزاگام برمی داشتند، و گروهی از جوانان تابوت را بر دوش می کشیدند. افسران جانباز شاخه های درخت غان را در دست داشتند و دنبال این دسته ها حرکت می کردند. بعد از این صفهای طولانی نظامیان، مردم از هر صنف و هر گروه با شور و هیجان راه افتاده بودند. دانشجویان حقوق و پزشکی در چند صف، و مهاجران ایتالیایی و اسپانیایی و آلمانی و لهستانی، با پرچمهای ملّی خود، در درکت بودند. کودکانی که شاخههای سرسبز درختان را در دست داشتند، و سنگتراش ها و نجارها، و عدّهای از کارگران چاپخانهها با

1. Mavot

2. Ménilmontant

3. Pretot

- 4. Bercy
- 5. Lemarin

غوغا راه انداخته بودند. عدهای چوب و چماق و عدهای شمشیر به دست داشتند و آنها را بالای سرخود چرخ می دادند و نظم و ترتیبی در کارشان نبود. اما در عین حال همه باهم بودند؛ هزارها تن بودند و یک تن بودند. گاهی صفها از هم می پاشید و دوباره به هم می پیوستند. هر دسته سر کردهای داشت، و مردی که بر همه ریاست داشت با یک جفت تپانچه و پیشاپیش، حرکت می کرد. که گاهی پشت سرش را نگاه می کرد و پست هایش را تکان می داد. دو طرف خیابانها، روی درختها، بالکنها، کنار پنجره ها و روی بامها، پر بود از جمعی که برای تماشا آمده بودند، مرد و زن و کودک در هم ریخته بودند. نگاهها پر از هیجان بود. آنها که در صف بودند مسلّح بودند، و آنها که تماشا می کردند، بیمناک بودند.

دولت اوضاع را زیر نظر داشت. معلوم بود که مسئولان دست بر قبضه شمشیر نهاده و جمعیت را زیر نظر گرفته اند. و به خوبی پیدا بود که به ارتش فرمان داده اند تا مراقب اوضاع باشد. در میدان لوئی پانزدهم، افراد چهار گردان از سواران تفنگدار، بر پشت زین نشسته و آماده پیکار بودند. همچنین افراد گارد شهری در کوچه های اطراف، و یک گردان از سواران دراگون در میدان گرو، و نیمی از هنگ دوازدهم سبک اسلحه درباستی، و نیمه دیگر آن در سِلِستن ، و هنگهای حومه پاریس را آماده نگاه داشته بودند که، در صورت لزوم، وارد پیکار شوند. دولت بیمناک شده بود و بیست و چهار هزار سرباز را در شهر و سی هزار سرباز را در اطراف شهر، مأمور کرده بود تا مراقب مردمی باشند که حالتی تهدید آمیز داشتند.

در میان مردمی که جنازه را تشییع میکردند، شایعات گوناگونی بس سرزبانها افتاده بود. عدهای درباره توطئههای طرفداران سلسله بـوربن چیزها مییگفتند؛ گـروهی دربـاره تـلاش دوک دو ریش اشـتات ۲ بـرای تصاحب تخت سلطنت بحث می کردند. مرد ناشناسی به کسانی که در اطرافش بودند می گفت: قرار است تا یکی دو ساعت دیگر، یکی از سرکارگرهای کارخانه اسلحه سازی، درهای آنجا را به روی مردم باز کند تا همه بتوانند مسلّح شوند. در چهره مردم شادی آمیخته با خستگی دیده می شد. هر چند بیشتر مردم آشفته و خشمگین بودند، اما رفتارشان آرام و نجیبانه بود. با این وصف، گاهی در گوشه و کنار افرادی، یافت می شدند، با ظاهری پلید و رفتاری دور از نجابت، که فریاد می زدند: «غارت!... غارت را شروع کنیم!». در اعماق مردابها گاهی جانورانی تند و پرشتاب فریادهای «غارت باید کرد!»، در تظاهرات مردمی، ابتدای ماجراهای فریادهای «غارت باید کرد!»، در تظاهرات مردمی، ابتدای ماجراهای در تلخی است که مأموران مخفی پلیس بیش از همه، از چند و چونشان خبر دارند.

در این تشییع جنازه پرشکوه، دسته ها و گروههای گوناگون آرام آرام پیش می رفتند، اما در عین حال بهت عجیبی به جان همه افتاده بود. کاروان عزا، که از خانه ژنرال لامارک راهپیمایی را آغاز کرده بود، از مسیر بولوارها تا میدان باستیل پیش رفت. گاهی باران می بارید، و باران هم در کاروان عزا تأثیری نداشت. در این راهپیمایی، تابوت را در اطراف ستون واندُم طواف دادند. در آنجا چند پاره سنگ به سوی دوک دو فیتزژام ، که با کلاه روی بالکونی به تماشا ایستاده بود، پرتاب شد. چند نفر، خروس سرزمین «گل <sup>۲</sup>» را از روی چوبه پرچمی کندند و در گِل فروبردند. یکی از ماموران پلیس در پورت سن مارتن با ضربهٔ شمشیر مرد ناشناسی زخم برداشت. یکی از افسران هنگ دوازدهم سبک اسلحه، با صدای بلند، فریاد زد:

1. duc de fltz - James

۲. خروس سرزمین «گل» از علایم سلطنت بوربنها بود.

مقررات را نادیده گرفتند و از مدرسه بیرون ریختند و به جمع پیوستند، و فریاد میزدند: «زنده باد پلی تکنیک! زنده باد جمهوری!» در میدان باستیل، چند صف از ماجراجویانی که از حومهٔ سنت آنتوان آمده بودند، به صف مردم پیوستند، و با ورود آنها هیاهویی هراس انگیز در جمع افتاد. در میان جمع، یک نفر به دیگری می گفت: «آن مرد را می بینی که ریش

در میان جمع، یک نفر به دیخری می دهت. «آن مرد را می بینی که ریس قرمز بر چانه دارد؟ باید منتظر اشاره او باشیم. هر وقت که اشاره کند، تیراندازی را باید شروع کرد!».. و عجیب است که این سرد ریش قرمز، چندی بعد در شورش دیگری در ماجرای کسی سه ا همین مأموریت را داشت.

کاروان عزا از میدان باستیل گذشت، ساحل رود سن را پیمود، از پل عبور کرد و به آن سو رفت، به میدانی نزدیک پُل استرلیتز رسید و در آنجا از حرکت بازماند. اگر کسی از بالا به این صف دور و دراز می نگریست، ستاره دنباله داری را می دید که سرش در میدان استرلیتز بود و دُم آن در اسکله بوردن<sup>7</sup>، و یا طول خود میدان باستیل را پوشانده و تا پرت سن مارتن در بولوارها گسترده شده بود. در آنجا گروهی در اطراف تابوت حلقه زده بودند، همه سکوت کرده بودند. لافایت در آنجا سخنرانی کرد، که بدرودِ او بود بالامارک، لحظه ای بود غمانگیز و با ابهّت؛ همه کلاه از سوار بر اسب، پرچمی سرخ به دست \_و به روایتی نیزه ای در دست داشت که کلاه سرخ بر سر آن بود \_ در میان جمع نمودار شد. لافایت روی گرداند، و اگزلمان<sup>۳</sup> از جمع بیرون رفت.

این پرچم سرخ طوفانی با خود آورد و خود در آن طوفان ناپدید شد.

1. Quenisset 2. Bourdon

۲. Exelmane سردار فرانسوی (۱۷۵۵ ـ ۱۸۵۲) که درجه مارشالی داشت، و از قهرمانان سواره نظام در دوران امپراتوری بود. از بولوار بوردون تاپُلِ استرلیتز، غرشی هولناک در میان جمع افتاد؛ گوبی طوفان یکباره جمعیت را از جاکند و همه ناگهان فریاد برآوردند: «لامارک بهپانتئون، لافایت به شهرداری!»، و جوانان در میان هیاهوی مردم تابوت لامارک را در کالسکه نعشکش گذاشتند و لافایت را وادار کردند در در شکهای بنشیند؛ و او را نیز همراه کالسکه نعش کش با خود بردند.

در میان جمعی که دور و بَرِ لافایت را گرفته بودند و هلهله می کردند، مردی بود آلمانی به نام لودویگ اشنایدر ' که مردم او را با انگشت به همدیگر نشان می دادند. این شخص که صد سال عمر کرد و تا یکی دو سال پیش در قید حیات بود، در جنگ ۱۷۷۶ جزو سپاهیان بود و در دوران واشنگتن، در ترانتون، و در براندیواین ' در ارتشی به فرماندهی لافایت جنگیده بود.

در این حرکت، در ساحل چپ رود سِن، سواره نظام گارد شهری به حرکت درآمده و راهِ پُل را بسته بود. در ساحل راست، سواران هنگ دراگون از سلستن به سوی اسکله مورلان تاخته بودند، و جمعی که لافایت را با خود می بردند. ناگهان خود را با آن سواران رو در رو دیدند، و فریاد میزدند: «دراگُونها، دراگونها!». سواران آهسته آهسته پیش می آمدند. تپانچه هایشان در جلد خود بود، و شهشیر هایشان در غلاف، و تفنگ هایشان در کنار زین آویخته. گویی انتظار فرمان حمله را داشتند.

دراگونها در دویست قدمی پل از حرکت بازماندند. درشکهای که لافایت را با خود میبرد، همچنان پیش میرفت. دراگونها راه راگشودند تا لافایت از آن میان بگذرد، و پس از عبور درشکه راه را بستند و با مردم درگیر شدند. زنان فریاد میزدند و میگریختند.

در آن دقایق نحوستبار چه گذشت؟ هیچ کس نمی تواند بهاین سؤال جواب بدهد. در این لحظه تـاریک، پـنداری دو اَبـر کـه رو در روی هـم بودند، با یکدیگر درآمیختند. گروهی میگویند با صدای طبل و شیپور فرمان حمله به سواران اعلام شد، و این صدا از طرف مرکز اسلحه سازی بهگوشها رسید. گروهی میگویند که جوانکی با خنجر پهلری یکی از افسران سوار را شکافت، و سپس حمله آغاز شد. اما واقعیات گواهی می دهد که ناگهان صدای شلیک سه تیر در فضا طنین انداخت. با تیر اول فرمانده اسکادران، شوله ۱، از پا درآمد؛ تیر دوم، پیرمرد ناشنوایی را یه هلاکت رساند، که خانهاش در کوچه کنتراسکارپ ۲ بود، و در لحظهای که آمده بود تا پنجره اتاقش را ببندد تیر به او خورده بود؛ و تیر سوم به سر باشید، حمله شروع شد!». و از مسمت مقابل اسکله مورلان، در این باشید، حمله شروع شد!». و از مسمت مقابل اسکله مورلان، در این لحظات گردانی از سواران دراگون، که در سربازخانه مانده بودند، شمشیر به دست و تاختکنان به این سو آمدند، و کوچه باشوم پی یر ۲، و بولوار بوردون را پشت سر گذاشتند و هر مانعی راکه در سر راه می دیدند از میان بوردون را پشت سر گذاشتند و هر مانعی راکه در سر راه می دیدند از میان

بعد از آن، معلوم است که چه شد و چه روی داد. طوفان چون دیوی که زنجیر بگسلد، هجوم می آورد. بارانی از سنگ به هر سو فرومی بارد، گلوله باران آغاز می شود، از میان جمع گروهی به سوی ساحل رودسن می شتابند و خود را به جزیره لوویه ۴ می رسانند که پناهگاه خوبی است، و هر چه به دستشان می رسد از جا درمی آورند و سنگر می سازند، با تپانچه های خود تیراندازی می کنند؛ و جوانهایی که از مقابل سربازان عقب نشسته اند، با کالسکه نعش کش، دوان دوان، از پل استرلیتز می گذرند و به گارد شهر داری حمله ور می شوند. تفنگ داران به کمک افراد گارد می آیند. دراگون ها شمشیر کش سر می رسند، مردم از هر سو پراکنده

1. Cholet

۱۹۱۴ / بینوایان

می شوند. غرّش جنگ در هر گوشه پاریس فضا را پر میکند. عده ای نعره زنان به مردم هشدار می دهندککه هر چه زودتر مسلح شوند. عده ای بی هدف می دوند. چند نفری از پادرمی آیند. گروهی پا به فرار میگذارند. گروهی می ایستند و مقاومت میکنند. خشم، آتش عصیان را شعله ور میکند؛ مثل باد که آتش را شعله ورتر می سازد.

## ن خشم و خروش آن روزها

هیچ چیز عجیب تر از آغاز یک شورش، و نخستین گردهم آمدنهای آن نیست. همه چیز یکباره، در همه جا به مرز انفجار می رسد. این اتفاقات را می شود پیش بینی کرد؟ آری! همه چیز از قبل آماده شده است؟ نه! پس اینهمه غوغا از کجا بر می آید؟ از سنگفرش کف کوچه ها. از کجا فرود می آید؟ از لابه لای ابرها. شورش در جایی به توطئه شباهت دارد، و در جای دیگر خود جوش و خود به خودی است. هر کس از گوشه ای فرامی رسد و گوشه ای از کار را به دست می گیرد، و جریان به هر چه که دلخواه اوست کشیده می شود. ابتدای کار با وحشتی آمیخته به شور و شادی معراه است. در آغاز فریادها از هر سو بر می آید، دکانها بسته می شود، گلوله ابه گوش می رسد. بعضی ها می گریزند، سربازها با قنداقه های تفنگ به درهای بسته می کوبند، زنان خدمتکار در حیاط خانه ها دور هم می شوند و می خندند و می گویند: «حالا وقت بزن بزن است!»

آن روز هم، بعد از یک ربع ساعت، در بیست نقطه پاریس این وقایع تکرار شد.

در کوچه سن کروادلا ـ برتونری ۱ ده بیست نفر از جوانان که رېش و

1. Saint - Croix de - la - Bretonnerie

موی سرشان بلند بود، به کافهای رفتند و چند دقیقه بعد که بیرون آمدند، پرچم سه رنگی در دست داشتند و دسته جمعی بهراه افتادند. سه نفر، یکی با شمشیر و دومی با تفنگ و سومی با سر نیزه، پیشاپیش آن جمع حرکت میکردند.

ادر کوچه دنونن دی یر ایک بورژوای شیک پوش که شکم برآمدهای داشت و صدایی زنگ دار و سری بی مو و پیشانی بلند و ریشی سیاه، و سبیلی پهن و سربالا، در گوشهای ایستاده بود و بینِ کسانی که دور او حلقه زده بودند، فشنگ توزیع می کرد.

در کوچه سن پی یر مونمارتر ' چند مرد برهنه بازو، پرچم سیاهی بهدست گرفته بودند که روی آن با رنگ سفید نوشته شده بود: «یا مرگ یا جمهوری»، در کوچه ژونور 'کوچه مون اورگوی '، و کوچه مانداره، و کوچه کادران' گروههای منظمی گرد آمده بودند که روی پرچم هر گروه شماره گروه آنان با حروف طلایی نوشته شده بود. یکی از این پرچمها سرخ و آبی بود، و خط سفیدی این دو رنگ را از هم جدا می کرد. در بولوار سن مارتن، یک کارگاه اسلحه سازی، و در کوچههای بُوبور ' و میشل لوکنت ' و تامپل، سه دکان اسلحه فروشی را غارت کردند؛ و چند دقیقه بعد دوبست و سی تفنگ دو لول، شصت و چهار شمشیر و هشتاد و سه تپانچه، که از این چند نقطه به غارت رفته بود، بین عده ای تقسیم شد. و برای این که عده بیشتری مسلّح شوند، سرنیزه ها را از سَرِ تفنگها جدا می کردند و یکی تفنگ را برمی داشت و دیگری سرنیزه را از مَرِ تفنگها جدا رو در روی میدان گرو، جوانان مسلّح به تفنگها را از سَرِ تفنگها دا

1. des Nonnains - d'Hyéres2. Saint Pierre Montmartre3. Jeûneurs4. Mont or gueuil5. Mandar6. Cadran7. Beaubourg8. Michel - le - Comte

خسَّم و خروش أنَّ رورها / ١٩١٧

خانههایی که تنها زنان در آنها مانده بودند، سنگر گرفتند. این جوانان دَرِ خانهها را میزدند، زنها در را بهرویشان باز میکردند و به آنها پناه می دادند؛ و جوانان با خیال آسوده، در گوشهای بساطشان را پهن میکردند و فشنگ می ساختند. یکی از آن زنها میگفت: «من اصلاً نمی دانستم فشنگ چیست. شوهرم برای من شرح داد که فشنگ چگونه چیزی است.»

چند نفری دَرِ یک مغازه عتیقه فروشی را در کوچه وییی هُودریت شکستند و مجموعهای از اسلحههای قدیمی مشرق زمین را به غارت بردند.

در کوچه پِرل، نـعش یک بنّا، کـه بـاگـلوله کشـته شـده بـود، روی سنگفرش افتاده بود.

در همه جا، در ساحل راست رودِسِن، و در ساحل چپ آن، در اسکلهها، در بولوار، در بازار هال، در کارتیه لاتن، غوغایی بود؛ کارگران، دانشجویان و اعضای فعال گروهها و سازمانها، اعلامیههایشان را در میان جمع می خواندند و فریاد میزدند: «مسلّح شوید!». عده ای چراغهای کموچه و خیابان را می شکستند، اسبها را از در شکهها بازمی کردند، سنگفرش کوچهها را از جا در می آوردند، درختان را از ریشه می کندند، وارد سردابهها می شدند و بشکهها را بیرون می آوردند و غلتان غلتان با خود می بردند؛ و هر چه به دستشان می رسید، از میز و صندلی و اثاث، از خانهها به کوچه می ریختند، و با آنها سنگر می ساختند. بورژواها را وادار به کمک و همراهی می کردند. اگسر زنی در خانه تنها مانده بود، از او می خواستند تا شمشیر و تفنگ شوهرش را به آنها بدهد. و موقع بیرون بهما سپرده است!». بعضی از شورشیان، بعد از گرفتن اسلحه، با خط بهما سپرده است!». بعضی از شورشیان، بعد از گرفتن اسلحه، با خط خودشان رسید می دادند و به صاحب اسلحه می گفتند که روز بعد به شهرداری بیاید و آن را پس بگیرد. در کوچه ها اگر فردی از پاسبانان یا گارد ملی را تنها گیر می آوردند، خلع سلاحش می کردند، سر دوشیهای افسران را می کندند. در کوچه گورستان سن نیکولا، یکی از افسران گارد ملی، برای رهایی از دست شورشیانی که با چوب و چماق دنبالش کرده بودند، به خانه ای پناهنده شد و تا شب در آنجا ماند و در تاریکی با لباس مبدّل از پناهگاه بیرون آمد.

در کوی سن ژاک، دانشجویان، گروه گروه، از خانه هایشان بیرون می آمدند، و دسته ای به کافهٔ پرو گره ، در کوچه سن ایاسنت می رفتند، و دسته دیگر به کافه ست بیار " در کوچه ماتورن. در جلو این کافه ها عده ای از جوانان روی یک سکوی سنگی ایستاده بودند و بین مردم اسلحه پخش می کردند. چند گروه از شورشیان نیز ساختمان بزرگی در کوچه ترانستونن ۴ را غارت کردند، و با آنچه به دستشان آمده بود، سنگر ساختند. تنها در یک نقطه، مردم عادی در برابر شورشیان ایستادگی آنجا عده زیادی حمله بردند و سنگر شورشیان را، که با غارت اثاث و اموال آنها درست شده بود، خراب کردند. دریک نقطه نیز افراد گارد ملی نشینان به کوچه گوردری گریختند، و افراد گارد پرچم مرخی را که برفراز نشینان به کوچه گردری گریختند، و افراد گارد پرچم مرخی را که برفراز آن سنگر بود پاره کردند و تکّههای آن را به نوک سر نیزه های خرد زدند. آن منگر بود پاره کردند و تکّههای آن را به نوک سر نیزه های خرد زدند. آن منگر بود پاره کردند و تکّههای آن را به نوک سر نیزه های خرد زدند. آن منگر بود پاره کردند و تکّههای آن را به نوک سر نیزه های خرد زدند.

و همه این وقایع کمه ما، نیرم و آرام و در پمی همدیگر، بازگویشان

1. Progrés2. Saint Hyacinthe3. Sept Billards4. Transnonain5. Saint - Avoye6. Simon - le - Franc

خشم وخروش آن روزها / ۱۹۱۹

میکنیم، در شهر غوغا افکنده بود؛ پنداری رعدی در فضا بهغرش درآمده بود و از آن، هزاران برق بههرسو تابیده بود.

در کمتر از یک ساعت، در بازار هال، بیست و هفت سنگر از دل خاک بیرون آمد. قلب آنها در خانه شماره ۵۰ یودکه در این دژ مستحکم، ژان و صد و شش نفر از همراهانش مستقر شده بودند. این خانه از یک طرف به سنگری در کوچه موبوئه <sup>۲</sup>؛ و سنگرهایی در کوچه های آرسی <sup>۲</sup> سن مارتَن و اوبری لوبوشه <sup>۳</sup> زیر فرمان داشت. دو سنگر به صورت گونیا، یکی از کوچه مون اورگوی به گران تراوندری <sup>۵</sup>، دیگری در کوچه ژوفروالانژون <sup>۱</sup> به سنت آووا متمایل شده بود. در بیست محله دیگر پاریس، و در ماره، و روی تپه سنت ژنویو سنگرهایی ساخته بودند که در کوچه دوفروالانژون <sup>۱</sup> به سنت آووا متمایل شده بود. در بیست محله دیگر پاریس، و در ماره، و بودند در سنت ژنویو سنگرهایی ساخته بودند که در حساب نیاورده ایم؛ بودند در ست شده بود؛ سنگری هم نزدیک پتی پون، و در سیصد متری بودند درست شده بود؛ سنگری هم نزدیک پتی پون، و در سیصد متری بودند. ساخته

در سنگر کوچه منه تریه<sup>۷</sup>، مردی با لباس آراسته بین کارگران پول قسمت میکرد. در سنگر کوچه گرنه تا<sup>۸</sup>، مردی سوار بر اسب رسید و چندین صد سکه نقره بهرئیس دستهای که در آن سنگر می جنگیدند داد و گفت: «این هم برای خرج غذا و شراب برو بچهها!» جوانی با چهره گندمگون، و بیکراوات، خود را از سنگری به سنگر دیگر می رساند و اسم شب و رمزهای عبور را به سنگرنشینان خبر می داد. جوان دیگری که شمشیری به دست داشت و کلاه آبی مأموران پلیس را بر سر نهاده بود،

| 1. Saint - Merry        | 2. Maubuee    | 3. Arcis           |
|-------------------------|---------------|--------------------|
| 4. Aubry - Ic - Boucher |               | 5. Grdnd Truandrie |
| 6. Geoffroy - Langevin  | 7. Menetriers | 8. Grencta         |

افرادی را که برای دیدهبانی معین کرده بودند، با خود می برد و قرارگاهشان را به آنها نشان می داد. در سنگرها و میخانهها و اتاقهای سرایداران، گروهی را به نگهبانی گمارده بودند. جمعاً می تران گفت که در میان شورشیان انضباط نظامی برقرار شده بود. در اطراف هر سنگر، کوچههای تنگ و کج و معوج و پر پیچ و خم را شناسایی کرده بودند تا در هنگام گریز، به دست مأموران گرفتار نشوند؛ و بخصوص کوچههای اطراف بازار هال را که پیچ در پیچ بود، با زبرکی و هشیاری، برای این منظور در نظر گرفته بودند. سازمانی به نام «دوستان خلق»، رهبری شورش را در کوی سنت اووا به عهده گرفته بود. مردی در کوچه پونسون کشته شده بود که جیبهایش را کاویدند و یک نقشه پاریس را یافتند.

اما آنچه به شورش جهت می داد و آن را در مسیر خاص خود می انداخت، روح بی بروای ناشناخته ای بود که در همه جا حکمفرمایی می کرد. شورش سریماً با یک دست سنگرها را ساخته بود و با دست دیگر پادگانها و مراکز پلیس و دولت را در اختیار گرفته بود. در کمتر از سه ساعت، مانند رگههای باروت، که در یک مسیر طولانی بپاشند و آن را مشتعل کنند، شورشیان به سرعت در ساحل راست رود سن، کارخانه اسلحه سازی مرکزی، شهرداری میدان روایال، سرتاس ماره، کارگاه هال؛ و در ساحل چپ رودسن، سه پادگان نظامی در و بهران و سَن پلاری، شهر را به تصرف درآورده بودند. ساعت پنج بعد از ظهر، میدان باستیل، و لنژری و بلان مانتو در دست شورشیان بود؛ و همه حصارهای اطراف نیز در خطر سقوط افتاده بود. با این حساب، یک سوم پاریس در دست شور شیان بود. در همه جا جنگ و ستیزی سهمگین درگرفته بود، و شورشیان، که این نبرد را با چوب و سنگ شروع کرده بودند، با خلع سلاح نظامیان و غارت دکانهای اسلحه فروشی، بهتفنگ و سلاحهای دیگر دست یافته بودند.

نزدیک ساعت شش بعداز ظهر، میدان نبرد به گذرگاه سومون کشیده شد. در اینجا شورشیان از یک سو و نظامیان از سوی دیگر در برابر همدیگر موضع گرفته بودند و از پشت نرده ها به طرف هم تیراندازی میکردند. کسی که تنها ناظر قضایا بود و در فکر فرورفته بود، یعنی مؤلف این کتاب، در این گذرگاه خود را ناگهان در میان دو صف متخاصم دید، و برای آنکه از باران گلوله ها در امان بماند، ناچار بود در پشت ستونها و دیوارها پنهان شود و حدود نیم ساعت را با این وضع دشوار بگذارند.

در آن هنگام طبلهای «حاضر باش» به صدا درآمده بودند. افراد گارد ملّی نیز با شتاب سلاح برمی داشتند و به میدان پیکار می شتافتند. سپاهیان داوطلب به جنگ شور شیان آمده بودند و سربازها گردان به گردان به سوی کوچه ها و خیابانها سرازیر می شدند. نزدیک گذرگاه آنکر '، یکی از طبّالهای دسته موسیقی ارتش به ضرب خنجر از پادرافتاد و طبّال دیگری در کوچه سینی ۲ در میان بیست سی نفر از جوانان گرفتار شده بود. جوانان طبل را از دستش گرفتند و پاره کردند و شمشیرش را ربودند. یکی دیگر از طبّالان در کوچه گرونیه سن لازار کشته شد. در کوچه میشل لوکنت، سه

۱. هوگو در آن زمان کتاب «شاه تفریح می کند» را نوشته است. او در روزهای پنجم و ششم ژوئن، هم ناظر قضایا بوده و هم نیک و بد مسائل را ذهن خود می سنجیده است. با این وصف، برای تعمق بیشتر، اسناد و مدارک رسمی را، بعدها با دقت مطالعه کرده و برای تنظیم این فصل، از کتاب «تاریخ ده ساله»، اثر لوئی بلان. نیز بسیار بهره گرفته است (ایو \_گ). تن از افسران بهدست شورشیان کشته شدند. چند نفر از افراد گارد شهرداری، در کوچه لُمبار زخم برداشتند و ناچار عقب نشستند. نزدیک کورباتو ، دسته ای از سربازان گارد ملی پرچم سرخی پیدا کردند که روی آن نوشته شده بود: «انقلاب برای جمهوری، شماره ۱۲۷». و آیا آنچه روی می داد انقلاب بود؟

شورش مرکز پاریس را به صورت دری نفوذناپذیر و تو در تو در آورده بود.

کانون شورش در آنجا بود، اصل قضیه در آنجا بود. از مرکز پاریس که بگذریم، باقی درگیریها و زدوخوردها ناچیز بود. اما در مرکز پاریس هنوز معلوم نبود که چه میگذرد و کار به کجا خواهد کشید.

در بعضی از هنگها، سربازان بهتردید افتاده بودند؛ و تردید آنها بهوخامت اوضاع می افزود. این سربازان بهیاد می آوردند که در ژوئیه ۱۸۳۰، هنگ پنجاه و سوم حاضر نشد به سوی مردم تیراندازی کند، و همه مردم با شور و شوق افراد آن هنگ را تحسین کردند و ستودند.

دو فرمانده جنگدیده و بی باک، مارشال دُولُوبو و ژنرال بوژو فرماندهی عملیات را به عهده داشتند؛ بوژو زیر فرمان مارشال دُولُوبو بود. دسته های بزرگی از سواره نظام در میان افرادگارد ملی، و به راهنمایی یک کلانتر پلیس، به طرف کوچه هایی می رفتند که شورشیان در آنها سنگر ساخته بودند. شورشیان نیز گشتیهای سوار خود را برای شناسایی به اطراف شهر می فرستادند. هر دو طرف مراقب همدیگر بودند و دولت، با آنکه ارتش نیرومندی در اختیار داشت، به تردید افتاده بود. شب نزدیک می شد، صدای ناقوسهای کلیسای سن مری در فضا طنین می انداخت. مارشال سو ، وزیر جنگ، با آنکه از قهرمانان نبرد اُسترلیتز بود، با خشم وخروش آن روزها / ۱۹۲۴

اضطراب بهاین فضای تیره و تار مینگریست.

این ناخدایان کهن سال، از دلاوران میدان جنگ اند، و قطب نمایی که در دست آنهاست تنها در میدانهای جنگ با دشمن بیگانه راه را به آنها نشان می دهد. در برابر خشم و خروش مردم، نمی دانند که چه باید کرد. با صبر و مدارا نمی توان به نبر د تندباد انقلاب رفت.

افرادگارد ملی حومه، نامنظم و با سرعت، به مرکز پاریس نزدیک می شدند. یک گردان از هنگ ۱۲ سواران سبک اسلحه، به تاخت، از طرف سن دنی می آمدند. هنگ چهاردهم پیاده، از کوربووا به باریس رسیده بودند، و دسته های توپخانه مدرسه نظام، در منطقه کاروزل<sup>۲</sup> موضع گرفته بودند. و چندین عراده توپ از وَنسِن به این طرف می آمد. کاخ سلطنتی تویلری آرام بود. لوئی فیلیپ، صفا و پاکدلی خود را همچنان حفظ کرده بود.

## ۵ پاريسِ شگفتانگيز

چنانکه گفته ایم پاریس در طی دو سال، بیش از یک شورش به خود دیده بود. در این گونه روزهای شورش خیز، اگر از مراکز عصیان بیرون برویم، پاریس را با آرامش عجیبی می بینیم. پاریس با هر چیز زود و آسان انس می گیرد، که این خود نمایشی از روح شورشی پاریس است. شهر بزرگی چون پاریس آن قدر مشغله دارد که با این گونه ناآرامیها آشفته نمی شود. تنها شهرهای بسیار بزرگ می توانند این گونه باشند. تنها در چنین شهرهای وسیعی می توان در گوشه ای جنگ و سنیز دید و در گوشهٔ دیگر امنیت و آرامش. معمولاً وقتی که شورش آغاز می شود و صدای طبل جنگ در سربازخانه ها و قرمان «حاضر باش»، و فریاد ژنرالها به گوش می رسد، دکانداری که سرگرم کار خویش است، می گوید: «چه خبر شده؟ مثل اینکه در کوچه سن مارتن خبرهایی هست.»

یا میگوید: «مثل این که در حومه سنت آنتوان خبرهایی هست.»

و کمی مکث میکند، و میگوید: «بله, خبرهایی هست؛ در گوشهای از شهر، در آن طرفها.»

و دقایقی میگذرد و از هر طرف هیاهو برمیخیزد، و سروصدای تیراندازی از هر سو شنیده می شود؛ و دکاندار میگوید: «حسابی افتادهاند بهجان همدیگر. باید برویم و تماشایی بکنیم.» پاريس شگفت انگبز / ۱۹۲۵

و بعد از چند دقیقه، اگر غوغا بیشتر و سروصدا نزدیکتر شود، دکاندار با شتاب در دکان را میبندد و بهجمع می پیوندد؛ یعنی دکانش را حفظ میکند و جان خود را به خطر می اندازد.

در چهارراهها، در گذرگاهها، در کوچهها از هر سو گلوله می بارد. نظامیان سنگرها را از چنگ شورشیان درمی آورند. شورشیان دوباره سنگرهایشان را پس می گیرند. سنگرها دست به دست می شود. جوی خون به راه می افتد. گلوله های توپ به در و دیوار خانه ها می خورد. گاهی گلوله های تپانچه و تفنگ، از راه پنجره وارد خوابگاهی می شود و خفته ای را می کشد. اجساد بی جان و نیمه جان در کوچه ها روی هم می ریزند. اما در چند کوچه و خیابان آن طرفتر، از اینهمه غوغا خیری نیست، و در کافه ای چند نفر مشغول بازی بیلیاردند.

در چند صد قدمی این کوچه های پر آشوب، آدمهای فضول و کنجکاو در گوشی باهم حرف میزنند و می خندند. تماشاخانه ها در هایشان را می گشایند، بازیگران با نمایشهای خنده آور به تماشاگران، آنان را می خندانند، در شکه ها مسافران خود را از این سو به آن سو می برند. عدهای به رستوران می روند. و گاهی در گوشه هایی از همان کوچه های پر آشوب، همه این چیزها را می توان دید. در سال ۱۸۳۱، در یک آشوب و درگیری بین نظامیان و شور شیان، دقایقی دو طرف از تیراندازی دست برداشتند تا عروس خانم و همراهانش بتوانند به سلامت از میان دو

چند سال بعد، در گیرودار شورش ۱۲ مه ۱۸۳۹، در کوچهٔ سن مارتن، پیرمرد معلول ریزه اندامی، گاری دستی خود را پر کرده بود از انواع نوشابهها، و از این سنگر به آن سنگر می رفت و هم به نظامیان و هم به شور شیان، آب نارگیل و نوشابههای دیگر می فروخت؛ و هیچ کس متعرض او نمی شد. در لابهلای واقعه از این گونه چیزها بسیار توان یافت. این گونه عجایب را تنها در شورشهای پاریس می توان دید، و در هیچ کجای دیگر نظیر ندارند. اگر شهر بزرگ دیگری در این میدان بخواهد با پاریس رقابت کند، باید دو چیز داشته باشد: اول عظمت پاریس را، و دوم شادابی و زنده دلی اش را، یعنی هم شهر ولتر باشد و همِ شهر ناپلئون.

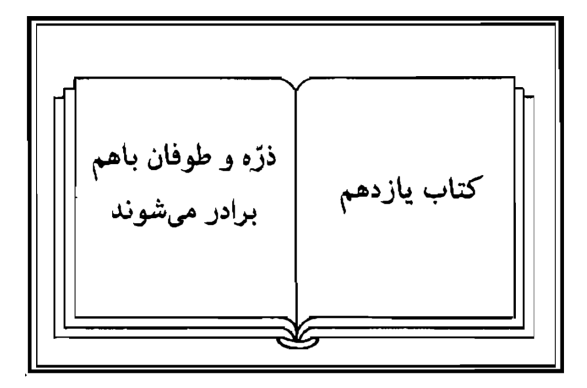
با این وصف، این بار در شورش مسلّحانه پنجم ژوئن ۱۸۳۲، پاریس احساس عجيب و ناشناختهاي داشت. اين بار مردم ترسيده بودند، و حتى در دورترین محله ها، که از مرکز غوغا فاصله زیادی داشتند، مردم در روز روشن بنجرهها و کرکرهها را بسته بودند. آنها که بی باک بودند، اسلحه برگرفتند و به مرکز پاریس شتافتند، و آنها که تر س به جانشان افتاده بود، در گوشهای پنهان شدند. رهگذرانی که تنها به کسب و کار خود می اندیشیدند، زود از صحنه بیرون رفتند، و کوچهها و خیابانها به هنگام روز مثل ساعات بعد از نصف شب خلوت شده بود. داستانهای تأثرانگیزی ورد زبانها بود. هر ساعت، خبرهای راست و دروغ و نحوست باری از مرکز شهر می رسید. شایعات بسیار بود؛ می گفتند: «بانک مرکزی راگرفتهاند، در صومعه سن مری ششصد نفر را تکه تکه کردهاند، دیگر از دست ارتش کاری ساخته نیست، آرمان کارل'، از مارشال کلوزل کسب تکلیف کرده و مارشال به او گفته است: با یک هنگ می توان کار را تمام كرد!» و مي گفتند: «لافايت بيمار شده، اما به سران دولت قوت قلب داده و آنها را مطمئن كرده است كه تا آخرين لحظه در كنارشان خواهد بود». و می گفتند: «باید مواظب بود؛ چون احتمال دارد که در تاریکی شب، عدهای برای غارت و چپاول به خانه های خلوت و دورافتاده بریزند.» (که گویی برای پرداختن این شایعه مأموران پلیس و خانم آن رادکلیف بهاتفاق ذوق آزمايي كرده بودند). و مي گفتند: «يك آتشبار توپخانه را در سر كوچه

پارىس شىگفت انگىز / ۱۹۲۷

اوبری لوبوشه ' مستقر کردهاند. و لُوبو و بوژو باهم کنار آمدهاند و قرار گذاشتهاند که بعد از نیمه شب یا نزدیک سپیده م با چهار لشکر از چهار طرف به شورشیان حمله ور شوند؛ لشکر اول از میدان باستیل، لشکر دوم در پورت سن مارتن، لشکر سوم از میدان گِرو، لشکر چهارم از بازار هال.» و همچنین می گفتند که «نیروهای نظامی مستقر در خیابانهای پاریس در حال عقب نشینی هستند و فعلاً قصد دارند که از پاریس بیرون بروند. و معلوم نیست که چه نقشه ای دارند. ولی پیداست که این دفعه کار از وزیر جنگ، در این میان به تردید افتاده است؛ و از خود می پر سیدند که چرا وزیر جنگ فرمان حمله صادر نمیکند؟ ظاهراً این شیر پیر، در دل این تاریکی وجود یک دیو ناشناخته را احساس می کرد.

شب فرارسید. تئاترها درهایشان را گشودند، شبگردان با خشم در شهر گشت میزدند و رهگذران را بازرسی بدنی میکردند، و بههرکس بدگمان می شدند، او را با خود به پاسگاه می بردند. در ساعت نه شب، در حـدود هشـتصد نفر را بازداشت کرده بودند. پاسگاههای پلیس از بازداشتیها پر شده بود. زندان کونسیرژری پر شده بود، زندان فورس پر شده بود. در زندان کونسیرژری، کف زیرزمین دراز و باریکی را با تودههای کاه پوشانده بودند و بازداشتیها را به حال خود رها کرده بودند. تودههای کاه، زیر قدمهای بازداشتیها صدای ریزش رگبار را داشت. در زندانهای دیگر بازداشتیها در حیاط زندانها و در هوای آزاد، در کنار هم چپیده بودند. بر همه جا اضطراب سایه انداخته بود. پاریس را لرزشی فراگرفته بود که کمتر سابقه داشت.

در خانهها، سنگرها را حفظ کرده بودند. همسران و مادران بیمناک بودند. در هر خانه، این کلمات بارها از زبان زنها شنیده می شد: «خدایا! جه کنم؟ از صبح بیرون رفته و هنوز از او خبری نیست.» حتی در نقاط دور دست پاریس، کمتر صدای حرکت چرخهای کالسکه ها شنیده می شد. پشت درهای بسته، مردم سروصدای بیرون را، و غوغاهای عجیب و نامشخص را می شنیدند و هر کدام حدسی می زدند: «باید سواره نظام باشد.»، «شاید ارابه های ارتشی باشند که به تاخت می روند». آنها که در خانه مانده بودند، به صدای شیپورها، صدای طبلها، صدای گلوله ها و آوای درد آلود ناقوسهای کلیسای سن مری گوش می دادند. غرش تخستین گلوله های توپ، پاریس را لرزاند. مردان مسلح ناگهان از مخفی گاهها بیرون دویدند و به مردمی که در کوچه ها بودند، گفتند: «زودتر به خانه هایتان بروید» و سپس به مخفی گاهشان بازگشتند. مردم باشتاب می دویدند، و چفت و بست درهای خانه را می بستند و می گفتند: «عاقبت جمه خواهمد شد؟» و هر جه بیشتر از شب می گذشت، پاریس نحوست بارتر می نمود، و مشعل شورش هراس انگیزتر می سوخت.



## کاوژش ترانه میخواند

در آن لحظات که ارتش با مردم رودررو شد، جمعی از شورشیان که یک کالسکه نعش کش را با خود می بردند، در این برخورد، ناگزیر کسی عقب نشستند. عقب نشینی آنها، که پیشاپیش کاروان عزا راه می سپردند، نظم صفهای طولانی مشایعین را که پشت سر آنها حرکت می کردند درهم ریخت و ناگهان همه چیز آشفته شد؛ هرکس بهسویی دوبد و هر قسمت از صف چند پاره شد. عدهای پا به فرار گذاشتند و عدهای فریاد می زدند و مردم را فرامی خواندند که به صفوف نظامیان حمله ور شوند. رود بزرگی از جمعیت، که در خیابانها و در یک مسیر مشخص حرکت می کرد، در یک آن از هم پاشيد و سيل وار به چپ و راست فروريخت و در دويست کو چه، در اطراف خیابانها، فرورفت. در این هنگام بود که پسر باره پوشی، از سوی کوچه مِنی مُونتان می آمد، و شاخه گل زردرنگی در دست داشت، که آن را از درختهای تپه ای در بل ویل ۲ چیده بود. و در همان حال که خرامان خرامان مي آمد، جلو دكاني كه اشياي خرده ربز كهنه و دست دوم می فروخت ایستاد. به یک تپانچه قدیمی که توی ویترین بود چشم دوخت و شاخه گل زرد را بهزمين انداخت و به ييرزني که صاحب دکان بود، گفت: «مادرجون!... من اين تبانچه را از تو امانت مي گيرم.» و دست برد و تپانچه را از ویترین برداشت و گریخت. دو دقیقه بعد، چند دسته از بورژواهای وحشتزده، که از راه کوچههای آملو او باس امیگریختند، پسرک برهنه خوشحال را دیدند که تپانچه را بالای سر خود تکان می داد و این ترانه را می خواند: شب چیزی دیده نمی شه روز همه چی دیده می شه با یه حرف ناگفته بورژوا می شه آشفته شرم و حیاکن ای هیز! دامن، کلاه نوکتیز.

این گاورش کوچک بود که شعر می خواند و به صحنه پیکار می رفت. وقتی که به بولوار رسید، دریافت که تپانچه اش چخماق ۲ ندارد. این شعر، که آن را با آواز ر با وزن خاصی می خواند و هم آهنگ با آن قدم برمی داشت، و اشعار دیگری که گاورش با شور و علاقه به آواز می خواند، از کدام سراینده بود؟ نمی دانیم! شاید خود او آن اشعار راگفته بود! گاورش همه ترانه ها و تصنیف هایی را که در کوچه پس کوچه ها زمزمه می کردند و به آواز می خواندند بلد بود. و این اشعار را به سبک خودش می خواند ، هر نوع شعر و آوازی را که در این اشعار را به سبک خودش ولگرد، هر نوع شعر و آوازی را که در این گوشه و آن گوشه می شنید، به خاطر می سپرد و همه را درهم می آمیخت و آن طور که با طبع و ذوقش سازگار می آمد، می خواند؛ گاهی صدای پرندگان را با سر و صدای

#### 1. Amelot

2. Basse

۳. یکی از قسمتهای تفنگ [و تپانچه ]که بهوسیله ضربه آن چاشنی تفنگ می ترکد و باروت آتش میگیرد و ساچمه یا گلوله خارج میگردد (**فرهنگ معین**) کارگاهها و کارخانه ها قاطی میکرد. با پادوهای کارگاههای نقاشی که از قوم و قبیله او بودند، آشنایی داشت و در حدود سه ماه در چاپخانه کار کرده بود و روزی به سفارش آقای بائور لورمیان<sup>۱</sup> به بازار رفته و چیزهایی برای او خریده بود. با این وضع می توان گفت گاورش ولگردی بود که با اهل ادب آشنایی داشت!

گاوژش که در آن شب بارانی، دو پسربچه را در شکم فیل خود پناه داده بود، خبر نداشت که به خواست خداوند چنین کرده، و آن دو، برادران تنی او بودهاند. برادرانش را در ابتدای آن شب دیده بود و پدرش را در دمدمه های صبح همان شب از دیوار زندان پایین آورده بود، و سپس دواندوان به خوابگاهش بازگشته و آن دو بچه را، از شکاف زیر شکم فیل پايين آورده بود، و غذايي كه خود آن را ابداع و آماده كرده بود، با أنها خورده بود، و پسربچهها را بهمادر مهربانشان، يعنى كوچه، سپرده بود، كه خود نیز در دامان چنین مادری پرورش یافته بود و بهاین سن رسیده بود. به هنگام جدا شدن، به سبک و شيوه خود، به آنها گفته بود: «بچه ها!... من دارم مي زنم به چاك، يعنى جيم مي شم، يا به قول درباريان پادشاه، تشريف میبرم برای بازدید از کوچههای پاریس. شما دو تا بچه هم بروید و همه جا را بگردید. اگه پاپا و مامان را پیدا نکردید، امشب برگردید به همین جا. شام و ناهار و خوابگاهتون با من. همه چيز در اينجا مفت و مجاني است!». اما بچهها رفتند و دیگر از آنها خبری نشد، و معلوم نشد که مأموران بلیس آن دو را برده و به آنها جایی داده بودند، یا رندان و نیرنگبازان آنها را ربوده بودند، و یا آنکه در کوچههای پاریس سرگردان و سرگرم شده بودند و دنبال سرنوشت نامعلوم خود رفته بودند. در اعماق اجتماع، از این گونه گمگشته ها بسیارند، گاورش دیگر آنها را در جایی ندیده بود. از آن شب،

 ۱. Baour-Lormian شاعر فرانسوی، عضو فرمنگستان فرانسه (۱۸۷۴-۱۸۵۴). در هرزمان اعضای فرهنگستان فرانسه چهل نفرند که آنها را «چهل مرد جاوید» لقب دادهاند. ده دوازده هفته گذشته بود، و در این مدت چند بار گاورُش بـ هفکر آنـها افتاده و از خود پرسیده بود: «این بچههای من کدام گوری رفتند؟»

به هر روی، گاورش کوچک تپانچه به دست به کوچه پونت اشو ' رسید و به اطراف نگاه کرد و دید که در آنجا تنها یک دکان باز است، و آن دکان هم از قضا شیرینی فروشی بود. به فکر افتاد که از این فرصت خداداد استفاده کند و پیش از آنکه درگیر حوادت شود یک دانه نان مربایی بخورد. کمی مکث کرد و در جیبهایش کاوید و آستر جیبهایش را بیرون کشید، حتی یک سکه پول سیاه هم نداشت. فریاد زد: «آی! کمک کنید! به دادم بر سید!»

- زندگی بدونِ نان مربایی خوب و خوشمزه چه دشوار است!
- اما گاوژش این محرومیت را نادیده گرفت و بهراه خود ادامه داد.

دو دقیقه بعد به کوچه سنلوئی رسیده بود. در کوچه پارک روایال، به فکر افتاد که برای جبران محرومیتش از نان مربایی باید کاری یکند، و به همین منظور پیش رفت. و در روز روشن کاغذ آگهی مصور یکی از تماشاخانه ها را، که به دیوار چسبانده بودند، پاره کرد.

چندصدمتر آن طرفتر، یک عده از آدمهای خوش سر و لباس را دید که بهنظر او از مالکان و اربابان بودند؛ به طرفشان رفت و نزدیکشان که رسید، این سخنان فیلسوفانه را بر زبان راند: «این آقایان سرمایه دار چقدر چرب و چاقن! توی غذاهای چرب و چیل دایم پشتک و وارو میزنن! یکی پیدا نمی شه از شون بپر سه که با پولها شون چه کار میکنن؟ خودشون هم خبر ندارن. شاید هرچی پول درمی آرن، می ریزن توی شکمشون. بی خود نیست که شکمشون این طور گُنده می شه!»

# کاوژش در راه پیکار

به چپ و راست تكان دادن يك تپانچه بي چخماق، آن هم در وسط كوچه، در گاوژش احساس عجيبي به وجود آورده بود. احساس ميكرد با هر قدمي كه برمي دارد شجاعت و بي پروايي اش بيشتر مي شود. گاهي بيتهايي از سرود «مارسي يز» را مي خواند و گاهي با صداي بلند با خودش حرف مي زد: «همه چي بي عيب و نقصه، فقط پاي چپم خيلي درد ميكنه. اين روماتيسم لاكردار بدجوري كلافه ام كرده. با اين حال خوب و شنگولم، رفقا!... بور ژواها فقط بلدن خوب بپوشن و خوب بخورن. غيراز اينها كاري بلد نيستن. اما من با اشعارم خيطشون ميكنم، توى صور تشون تف مي اندازم. خبرچين پليس چه جور موجوديه؟ يه سگا... نه ا... به سگ نسايد بي احترامي كرد! به خصوص كه يكي شون را لازم دارم براي تپانچه ام.<sup>1</sup>

آی رفقا! من از طرف بولوار می آم. آش داره گرم می شه، توی دیگ داره غُلغُل میکنه، چند تا غل دیگه که بخوره غذا جا می افته. آهای رفقا به پیش! باید اون قدر خون ناپاک ریخته بشه تا همه شکافها از خون پربشن. من حاضرم در راه وطنم جونم را فداکنم. باید پیش رفت، باید شنگول

در زبان فرانسه هم بـهمعنای سگ است و هـم بـهمعنای چـخماق تـغنگ و تپانچه.

بود، باید جنگید. حرف من برو و برگرد نداره.»

در ایـن موقع، یکی از افرادگارد ملی سوار بر اسب از کوچه میگذشت، که ناگهان اسبش روی سنگفرشها لغزید و بـهزمین افـتاد. گاورش تپانچهاش را روی زمین گذاشت و جلو دوید و به آن مرد و اسبش کمک کرد تا از جا بلند شود.

در کوچه تورین یی اسکوت و آرامش برقرار بود. بی اعتنایی این کوی به شور انقلابی، سابقه دار و عادی بود. اما آرامش و بی قیدی این نقطه با های و هوی محله های دیگر در تضاد بود. چهار پیرزن جلو در خانه ای ایستاده بودند و با هم حرف می زدند. در اسکاتلند سه پیرزن جادوگر گرد هم آمده بودند و جاودانه سخن می گفتند و در پاریس چهار پیرزن <sup>۱</sup>؛ شاد جادوگران با همان لحن شوم، در چهارراه بو دوایه ۳ به ناپلئون گفته باشند: «تو بر تخت شاهی خواهی نشست»، همانطور که آن افسونگران در خارزار آرمویر <sup>۹</sup> به مکبث گفته بودند. این پیرزنان نیز مانند آن افسونگران، به جای سخن گفتن غارغار می کردند.

پیرزنان کوچه تورین یی در عالم خودشان بودند. در این میان، سه زن سرایدار بودند و چهارمی کهنهفروش بود.

بهنظر می آمد که چهار پیرزن در چهارگوشه پیری، یعنی فرسودگی و فرتوتی و پریشانحالی و افسردگی ایستادهاند.

پیرزن کهنهفروش با فروتنی سخن میگفت. این گونه افراد پشت و پناهی ندارند و در این جمع، رسم بر این است که کهنهفروش تواضع کند و

1. Thorigny

۲. اشارهای است به گوشهای از نمایشنامه مکبث، اثر معروف شکسپیر، که مکبث را سه پیرزن جادوگر در خارزاری میبینند و هر کدام چیزی بهاو میگویند؛ یکی از آنها میگوید: «تو بر تخت شاهی خواهی نشست.»

3. Baudoyer 4. Armuyr

گاورش در راه پیکار / ۱۹۳۷

سرایدار حمایتش را از او دربغ ندارد. و این قضیه بهزباله هایی ارتباط دارد که به راهنمایی سرایدار، یا به کمک جاروی او، در کنار در ورودی هر ساختمانی جمع می شوند. و بدینگونه حتی در جارو نیز می توان رگه هایی از نیکی و احسان پیدا کرد.

این کهنه فروش بینوا حق شناس الطاف آن سه سرایدار بود و به آنها لبخند میزد؛ و چه لبخندی!... و با آنها گفت و شنودی دوستانه داشت: «-خدایا! چی بگم که از دست این گریه ها چی می کشم. اما گربه ها همه شون با سگها دشمن هستند بی خود نیست که سگها همه شون از دست گربه ها در عذاب اند.

\_گربه ها که عین خیالشون نیست، از هیچ چی باک ندارن.

- سگها بعضی وقتها از گربه ها خطر شون بیشتره. یادمه یه سال سگها اون قدر زیاد شده بودن که توی روزنومه ها هم این قضیه را نوشتن؛ همون سالی بود که در قصر تویلری گوسفندهای بزرگ را می بستند به کالسکهٔ کوچولویِ پسر پادشاه ژم. راستی پادشاه رم یادتون می آد؟ - من از دوک بوردو بیشتر خوشم می آد.

من با چشمهای خودم لوئی هفدهم را دیده بودم. لوئی هفدهم را از همه پادشاهان بیشتر دوست داشتم.

خانم پاتاگون!... این روزها گوشت خریده اید؟ خیلی گرون شده.
 از گوشت حرف نزنید که وحشت میکنم. غیراز استخوان که چیزی
 گیر ما نمی آد.

در ایـنجا زن کـهنهفروش وسطِ حـرف سـرایـداران دوبـد و گفت: «خانمها! اوضاع کسب و کار ما خیلی بد شده. توی سطلهای زباله چـیز زیادی پیدا نمیِشه. مردم دیگه چیزی را دور نمیریزن، هرچی گیرشون

۱. معمولاً کهنه چینها در سطل زبالههایی که کنار دَرِ هر سرایی میگذارنـد، مـیکاوند و چیزهای بهدردبخور را درمیآورند. می آد می خورن.» ۱ما از شما فقیرتر هم سراغ دارم. مثلاً وارگولم. <sup>۱</sup> کهنه فزوش گفت: «درست گفتین... باید خدا را شکر کنم که دستکم کار و کسبی دارم.»

چند لحظهای خاموش ماندند تا آنکه زن کهنه فروش دوباره بهزبان آمد و به قصد «ابراز وجود»، که در عمق هر انسانی هست، گفت: «صبح وقتی به خونه برمی گردم، سبدم را خالی می کنم کف اتاق و بعد شروع می کنم به جدا کردن چیزها از همدیگر. هرچیز را در گوشهای روی هم کُپه می کنم؛ پارچه های رنگی را توی یک سبد کو چکتر می ریزم و کلهٔ کاهو و سبزیجات را توی یه ظرف؛ پارچه های سفید را می دارم توی طاقچه، و پارچه های پشمی را توی صندوق، کاغذ پاره ها را می ریزم کنار پنجره؛ و هرچی که قابل خوردن باشه می ریزم توی قابلمه. کفشهای کهنه را پشت در می ذارم و استخوانها را می ریزم زیر تختخوابم.»

گاوژش، که نزدیک آن چهار زن ایستاده بود و بـهحرفهایـٔان گـوش میداد، یک دفعه گفت: «آی پیروپاتالها!... مثل این کـه شـما هـم داریـن حرفهای سیاسی میزنین؟»

چهار پیرزن یکباره از چهار طرف با فحش و ناسزا بهاو حملهور شدند: «این هم یکی از اون جنایتکارهاست.»

- ببینید این فسقلی چی دستش گرفته، یه تپانچه. - این پسره لات و بی سرویاست.

گاوژش گفت: «بله همهتون درست میگین. اما من لات بی سروپا میخوام با دولت دربیفتم، میخوام دولت را سرنگون کنم.»

و در آن حال به آنها دهنکجی میکرد و ادایشان را درمی آورد. زن کهنهفروش فریاد زد: آی!... پسره بدجنس بی همه چیز! گاورش در راه بیکار / ۱۹۳۹

پیرزنی که به او خانوم پاتاگون میگفتند، دو دستش را به هم کوبید و گفت: «هر چی میکشیم از دست این بی سروپاهاست. یکی از همین ولگر دها را که ریش بزی داشت، همه روز می دیدم که با یه زن جوون کلاه قرمز، از این طرف می رفتند، نمی دونم به کجا، امروز هم دیدمش. اما اون زن کلاه قرمز همراهش نبود، یه تفنگ دستش گرفته بود. خانم باشو ' می گفت: در همانجا که مجسمه گوساله ها هست '...

بله. همانجا، در پونتواز "، هفته گذشته انقلاب شده. چرا راه دور بریم، مگه نمی بینید، این یه الف بچه که جلو روتون وایساده تپانچه دستش گرفته ؟ دولت با این جور جانورها تکلیفش چیه ؟ تازه مردم بعد از اونهمه گرفتاری و بدبختی یه ذره خیالشون آسوده شده بود که این ذلیل مرده ها شروع کردن به آشوبگری و توطئه چینی. خدایا!. خداوندا!... رحم کن! من با چشمهای خودم دیدم که آن ملکه بدبخت را گذاشتن توی گاری و بردن به میدون اعدام. این کارها باعث گرونی می شه، باعث بدبختی می شه، گوشت گرون شده. توتون گرون شده، همه اش تقصیر این بی سروپاهاست. به این پسره لات باید بگم که وقتی می برندش پای گیوتین، خودم می آم برای تماشای اعدامش... زودتر گورت را گم کن، ای پسره بی همه چیز!»

گاورُش گفت: «آی ننه فین فینی!... دماغتو بالا بکش. چقدر فینفین میکنی؟»

و دیگر در آنجا نماند و دور شد.

وقتی که به کوچه پاوه رسید، به یاد زن کهنهفروش افتاد. مثل آن که او را روبهروی خودش دیده باشد، با او حرف میزد: «آی ننه آشغال جمعکن!

1. Bacheux

۲. منظور مجسمه گوساله هایی است که در بعضی از شهرها در کلیساها و کنیسه ها دیده می شود. کار بدی کردی بهانقلابیها فحش دادی! این تپانچه که توی دست منه بهنفع تو کار میکنه؛ این تپانچه به کار میافته تا سبد تو پرتر بشه و چیز بیشتری گیرت بیاد.»

و پیرزنها هنوز به او فحش می دادند؛ پشت سر خود صدای خانم پاتاگون را شنید که تا اینجا دنبالش دویده و مشتهایش را گره کرده بود و به او ناسزا می گفت: «ای حرامزده بی پدر!»

گاوژش گفت: هرجور که باشم برای من فرق نمیکنه. ۱

و بهراهش ادامه داد، از جلو هتل لاموانیون گذشت و در آنجا فریاد زد: بهپیش! برای پیکار!

اما ناگهان دلش پر از غم و غصه شد. به تپانچهاش نگاه کردکه چخماق نداشت، و نمی توانست با آن تیرندازی کند؛ گویی احساس میکردکه تپانچهاش جان دارد و حرفش را می شنود. آن را تکان داد و گفت: من بهپیش می روم، اما تو برای انقلاب کاری نمیکنی!

گاهی یک سگ مایه تفریح سگ دیگری میشود. سگ پشمالوی بسیار لاغری که دنده هایش بیرون زده بود، از کنار او میگذشت. گاورٔش دلش به حال او سوخت و گفت: هاپوی بیچاره! شاید یه بشکه قورت داده ای که دایره اش از زبر پوستت پیداست؟

و از آنجا به سوی ارم سن ژوروه ' رفت.

۱. این جمله میرساند که گاوژش خود را فرزند پاریس میدانست و بهاین نکته تـوجه نداشت که فرزند کسی چون تناردیه است. در واقع، این جمله بیاعتنایی او را بهاصل و نسبش نشان میدهد (ایو ـگ).

2. Orme - Saint - Gervais

## کم خشم بجای یک استاد سلمانی

۔ حتما اسبھای خوبی داست؟ دسی متل امپرانور باید اسبھای خوبی داشته باشد.

روزی که با دست خودش بهمن نشان افتخار داد، اسبش را از نزدیک دیدم؛ مادیانی بود سفید و تندرو، گوشهاش از هم فاصله زیادی داشت، پشتش فرورفته بود، و یه ستاره سیاه توی پیشانی سفیدش بود. گردنش کشیده بود و زانوهاش پرعضله، دندههاش برآمده، کتفهاش خمیده و یالهاش بسیار بلند، بلندی آن بیش از پانزده برگ نخل. - پس اسب قشنگی بوده. - البته، هرچه باشد اسب اعلیحضرت بود.

استاد سلمانی احساس کردکه وقار و متانت حکم میکند که کمی ساکت بماند. به همین دلیل، چند لحظهای ساکت ماند و سپس گفت: «میگوئیدکه امپراتور یه بار زخم برداشته؟»

سرباز با متانتی که شایسته سرباز جنگدیدهای چون او بود، گفت: «بله. فقط یه بار. آن هم در پاشنه پا، در جنگ راتیسبون ا. من هرگز امپراتور را مثل آن روز خوش و خندان ندیده بودم. چه روز باصفا و درخشانی بود. \_ آقا!. شما که حتماً بارها زخمی شدهاید؟

نه چندان زیاد! در مارنگو دو ضربه شمشیر پشت گردنم خورد؛ در استرلیتز یه گلوله به بازوی من فرو رفت؛ و در «ینا» هم یه گلوله به پهلوی چیم؛ در فریدلند با سرنیزه زخمی شدم؛ در مسکو هفت ـ هشت بار پا سرنیزه های دشمن زخمی شدم؛ در تولوتزن خمپاره ترکید و یه انگشتم را برد؛ در واترلو گلوله ای به رانم خورد؛ ققط همین!

استاد سلمانی به سبک پیندار ۲گفت: «چه زیباست مردن در میدان جنگ. به جای این که در بستر از بیماری بمیرم و ذره ذره جان بسپارم، و تا آخرین لحظه عمر با مرهم و ضماد و دارو سروکار داشته باشم، به شرفم قسم می خورم که آرزو میکنم در میدان جنگ باشم و با گلوله توپ بمیرم.»

 ۲. Ratisbonne در آلمان، در کنار دانوب در سال ۱۸۰۹، ناپلئون در این نبرد اتریشی ها را شکست داد.
 ۲. Pindar، شاعر غزلسرای بونان، که بسیار شاعرانه و ادیبانه چیز مینوشت. خشم بجای یک استاد سلمانی / ۱۹۴۳

سرباز پیرگفت: «چه آرزوی زیبایی!» اما هنوز سرباز پیر این جمله را بهپایان نرسانده بود که صدای مهیبی دکان استاد سلمانی را بهلرزه درآورد، و شیشه بزرگ دکان شکست و ریزههای آن در اطراف پخش شد.

رنگ استاد سلمانی مثل گچ سفید شد و با ترس فریاد زد: خدایا!. چی شد؟ گلوله توپ بود؟

> ــگلوله؟ شاید با تفنگ تیراندازی کردند، گلوله تفنگ بود.

سرباز پیر خم شد و با دست چیزی را از زمین برداشت و گفت: با این بود.!

قلوهسنگی در دستش بود.

استاد سلمانی از دکان بیرون دوید و گاورش را دید که با سرعت از آنجا دور می شد، و به طرف بازار سن ژان می دوید. گاورش در آن لحظات خواسته بود انتقام آن دو پسربچه بینوا را از آن استاد سلمانی، که چند شب قبل آنها را از دکانش با تحقیر بیرون رانده بود، بگیرد. او که نتوانسته بود خویشتن دار باشد، با قلوه سنگی، شیشه دکان را شکسته بود.

استاد سلمانی که کمکم رنگش از شدت ترس و ناراحتی به کبودی میگرایید، نعره میکشید و میگفت: «از قدیم گفتهاند که بدی را با بدی باید جواب داد. مگر من بهاین پسره ولگرد چه کرده بودم که این کار را با من کرد؟»

## لی پیرمردی که کودکی را به حیرت می اندازد

گاورُش به محض آنکه به بازار سن ژان رسید، که شور شیان پاسگاهش را خلع سلاح کر ده بودند، به یکی از گروه های انقلابی آن نقطه پیوست. آنژُلراس به انفاق کورفراک، کمبوفر، و فُویی در رهبری این گروه سهم عمده ای داشتند، و همه افراد آن مسلح بودند. باهورل و ژان پروور نیز به این گروه پیوسته، بر شمار مبارزان افزوده بودند. آنژُلراس یک تفنگ شکاری دو لول داشت، و کمبوفر تفنگی داشت مخصوص افراد گارد ملی، که شماره جوخه ای را روی آن حک کرده بودند. او دو تپانچه هم به نمایش میگذاشت. ژان پروور، تفنگی داشت که شمشیر بلندی در آن به نمایش میگذاشت. ژان پروور، تفنگ فتیله ای داشت و باهورل تفنگ به نمایش میگذاشت. ژان پروور، تفنگ داشت که شمشیر بلندی در آن جاسازی شده بود. فویی، شمشیر برهنه ای به دست گرفته بود و به هر طرف می رفت و با صدای بلند میگفت: «زنده باد لهستان]»

از طرف اسکله مورلان آمده بودند؛ بیکراوات بودند و بیکلاه؛ باران خیس شان کرده بود، چشمهایشان برق میزد. گاوژش که آنها را در بین راه دیده بود، به آنها تزدیک شده و گفته بود: کجا میریم؟

کورفراک گفته بود: پشت سر ما بیا.

و او پشت سر فویی و باهورل راه می دفت و در واقع راه نمی رفت،

بهبالا میجست، میپرید. جلیقه قرمزرنگی پوشیده بود و شعارهای تند و تیز میداد. رهگذری چشمش بهجلیقهٔ قرمز او افتاد و با وحشت گفت: نگاه کنید!.. سرخها آمدند <sup>۱</sup>

باهورل به او گفت: سرخها؟... عجب ترسوئی هستی، ای بورژوا! من که در عمرم از شقایق سرخ نترسیده ام. «لچک قرمزی کوچولو» هیچوقت کسی را نترسانده. ای بورژوا!... ترسیدن از رنگ سرخ را بگذاریم برای جانوران شاخدار ۲.

و پیش رفت و ورقه برگ کاغذی را که روی دیوار چسبانده بودند، پاره کرد. روی این ورقه، از قول یک اسقف بزرگ، نقل شده بود که مقلدان او (Ouailles)" اجازه دارند در مراسم پرهیز، تخم مرغ بخورند.

باهورل پس از پاره کردن این ورقبه، فریاد زد: Ouailles، کلمه مؤدبانهای است به جای گفتن Oics.

این کار باعث شد که گاورُش کوچک مجذوب باهورل شود؛ و از آن لحظه کارهای او را زیر نظر گرفت. اما آنژُلراس این کار باهورل را نپسندید و گفت: این جور کارها درست نیست. ما بهاسقف و فتوای او کاری نداریم. خشم و کینهات را در جای درست مصرف کن! حارح از صف نباید آتش روشن کرد، نه با تفنگ نه با جنجال.

باهورل برآشفت و گفت: آنژلراس! هرکس ساینهای دارد. ایر حرفهای اسقفمآبانه اذیتم میکند. من هروقت که دلم خراسد تخرسرع میخورم و منتظر اجازه کسی نیستم. تو میخواهی با مانت و وار عمل کنی، اما من دوست دارم شور و شر به پاکنم. وانگهی با این حور کارها

> ۱. اشاره بهقصه معروف «لچک درمزی کوچولو». ۲. اشارهای است به گاوها، که رنگ سرخ تحریکشان میکند. ۳. Ouailles مریدان یک اسقف را میگویند و خان بهممای عازهاست.

۱۹۴۶ / بینوایان

خودم را گرم می کنم و برای مبارزه آماده تر می شوم. اگر این فتوای هرکل <sup>۱</sup> را پاره کردم، برای این بود که آماده شوم برای پیکار؛ آن هـم بـا شـور و حرارت بسیار.»

کلمه «هرکل» گاورُش را بهفکر انداخت. دلش میخواست در هر فرصت چیزی یاد بگیرد. از باهورل، که آن ورقه را پاره کرده بود، پرسید: «هرکل یعنی چه؟»

\_«هركل» نام مقدس يك نوع سك است بهزبان لاتين.

باهورل ناگهان چشمش بهجوان رنگپریدهای افتاد که در کنار پنجره خانهای ایستاده بود و آنها را تماشا میکرد؛ و شاید یکی از یاران «آ. ب. ث.» بود. باهورل او را شناخت و با صدای بلند بهاو گفت: «زود، فشنگ برسان! پارا \_ بلوم. ۲»

گاوژش کــه کــلمه لاتـين پارا ـ بـلوم bel homme، بـهمعناى مـرد «خوشسيما» شنيده بود، فرياد زد: «آهاى!... سـلام bel homme» چنانكه پندارى زبان لاتين مىداند.

دسته ای از دانشجویان، هنرمندان، اعضای سازمان کوگورد اکس"، و کارگران، با چوب و چاقو و سرنیزه، از دنیال می آمدند. در میان آنها عده ای مانند کمبوفر دو تپانچه داشتند. پیرمردی نیز دوش به دوش جوانان راه می آمد که اسلحه نداشت و به فکر فرو رفته بود و سعی می کرد تند قدم بردارد تا از دیگران عقب نماند. گاورش او را به کور فراک نشان داد و گفت: «اون کیه؟»

> \_یه پیرمرد. و اَن پیرمرد، آقای مابُف بود.

1. Hercle

۲. کلمهای از یک مثل لاتین که میگوید: Si vis pacem, Para bellum بهاین معنی: اگر صلح میخواهی برای جنگ آماده شو!

3. cougourde d'Aix



پيرمرد

حالا میگوییم که چه روی داده بود.

آنژُلراس و دوستانش، وقتی که بهبولوار بوردن'، نزدیک انبارهای خواربار رسیدند، سواران دراگون بهمردم حملهور شدند. آنژُلراس، کورفراک و کمبوفر از جمله کسانی بودند که در مسیر کوچه باسوم پییر' می دویدند و فریاد میزدند: «در سنگر برای نبود». و این گروه در کوچه له دیگییر"، متوجه پیرمردی شدند که همراه آنها می آمد، و دچار حیرت شدند.

پرمرد مثل مستها تلوتلو میخورد و کلاهش را، که زیر باران خیس شده بود، به دست گرفته بود. کورفراک آقای مابُف را می شناخت؛ چون بارها به اتفاق ماریوس تا دَرِ خانه آنها رفته بود. و چون می دانست که این صندوقدار سابق کلیسا و دوستدار کتابهای قدیمی، چقدر آرام و فروتن و گوشه گیر است، متعجب شده بود که او را در میان این شلوغی و در چندقدمی سواران دراگون، و در زیر باران گلوله می بیند. به همین علت کورفراک، شورشی بیست و پنج ساله، به پیرمرد هشتادساله نزدیک شد و گفت: آقای مابُف! خواهش میکنم برگردید به خانه خودتان.

1. Bourdon

۱۹۴۸ / بینوایان

-اوضاع خیلی خطرناک است، از این بدتر هم می شود. - چقدر خوب! - اینجا هرچه هست ضربه های شمشیر است و گلوله های تفنگ. - چقدر خوب! - چقدر عالی! حالا به من بگویید برای چه توی خیابانها راه افتاده اید؟ - برای سرنگون کردن حکومت. - چقدر عالی!

پیرمرد از آن دسته جدا نشد و با مهبای آنها میرفت، و حتی یک کلمه حرف نمیزد، هرچه پیش میرفتند، او محکمتر قدم برمیداشت. کارگران سعی کرد، بودند زیر بازویش را بگیرند، اما قبول نکرد، بود، و تقریباً در صف اول بود. در آن حال، مثل آن بودکه هم راه میرود و هم در ضمن راه رفتن، از شدت ضعف و خستگی چرب میزند.

دانشجویان به او چشم دوخته بودند و آهسته میگفتند: «چه مرد یر شوری!» و کمکم بین آن جمع شایع شد که پیرمرد روزگاری ار اعضای کنوانسون بودد، و به اعدام لوئی شانزدهم رأی داده است!

اس جمع از مسیر کوجه «ور وری» مهرا، خود می رفت، گاورش کرچک پیشاپیش می رفت، و آسوده خاطر و با مدای بلند آواز می خواند؛ گودر با آوایش سیپور زرد را می دمید. او این برانه ها را با آواز و آهنگ سخسخ می من حواند.

برای شاتو من يه خدا دارم، يه شاه، يه پول سياه، يه جفت چكمه. دوتا گنجشک. در آن صبح روشن نوشيده بودند شبنم را در كاسه گلبرگ و سير بودند. تىسى تىسى تىسى براي پاسي من يه خدا دارم، يه شاه، يه پول سياه، يه جفت جكمه. آن دو تاگرگ کوچولوی بیچاره مثل آن دو تا گنجشک سير بودند. و ببر در کنامش نشسته بود و می خندید. دن، دن، دن برای مدن. من يه خدا دارم، يه شاه، يه پول سياه، يه جفت چكمه. یکی ناسزا میگفت، یکی تعریف و تمجید میکرد. شارلو بەشارلوت گفت: پس كى مىريم بەجنگل؟ تن تن تن برای پانتن من يه خدا دارم، يه شاه، يه پول سياه، يه جفت چكمه. و آن جمع به سوی سَن مِری پیش می رفتند.

🖉 تازه واردها

هر دم، افراد تازهای بـهجمع می پیوستند. نـزدیک کـوچه بی یِت ، مردی بلندقامت، که موهای جوگندمی داشت، وارد سیل جمعیت شد. کورفراک، آنژُلراس و کمبوفر به چهره خشن و مردانه او خیره شدند، ولی هیچکدام او را نشناختند. گاورُش همچنان سوت میزد و آواز می خواند و مرتباً قنداقه تپانچهاش را به کرکرههای چوبی دکـانها میکوفت و کـاری به کار هیچ کس نداشت.

وقتی که این جمع به وروری رسید، که خانه کورفراک در آن حدود بود، او به دوستانش گفت که به خانه اش می رود تا کیف پولش را که جاگذاشته بود بیاورد؛ و با سرعت رفت و چند پله یکی کرد و خود را به اتاقش رساند و کلاه کهنه و کیف پولش را برداشت و چمدان کو چکی را که در میان زیرپوش های ناشسته خود پنهان کرده بود، بیرون آورد و آن را به دست گرفت و شتابان از پله ها پایین آمد. در پای پله ها زن سرایدار او را صدا زد و گفت: «آقای دُوکورفراک <sup>۲</sup>» کورفراک پر خاش کنان گفت: «خانم سرایدار...! لطفاً به من بگویید اسمتون چیه ؟»

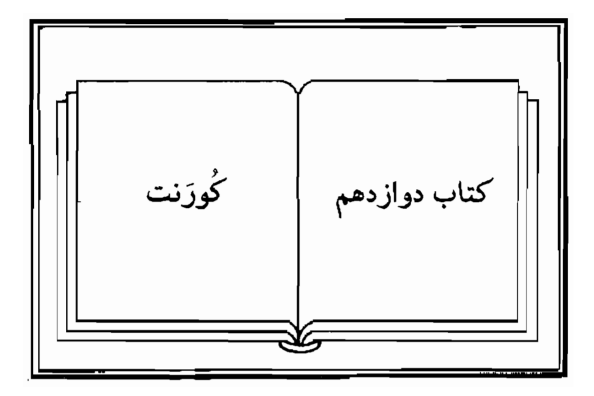
1. Billette

۲. de را بهعلامت نسبت داشتن با اشراف در جلو نام میگذارند؛ و آزادیخواهان و انقلابیون با این کار مخالف بودند.

۱۹۵۲ / يستوايان

و دیگر منتظر نماند و دوان دوان، از خانه بیرون رفت و به محض آنکه به جمع دوستان پیوست، چمدان را به دست یکی از آنها داده یک ربع ساعت بعد، همچنان که با سیل جمعیت پیش می رفت، پشت سرش را نگاه کرد و آن جوانک را دید که دنبالشان می آید.

اما سیل جمعیت در این گونه روزها، به هرجا که دلخواهش باشد نمی رود؛ و همچنانکه گفتیم، گاهی وزش باد مسیر جمعیت را تغییر می دهد. و این جمع رونده، از سن مری گذشت و بی آنکه بداند که به کجا می رود، به کوچه سن دنی رسید.



### تاريخ كورنت از آغاز پيدايش

پاریسی های امروزی، موقع ورود به کوچه رامبوتو از طرف بازار هال، در سمت راست، و روبروی کوچه موندهتور ایک دکان حصیربافی را می بینند که تابلوی آن سبدی است به شکل ناپلئون بزرگ، و در زیر سبد چنین نوشتهاند:

> «تا پلئون، سرا پا از چوب بید درست شده.»

اما پاریسی های امروزی خبر ندارند که سی سال پیش ، در این محل چه وقایعی روی داده است.

در اینجا کوچهای وجود داشت بهنام شان ورری<sup>م</sup>، که در آن موقع نام آن را شانورری<sup>۱</sup> میگفتند و مینوشتند، و میخانه کورنت در ایـن کـوچه بود.

Corinthe.۱، از شهرهای ثروتمند یونان قدیم، که با آنن و اسپارت رقابت میکرد.

2. Rambuteau

3. Mondetour

۴. سی سال پیش از تألیف کتاب (۱۸۶۱ - ۱۸۶۲)

5.Chanvrerie

6.Chanverrerie

درباره سنگر مقاومتی که در این کوچه بود و مبارزان آن، بهفرمان رهبران سنگر سن مری عمل میکردند، چیزها گفتهاند؛ و ما میخواهیم در مورد ماجراهایی که در این سنگر روی داده، و امروز کمتر کسی از آن قضایا خبر دارد، کمی بهتفصیل سخن بگوییم.

اجازه بدهید، برای فهم قضایا، به همان ترتیبی عمل کنیم که در مورد واترلو کردیم. کسانی که می خواهند خانههایی را که در آن دوران نزدیک انتهای سنت اوستاش، در گوشهٔ شمال شرقی بازار هال (که امروز دهانه ورودی کوچه رامبوتوست) جای داشتند، درست و دقیق به نظر بیاورند، باید یک حرف N را در ذهن خود رسم کنند، و کوچه سَن دنی را در رأس، و بازار هال را در قاعده آن بگذارند؛ دو ساق عمودی N، کوچه گراندترو آندری و کوچه شانورری بود، و کوچه مونده تور با مارپیچهایش می کردند، خانههایی به مساحت دریست مترمربع ساخته شده بود. کوچه این سه ساقه را قطع می کرد. و در زوایایی که این چهار کوچه باهم تلاقی می کردند، خانههایی به مساحت دریست مترمربع ساخته شده بود. کوچه این سه دنی در یک طرف این خانه ها بود و کوچه های سینی، و پره شور ۲ در طرف دیگر. هفت ردیف خانه با مساحتهای گوناگون و اشکال نامنظم، و نظر گرفتن هیچ قاعده و قراری، از زمین بیرون آمدهاند، فاصله آنها از همدیگر بسیار کم بود؛ مثل قلوه سنگهایی که در کنار هم چیده باشند و فقط با یک شکاف از هم جدا شوند.

این کوچههای تاریک و باریک و پرپیچ و خم، همانند ساختمانهای نیم ویرانی بودند که در حال فرربختن باشند. بعضی از این خانهها در کوچه شانورری، و پتی تروآندری، باکمک یک یا چند ستون چوبی بر سر پا مانده بودند. کوچهها تنگ بودند و جوی پهن؛ و هر که گذارش از این کوچهها میافتاد، ناچار روی زمینهای مرطوب، و در کنار دکانهایی شبیه تاريخ كورنت از آغاز يدايش / ١٩٥٧

بهسردابهقدم برمیداشت. سکوهای سنگی بزرگ، تودههای زباله و درهای بزرگ قدیمی ـکه دست کم صد سال از عمرشان میگذشت از چشم اندازهای طبیعی این کوچهها بودند. بعد از آن زمان، کوچه رامبوتو را بکلی خراب کردند.

کلمه مونده تور، بهمعنای پیچ و خم و پیچ در پیچ بودن، کوچهای به آن نام را بهخوبی معرفی میکند. بعد از آن نیز، کوچه پیروثت'، که بهمونده تور می پیوست، اسم با مسمایی داشت.

رهگذری که از کوچه سن دنی، به کوچه شانورری می رسید، مثل این بود که در قیف درازی وارد شده باشد؛ هر چه جلوتر می رفت، کوچه تنگتر می شد، و ته کوچه بسیار باریک بود، بازار هال و یک ردیف خانه، راه را بر او می بستند و او ناچار از دو راه بسیار باریک و تاریک، که در مقابل می دید، خود را از آن تنگنا بیرون می انداخت. اگر این دو راه را، در ته کوچه پیدا نمی کرد، گمان می کرد که کوچه بن بست است. از این دو راه، کوچه مونده تور از یک طرف به کوچه پر هِشُور، و از طرف دیگر به کوچه مینی و کوچه پتی ترو آندری متصل می شد؛ و در انتهای کوچه ای که به بن بست می ماند، در سمت راست خانه ای بود که از خانه های دیگر که ساختمان کوتاه و دو طبقه ای داشت، میخانه ای دایر کرده بودند، که می صراع از اشعار تئوفیل <sup>7</sup> می توان یافت: مصراع از اشعار تئوفیل <sup>7</sup> می توان یافت:

در آنجا پیکر ب*ی*جان و ترس آوری تاب میخورد.

 ۱. Pirouette، رقاصان روی نوک یک پای خود یک دور کامل می چرخند؛ ایس کار را پیروئت می نامند.
 ۲. Theophile Gautier، تئوفیل گوتیه شاعر فرانسوی (۱۸۱۱ - ۱۸۷۲) پیکر بیجان عاشقی که خود را بهدارآویخته است. ا

چون این میخانه در جای مناسبی بود، میخانهداران، نسل بهنسل، آن را حفظ کرده بودند. این میخانه «کوزه گُل» نام داشت؛ و چون در آن دوره باب شده بود که همه چيز را بهزبان معما بگويند، علامت مخصوص اين میخانه دیرکی بود به رنگ سرخ. در قرن گذشته، ناتوار ۲ نقاش باذوق و خيال پرست كه بعضى از مكتبهاى مختكير هنرى آثارش را نمى بسندند، چندين بار در اين ميخانه پشت همان ميزي نشسته بود که ماتورن رينيه در آنجا می خورده و مست شده بود؛ از این روی، برای بزرگداشت مقام این میخانه، خوشه انگور کورنت را روی دیرک سرخ نقاشی کرده بود. صاحب میخانه، چنان از این نقش خوشش آمده بود که نام آنجا را تغییر داد و گفته بود که زیر خوشه انگور بنویسند: «انگور کورنت». و نام کورنت از اینجا پیدا شده بود. چون می پرستان دوست دارند که همه چیز به صورتی پوشیده و رازگونه گفته شود، یعنی سخن پر از پیچ و خم باشد، «کورنت»، کمکم «کوزه گل» را از اعتبار انداخت و خود جای آن را گرفت. آخرين صاحب اين ميخانه، و از اين سلسله بزرگ ميخانه داران، كسى بود به نام بابا اوشلو، که چون از قضایا خبر دار نبود، به ذوق خود تیرک سرخ را آيے, کردہ بود.

این میخانه تالاری داشت که در طبقه همکف بود و مخصوص

 ۱ از قضا این شعر از تئوفیل گوتیه نیست، و از یکی از شاعران نیمه اول قرن هفدهم است به نام سن امان Sain - Amant در کتابی به نام تنهایی و از سوی دیگر این شعر در وصف یک قصر ویران است و نه میخانه ای رؤیایی (ایو \_گ.).
 Natoire.۲، نقاش فرانسوی (۱۷۰۰ – ۱۷۷۲)

4. Hucheloup

باده خواران؛ و تالاری داشت در طبقه اول که میز بیلیاردی در آن جای داده بودند، و در گوشه آن پلکان مارپیچ چوبینی بود که تا سقف بالا می رفت. از خصوصیات این میخانه، آن بود که روی میزهایش همیشه چند بطری شراب در کنار هم چیده بودند، و دیوارهایش تا سقف پر از دوده بود؛ و حتی در وسط روز شمع هایش روشن بود، در گوشه تالار همکف دری بود، و در پشت آن پلکانی که راه رسیدن بهزیر زمین بود. اتاقهای مخصوص خانواده بابا اوشلو، در طبقه دوم بود، که با پلکانی نردبان مانند، به آنجا می رفتند در مخفی ورودی این قسمت، در گوشه از طبقه اول بود، و در زیر شیروانی هم دو انبار کوچک وجود داشت که خدمتگزاران میخانه در آنها می خوابیدند. آشپزخانه در طبقه همکف بود و در کنار تالار میخانه در آنها می خوابیدند.

بابا اوشلو، شاید به دنیا آمده بود تا شیمی دان شود، اما آشپز از آب درآمده بود. میخانه جای خوردن بود و نوشیدن. بابا اوشلو به ابتکار خود غذای بسیار خوبی درست می کرد که نظیر نداشت. این غذا را از نوعی ماهی درست می کرد و شکمش را با گوشت و چربی می انباشت. او این غذا را «چرب ماهی» نام داده بود، مشتریان میخانه پشت میزی که سفره مشمع داشت می نشستند و در روشنایی شمع یا چراغ نفتی زمان لوئی شانزدهم، «چرب ماهی» می خوردند. گاهی از راههای دور برای خوردن چنین غذایی می آمدند. بابا اوشلو یک روز صبح به فکر افتاد که بر دیوار بیرون میخانه چیزی بنویسد و رهگذران را از وجود «غذای اختصاصی» این میخانه آگاه کند. و به این منظور، قلم مویی را در رنگ سیاه فروبرد و روی دیوار با خط درشت و خوانا نوشت:

### CARPES HO GRAS'

۱. بابا اوشلو Carpes au gras را به غلط این گونه می نویسد.

و در یک زمستان، بارانهای سیل آسا بارید و رگیارها هوس کردند که حرف S را از آخر کلمه نخست و G را از کلمه دوم پاک کنند؛ و دست خط بابااوشلو بعد از هوسبازی رگبارها بهاین صورت درآمد:

#### CARPE HO RAS

که پنداری باران و مرور زمان دست بهدست هم داده بودند و آگهی دعوت بهشکمبارگی را بهصورت یک پند نغز و پرمعنی درآورده بودند. <sup>۱</sup>

ظاهر قضایا نشان می داد که بابااوشلو، هر چند زبان فرانسوی را غلط می نویسد، اما زبان لاتینی می داند! او در آشپزخانهاش با فلاسفه محشور شده بود! این مرد که می خواست با کارم ۲ رقابت کند، با هوراس برابر شده بود! و در واقع، با این پند نغز، بهزبان لاتینی، رهگذران را فرامی خواند که برای غنیمت شمر دن لحظات عمر وارد میخانه او شوند.

امروز، از همه این چیزها اثری نمانده است. از سال ۱۸۴۷، دیوارهای کوچه پیچ در پیچ مونده تور را درهم کوبیدند و عرض کوچه را بیشتر کردند. در این تغییرات، کوچه شانورری و کوچه کورنت از بین رفتند و کوچه رامبوتو بهجای آنها نشست.

چنانکه پیش از این گفتیم. کورنت از نقاطی بود که کورفراک و دوستانش در آن جمع می شدند. میخانه کورنت را نخستین بار گِرانتِر کشف کرده بود، و دوستان، برای غنیمت شمردن ساعات عمر، به آنجا می رفتند و «چرب ماهی» می خوردند. در آن میخانه، مشتریان می خوردند

۱. در ر ان لاتین Corrie les heures؛ که پند اپیکوری هوراس Horace، شاعر بزرگ لاتین بعنی Carre diem را با یاد میآزرد که معنی می دهد: وقت را غنیمت بشمار! Caren:e.r، آنتران کارم. آشپز بزرگ فرانسوی (۱۷۸۴ ـ ۱۸۳۳)، که تألیفات زیادی درباره آشپزی دارد. و می نوشیدند و مستانه سخن می گفتند. هرکس به آن میخانه می رفت، خواه پول غذا و شرابش را تمام و کمال می داد خواه بهانه می آورد و پرداخت وجه را به روزهای بعد موکول می کرد، عزیز و محترم بود. بابااوشلو آدم خوبی بود.

بابااوشلو، میخانه دار نیک نفس، سبیل بزرگی داشت و صورتش با سیرتش بسیار متفاوت بود؛ و همین، موضوع شوخی و مایه تفریح مشتریان بود. قیافه اش طوری بود که پنداری بدخلق است و می خواهد به مشتریانش پرخاش کند. هرکس او را می دید، گمان می کرد که قصد جنگ و دعوا دارد، اما در واقع این طور نبود. در آنجا مهمان را گرامی می شمر دند و با او رفتار خوبی داشتند. و همین موضوع، باعث شده بود که مشتریان زیادی جذب آن میخانه شوند، و بعضی از جوانان که به آنجا می رفتند، بزرگترین تفریحشان آن بود که غرولندهای بابااوشلو را بشنوند و بدخلقی های او را تماشا کنند. بابااوشلو معلم شمشیر بازی بود و گاهی در عین بدخلقی قاه قاه می خندید و غالباً با خشونت حرف میزد. باطنش خنده آور بود و ظاهرش غمانگیز؛ مثل این که دوست داشت با حرکاتش شما را بترساند، مثل انفیه دانی <sup>۱</sup> بود که خاصیت تپانچه را داشته باشد.

همسر او، یعنی خانم اوشلو، زنی بودکه ریش داشت و بسیار زشت بود.

در حـدود سـال ۱۸۳۰، بـابااوشـلو جـان سـپرد و اسرار غـذای اختصاصیاش را با خود بهگور برد. بعد از او زنش کارها را بهعهده گرفت و چراغ میخانه را روشن نگاه داشت. اما آشپزخانه دیگر آن وضع سابق را نداشت. غذاها دیگر اشتها آور نبودند، و شراب آنجا هم کـه هیچ وقت

۱.انفیه، مجموعهای از داروهای معطر و مخدر و عطسهآور، که آن را در بینی کنند و از آن احساس نشأه نمایند (فرهنگ معین). خوب نبود، از پیش بدتر و نامرغوبتر شد. با این همه، کورفراک و دوستانش باز به کورنت میرفتند و بهقول بوسو ته: «از روی ترحم»!

زن بیوه بابااوشلو، بیماری تنگی نفس داشت، و زشتی اش به حد کمال بود. لهجه روستایی اش را حفظ کرده بود، و گاهی با همان لهجه خاطرات ایام روستانشینی را حکایت میکرد. او در شرح خاطراتش، سبک و شیوه مخصوصی داشت و اغراق گویی میکرد و داستان را آب و تاب می داد؛ مثلاً میگفت که چگونه در آن ایام «صدای زوزه گرگها، از خانه غولها» به گوش او می رسید، و مایه دل خوشی اش در آن وقت، همین بود!

تالار طبقه همکف، که به «رستوران» اختصاص داشت، دراز بود و وسیع، و در هر طرفش چندین نوع میز و صندلی و چهاریایه و نیمکت دور هم چیده بودند. یک میز کهنه بیلیارد پایه شکسته هم در گوشهای از آن غریب افتاده بود. این تالار تنها با یک پنجره کوچک از بیرون نور میگرفت، و یک چراغ نفتی نیز دایم در آنجا روشن بود. هوای آن تالار، مثل اتاقهای زیر شیروانی، خفه و گاهی نفسگیر بود. دیوارها را با آهک سفید کرده بودند، قاب عکس و تصویری هم به در و دیوارش نبود. شاید تنها چیزی که دیوارهای این تالار را آرایش می داد، این اشعار بود که ظاهراً شاعری در باره بیوه «بابااوشلو» گفته بود:

در ده قدمی آدمی را متعجب میکند، و در دو قدمی به وحشت می اندازد. زگیلی روی دماغ ترسناک او آشیانه گزیده است. آدمی هر لحظه از آن بیم داردکه او بخواهد دماغش را پاک کند. و می ترسدکه روزی بینی او در دهانش بیفتد.

این شعر را با زغال روی دیوار نوشته بودند.

و خانم اوشلو، با آن که کم و بیش محتوای این شعر با اوصاف او همسازی داشت، از صبح تا شب، بارها از کنار آن میگذشت و آرامش خود را حفظ میکرد. دو زن خدمتکار، به نامهای ماتلوت و ژیبلوت، به خانم اوشلو، در کارهایش کمک میکردند و کوزه های شراب را روی میز میگساران، و غذاهای گوناگون را در کاسه های سفالین، جلو مشتریان گرسنه میگذاشتند. ماتلوت اندامی درشت داشت، و قلمبه بود و سرخ و سفید و پر سروصدا. این زن، که در زمان حیات بابااوشلو، معشوقه او بود، آن قدر بدترکیب بود که حتی غولان افسانهای با او قابل قیاس نبودند. با این وصف، چون معمولاً قاعده آن است که زن خدمتکار از خانم خود نمی رسید. و اما ژیبلوت بلندقد بود و ظریف و پریده رنگ؛ دور چشمانش نمی رسید. و اما ژیبلوت بلندقد بود و ظریف و پریده رنگ؛ دور چشمانش میرسید. و اما ژیبلوت بلندقد بود و ظریف و پریده رنگ؛ دور چشمانش دانه کبودی دیده می شد و همیشه خسته بود و بی حال و بی رمق، گویی نمی رسید. و اما ژیبلوت بلندقد بود که شاید بتوان آن را خستگی دائمی نام دانه کبودی دیده می شد و همیشه خسته بود و بی حال و بی رمق، گویی ماه دور این خانه او زودتر از همه بیدار می شد و دیرتر از همه هم می خوابید و به همه، حتی به همکار خود ماتلوت، خدمت می کرد.

کمحرف بود و ملایم. با آنکه خسته بود، لبخند میزد؛ اما لبخندی پراز ابهام و خوابناک.

و روی دَرِ ورودی این میخانه، کورفراک این شعر را با گچ نوشته بود: دیگران را مهمان کن، اگر می توانی، و تا می توانی بخور، اگر جرأت داری.۳

کم عیش و نوش قبل از واقعه

چنانکه می دانیم، لِگل دُومو بیئتر در خانه ژولی منزل داشت. مثل پرندهای بود که یک شاخه می توانست لانه او باشد. این دو دوست باهم زندگی می کردند، باهم غذا می خوردند، و در یک موقع می خوابیدند و در همه چیز مشترک بودند؛ حتی در معشوقه هایشان! و از آن کسانی بودند که «برادران کلاه دار» ۱ آنها را «زوج» می نامیدند.

آن دو، در بامداد پنجم ژوئن، بهمیخانه کورنت رفتند تا چیزی بخورند. ژولی زکام بود و بینیاش گرفته بود، و لگل دومو نیز کمکم این بیماری را از او وامیگرفت. لباس لگل دومو مندرس و نخنما شده بود، اما لباس ژولی هنوز بهچنین روزی نیفتاده بود.

در حدود ساعت نه صبح بود که آنها در میخانه را با فشار گشودند و بهتالار «رستوران» رفتند.

ماتلوت و ژیبلوت برای پذیرایی از آن دو پیش آمدند. در میخانه کسی غیر از آنها نبود. ژیبلوت که هر دو را می شناخت، یک بطر شـراب روی میز آنها گذاشت.

«لگل دومو» گفت: «صدف می خواهیم، با پنیر و ژامبون.»

۱. «برادران کلاه دار»، کسانی بودند که به بعضی از امور روحانی، به گونهای غیر موظف می پرداختند و به جای ردا، لباس معمولی می پوشیدند و کلاه به سر میگذاشتند. عیش و نوش قبل از واقعد / ۱۹۶۵

آن دو مشغول خوردن بودند که در میخانه باز شد و صدایی به گوش آنها رسید که میگفت: «از اینجا میگذشتم. بوی پنیر بری ' به شامه ام خورد، و آمدم ببینم چه خبره.» او کسی جز گرانتر نبود. گرانتر پیش آمد و چهارپایه ای در کنار آنها گذاشت و نشست. گرانتر پیش آمد و چهارپایه ای در کنار آنها گذاشت و نشست. ژیبلوت وقتی که گرانتر را دید، دو بطری شراب برای او روی میز گذاشت، که جمعاً سه بطری شد. لگل دومو از گرانتر پرسید: می خواهی دو بطر شراب بخوری؟ اما تر در جوابش گفت: مردم همه شان هوش و استعداد پیدا کرده اند، اما تر همان طور خنگ مانده ای و بی عقل. نوش جان کردن دو بطر شراب که تعجب ندارد، البته برای آدمهای عاقل و فهمیده!» لگل دومو و ژولی پیش از شراب، غذا می خوردند، و گرانتر پیش از

عدا می خودو و رولی پیش از سراب، عدا می خوردند، و دراشر پیس از غذا، شراب می خورد. و نیمی از یک بطری را در یک لحظه تمام کرد. لگل دومو گفت: معلوم می شه معدهات یه سوراخ گل و گشاد داره.»

گرانتر گفت: تو هم یه سوراخ داری، روی آرنج لباست!»

و جام دیگری را پر کرد و نوشید و سپس گفت: «لگل!... این لباس تو دیگر خیلی کهنه شده، باید این روزها شاهد عزای مرگ او باشیم.»

لگل دومو گفت: «اما من خیال ندارم از این لباس کهنه به این زودی جدا بشم. با همدیگر انس گرفته ایم، درست قالب تن منه، اذیتم نمی کنه عیبهای بدن منو می پوشونه. با همه حرکات بدن من عادت کرده. اون قدر سبک و خوبه که وجودش را حس نمی کنم. منو گرم می کنه، لباس کهنه مثل رفیق قدیمی است.» ژولی وارد بحث شد و گفت:

Brie.۱، منطقهای در اطراف پاریس، بین مارن وسن.

«بله، لباس کهنه مثل افیق ادیمی <sup>۱</sup> است!» گرانتر گفت: «بخصوص یه رفیق قدیمی که مثل تو تو دماغی حرف بزند.» لگل دومو پرسید: گرانتر!.. تو از طرف بولوار به اینجا آمدی؟» \_\_نه! \_\_من وژولی دسته هایی دیدیم که راه پیمایی می کردند. \_\_من وژولی همچنان تو دماغی گفت: «چه دسته ای بود! چه تظاهراتی!» لگل دومو با صدای بلند گفت: اما این کوچه چرا این قدر

بى سروصداست؟

پاریس در این سالها خیلی عوض شده؛ همه چیز زیرورو شده، سابقاً هر چه صومعه و دیر بود، در این حدود بود. دو برول<sup>۲</sup>، سووال<sup>۳</sup> و آبه لبوف<sup>۳</sup> فهرست این صومعه ها را نوشته اند. این محله قبلاً خیلی شلوغ و پررفت و آمد بوده؛ کشیشهای جوراجور، جوراب پوش و صندل پوش، و سرتراشیده و ریش دار، و خاکستری پوش و سفید و سیاه و گندم گون و روحانیون فرقه های فرانسیکن<sup>۵</sup>، می نیم<sup>۲</sup>، کاپوسن<sup>۲</sup>، کارملیت، و پیروان اوگو متن صغیر، اوگو ستن کبیر و اوگو ستن پیر، همه و همه، در این اطراف در رفت و آمد بودند.»

تراهر تارم او را قطع قرد و تعت. «از کشیشها و صومعهنشینها حرف نزنیم. انسان وقتی درباره این قوم و جماعت چیزی می شنود، بدنش به خارش می افتد.»

۲. ژولی زکام است و تو دماغی حرف میزند، و رفیق قدیمی را «افیق ادیمی» میگوید.
 2.Du Breul 3.Sauval 4.abbe Lebcuf
 ۵.فرانسسکن، پیروان سن فرانسوا داسیز.
 ۶. هامان فرقه ژنده پوشان، بیروس فرانسوا دوپل.
 ۷. از فرقههای مستقل مسیحی.

و سپس به عادت همیشگی، مستانه به سخنرانی مشغول شد: «وای چه چیزی قورت دادم؛ صدف بدمزه ای بود. بازمالیخولیایی شدهام. اينجا هم صدفهايش فاسدند و هم خدمتكارانش زيادي زشتاند. من از نوع بشر بدم مي آد؛ همين ديروز از كوچه ريشليو، از جلو كتابخانه بزرگ ارد می شدم، متوجه شدم که در آنجا هم کتابهایی را روی هم انبار ميكنند كه مثل همين صدفها تو خالي اند. چيزهايي در اغلب اين كتابها هست که آدمی را از فکر کردن بیزار میکند. چقدر کاغذ و چقدر مرکب، و چقدر خطوط درهم بر هم برای نوشتن این کتابها به هدر رفته. پس کدام دزد نابکاری گفته است که آدمی موجودی است دو پا و بی پَر؟ '... اما بعد از آن کتابخانه بزرگ، در آن کوچه چشمم بهدختر خوشگلی افتاد که او را می شناسم؛ دختری بهزیبایی بهار که نام «بهار» زببنده اوست. و چه فرشتهای بود این دختر شاداب و باطراوت. اما چه بگویم از روز و روزگار این دختر بینوا، که یک مرد نفرتانگیز، با صورتی آبله گون، اما در عین حال بسيار بسيار ثروتمند، و صاحب چند بانک، خاطرخواه بهار شد، و بهار هم تسليم عشق او شد. و نمى دانيد كه اين دختر زيبا، اين فرشتهٔ شاداب و باطراوت، به خاطر این مرد چه کارها که میکند و چقدر ناز این مرد را میخرد. حتماً دیدهاید که گربه ماده، موشها را همان گونه میگیرد که پرنده ها را. این دختره، تا دو ماه پیش سر به راه و آرام بود و در اتاقکی

۱. در آن موقع بهنام کتابخانه سلطنتی معروف بود و حالا بهنام کتابخانه ملی. برای فهم این مطلب که بسیاری از کتابها را، ویکتور هوگو، تهی از اندیشه میداند، باید منظومه «خر» او را خواند، که در آنجا کتابخانه بزرگ عمومی را «معبد شوم و عبوس» مینامد؛ و با این تعبیر شیفتگی خود را به دنیای کتاب و در عین حال هراس خود را از آن نشان می دهد. و این علاقه جنون آمیز را با پروراندن شخصیتی مانند آفای ماتف به نمایش میگذارد. (ایو گ). ۲. در زبان فرانسه Plume هم به معنای «پر» است و هم به معنای «قلم»؛ و گرانتر در بازی با

کلمات، میخواهد بگوید که ادمی، یعنی موجود بیپر، با چه و چگونه مینویسد؟

زیر شیروانی زندگی میکرد و کرست خودش را با گیرههای مسی بههم می بست. شما به این جور زندگی چه می گویید؟ او کارش دوخت و دوز بود؛ تختخوابش تسمه اي بود و با اين وصف راضي بود. اما يک دفعه همه چيز تغيير كرد. اين دختر، زن يک بانكدار شد. امروز صبح من اين دختر را ۔ این قربانی را ۔ دیدم. نمی دانید چقدر خوشحال بود و شاداب، و مثل همیشه خوشگل بود و تودل برو. زشتی و کراهت شوهر پیر و بدترکیبش ذرهای در او اثر نگذاشته بود. گلها با دختران زیبا این تفاوت را دارند که اگر حشره کثیفی روی گلبرگهایشان بنشیند و برگ پاگلبرگشان را بخورد و بدرد، آثارش بر جای می ماند. راستی که در روی زمین چیزی به نام اخلاق وجود ندارد. گواه این مدعا درخت مورد ، که مظهر عشق است؛ درخت غار ، که نشانه بیروزی در جنگ است؛ و درخت بینوای زیتون، که علامت صلح است. و از درخت سیب بگوییم که ای کاش دانه هایش در گلوی حضرت آدم گیر می کرد و نفسش را بند می آورد؛ و درخت انجیر که با چين و شكن هايش، بدربزرگ ژوين "هايي است كه زنهاي ما مي بوشند. اما بیایید از حق و حقیقت حرف بزنیم. می پرسید که حق دیگر چگونه چیزی است؟.. الساعه عرض میکنم. مردم سرزمین گل دوست دارند که لشکرکشی کنند و کلوز ۲ را بگیرند. رومی ها کلوز را زیر چتر حمایت خود گرفتهاند و از مردم سرزمین گل می پرسند: این ناحیه کلوز، مگر به شما چه هیزمتری فروخته که قصد تصرفش را دارید؟ برنوس<sup>ه</sup> در جواب رومیان

 ۸. مورد myrte، درختچهای است زیبا، که در جنگلهای نواحی بحر الروم و شمال ایران بهفراوانی میروید، و بهعنوان درختی زینتی در باغها نیز کشت میشود (فرهنگ معین).
 ۲. Laurier، درختچهای است از تیره گل سرخیان. در غالب نقاط دنیا وجود دارد؛ گلهای سفید دارد. Jupon،۳ دامن کوتاه، پاچین
 ۲. Clusel، ناحیهای در ساووا.
 ۳. Brenne یا Brenne، از فرمانروایان سرزمین «گُل». عيش و نوش قبل از واقعه / ٩٩۶٩

می گوید: کلوز همان ضرری را برای ما دارد که مناطقی مثل آلب <sup>۱</sup> و فیدن<sup>۲</sup> بسرای شسما داشسته اند؛ همان ظلمی را به ما کرده که اقوام و قبایل اِک<sup>۳</sup> و ولسک<sup>۴</sup> و سابن<sup>ه</sup> به شما رواداشته اند. مردم کلوز همسایه های ما هستند و ما می خواهیم حق همسایگی را به جا بیاوریم. شما آلب را از ما ربودید، ما هم کلوز را می گیریم. روم می گوید: کلوز از آن ماست، و آن را به شما نمی دهیم. یعد از این بحث و مجادله، جنگ بین آنها درگرفت، و برنوس روم را تصرف کرد و گفت: «وای به حال شکست خوردگان! ۲» ... بله دوستان! حق این است! در این دنیای په ناور، عقابان بسیارند، جانوران درنده بسیارند. که همه شان از گوشت جانوران کوچک تغذیه می کنند... چه عقابانی! چه جانوران درنده ای من که از آنها می ترسم و از تر مشان

گرانتر، جامش را پیش برد و ژولی آن را از شراب پر کرد. شراب را نوشیده و دنبالهٔ کلام را گرفت. مثل آن بود که کلامش حتی لحظه ای قطع نشده است: «برنوس که روم را تصرف میکند، عقاب است. آن بانکداری که دختر زیبای بهار مانند ما را به خانه خود می برد عقاب است. امروز هم مئل آن روز، از پارسایی و اخلاق اثری در جهان نیست. پس بهتر آن است که به هیچ چیز ایمان و اعتقاد پیدا نکنیم. تنها یک حقیقت در سراسر گیتی وجود دارد، و آن هم باده خوردن است. شما طرفدار هر کس که باشید و پیرو هر آیین و مسلکی که باشید، خواه مانند مردم ناحیه اوری ابته خروس لاغر باشیده یا مانند اهالی منطقه گلاریس \* شیفته خروس فربه،

- ۱ و Fidene , Albe .۲ از شهرهای امپراتوری روم قدیم.
- ۳ و ۴ و ۵ Sabins , Volsques , Eques از اقوام و قبایل قدیم که در دست رومیان بودند. ۴. لاتین: Voe Vicitis
- ۷ و ۸. Urie و Glaris، بخشهایی از سویس، که یکی از آنها نقش خروس لاغیری را بس پرچم خود دارد و دیگری نقش یک خروس فربهرا.

براي من فرق نميكند. در هر حال بهشما توصيه ميكنم كه بنوشيد! شراب بنوشید! بهمن گفتید که دسته ها و گروههایی را در بولوار دیدهاید، که تظاهرات می کردند، راهپیمایی می کردند؛ شاید انقلابی در پیش رو داشته باشيم. اما من از کار خداوند متعجبم که چرا از اول همه چيز را درست و بي نقص نيافريده تاكه مجبور نشود، مدام شكافها و درزها را با پيه چربي پر کند و عیب و نقصها را رفع و رجوع کند؟ دستهای خدای مهربان، مدام سیاه است و پر از پیه و چربی؛ چون مرتباً باید چرخها و پیچ و مهرههای ماشين حوادث را روغن كارى كند. من اگر به جاي او بودم، ترتيبي مي دادم که چرخها سادهتر و آسانتر بچرخند که مجبور نباشم هر لحظه یک نفر استاد کار را مأمور کنم تا با روش و شیوه جدیدی چرخها را تعمیر کند، و گردش آنها را تند و کُند کند؛ آدمی را طوری می ساختم که در راه درست قدم بردارد؛ رشته ها را طوری به هم می بافتم که ناچار نیاشم صبح تا شب آنها را بشکافم و به همدیگر گره بزنم؛ که ناچار نباشم مدام در فکر تدبیر و چارهای باشم تا کارها اصلاح شود. چیزی که شما و افرادی نظیر شما به آن میگویید ترقی و پیشرفت، دو موتور دارد: یکی انسانها هستند و دیگری حوادث و اتفاقات. همانطور که مردم عادی بهنوابغ احتیاج دارند، حوادث و اتفاقات هم بهانقلابات نیازمندند. حوادت بزرگ، یعنی انـقلابات، در واقـع قـوانين و قـواعـدي هستند كـه نـمي شود از آنبها چشمپوشی کرد. به همان ترتیب که در آسمان هم گاه به گاه ستارههای دنبالهدار ظهور ميكنند، چون در صحنه نمايش آسمان هم بهبازيگران تازه احتیاج پیدا میکنند، برای این منظور خداوند، ناگهانی و بی مقدمه، روی دیوار آسمان مینویسد که باید در انتظار خبر تازهای بود؛ و بی معطلی یک مجموعه از ستارگان عجیب و غریب پیدا می شود، که دُم بزرگی دارد. بعد از ظهور این ستارگان، در زمین یک نفر به نام برو توس جلو می آید و با یک ضربه سزار را می کشد. و هر وقت که در گوشه شمالی

آسمان روشنایی نوظهوری می درخشد، انقلاب به راه می افتد، یا یک مرد بزرگ به دنیا می آید. رویدادهای بزرگ سال ۹۳، ظهور نایلئون، و چیزهای دیگر را ستارهٔ دنباله دار روی دیوار آسمان می نویسد. این رویدادها با چه خط نورانی و قشنگی نوشته می شود، که سرتاسر آن نور است و شعله، و همه جيز دور از انتظار است... بوم! بوم! همين حالا يک نمايش حيرتانگيز خواهيد ديد! اي ابلهان! بهبالا نگاه كنيد! هر چه مي بينيد آشفته است و در هم بر هم؛ هم آن ستاره دنباله دار وضع مشکوکی دارد و هم حوادث انقلابی که قرار است در روی زمین روی بدهد. ای خدای مهربان! کارهای تو بسیار عالی است، اماکافی نیست. ایس بهانه ها که مي آوريم و همه چيز را به هم ربط مي دهيم، و حوادث زمين و آسمان را به هم مي بافيم، ظاهراً با شكوه و عظيم اند، اما آدمي احساس مي كند كه چیزی در این میان کم است. دوستان من! آخرین چارهاندیشی خدای مهربان، همين انقلاب است. مي پرسيد: خداوند با اين كار مي خواهد چه قضيهاي را ثابت كند؟ معلوم است. مي خواهد ثابت كند كه غير از اين کاری نمی شود کرد؛ کودتا میکند تا همه چیز را از هم بگسلد، رشته های حال و آينده را از هم جداکند، چون خداي مهربان نتوانسته است اين دو رشته را بههم متصل كند. با آين تعبير و تفسيرها، فرضية من درباره بدبياريها و گرفتاريهاي «يهوه» ' ثابت مي شود؛ در بالا و پايين، چيزهايي هست که به قاعده و معقول نیست، در آسمان و زمین، فقر را می بینم و بینوایی و پستی و سیاهروزی را ؛ مرغی را می بینیم که گرسنه است و یک دانه ارزن پیدا نمیکند، و آدمی مثل من، که وضعش خوب نیست و در سال صد هزار فرانک درآمد ندارد. از یک طرف، آدم بیچارهای را می بینم که پاره پوش است، و از طرف دیگر سلطان یا شاهزادهای مثل شاهزاده

۱. نام خدای بنی اسرائیل، که به گفته کتاب مقدس، در کوه سینا بر حضرت موسی آشکار

دوکنده ، که بهدارش می آویزند؛ زمستان را می بینیم که چیزی نیست جز گسستگی در سمت الرأس'، در نقطهای که باد سیوزد. اینهمه ذرات ارغوانی و طراوت صبحدم را بر بالای تپهها می بینیم و قطرات شبنم را می بینیم که مثل مرواریدهای مصنوعی اند، و یخ پاره ها را می بینیم که مثل الماس برق می زنند. در دنیای آدمیزادگان، آنهمه حوادث بی سروته و در هم برهم مي بينيم؛ و اينهمه لكه هاي عجيب بر قرص خورشيد، و اينهمه سوراخ سبنه روی ماه می بینیم؛ متوجه می شویم که خدای مهربان، آن قدرها هم ثروت و مكنت ندارد. البته ظاهرش غير از اين است، اما من کاری به ظاهر ندارم؛ در باطن کار او بی سامانیها را حس میکنم. بی خود نيست كه خداوند انقلاب را براى ما مى فرستد. كار او بهكار بازرگانى می ماند که همه دارایی و هستی اش را از دست بدهد و یک مهمانی با شكوه راه بيندازد. انسان، وقتى مى خواهد درباره خدايان نظر بدهد، نبايد به ظاهر آنها اکتفاکند. من در زبر طلاکاریهای سقف آسمان، یک دنیای پر از درز و شکاف و فقر و بينوايي مي بينم. در محدوده خلقت، ورشکستگي مى بينم. به همين علت، ناراضي ام، ناراحتم. امروز پنجم ژوئن است، اما هوا بارانی است و تاریک. از صبح تا حالا منتظرم که آفتاب را در آسمان ببینیم، و حاضرم با شما شرط ببندم که تما غروب هم رنگ آفتاب را نمي بينيم. اين آفتاب هم مثل خدمتكاري است كه حقوقش كم باشد و به هر بهانه از زیر کار در برود. بله، نظم همه چیز به هم ریخته. هیچ چیز با هیچ چیز هم رنگ و هم آهنگ نیست. همه چیز کج و معوج است. دنیای آفرینش مایه زحمت و محنت شده؛ کارش بهبچهها می ماند که هـ ر چـه دلشان ميخواهد ندارند، و هر چه دلشان نمي خواهد دارند. حاصل جمع

Prince de Conde.۱ پـــدر دوک دانــژین due d'Enghien، کــه در ۲۷ اوت ۱۸۳۰ در قصرش بهدار آویخته شـد. ۲. نقطهای در آسمان که بهروی امتداد قامت شخص باشد (فرهنگ معین).

چنین نظامی این است که همه سینهها پر از کینه می شود. و ایس دوست عزیز، این لگل دومو، که با این کله طاسش جلو روی من نشسته، برای من مايه عذاب شده. وقتى فكر مىكنم كه با اين دوست حزيز، كـه كـلهاش به کاسه زانو شباهت دارد، هم سنّ و سال هستم، حس می کنم که به من توهين شده. اما يادتان باشد كه كار من انتقاد است نه فحش دادن و ناسزا گفتن. دنیا همین است که هست. و من بی آنکه قصد بدی داشته باشم، براي دل خودم اين حرفها را مي زنم ... اي پدر ... اي پدر آسماني ... عرض ادب و احترامات مرا ببذير. ابه همه خدايان كوهستان المب قسم مي خورم که من برای پاریسی بودن، و مثل یک توب بین دوراکت این طرف و آن طرف افتادن، و از دسته ولگردها درآمدن و بهدسته چپیها بناه بردن، خلق نشدهام؛ من خلق شدهام برای آنکه تُرک باشم و از صبح تا شب در گوشهای بنشینم و رقص عربی رقاصان عرب را، که مثل رؤباهای مردان پارسا هوس آلود و هیجانانگیز است، تماشا کنم؛ من خلق شدهام برای آنکه از دهاتیهای بوس باشم، یا از اشراف ونیز، که در محافل بزرگان و اشراف خانمها دورمن حلقه بزنند. یا شاهزادهای باشم در گوشهای از آلمان که چند گردان سرباز داشته باشم و آنها را در اختیار همنژادان ژرمن خود بگذارم. من برای چنین چیزهایی آفریده شدهام. بله، گفتم که برای ترک بودن آفریده شدهام، و حرفم را عوض نمیکنم. شما ترکها را تحقیر مىكنيد! اما بەنظر من، پيروان سليمان از موفقيت بزرگى برخوردارند، چون می توانند حرمسرا داشته باشند. زنده و جاوید باد نام کسانی که حرمسراهای پر از حوریهای بهشتی را اختراع کردند. کسی حق ندارد از آنها بدگویی کند؛ این تنها آئینی است در دنیا که وجود حبرمسرا را با آنهمه لطف و زیبایی تجویز میکند، به همین علت من اصرار دارم که باید

Beauce.۱ منطقهای در اطراف پاریس بین شارتر و جنگل ارتئان که گندمزارهای آن معروف است. میگساری کرد. زمین ما پُر است از آدمهای ابله و سادهدل. این ابلهان هستند که می روند و به جان همدیگر می افتند و سروکله هم را می شکنند و پهلوی هم را جر می دهند؛ آن هم در ماه ژوئن، یعنی در گرمای تابستان ... در ماه ژوئن، یعنی در ماه پر «ریال"، آدم دلش می خواهد که بازو به بازوی یک ماه پیکر بیندازد و به گردش برود. واقعاً اینها چه آدمهای بی شعوری هستند! همین امروز در دکان سمساری یک فانوس قدیمی را دیدم، و این فکر به سرم آمد که حالا وقت آن است که انسانها در یک غصه دارم. غم و غصهٔ من، در نتیجه قورت دادن یک صدف فاسد است و بروز و ظهور یک انقلاب در چند قدمی من. بازهم گرفتار بلا شده ایم. این دنیای کهن سال چقدر و حشت انگیز است! هر کس سعی می کند به تر تیبی دنیای کهن سال چقدر و حشت انگیز است! هر کس سعی می کند به تر تیبی مدیگ ران را در منجلاب بیندازد. مردم همدیگر را به فساد می کِشند،

گرانتر بعد از آنکه سیلابی از هجو را با فصاحت تمام فروبارید، ناگهان گلویش گرفت و به سرفه افتاد. و سرفه او بسیار به موقع بود، چون ژولی موضوع را عوض کرد و گفت: «درباره انقلاب بگوییم. این طور که پیداست ماریوس عاشق شده.»

> لگل دومو پرسید: «میدانی عاشق کی شده؟» ژولی تو دماغی گفت: «نه!»

گرانتر دوباره بهزبان آمد و با صدای بلند گفت: «از عشق ماربوس گفتید؟. من از اینجا همه چیز را حدس میزنم. ماریوس بهمِه شباهت دارد و باید معشوقهای داشته باشد مثل بخار. ماریوس از تبار شاعران است.

Prairial.۱ ماه نهم تقویم جمهوریخواهان فرانسه که از بیستم ماه مه بود تا هیجدهم ماه ژوئن. عیش و نوش قبل از واقعه / ۱۹۷۵

شاعر هم از قوم دیوانگان است: 'Tymbrocus Appolo. ماریوس و معشوقهاش که اسمی دارد نظیر ماری یا ماریون یا ماریا، باید هر دوشان دلدادگان مسخرهای باشند. من میدانم که عشقشان از چه نوع است؛ نوعی لذّت و مستی است که با بوسهای از بین میرود. در روی زمین پارسا و پاکدامناند، اما در بستر جاودانگی همبستر میشوند. اینها دلدادگانی هستند با احساس، و در ستارگان کنار همدیگر میخوابند.

گرانتر میخواست بطری دوم، و شاید سخنرانی دوم را شروع کند، که ناگهان پسر بچهای وارد میخانه شد؛ تقریباً ده ساله بود، پاره پوش بود و ریزه اندام و زرنگ، پوزه باریکی داشت و نگاهی گرم و نافذ؛ موهایش پرپشت بود و سراپایش را باران خیس کرده بود. از قیافهاش رضایت وخوشی می بارید.

پسربچه که هیچکدام از این سه نفر را نمی شناخت، تصادفاً لگل دومو را از آن میان انتخاب کرد و از او پرسید: «شما آقای بوسوئه هستید؟»

لگل دومو گفت: «بله، دوستان بهمن میگویند بوسوئه. چه میخواهی؟»

پسرک گفت: السّاعه همه چی را تعریف میکنم. توی بولوار بودم! یه آدم مو طلایی درشت هیکل ازم پرسید که خانم اوشلو را می شناسی؟ گفتم: می شناسمش. بیوهٔ اون پیرمرده است که در کوچه شانورری میخونه داره. اون وقت ازم خواست که بیام اینجا، و به آقای بوسو ته بگم که آ.ب.ت ... خیال میکنم می خواست که با شما شوخی کند. ده سو هم بهمن داد که بیام و این حرف را به شما بزنم.» بوسو ته به ژولی گفت: «ده سو به من قرض بده.» و از گرانتر هم ده سوی دیگر قرض گرفت و این بیست سو را به پسرک

Tymbroeus Apollo.۱ تسمبرا، از شسهرهای «تسروا» است، و آپولون خدای شاعران (ایو گ.). ولگرد داد و از او تشکر کرد، و از او پرسید: «اسمت چیه؟» -- من ناوه هستم. لگل دومو، یا بهقول دوستانش بوسو ثه، گفت: «بنشین سر میز ما.» گرانتر هم گفت: «بنشین پسرا با ما چیزی بخور.» پسرک گفت: نمی تونم، کارهای زیادی دارم. من همراه دستهای هستم

که دنبال اون جنازه میرن، و مرتب فریاد میزنم: مرگ بر پولینیاک!»

و پاهایش را تکان داد و با حرکت عجیبی از آنها تشکر کرد و از در بیرون رفت. بعد از رفتن او، گرانتر باز دنباله سخفرانی هایش را گرفت: «این پسرک یک ولگرد ناب بود. ولگردها همه یک شکل و یک جور نیستند، انواع و اقسام دارند؛ ولگرد دفتر اسناد رسمی میرزا بنویس است، ولگرد آشپزخانه پادو است، ولگرد کشتی جاشوست. ولگرد زحمتکشان حمال است، ولگرد سرباز خانه طبال است، ولگرد بازار دلال است، ولگرد دربار مصاحب و رازدار ولیعهد است، و لگرد پایتخت سلطنت، خود ولیعهد است؛ ولگرد آسمان فرشته است.»

بوسوئه که غرق در افکار خود بود، گفت: «حالا فهمیدم. آ.ب.ث. یعنی شرکت در کفن و دفن ژنرال لامارک.»

گرانتر گفت: «آن جوان مو طلایی درشت هیکل هم که برای تو پیغام فرستاده، کسی نیست جز دوست عزیزمان آنژولراس.»

بوسوئه گفت: «باید برویم و همراه بشوم با دوستان.»

ژولی گفت: «باران می آد. حاضرم توی آتش برم، اما تـوی آب قـدم نمیگذارم. دلم نمی خواد زکام من از این بدتر بشه.»

گرانتر گفت: «هر جا که دلتان می خواهد برید. من که از اینجا تکان نمی خورم. شراب خوردن را از تشییع جنازه بیشتر دوست دارم.»

بوسوئه گفت: «پس حالاکه باید همین جا بمانیم، بهتره شراب بخوریم. من هم دلم نمی خواهد دنبال تابوت هیچ کس یه قدم بردارم. اما عيش و نوش قبل از واقعه / ١٩٧٧

دوست دارم درکنار شورشیها باشم.» ژولی گفت: «از شورش و آشوب حرف نزن، که از این جور چیزها خوشم نمی آد.»

بوسوئه دستهایش را به هم مالید و گفت: «باز همان گرفتاری سال ۱۸۳۰ است، عیناً همان شکل، همان انقلاب. این جور کارها نتیجه نداره. و دست و پای مردم را بیشتر در قید می گذاره.»

گرانتر گفت: «این انقلاب برای من بی معنی است. از حکومت فعلی بدم نمی آید، سختگیر و مستبد نیست. تاج سلطنت لوئی فیلیپ با شب کلاه فرقی ندارد. عصای شاهی هم تبدیل شده به چتر بارانی. به نظر من لوئی فیلیپ می تواند از هر دو جنبه سلطنتش استفاده بکند، یعنی عصای پادشاهی را به طرف ملت بگیرد، و چتر بارانی را به طرف آسمان.»

تالار میخانه تاریک بود. در بیرون ابرهای متراکم آسمان را پوشانده بودند. میخانه خلوت بود، کوچه خلوت بود. همه مردم به تماشای حوادث و ماجراها رفته بودند. بوسوئه می گفت: «نمی دانم ظهره یا نصف شب؟ آدم دو قدمی اش را نمی بیند. ژیبلوت! چراغ بیار!» گرانتر همچنان غمگین نشسته بود و شراب می خورد و خود و دوستانش را ملامت می کرد: «دوست عزیز من، آنژلراس به من توهین می کند. مرا داخل آدم نمی داند. پیش خودش حساب کرده که ژولی زکام است و گرانتر مست؛ و روی همین حساب برای بوسوئه پیغام فرستاده، اما اگر این پسرک پیغام آنژلراس را برای من آورده بود، بی معطلی بیرون می دویدم و می رفتم دنبال آنژلراس. وای به حال آنژلراس! گه بمیرد، حاضر نیستم به تشییع جنازه اش بروم.»

هر سه نفر تصمیم گرفتند که در همانجا بمانند. در حدود ساعت دو بعد از ظهر میزشان پر از بطریهای خالی شراب بود، و دو شمع روشن نیز روی میزشان بود. یکی از شمعها در یک شمعدان مسی می سوخت، و شمع دوم در دهان یک بطری ترک خورده. گرانتر، ژولی و بوسوئه را بهسوی شراب برده بود، و ژولی و بوسوئه او را بهسوی شادی.

اما گرائتر از ظهر بهبعد، در خوردن شراب، این رهگشای دنیای رؤیاها، افراط کرده بود. افراد موقر و متین، اندازه نگاه می دارند و قدر مستی را می دانند. زایل شدن عقل درجات و مراحلی دارد. گرانتر بیش از اندازه رؤیاپرست بود، و اگر تیرگیهای مستی درهای دنیای تاریکش را بهروی او نیمه باز میکرد، دیگر حدی نمی شناخت و تا می توانست پیش میرفت. بطریها را کنار گذاشته بود و از کوزه شراب می خورد. و چون تریاک و حشیش در دسترس او نبود، و دلش می خواست همه وجودش را آبجو انگلیسی و افسنتین؛ و خود را تسلیم این سه بخور سستی آور کرده بود و به سه نوع ظلمت جان و دل سپرده بود. روح آدمی در چنین گردایی غرق می شود، و در آنجا در میان یک پرده دود، این سه بخور سستی آور کرده فرق می شود، و در آنجا در میان یک پرده دود، این سه نوع ظلمت، سه قسم خاموشی و ابهام به وجود می آورند. کابوس و تاریکی و مرگ؛ و هر سه در بالای سَرِ پسیشهٔ خواب آلود بال و پر میزنند.

گرانتر هنوز به چنین مقصدی نرسیده بود، و با آن کمی فاصله داشت، بی اندازه خوش بود. بوسوئه و ژولی با او شوخی می کردند و هر سه جامهایشان را به هم می زدند. گرانتر کم کم از پریشانگویی دست بر داشت، و پریشان حال شد. دست چپش را روی زانویش گذاشته بود، کراواتش باز شده بود، و در این حال جام لیالب را با دست راست گرفته بود، و به باتلوت، زن خدمتکار که فر به و درشت اندام بود، می گفت: «باید دَرِ بستهٔ قصر را باز کنند، و همه مردم عضوفر هنگستان فرانسه باشند و بروند

۲. Psyche در اساطیر یونانی دختری است بسیار زیبا، که اروس Eros به او دل می بندد.
 و پس از ماجراهای بسیار، به لطف عشق جاودانی می شود؛ نمادی است از پیوستن به عشق خداوندی پس از شکستها و نرمیدیهای بسیار (لاروس).

عيش و نوش لبل از واقعه / ١٩٧٩

توی آن قصر، و حق داشته باشند که خانم اوشلو را ببوسند. پس شراب بخوریما»

و سپس روبهخانم اوشلو کرد و گفت: «ای زن!.. ای موجود عتیقه بر اثر کثرت استعمال ... بیا جلو تا تماشایت بکنم.»

ژولی فریادزنان گفت: «باتلوت! ژیبلوت!. دیگر بهگرانتر شراب ندهید. هر چه پول دارد خرج شراب میکند. از صبح تا حالا دو فرانک و نود و پنج سانتیم ولخرجی کرده.»

گرانتر نعره می زد و می گفت: «کدام احمقی ستاره ها را از آسمان پائین کشیده و به صورت شعلهٔ شمع درشان آورده و آنها را روی میز ما گذاشته؟»

بوسوئه، با آنکه مست بود، اما آرام بود. در کنار پنجره نشسته بود و دو دوست خود را تماشا میکرد.

در این موقع، ناگهان غوغای عجیبی از بیرون شنیده شد؛ عدهای می دویدند و فریاد می زدند: «مسلح شوید!». و بوسونه از کنار پنجره آنژُلراس را در انتهای کوچه سَندنی دید که تفنگ به دست داشت؛ و گاورُش را دید با تپانچهاش، و فویی را با شمشیرش، و کورفراک را با خنجرش، و ژان پروور را با تفنگ فتیله ای اش، و کمبوفر را با تفنگ دولولش، باهورل را با تفنگ شکاری اش ... و می دید که آنها چه شوری دارند و چه جوششی، و می دید که هر کس اسلحه ای به دست دارد.

تاکوچه شانورری فاصله زیادی نداشتند. بوسوئه و ژولی دستها را در دو سوی دهان گذاشتند و فریادکردند: «آهای! ... کورفراک!..کورفراک!»

کورفراک صدای آنها را شنید و بوسوئه را دید و فریادکنان جواب داد: «چه میگویی؟»، آن دو دوست با همدیگر فریاد زدند: «کجا میروی؟» و او جواب داد: «میرویم سنگر بسازیم.»

بوسو ثه با صدای بلندگفت: «کجا از اینجا بهتر؟ بیایید همینجا، سنگر

بسازید.» کورفراک جلوتر آمد و گفت: «مثل این که بد نگفتی. اینجا از هر جا بهتره.»

و بهاشاره کورفراک، جمعی شتاب زده وارد کوچه شانورری شدند.

## لم تاریکی کمکم گرانتر را در برمیگیرد

آنجا برای سنگر سازی بسیار مناسب بود، زیرا را، ورودی کوچه گشاد بود و انتهای کوچه برعکس تنگ بود و تقریباً بهصورت بن بست. در این نقطه، میخانه کورنت، تا حدودی راه خروجی کوچه را بسته بود، و باریکه راهی که به کوچهٔ مونده تور می رفت، به سادگی از چپ و راست مسدود می شد، و جز از سمت کوچه سن دنی، یعنی روبه رو، امکان حمله به چنین سنگری نبود. در واقع بوسو نه، در عین مستی و مخموری، مانند سرداری چون آئیبال، آن هم در نهایت هشیاری اش، بهترین جا را برای سنگر نشان داده بود.

در ظرف چند دقیقه، گروه بسیاری دوان دوان وارد آن کوچه شدند، و وحشت سرتاسر کوچه را فراگرفت. رهگذران که بیمناک شده بودند، شتابان از آن حدودگریختند و هریک به گوشهای خزیدند؛ و در اطراف آن کوچه، هر دکان و کارگاهی که بود، تعطیل شد، و خانه ها نیز پنجره ها و کرکره هایشان را بستند. بیرزنی تشکی آورد و آن را جلو پنجره اتاقش گذاشت که اگر تیری به آن سوی برود، این تشک مانع ورودش به اتاق شود. تنها جایی که بازمانده بود میخانه کورنت بود. و البته باز بودن آن هم بی دلیل نبود، زیرا از میان جمع، عده ای به درون میخانه آمدند و پشت میزها نشستند و سفارش غذا و شراب دادند... و خانم اوشلو که تا حال این همه مشتری در میخانه خود ندیده بود، بهاین طرف و آن طرف میدوید و مرتباً میگفت: «خدایا!... خداوندا!»

بوسونه برای استقبال از کورفراک، از میخانه بیرون دویده بود. اما ژولی کنار پنجره نشسته بود و بیرون را نگاه میکرد و بهکورفراک که در کوچه بود، میگفت: «بهتر بود چترت را می آوردی، سرما می خوری!»

چند دقیقه بعد، عدهای بیست تا از نردههای جلو دَر میخانه را از جا درآوردند و بیست ردیف از سنگهای سنگفرش کوچه را از جا کندند، و گاورُش و با هورل، گاری یک آهک فروش را، به نام آن سو 'گرفتند و آن را واژگون کردند و پشتش سنگر گرفتند. در این گاری دو چرخ، سه تا بشکه بزرگ بود پر از آهک؛ سنگهایی راکه از سنگفرش کوچه کنده بودند روی آنها چیدند و سنگر محکمی درست کردند. ۲ آنژُلراس در زیرزمین میخانه را باز کرد و به کمک همراهانش همه بشکههای خالی خانم اوشلو را بیرون ریخت و در کنار بشکههای آهک جای داد. فویی که انگشتانش با تزیین و رنگ آمیزی انس داشتند، با ظرافت و دقّت از سنگ و کلوخ و دیرکهای گذاشت، که با این کار شکل و وضع سنگر بهتر شد، وقتی که بوسوئه و گورفراک باز آمدند، در نیمی از کوچه سنگرهایی ساخته بودند که ارتفاع هر کدام از آنها از قامت یک مرد بلندتر بود. برای ساخته بودند که ارتفاع مر کدام از آنها از قامت یک مرد بلندتر بود. برای ساخته بودند که ارتفاع مرکدام از آنها از قامت یک مرد بلندتر بود. برای ساخته بودند که ارتفاع مرکدام از آنها از قامت یک مرد بلندتر بود. برای ساخته بودند که ارتفاع خارب کردن چیزهای دیگر درست می شود، دست تودهها از هر دستی

ماتلوت و ژیبلوت نیز در سنگر سازی با کارگران دراَمیخته بودند. ژیبلوت برای آنها سنگ و سنگپاره می آورد.

1.Anccau

۲. در آن موقع، گاهی این گونه سنگرها با بشکهها لی خالی شراب درست میشد (ایو ـگ.). تاریکی کمکم گرانتر را در برمیگیرد / ۱۹۸۳

و سنگپارهها را چنان بهدست آنها میداد که پنداری بطریهای شراب را روی میزشان میگذارد؛ و مثل همیشه خسته بود و خواب آلوده. در این هنگام، یک امنیبوس از سَرِ کوچه میگذشت.

بوسوئه جلو دوید و راننده امنیبوس را وادار به توقف کرد و با اشاره او مسافران از امنیبوس پیاده شدند؛ و در همین حال، در نهایت ادب جلو رفت و بازویش را پیش برد و به خانمها کمک کرد تا به آرامی از پیله های امنیبوس پایین بیایند؛ سپس دهانه اسبها را گرفت و امنیبوس را همراه خود آورد، و گفت: «امنیبوس اجازه عبور از جلو کورنت را ندارد.»

و اين جمله را بهزبان لاتيني باز گفت. ۲

شورشیها نیز بی معطلی پیش دویدند و اسبها را از مال بند بازکردند و امنیبوس به آن بزرگی را به پهلو روی زمین خواباندند و با این ترتیب، در قسمت ورودی کوچه سدّی به وجود آمد و سنگر سازی از هر جهت کامل شد.

خانم اوشلو پریشان و حیران بهتالار میخانه پناهنده شده بود و با چشمان بی رمق خود به هر سو نگاه می کرد، اما مثل این که چیزی را نمی دید. سینه اش پر از قریاد شده بود، و فریادهای هراس آلودش روی هم انباشته می شدند از گلویش بیرون نمی آمدند. آهسته با خود می گفت: «دنیا به آخر رسیده.»

ژولی، مستانه بر گلوی پر از چین و چروک و سرخفام خانم اوشلو بوسه میزد و به گرانتر میگفت: «دوست عزیز! من همیشه اعتقاد داشتهام که گردن زن طعمش از هر چیزی بهتر است.»

Omnibus.۱، از وسایل نقلیه عمومی، که سنابقاً در بعضی از شهرها به کار مشخول بود. چهار چرخ داشت و غالباً با اسب کشیده میشد. ۲. بهلاتینی: Non licet omnibus adire Corinthum در اینجا، بوسوئه شعر ویرژیل را تحریف میکند و کلمه «امنیبوس» را بر آن میافزاید.

اماگرانتر بهنهایت مستی رسیده بود؛ و هنگامی که ماتلوت از کوچه به تالار میخانه بازم گشت، دستهایش را دور کمر او حلقه می کرد و قاه قاه می خندید و با صدای بلند سخنرانی می کرد: «ماتلوت چه زشت است! ماتلوت رؤیایی است زشت! یکی از پیگمالیون اهای دنیای کهن برای کلیسا کوزه های گِلی می ساخت. و در یک صبح روشن عاشق یکی از آن کوزه های گلی شد، که از همه کوزه هایش زشت تر و ترسناک تر بود. او آن قدر بهدرگاه الهه عشق گریه و زاری کرد تا الهه عشق دلش به حال او سوخت و به آن کوزه شکسته و ترس آور جان داد. و به این تر تیب، ماتلوت عزيز ما أفريده شد. دوستان! ماتلوت را نگاه كنيد! موهايي دارد بهرنگ كرماتٍ شُربٍ، مثل معشوقه تي سين ". اما ماتلوت با همه اين حرفها دختر خوبی است! حاضرم قسم بخورم که او در این سنگر مردانه می جنگد. هر دختر خوب یک قهرمان واقعی است. اما خانم اوشلو هم قهرمان است و هم شجاع و سالديده. سبيلهايش را نگاه كنيد! اين سبيلها را از شوهرش بهارت برده! این خانم جنگجوی خوبی است، مثل افسران سواره نظام. ماتلوت و خانم اوشلو، اگر دست بهدست هم بدهند، دو نفری همه شهر را مي ترسانند. رفقا!... ما به كمك اين جنگجويان عزيز موفق مي شويم و دولت را سرنگون می کنیم !... بله، بین اسید مارگاریک و اسید فرمیک، يازده نوع اسيد ديگر با درجات مختلف وجود دارند، اما براي من همه چيز يكسان است. بدرم هميشه از من بدش مي آمد، چون تمي توانستم رياضيات ياد بگيرم. من فقط دو چيز ياد گرفتهام و مي فهمم: عشق و

 ۲. Pygmalion، پادشاهی افسانهای که عاشق مجسمهای شد که خود ساخته بود، و آفرو دیت به آن مجسمه جان داد، و پیگمالیون با از از دواج کرد. این افسانه ها به نویسندگان و هنرمندان الهام بخشیده است تا آثاری براساس آن به وجود آورند (لاروس).
 ۲. Chromate de Plomb، از ترکیبات کرم و سرب.
 ۳. Titien.۳ نقاش بزرگ ایتالیایی. تاریکی کمکم گرانتر را در برمی گیرد / ۱۹۸۵

آزادی. من پسر خوبی هستم. دلبسته پول نیستم؛ هیچ وقت پولدار نبوده ام که به پول عادت کنم. با این وصف، هیچ وقت محتاج نبوده ام، کم و کس نداشته ام. اما اگر من ثروتمند بودم، فقیر و بیچاره ای در این دنیا باقی نمی ماند! آن وقت می دیدید که چه ها می کردم! ای کاش آدمه ای خوب کیفشان پر از پول بود تا می توانستند به فقیران و بیچارگان کمک کنند. ماتلوت! بیایید مرا ببوسید! شما چقدر خجالتی هستید و در عین حال هوس انگیز! گونه هایی دارید که بوسه یک خواهر را می طلبد، و لبه ای دارید که در انتظار بوسه یک عاشق است.»

کورفراک سر او فریادکشید: «ساکت شو! ای خم شراب!»

گرانتر به آرامی گفت: «من عضو فرهنگستانم و استاد بازی با گلها. ا

آنژلراس در جایگاه بلندی ایستاده بود و تفنگی بهدست داشت. او با چهرهای جذاب و باوقار، چنانکه پیش از این گفتهایم، خشونت اسپارتیها را داشت و سـختگیری روحـانیان را؛ و اگر در دوران دیگری زندگی میکرد، همچون لثونیداس، در تنگه ترموپیل جان می سپرد و یا بندر دُروگدا، را همراه با کرمول به آتش میکشید.

و او که از آن جایگاه بلند «گرانتر» را می دید، فریاد زد: «گرانتر!.. از آنجا بلند شو و گورت را گم کن. برو یک جای دیگر شرابت را زهرمار کن! اینجا کوچه شور و سرمستی است، نه جای عربده و بـدمستی! آبـرو و حیثیت سنگر را لکهدار نکن!»

این سخن خشم آلود، تأثیر عجیبی در گرانتر گذاشت؛ مانند آب

۱.در آوریل ۱۸۲۰، هوگوی جوان را، فرهنگستان تولوز، «استاد بازی با گلها» نام داده بود.

۲. Thermopyles، نام گردنهای است که لئونیداس Leonidas، پادشاه اسپارت، با سیصد نن از سربازانش کوشیدند که سپاهیان خشارباشارا در آنجا متوقف سازند (۴۸۰ قـبل از میلاد). Drogheda.۳ بندری در ایرلند. سردی بود که بهصورت او پاشیده باشند. مثل این که یکباره از مستی بیرون آمد، در جای خود نشست، آرنجش را روی میز تکیه داد و به آنژُلراس گفت: می دانی که چقدر به تو اعتقاد دارم. \_\_زودتر گورت راگم کن و از اینجا دور شو! \_\_اجازه بده همینجا بخوابم. آنژُلراس فریاد کشید: اینجا سنگر است، جای خواب نیست. گرانتر نگاه پر از محبت و در عین حال اضطراب آلودش را به او دوخت و گفت: «اجازه بده همینجا بخوابم. شناید همینجا بمیرم و به آسودگی برسم.»

آنژلراس با تحقیر نگاهش کرد و گفت: «گرانترا تو قابلیت هیچ چیز را نداری؛ نه برای اعتقاد داشتن، نه برای فکر کردن، نه برای دوست داشتن، نه برای زندگی کردن؛ حتی برای مردن هم قابل نیستی.»

گرانتر با لحنی قاطع و جدی گفت: «خواهی دید که قابل هـمه چـیز هستم.»

و آهسته با خود چیزهایی گفت، آنژلراس با پرخاشِ خود، او را بهمرحله دیگری از مستی رسانده بود. دیگر نمیتوانست بیدار بماند، سرش را روی میز گذاشت و بهخواب رفت.

## چ چگونه خانم اوشلو را دلداری دادند

باهورل که از سنگرسازی به شوق آمده بود، فریادکنان میگفت: «چقدر قشنگ شده این کوچه؛ مثل زنی است که پیراهن یفه بار پوشیده باشد.»

کورفراک، که تالار میخانه را به هم ریخته و بعضی از چیزها را برای سنگرسازی بیرون برده بود، سعی داشت خانم اوشلو را دلداری بدهد، و به او میگفت: «خانم اوشلو! ناراحت نباشید! یادتان هست که میگفتید شما را جریمه کرده اند، برای آنکه ژیبلوت یک ملافه را از بالای پنجره توی کوچه تکانده بود؟»

ــ بـله آقای کورفراک! یادمه. اما شـما داریـد چـه کار میکنید؟ میخواهید آن میز را هم ببرید وسط آن چیزهای عجیب و غریب که توی کوچه درست کردهاید بذارید؟... بله ... هیچ وقت یادم نمیره که بهخاطر تکاندن ملافه، و افتادن یه کوزه گل تـوی کـوچه، صـد فرانک جـریمهام کردند. راستی که چه بلایی به سرم آوردند!

ــبله ... حرف شما منطقی است. ما میخواهیم انتقام شما را بگیریم. خانم اوشلو مفهوم کلام کورفراک را درک نمیکرد و گمان میکرد که میخواهند صد فرانکش را بگیرند و بهاو پس بدهند. و این تصور بهاو آرامش میبخشید. وضع و حال او بهآن زن عرب میماند که شوهرش به صورت او سیلی زد. و او هم رفت و به پدرش شکایت کرد و گریه کنان گفت: «پدر! تو باید انتقام مرا بگیری. یاید بلایی را که سر من آورد تلافی کنی». پدرش از او پرسید: «دختر عزیزم! شوهرت به کدام طرف گونه تو سیلی زد؟». دختر در جواب گفت: «به گونه چپم». پدرش سیلی محکمی به گونه راست او زد و گفت: «حالا راضی شدی؟ ... برو به شوهر بد جنست بگو، همان طور که تو به صورت دختر من سیلی زدی، من هم به صورت زن تو سیلی زدم.»

دیگر باران نمی آمد. عده زیادی از اطراف آمدند و به آن جمع پیوستند. کارگران در زیر لباسهای کارشان صندوقچه های کوچکی پر از باروت، بطریهای پر از مواد آتش زا و مشعلهای مخصوص کارناوال را پنهان کسرده و با خود آورده بودند. همچنین مقدار زیادی ترقه و فشفشه های مخصوص آتشبازی را به همراه داشتند که از مراسم جشن چند روز پیش نزد آنها مانده بود، و شایع بود که عطاری به نام په پن ، که در سنت آنتوان دکانی داشت، این چیزها را به آنها داده بود. مبارزان سنگر، در ضمن گارهای دیگر، چیراغها و فانوسهای اطراف را در کوچه های شانورری، مونده تور، سینی، پره شور، گرانتر واندری و پتیت ترواندری شکستند.

آنژلراس، کمبوفر و کورفراک همه چیز را زیر نظر گرفته بودند و رهبری شورشیان این نقطه را به عهده داشتند؛ و به راهنمایی آنان، دو سنگر ساخته شد که هر دو به میخانه کورنت متصل بود، و این دو سنگر با میخانه به صورت گونیایی درآمده بود. سنگر بزرگتر راه کوچه شانورری را می بست و سنگر کوچکتر مانع ورود مهاجمان به کوچه مونده تور، از طرف کوچه سینی می شد. و بخصوص، سنگر کوچکتر فشردگی و استحکام بیشتری داشت و با بشکههای خالی و سنگهای کف کوچه چگونه خانم اوشلو را دلداری دادند / ۱۹۸۹

درست شده بود؛ و پنجاه کارگر از آن پاسداری میکردند که سی نفرشان تفنگ داشتند، چون سر راهشان به یک دکان اسلحه فروشی هجوم برده و این تفنگها را از او «امانت» گرفته بودند.

عجیب تر از همه، گوناگونی سر و وضع این جماعت بود؛ یک نفر کت پوشیده بود و شمشیری به کمر بسته بود و دو تیانچه داشت؛ دیگری کلاه گردی به سر گذاشته بود و یک کیسه پر از باروت را روی پیراهن بلندش بهريسماني آويخته بود؛ رفيق او روى سينه خود كاغذ كبود رنگي چسبانده بود و سلاح او يک جوالدوز بود. در اين ميان، جواني بود که فرياد مي زد: «تا آخرين نفر مي جنگيم و با نوک سر نيزه خودمان جان می سپاریم.» اما چیزی که نداشت سر نیزه بود! دیگری روی کنتش یک تکه چرم دوخته بود یک فانسقه گارد ملی را حمایل کرده بودکه روی آن با خط سرخ نوشته بود: «انتظامات شهری»! و در این میان، تفنگ فراوان بود و کلاه کم. کمتر کسی کراوات داشت و دستها تا بازو عریان بود. بعضی ها نیزه به دست داشتند، و اغلب جوان بودند و ریزه اندام و پریده رنگ. عدهای نیز از کارگران بارانداز بودند با صورتهایی بهرنگ مفرغ. همه شتاب زده بودند و به کمک همدیگر سریعاً کارها را انجام می دادند و از امیدها و انتظارات خود حرف میزدند، و هر کس در این میان چیزی می گفت، شورشیان می گفتند که «نزدیک ساعت سه کمک های تازه ای بهما میرسد.... بهزودی عده زیادی از اطراف شهر به سنگرها می آیند ... همه پاریس سر به شورش برخواهندداشت...» هر چند که مبارزان سنگر نشين از حوادت خونين و ترس آور سخن مي گفتند، همه شاد بودند و با این گفت و شنودها شادی آنها دوچندان می شد؛ مثل این بود که همه باهم برادرند، اما همدیگر را نمی شناختند، و حتی نام همدیگر را نمی دانستند. وقبتی کمه خطر پیش می آید، در خطر افتادگان ناشناس باهم برادر می شوند.

در آشپزخانهٔ میخانه آتش روشن کرده بودند و یک قالب فلزی را که مخصوص گلولهسازی بود، به سر آتش نهاده و هر نوع قاشق و چنگال و ظروف مسی و پارچ فلزی را که در میخانه گیر می آوردند، در این قالب می ریختند و ذوب می کردند و در آن حال شراب می خوردند. کوزه های شراب و فشنگها و ساچمه ها روی میز در کنار همدیگر جا گرفته بودند. خانم اوشلو و ماتلوت، و ژیبلوت به تالار بیلیارد طبقه بالا پناه برده بودند. نفسش به شماره افتاده بود، آن دیگری پیزتر جلوه می کرد. و هر سه باهم پارچه های مخصوص ظرف شویی را پاره پاره می کردند تا از آنها نوارهایی برای زخم بندی در ست کنند. سه نقر از جوانان شورشی هم به کمک آنها آمده بودند. این سه جوان نیرومند بودند و موهای پر پشت و ریشهای بلند داشتند، و با ناخنهایشان پارچه های زبر و کثیف را با چنان مهارت و خشونتی تکه تکه می کردند که آن سه زن به وحشت افتاده

مرد بلند قامتی که کورفراک و کمبوفر و آنژُلراس در اولین لحظههای ورود او بهجمع، در نبش کوچه بی یت او را دیده بودند، در سنگر کوچک با دیگران همکاری می کرد. اما جوانکی، که کسی نمی دانست پسر است یا دختر، و برای دیدن کورفراک نیز به خانه او رفته و سراغ ماریوس را گرفته بود، بعد از آنکه اُمنیبوس را از کار بازداشتند و آن را سرنگون کردند، ناگهان ناپدید شده بود.

گاوژش کوچک بانشاط بود، و کارش این بود که همه را برای کار و کوشش به سر شوق بیاورد؛ می رفت و می آمد، بالا می پرید و پایین می جهید، و باز بالا می رفت وهای و هو می کرد و آتش شوق را به جانها می افکند؛ پنداری مأموریت داشت که همه را تشویق کند و بر سر حال آورد. و اما برای این کار چه محرکی داشت؟ قطعاً فقر و بینوایی او محرکش بود، و در این پرشها و جوششها شادابی اش به او توش و توان می بخشید. گاورش گردباد بود؛ در همه جا او را می دیدند و از همه سو صدایش را می شنیدند، در یک لحظه در همه جا بود و در هر گوشه وجودش احساس می شد، همه را به کار وامی داشت و همه را به شور و هیجان می آورد. با وجود او، توقف معنا و مفهوم نداشت. سنگر بزرگ در هر گوشه اش حضور او را احساس می کرد. او بود که تنبلها را دست می انداخت، بیکاره ها را به کار می گرفت خستگان را به راه می آورد، فوطه وران در فکر و خیال را از آن ورطه بیرون می کشید؛ دانشجویی را سقلمه می زد، کارگری راگاز می گرفت؛ گاهی مکث می کرد و دوباره به راه می افتاد، بر فراز این جمع بر تلاش پرواز می کرد، از این سو به آن سو می افتاد، بر فراز این جمع بر تلاش پرواز می کرد، از این سو به آن سو می جست، زمیزمه می کرد، غسرولند می کرد، هیچ کس را آسوده نمی گذاشت، و دلیجان بزرگ انقلاب را تکان می داد تا با سرعت پیش برود.

دستهایش مدام در حرکت بود و گلویش مدام پر از فریاد بود؛ نعره میکشید: «آهای!. بازهم سنگ لازم داریم، بازهم بشکه، بازهم تیر و تخته ... آهای! کجایید؟ اون سوراخ را باید گرفت، گچ بیارین! این سنگر دیوارش کوتاهه، باید دیوار را بالاتر برد. هر چی گیر می آرین بذارین روی دیوارهاش، بذارین اطرافش، بذارین پهلوش، روی مَسرش. اون گوشه را خراب کنین، و همه چیزش را بیاورین اینجا. سنگر باید هر آت و آشغالی داشته باشه. نگاه کنین!.. اون جا یه در شیشهای هست.. اون در شیشهای را بیاربد. به درد می خوره.»

کارگران دیگر تاب نیاوردند پرخاش کنان گفتند: «وروجکا.. در شیشهای بهچه درد میخوره؟. این قدر شلوغ نکن!»

گاورُش با این اعتراضات از میدان بیرون نمی رفت؛ هزار جور دلیل می آورد: «آهای پهلوون!.. دَرِ شیشهای توی سنگر خیلی به درد می خوره. اگه سنگر به دست دشمن بیفته، این دَرِ شیشه ای بیچاره اش میکنه. تا حالا برای دزدی از دیواری بالا رفته این که روی اون خرده شیشه ریخته باشن؟ می دونید این شیشه ها چه بلایی به سرافسران گارد ملی می آره. رفقا!... معلوم می شه که هیچ کدوم فکرتون درست کار نمیکنه.»

گاوژش که یک تپانچه بی چخماق و بی فایده در دست داشت، مدام از این سو به آن سو می پرید به هر کس که می رسید، می گفت: «من تفنگ می خوام. یه تفنگ می خوام. چرا به من تفنگ نمی دین؟» کمبوفر می گفت: «پسرا... یه تفنگ بدیم به دست تو؟ یه تفنگ؟»

کمبوفر می دهت. «پسرا... به نفتک بدیم به دست نوا یه نفتک ا گاوژش در جوابش گفت:

«منو دست کم نگیر! در سال ۱۸۳۰، که مردم باشارل دهم میجنگیدن، یه تفنگ داشتم.» آنژُلراس شانههایش را تکان داد و بیاعتنا بهقیل و قال او، گفت: «بسیار خوب! وقتی که برای همه مردهای اینجا تفنگ تهیه کردیم، برای بچهها هم فکری میکنیم.»

گاورُش با غرور بهاو نگاهی انداخت و گفت: «اگه زودتر از من کشته بشی، تفنگتو برمیدارم.»

> آنژلراس گفت: «ای بچه ولگردا» گاورش در جوابش گفت: «ای آدم ناشی!»

جوان آراسته و شیکپوشی که در ته کوچه پرسه میزد، وقتی که چشمش بهسنگرها افتاد، خود را عقب کشید، که از آن حدود دور شود. گاورش او را دید، و فریاد زد: «جوانک! ... بیا اینجا!.. برای وطن، هر کس باید کاری بکنه.» آن جوان آراسته، پا بهفرار گذاشت.

## ک آمادہ برای پیکار

روزنامه های آن ایام نوشته اند که سنگر کوچه شانورری، «این بنای تقريباً تسخیرناپذیر»، ارتفاعش به سطح طبقه اول یک ساختمان می رسید. اما چنين نبود، و در واقع ارتفاع اين سنگر در حدود شش هفت يا بود، و طوری آن را ساخته بودند که سنگر نشینان می توانستند در پشت دیواره آن پنهان شوند، و کسی از بیرون متوجه آنها نشود. در درون سنگر نیز، یا جهار رديف سنگ، سكوهاي كوتاهي ساخته بودند كه رزم آوران مي توانستند از اين سكوها بالا بروند و خود را به قله سنگر برسانند و اما اگر از دور بهاین سنگر نگاه می کردید، دیواره های بیرونی را می دیدید که تركيبي بوداز قلوه سنگها و بشكهها، كه با تير و تختهها به هم متصل شده بودند، و چرخهای گاری آن شو، و اُمينبوس واژگون شده، به آن حالتی شق ورق، و در عين حال ناهموار و پيچ در پيچ داده بود. راهـروهاي تـنگ و باریکی در این سنگر، بین دیوارخانهها و انتهای سنگر به وجود آورده بودند که یک مرد به آسانی می توانست از آنها عبور کند. مال بند اُمنیبوس را، راست روی زمین گذاشته بودند و با طنابهایی به هم بسته بودند و یک پرچم سرخ به سر مال بند آويخته بودند که در فضا موج ميزد. سنگر کوچک مونده تور، در پشت ساختمان میخانه از نظر پنهان بود،

و این دو سنگر تو أماً مانند سنگرهای واقعی میدان نبرد بودند. آنژلراس و

کورفراک ساختن سنگر دیگری را در آن سوی کوچه مونده تور، که از راه کوچه پرهشور بهبازار هال مربوط می شد، بهمصلحت ندیده بودند، زیرا میخواستند از آن طرف راهی بهبیرون داشته باشند؛ وانگهی نزد خود حساب کرده بودند که از طرف کوچه پرهشور، که بسیار تنگ بود، مهاجمان به سختی می توانستند به آنها حملهور شوند.

در نتیجه، این بن بست را آزاد گذاشته بودند که اگر فولار ۱ آن را می دید، چنین کاری را تحسین می کرد و بن بست آزاد را، «راه ارتباطی یا پشت جبهه» می نامید. سنگر از طریق راهرو باریکی که روبه کوچه شانورری بود، با این راه ارتباطی پیوند بیشتری می یافت. از این چیزها که بگذریم، این سنگر، که میخانه در آن زاویه برجسته ای به وجود می آورد، از هر طرف به صورت یک چهار ضلعی نامنظم درآمده بود. بین سنگر بزرگ و ساختمانهای بلند ته کوچه بیست قدم فاصله بود، به گونه ای که از دور به نظر می آمد که سنگر بر دیوار این خانه ها تکیه زده است.

همه این کارها، تنها در یک ساعت انجام گرفته بود، و در این مدت هیچ کس چشمش به کلاه خود یا سر نیزه نظامیان نیفتاده بود.گاهی چند نفر از بورژواها، گذارشان بهاین سو میافتاد، و از دور سنگر را در کوچه شانورری می دیدند و بیمناک و شتاب زده دور می شدند.

و اما بعد از آنکه ساخت این دو سنگر بهپایان رسید، و پرچم سرخ برفراز آنها به جنبش درآمد، میزی را از میخانه بیرون آوردند و کورفراک روی آن ایستاد؛ و آنژلروس چمدان چهارگوشی آورد و به دست کورفراک داد تا در آن را بگشاید. این چمدان پر بود از فشنگ. وقتی که چشم مبارزان به فشنگها افتاد، همه آنها، حتی بیباکترهایشان، لرزشی در تن خود احساس کردند، و لحظهای سکوت برقرار شد. کورفراک لیخند زنان فشنگها را بین آنها قسمت کرد.

Folard.۱، از مهندسان استحکامات میدان نبرد (۱۶۶۹ ـ ۱۷۵۲).

به هر کس سی فشنگ رسید. بسیاری از مبارزان چند جعبه پر از باروت با خود آورده بودند که با ذوب کردن فلزّات به ساختن فشنگ مشغول شدند. یک بشکه پر باروت هم روی میزی نزدیک پنجره بود، که ذخیره آنها به حساب می آمد.

در سراسر پاریس، نظامیان همچنان به مردم هشدار می دادند، اما کمکم این اخطارها تأثیرشان را از دست دادند و کسی به این سروصداها توجه نمی کرد. با این حال، بانگ هشدار باش، از دور و نزدیک، در فضا به گونه نحوست باری موج می زد.

تفنگهای شکاری و تفنگهای جنگی را، بی شتاب، و همه با کمک همدیگر پر میکردند. آنزُلراس در بیرون از سنگرها، سه نفر را در مهگوشه، در کوچه شانورری، و در کوچه پرهشور، و در پیش کوچه پتیت تروآندری بهدیدهبانی گماشت.

سپس جای هر یک از مبارزان، و مأموریت هر کس مشخص شد. دیدهبانها در جایگاههای خود قرار گرفتند، و دیگر رهگذری از این کوچه پرخطر عبور نمی کرد. از خانههای دور و بر حتی یک صدا شنیده نمی شد. سایههای غروب، کم کم همه جا را فرامی گرفت. همه چیز حاکی از آن بود که بهزودی واقعهای اتفاق خواهد افتاد. و نمی دانم چه چیز تأثرانگیز و هراسناکی در این میان بود. آنها که برای جنگ در سنگر آمده بودند، آرام و آسوده خاطر و مسلّح و بی هیچ گونه تردید، انتظار حوادث را می کشیدند.

## 👂 ساعت انتظار

در ساعات انتظار چه می کردند؟ باید جزئیات را شرح بدهیم که شرح گوشه هایی از تاریخ است. در آن هنگام که مردان فشنگ می ساختند و زنان نوارهای زخم بندی را آماده می کردند، در آن هنگام که تابهٔ بزرگی در آشپزخانه بر سر آتش یود و قلع و سرب را در آن می گداختند، و در آن هنگام که آنزلروس دیده بانها را زیر نظر گرفته بود، کمبوفر، کورفراک، ژان پروور، فویی، بوسو ثه، ژولی و باهورل و چند آشنای دیگر، مانند دوران دانشجویی، دور هم جمع شده بودند؛ اما این بار در یک میخانه و هر یک، اسلحهای بهدست. و این جوانان خوش سیما، با آنکه احساس می کردند که ساعاتی دیگر با وقایع سهمگینی روبه رو خواهند شد، اشعار عاشقانه می سرودند. چه نوع اشعاری؟... چنین بود اشعار عاشقانه شان:

> بهیاد داری چه زندگی شیرینی داشتیم در آن ایام که هر دو جوان بودیم، و ما را در دل آرزویی جز این نبود که خوش بگذرانیم و عاشق باشیم!

ماعت انتظار / ۱۹۹۷

و می شنیدم که گلها می گفتند: چه زیباست! چه عطری دارد، چه گیسوی موّاجی دارد! در زیر مانتوی خود پر و بال فرشته گونش را پنهان کرده است! کلاه قشنگش در برابر جذابیت او جلوهای ندارد!

در کنار تو راه میرفتم و بازوی نرمت را فشار میدادم. رهگذران ما را میدیدند و گمان میکردند که جاذبه عشق،

3.Prado

۱۹۹۸ / بینوایان

ما پنهان از چشم اغیار، پشت درهای بسته به سر می بردیم، میوهٔ ممنوع و شیرین عشق غذای ما بود. و پیش از آنکه من لب به سخن بازکنم. قلب تو پاسخ آن را به زبان می آورد.

> سوربن ،، همچون دشت وسيعى بود كه در آن، شب تا سحر ترا پرستش مىكردم. دل عاشق، اين چنين تاندر ارا بهسرزمين لاتين متصل مىكند.

آه! ای میدان مُوبِر ؟! ای میدان دوفین ؟! در آن هنگام که در آن کلبه شاداب بهاری جورابت را روی ساقهای ظریفت بالا میکشیدی. ستارهای را در تاریکی اتاقِ زیر بام می دیدم.

آثار افلاطون را بسيار خواندهام، اما همه را فراموش كردهام،

Sorbonne.۱ دانشگاه معروف پاریس. ۲. Pays de Tendre، سرزمین تاندر، سرزمینی خیالی و خیالانگیز، درشیزه دواسکودری de Scudery و نویسندگان همراه او، در تصوراتشان معتقد بودند که جادههای عشق به آن سو میرود (لاروس).

3.Mauber 4.Dauphine

و همچنین آثار مالبرانش ، و لامنه ٔ را، اما تو با شاخه گلی که بـ من دادی، مهربانی خداوند را برای همیشه در خاطرم زنده نگهداشتهای.

من رام تو بودم و تو رام من بودی. چه دنیای تابناکی داشتم. بستن بندهای لباس تو، تماشای خرامیدن تو، آن هم با پیراهن نازکی در سپیدهدم، و محو شدن در انعکاس پیشانی باطراوت تو در کهنه آیبنهای.

چه کسی میتواند از صحنه یاد خود محوکند آن سپیدهدَمان را، و آن لحظات آسمانی را، آن رشتههای رنگین را، آن گلها را، آن پرندهها را، و آن پرنیانها راکه عشق در لابهلای آنها بازبان مخصوص خود سخن میگوید.

چـه چیزها کـه در نظر ما گرفتاریهای بزرگ مینمودند و ما را میخنداندند: سوختن آستین پوش تو، و گم کردن دستمال گردنت، و فروختن قاب عکس شکسپیر پرستیدنی، برای آن که با پول آن، شبی شام بخوریم!

بهیاد می آوری آن همه خوشبختی را؟ همه آن چیزهایی را که تکه تکه شدند و برباد رفتند؟ آه!که چه آهها از سینههای پر اندوه ما برآمدهاند، و در آسمانها پخش شدهاند.

در این ساعت و در چنین جایی، آنان بهیاد ایام گذشته افتاده بودند. کمکم ستارهها در آسمان پدیدار شدند. کوچه آرامش هراس آوری داشت، واقعه هر لحظه نزدیکتر می شد، و همه این چیزها به آن اشعار عاشقانه، زیبایی و لطف غم انگیزی می بخشید. ژان پروور، شاعر شیرین سخن، در روشنایی کم رنگ غروب، این شعرها را زیر لب زمزمه می کرد. در آن لحظات، در سنگر کو چک فانوسی افروختند و در سنگر بزرگ

یکی از آن مشعلهای مومی را روشن کردند، که نظایر آن را معمولاً در روزهای کارناوال، در جلو کالسکههایی که به کورتیل <sup>۱</sup> میروند، برمیافروزند. ساعت انتظار / ۲۰۰۱

سنگپارهها را دور هم چیده و مشعل را در میان آنها گذاشته بودند که باد خاموشش نکند. روشنایی آن بهپرچم می تابید، ولی کوچه و سنگر از آن کمتر نور میگرفتند و در تاریکی فرورفته بودند. این روشنایی بر پرچم سرخ چنان هراسانگیز بود که پنداشتی یک چراغ پنهان نورانی بر آن تابیده است.

این روشنایی، بر سرخی پرچم، رنگ ارغوانی تـرس آوری پخش میکرد. 🕅 مردی که در کوچه بی یت بهجمع پیوسته بود

شب همه جا را گرفته بود، اما هنوز خبری نبود. صدایی جز همهمههای مبهم به گوش نمی رسید. گاهی صدای شلیک چند تیر از دوردست شنیده می شد. دولت ساعت حمله به شور شیان را عقب انداخته بود، و پیدا بود که در این فرصت می خواهند نیروی بیشتری از اطراف گرد آورند. این پنجاه مرد که در سنگر بودند، انتظار شصت هزار تن را داشتند.

آنؤلراس احساس می کرد که دچار نوعی دلواپسی و ناشکیبایی شده است. معمولاً چنین احساسی در هنگام نزدیک شدن به ساعت واقعه، به جان هر انسان توانمندی می افتد. او در این لحظات، به سراغ گاوژش رفت که در زیرزمین با چند نفر دیگر، در روشنایی کم فروغ دو شمع مشغول فشنگ سازی بودند. نور این دو شمع بیرون نمی رفت. در این ساعات، همه مردان سنگر مراقب و محتاط بودند و در طبقات بالا شمع یا چراغی روشن نمی کردند.

گاوژش در آن موقع، فکرش بسیار مشغول بود و چیزی غیر از فشنگ سازی او را بهفکر انداخ<del>ت</del>ه بود.

مردی که در کوچه بییت بهجمع پیوسته بود، چند دقیقهای بود کـه بهتالار میخانه آمده و پشت میزی کـه در گـوشـه تـاریکی جـای داشت، مردى كه دركوچه بى يت به جمع پيوسته بود / ۲۰۰۳

نشسته بود. اسلحه او از نوع عالی ترین تفنگهای ارتشی بود. گاورُش که تا این وقت شاد بود و همه چیز برایش جنبه تفریح و سرگرمی داشت، ناگهان شادیاش را فروخورد و در فکر خود میکاوید بلکه به یاد بیاورد که این مرد را در کجا دیده است؟

در لحظاتی که این مرد به تالار آمده بود، گاورش بی اختیار با نگاه او را دنبال کرده و بخصوص مجذوب تفنگ عالی او شده بود. و اما بعد از آنکه مرد ناشناس پشت میزی نشست، پسرک ولگرد از جای خود بلند شد و بەزىرزمىن رفت. اگر كىسى از ابتداى پيوستن او بەجمى، دقيقاً زير نظرش می گرفت، متوجه این نکته می شد که مرد ناشناس با دقت و ریز بینی عجيبي بههمه چيز مي نگرد و مي خواهد از همه كارها سردربياورد. اما وقتى كه از درون سنگر بهتالار ميخانه رفت، خود را بهاطرافش بى اعتنا نشان می داد و چنین می نمود که کاری به کار دیگران ندارد و در افکار خود فرورفته است. بسرک ولگرد، که بهتردید افتاده بود، از کار فشنگسازی دست برداشت و بهاین مرد، که ظاهراً در عالم خودش بود، نزدیک شد و او را از هر سو نگاه کرد و آهسته دور او چرخ میزد؛ مثل کسی بود که به خفته ای می نگرد و نمی خواهد سروصدایی راه بیندازد و او را از خواب برانگیزد؛ بانوک یا راه می رفت و نگاهش را از او سرنمی داشت. در این لحظات، چهره کودکانهٔ گاوژش، هم گستاخ بود و هم جدی، هم بی خیال بود و هم باوقار، هم شاد بود و هم غمگين؛ گويي اخم پيران در چهره کودکانه او نمودار شده بود، و پنداری با خود می گفت: «نه!.. امکان ندارد خودش باشد، حتماً او نیست. آن شخص جور دیگیری بود. نه احتماً عوضى گرفتهام... امّا نه! عوضى نگرفتهام، خود اوست، شايد هم خودش نباشد!»... گاورش روی پاشنهٔ پاهایش بالا میرفت، پایین می آمد، دستهایش راکه در جیبها فرو برده بود درهم می فشرد، مثل یک پرنده گردنش را پس و پیش میبرد، لب زیرین را سیگزید، لبهایش را جمع

می کرد، مبهوت بود و مردد بو عاقبت، مثل این که به نتیجهٔ مطلوب رسیده باشد، شگفتزده شد. وضع و حال رئیس خواجه های حرمسرا را داشت که در بازار برده فروشان، در میان زنان بی قدر و قیمت، ناگهان چشمش به یک الههٔ زیبایی بیفتد، یا مرد هنر شناسی که در میان تابلوهای بی ارزش و بی ارج، ناگهان اثری از رافائل راکشف کرده باشد. غریزهٔ حیوانی اش، که بو می کشید، و هوش و استعداد انسانی اش، که مسائل را عاقلانه در کنار هم می گذاشت، همه با هم به کار افتاده بودند؛ و سرانجام، گاوژش به نتیجهای رسیده بود که در صحّت آن تردید نداشت.

درگیر و دار این افکار بودکه آنژلراس نزدیک او آمد و گفت: «تو ریزه پیزهای!کسی به تو کار نداره. از سنگر برو بیرون و از کنار دیوارها جلو برو و چرخی بزن در همهٔ این اطراف، و زود برگرد به من بگو که در آن حدود چه خبرهایی است.»

گاوژش راست ایستاد و گفت: «معلوم می شه کو چولوها هم به درد می خورن ا.... بسیار خوب السّاعه می رم و زود بر می گردم، این را هم بگم که به همهٔ کو چولوها می شه اعتماد کرد، اما بعضی از بزرگترها قابل اعتماد نیستند.»

و جىلوتر رفت و دست آنزُّلراس راگرفت و او را تا نزدیک مرد ناشناس برد، و آهسته در گوشش گفت: «اون آدم بزرگه را می بینی؟» - می بینمش! - ماسوسه. - مطمئن هستی؟ - ده پانزده روز پیش رفته بودم روی پُلِ روایال برای هواخوری؛ گوشم راگرفت و پیچاند و وادارم کرد که دُمبم را بذارم روی کولم و از اون جا جیم بشم. آنزُلراس پسرک ولگرد را به حال خود گذاشت و رفت در گوش مردی که در کوچه بی یت به جمع پیوسته بود / ۲۰۰۵

کارگری که بشکهها را جابهجا میکرد، آهسته چیزی گفت، و آن کارگر از تالار بیرون رفت و چند دقیقه بعد، با سه نفر از کارگران باز آمد. این چهار مرد که بسیار نیرومند و ستبربازو بودند، بی آنکه حرفی بزنند، رفتند و دُورِ میزی که مرد ناشناس آرنجش را روی آن تکیه داده بود، نشستند. آنها، هر چند که خاموش بودند، برای هجوم ناگهانی آمادگی کامل داشتند.

در این حال، آنژُلراس، جلو آمد، و از آن مرد برسید: «شما کی هستید؟»

آن مرد، که انتظار چنین چیزی را نداشت، از خود بیرون آمد و چنان بهچشمان آنزُلراس خیره شد که پنداری می خواهد آن را از کاسه در بیاورد؛ و بی آنکه خود را ببازد، لبخندی زد که تحقیر آمیز بود و باوقار و غرور گفت: «مثل این که جای بحث نیست.» \_ بله آقا!... شما خبر چین هستید، جاسوس هستید. \_ من مأمور دولتم. \_ اسم شما؟ \_ ژاور.

آنژُلزاس به آن چهار مرد ستبزبازو اشارهای کرد؛ و آن چهار نفر، بی آنکه به ژاور فرصت تکان خوردن بدهند، بازو و کتفش را گرفتند و او را روی زمین خواباندند و طناب پیچش کردند و جیبهایش را کاویدند.

کارت شناسایی گِرد و کوچکی در جیب او پیدا کردند که یک طرف اَن علامت دولت فرانسه را داشت و در زیر آن نوشته شده بود: «پاسداری و هشیاری»؛ و در طرف دیگر آن، کلماتِ «ژاور، بازرس پنجامودو ساله» و امضای آقای ژیسکه، رئیس پلیس وقت، در زیر این نام، بهچشم می خورد.

جز این، ساعتی داشت و کیف پولی، که چند لوئی طلا در آن بود. ساعت و کیف پول را دوباره در جیب او گذاشتند. در جیب جلیقهاش هم نامهای در یک پاکت پیدا کردند که آنژلراس، نامه را، که دستورالعمل مقامات بالاتر پلیس بود، برای دوستانش با صدای بلند خواند:

«ژاور بازرس، بعد از انجام مأموریت سیاسی خود، وظیفه دارد که با هوشیاری و تیزبینی مخصوص، به کار خود ادامه بدهد، و در این زمینه تحقیق کند که آیا واقعیت دارد که عدّهای از تبهکاران ساحل راست رودِ سن، در اطراف پل یِنا رفت و آمدهای مشکوکی دارند؟»

بعد از آنکه کاوش و بازرسی به آخر رسید، ژاور را از روی زمین بلند کردند و او را در وسط تالار میخانه، به دیرکی که در روزگار گذشته نام خود را بهاین میخانه بخشیده بود، بستند.

گاورُش که ناظر این قضایا بود و با سکوت همهٔ این کـارها را تأیـید میکرد، بعد از آنکه ژاور را بـهدیرک میخانه بسـتند، نـزدیک او رفت و گفت: «دنیا زیر و رو شـده. این دفعه موش اومده و گربهراگرفته!»

همهٔ این قضایا آن قدر بهسرعت اتفاق افتاد که تنها عدَّهٔ کمی متوجه شدند. ژاور نیز در تمام این دقایق خاموش بود و کلمهای بر زبان نیاورد. کورفراک، ژولی، کمبوفر و چند نفر دیگر وقتی ژاور را بهدیرک وسط میخانه بسته دیدند، پیش دویدند تا از قضایا سر در بیاورند.

ژاور، که با طنابهای پیچ در پیچ، چنان به دیرک بسته بودنش که نمی توانست تکان بخورد، سرش را بی پروا و استوار بالا گرفته بود. او مردی بود که هرگز دروغ نگفته بود و در کار خود صداقت داشت.

آنژلراس بهدوستانش گفت: «این آقا، جاسوس شهربانی است.»

و رو بهژاور کرد، و گفت: «دو دقیقه پیش از آنکه سنگر ما بـهدست دشمن بیفتد، شما را تیرباران میکنیم.»

ژاور بی پروایی کرد و گفت: «چرا همین حالا تیربارانم نمیکنید؟» \_مجبوریم در مصرف گلوله هایمان صرفه جویی کنیم. \_با ضربهٔ کارد جانم را بگیرید. آنژُلراس گفت: «به کار ما دخالت نکن! ما قاضی هستیم نه قاتل.» مردی که در کوچه بی بت به جمع پیوسته بود / ۲۰۰۷

و سپس رو به گاور ش کرد و گفت: «چرا اینجا ایستادی؟ زودتر برو و همان کاری را بکن که بهت گفتم.» گاور ش گفت: «السّاعه می رم.» اما پیش از رفتن به آنژ لراس گفت: «تفنگ این جاسوس را به من بدین.» آنژ لراس جواب او را نداد. گاور ش گفت: «من نوازنده را به دست شما دادم که سازش را به من بدین.» پسرک ولگرد، دیگر چیزی نگفت. سلام نظامی داد و شاد و بی خیال، از شکافی در کنار سنگر بزرگ بیرون رفت.

#### ک نکتههایی ابهام آمیز دربارهٔ مردی بهنام لوکابوک که شاید نام واقعی او لوکابوک نبود

نقش غمانگیزی که تا اینجا از وقایع رسم کرده ایم، کامل نخواهد بود، و خواننده ریزه کاریهای این جریانات را درک نخواهد کرد، مگر آنکه جزئیات واقعه ای را حکایت کنیم که بعد از بیرون رفتن گاوژش، در این محدوده روی داد. واقعه ای حماسی و توّحش آمیز.

همه این مسأله را می دانند که این گونه دسته ها، به گلوله برفی می مانند که در سراشیبی برف گرفته ای غلتان غلتان می رود و مُدام به بزرگی و فربهی آن افزوده می شود. این دسته ها هم بعد از طیّ چند کوچه و خیابان، به جمعی انبوه و پُر غوغا تبدیل می شوند. کسانی که با این جمع به جلو می روند، از همدیگر نمی پر سند که کیستند و از کجا آمده اند. در این جمع نیز، که آنژلراس، کُمبوفر و کورفراک در اداره و رهبری اش سهم عمده داشتند، مردی وجود داشت که مانند یاربران لباس کهنه و پوسیده ای به تن کرده بود و به هنگام سخن گفتن دست و سرش را تکان می داد، و مُدام داد و بیداد می کرد؛ وضع و حال او، به باده خواران عربده جو شباهت داشت. نام او لوکابوک بود. چند نفری می گفتند که او را قبلاً دیده اند، اما چیز زیادی از او نمی دانستند، و برای همه تقریباً ناشناس بود. هر چند مست می نمود، کسی نمی دانست که واقعاً مست است یا خود را به مستی می زند. در آن حال، با چند نفر، کنار میزی که از میخانه بیرون برده بودند، نئسته بود. لوکابوک در آنجا نیز از باده خوردن دست بردار نبود و کسانی را که در اطرافش بودند به باده نوشی وامی داشت، و در ضمن به خانه بزرگی که رو به روی کوچهٔ سن دنی، و در انتهای سنگر بود و پنج طبقه داشت و بر همهٔ کوچه مسلّط بود، چشم دو خته بود. ناگهان بی مقدمه از جا پرید و فریاد زد: «رفقا! اون خونه را می بینید؟ باید از اون جا تیراندازی را شروع کنیم. اگه ما از کنار پنجره های اون خونهٔ پنج طبقه تیراندازی کنیم، هیچکس جرأت نمی کنه پاشو توی این کوچه بذاره.»

یکی از همپیاله های او گفت: «خوب گفتی، اما دَرِ اون خونه بسته است.»

> ــباید رفت و دَرِ اون خونه را زد. ــاگه در را باز نکردند؟ ــدر را می شکنیم.

لوکابوک دیگر منتظر نماند و به طرف آن خانه، که کوبهٔ بزرگی داشت، دوید و دَر زد. جوابی نشنید، باز در زد. جوابی نیامد. برای بارِ سوم در زد، و باز هم سکوت.

> لوکابوک فریادکشید: «آهای!کسی توی این خونه است؟» جوابی نیامد.

لوکابوک با قنداقهٔ تفنگ بهجانِ دَر افتاد؛ دری بود کهنه و کوتاه و باریک، و در عین حال محکم، از پشت با زنجیر و صفحهٔ پولادینی بسته می شد. ضربات قنداقهٔ تفنگ، هر چند قطعاً اهالی خانه را بهلرزه می انداخت، اما این دَر چنان استوار بود که لرزشی در آن احساس نمی شد.

بعد از چند دقیقه، کوفتن آنهمه ضربات پیاپی به آن در، ساکنان خانه را

به عذاب آورد، و دریچه ای در طبقهٔ سوم گشوده شد. پیرمردی که سرایدار آن خانه بود و شمع افروختهای بهدست داشت، سرش را بیرون آورد. لوكابوك از كوفتن ضربه ها دست برداشت. سرايدار گفت: «آقايون!... از ما چه می خواهید؟» \_در را باز کن! **\_ آقایونا... نمی تونم در را باز کنم.** \_زود در را باز کن. \_باز نمىكنم. لوکسابوک تیفنگش را به طرف آن مرد نشانه گرفت. اما پیرمرد نمي توانست او را ببيند، چون هوا تاريک بود. لوکابوک فرياد زد: «در را باز مىكنى يا نە؟» ـــنه آقايون! - حرف أخرت همينه؟ - آقايون... من... سرایدار جملهاش را تمام نکرد. تیر رها شده بود. گلوله در زیر چانهٔ او فرو رفت و از حلقوم او گذشت و از پشت گردنش در آمد. پیرمرد، بى آنكه فريادى بر آورد يا ناله اى بكند، از يا در آمد، خاموش شد، و جز سَر او که در کنار دریچه مانده بود و حرکتی نداشت، و کمی دود سفیدفام که به سوی بام فرامی رفت، دیگر چیزی به چشم نمی آمد.

لوکابوک قنداق تفنگش را در کنار خود به کَفِ کوچه تکیه داد و گفت: «آی!... تمام شد.»

اما هنوز این جمله از دهان او بیرون نیامده بود که دستی را، مانند پنجهٔ عقاب، روی شانهٔ خود احساس کرد و صدایی شنید، که به او فرمان می داد: «به زانو!»

قاتل روی گرداند و چهرهٔ سفیدفام و عبوس آنژُلراس را دید. آنژُلراس

نکته هایی ابهام آمیز دربار فمردی به نام لوکابوک / ۲۰۱۱

که تپانچهای بهدست داشت، به محض آنکه صدای تیر را شنیده بود، خود را به آنجا رسانده بود.

آنژُلراس، که با دست چپش، یقهٔ پیراهن کارِ لوکابوک راگرفته بود، یک بار دیگر فریاد زد: «بهزانوا»

و با یک تکان، این جوان شکنندهٔ بیست ساله، آن باربر قوی هیکل را مانند ساقهٔ نی خم کرد و او را واداشت که در میان گِل بـهزانـو بـنشیند. لوکابوک سعی کردکه خود را از دست او خلاص کند، اما مثل این بودکه چیزی نیرومندتر و فراتر از پنجهٔ یک انسان یقهٔ او راگرفته است.

آنوُلراس، که رنگش پریده بود و موهایش پریشان بود، نمی دانم در آن لحظه تِمیس ۲ در سیمای ظریف و زنانهٔ او چه نقشی انداخته بود که پرّه های متورّم بینی او، و نگاه بهپایین دوختهاش، بهچهرهٔ خشمگین و یونانی نمای او، جلوهای از معصومیت داده بود و او را به صورت نمادی از صدالت در آورده بود.

مردان سنگر، همه پیش دویدند و دایرهوار در اطراف او ایستادند و خاموش ماندند؛ زیرا حس میکردند که تا چند لحظهٔ دیگر واقعهای روی خواهد داد که با کلام نمی توان مسیر آن را تغییر داد.

لوکابوک درهم شکسته بود، دیگر تقلایی نمی کرد؛ سراپا می لرزید. آنژلراس او را رها کرد و ساعت خود را از جلیقهاش در آورد و به قاتل گفت: «فقط یک دقیقه برای زنده ماندن فرصت داری. دعاکن و آمرزش بطلب! یا اگر می خواهی این یک دقیقه را با تفکر و تأمّل بگذران.» قاتل نالید و گفت: «بخشش می طلبم.»

و چون جوابی نشتید؛ سرش را زیر انداخت و زیر لب چند کلمهٔ نامفهوم گفت. پنداری آمرزش می طلبید. آنژلراس همچنان به ساعت خود نگاه می کرد. بعد از آنکه یک دقیقه

۲. Thémis، ربالنوع عدالت در اساطير يونان قديم.

به آخر رسید، ساعت را در جیب جلیقهٔ خود نهاد و موهای لوکابوک را، که بر زمین افتاده بود و به خود می پیچید و می نالید، در دست گرفت و لولهٔ تپانچه را به ش<sup>۰</sup> ، او گذاشت. در آن جمع، گروهی از بی پرواترین مردان که در نهایت شجاعت به صف پیکار پیوسته بودند، روی گرداندند تا این منظره را نبینند.

گلولهای رها شد. قاتل از سَر بهزمین خورد. آنژُلراس راست ایستاد و الاگاه گیرا و نافذش را بهاطراف خود دوخت و سپس با نوک پا نعش لوکابوک را بهسویی انداخت، و گفت: «نعش او را از اینجا ببرید.»

سه مرد، آن قاتل بینوا را، که هنوز جان میکند، و آخرین تشنجات زندگی را در رگهای خود داشت، از زمین بلند کردند و از بـالای دیـوارهٔ سنگر کوچک، بهکوچهٔ موندهتور انداختند.

آنژلراس به فکر فرو رفته بود. کسی نمی دانست که چه تاریکی ترسناکی بر افکار او چیره شده است. همه منتظر بودند که چیزی بگوید. او نیز با صدای بلند چیزهایی گفت، و همه در سکوت به او گوش دادند: «رفقا!... کاری که این مرد کرد، بی نهایت زشت بود و پلید؛ و کاری که من کردم بی نهایت هولناک بود. او یک نفر را کشت، و من به این دلیل او را کشتم. کاری که من کردم ضرورت داشت. چون یک انقلاب باید قاعده و قانون داشته باشد. آدمکشی در میان ما، جنایت بزرگی است. و ما بیش از دیگران از آدمکشی نفرت داریم. چون فر شتهٔ انقلاب باید قاعده و ماست، ما در پرتو لطف و حمایت او هستیم. ما کشیشان انقلابیم، پس باید به وظیفه ای که در برابر انقلاب داریم مؤمن باشیم. هیچکس حق ندارد که قاعده، دربارهٔ او قضاوت کردم، و با آنکه ناچار از اجرای عدالت بودم، در نهایت نفرت از آدمکشی، این کار را کردم. هر چند که مانند یک قاضی عادل حُکم دادم، اما حالا میگویم که خود را به چه چیز محکوم کردهام.» کُمبوفر با صدای بلند گفت: «همهٔ ما در کنار توأیم. ما هم در این سرنوشت سهم داریم.»

آنۇلراس گفت: «بله، اما چيز ديگرى هم هست كه بايد بگويم. من برای اعدام این مرد به ضرورت حکم کردم؛ اما ضرورت از دیوهای ترسناک دنیای قدیم است. به ضرورت می گویند قضا و قَدَر. اما اگر ما بخواهيم بهطرف ترقى و تعالى برويم، بايد اين قانون را قبول كنيم كمه می گوید دیوها در مقابل فرشتگان باید از بین بروند، و قضا و قدر در مقابل دوستي و برادري نابود شود. ادر اين لحظة هولناك، شايد درست نباشد كه من كلمة عشق را بهزبان بياورم. اما ناچارم از عشق حرف بزنم. عشق را ستایش باید کرد که آینده به دست اوست. ای مرگ! هر چند با تو دشمنی دارم، اما ناچارم که کسانی را به کام تو بفرستم. رفقا! در آینده نه تاریکی خواهد بود و نه ضربههای ترس آور صاعقه، نه نادانی خواهد بود و نه ستمگری، نه مجازات خواهد بود و نه خونریزی. چون دیگر شیطانی وجود نخواهد داشت، ميكائيل مم نخواهد بود. در أينده، هيچ انساني انسان دیگری را نخواهد کشت. زمین پُر از نور خواهد شد. نوع بشر سراپا محبت خواهند شد و دوست داشتن. رفقا! روزی فرا میرسد که همه چیز آن، یاری است و هم آهنگی، و روشنایی و شادی. آن روز بی تردید خواهد آمد، و ما به آن سمت می رویم و تا پای جان پیش سی رویم، برای آنکه آيندگان در چنين دنيايي زندگي کنند.

آنـرُلراس خـاموش شـد. لبـانش، كـه بـهلبهاى يك دخـتر نـابالغ مىمانست، بسته شد. لحظاتي در همانجاكه خون آن قاتل را ريخته بود،

 ۱. فرمول کلیدی این رمان همین است، و مفهوم روانکارانهٔ از آن، به معنای گشودن عقدهٔ ادیپ است (ایو گی).
 ۲. میکائیل نام یکی از چهار فرشتهٔ مقرب درگاه الهی (جدیرائیل، اسرافیل، عزرائیل، میکائیل). است

۲۰۱۴ / بینوایان

مائند سنگ بیحرکت ماند. نگاه خیرهٔ او، دیگران را بهفکر انداخت کـه دربارهاش، به آهستگی چیزهایی بگویند.

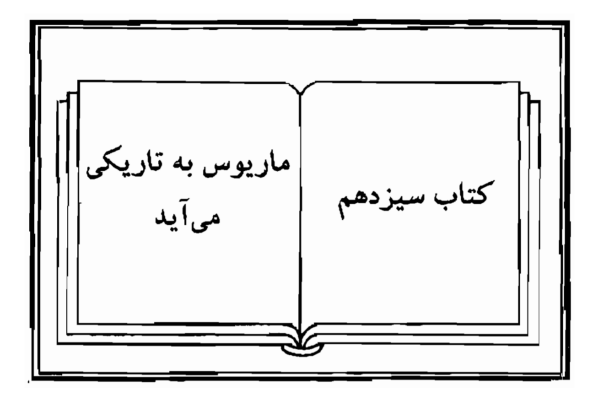
ژان پروور و کمبرفر، در سکوت دست همدیگر را فشردند و در کنار سنگر، با ستایش و مهر، این جوانِ جدی و سختگیر را، که هم جلّاد بود و هم کشیش، و همچون بلور، هم از سنگ ساخته شده بود و هم از نور، مینگریستند.

این نکته را نیز بگویم که بعدها، وقتی که اجساد کشته شدگان را برای تشخیص هویت می بردند، در جیب لوکابوک، کارتی پیدا کردند که معلوم شد مأمور پلیس بوده است. مؤلف این کتاب، در سال ۱۸۴۸، گزارشی را که در این زمینه در سال ۱۸۳۲ برای رئیس پلیس نوشته شده بود، یه دست آورد.

و بر این مطلب باید افزود که اگر روایت عجیب ولی موثق پلیس را باور کنیم، لوکابوک کسی نبوده است جز همان کلاکزوس، که در واقع بعد از مرگ لوکابوک، دیگر کسی نامی از کلاکزوس در جایی نشنید. و چون هیچکس از مرگ او آگاه نشد، معلوم بود که مرگ او یا اسراری در آمیخته است. دوران زندگی این مرد تبهکار در ناریکی طی شد، و در پایان نیز بهتاریکی پیوست.

شورشیان هنوز در این فکر بودند که این محاکمهٔ غمانگیز، چگونه با چنین سرعتی بهپایان رسید، و حکم آن چنان شتابزده اجرا شد که کورفراک جوان عجیبی راکه هنوز کسی نمی دانست دختر است یا پسر، و صبح بهخانهٔ او آمده و سراغ ماریوس راگرفته بود، در کنار خود دید.

این جوانک که بیپروا بود و بیخیال، در تاریکی شب به آنجا آمده و به شور شیان پیوسته بود.



# از كوچۀ پلومه تا كوى سَن دنى

صدایی که از لابه لای تاریکی بیرون آمده و ماربوس را به سنگر کوچهٔ شانورری فرا خوانده بود، مانند ندای سرنوشت در او اثر گذاشت. ماریوس پس از آنکه کوزت را در باغ نیافته بود، آرزوی مرگ می کرد. این ندا راه مرگ را بر او گشوده بود، و گویی در تاریکی دستی بیرون آمده و کلید مرگ را به دست او داده بود.

این گودالهای شوم، که در تاریکی نومیدی در زیر پای آدمی دهان باز میکند، و وسوسه انگیزند.

ماریوس وقتی که این ندا را شنید، از لای نردههای دَرِ باغ بیرون رفت. لبریز درد بود و به جنون نزدیک شده بود. در فکر و روح خود چیز ثابت و استواری نمییافت تا به آن بیاویزد. در این دو ماه، همهٔ اوقاتش را در سرمستی عشق گذرانده بود، و حالا نمیدانست به کجا برود و در کدام راه قدم بگذارد. در این لحظات تاریک، تنها چیزی که می توانست او را مجذوب کند، مرگ بود. آرزو داشت که هر چه زودتر عمرش به پایان برسد.

از باغ بیرون آمد و شتابان قدم در راه گذاشت. تپانچههای ژاور را با خود داشت و دیگر نیازی نبود که بیش از این مسلح شود!

کسی که او را در میان تاریکی صدا زده بود و صدایی پسرانه داشت،

در دور دست کو چه نایدید شده بود.

ماریوس از راه بولوار، از کوچهٔ پلومه بیرون آمد و در مسیر اسیلاناد ۱ و يُل انواليد و شانزه ليزه و ميدان لوئي يانزدهم راه بيمود و بهريُولي ٢ رسید. مغازهها باز بودند، در زیر طاقنماها چراغهای گاز اطرافشان را روشن ميكردند، زنها مشغول خريد بودند، عدماي در كافة لِمرِّه " بستني می خوردند، عدوای از قنادی انگلیسی شیرینی می خریدند. و چند دليجان پُستى، از جلو هتل پرنس و هنل موريس، تاخت كنان مى گذشتند وبهراه خود مي رفتند.

ماریوس از گذرگاه دلورم، وارد کوچهٔ سنت اونوره شد. در آنجا مغازهها بسته بودند و مغازه داران در پياده رو خيابان گرد آمده بودند و با همدیگر گفت وگو می کردند. رهگذران در رفت و آمد بودند. فانوسهای افروخته نور مى افشاندند. در خانه هاى اطراف خيابان، از طبقة اول به بالا، مثل همه شب روشنایی چراغ از پشت پنجرهها نمودار بود. در میدان پاله روایال، دستهای از سواره نظام در حرکت بودند.

ماريوس مسير كوچه سنت اونوره را انتخاب كرد. هر چه از ميدان پاله روايال دورتر مي شد، پنجرههاي روشن كمتر به چشم مي آمد. در اينجا همهٔ مغازهها بسته بودند. هیچکس در پیاده روها درنگ نمی کرد تا با دیگری گفت و گو کند. هر چه جلو میرفت، کوچهها تاریکتر می شد، و رهگذران بیشتر بودند. کمکم بهجایی رسید که کوچه پر از جمعیت بود. در این میان کسی با صراحت حرف نسمیزد، اما احساس سی شد کسه زمزمهای روی لیهاست.

نزدیک آبنمای کوچهٔ اربر-سِک، دسته هایی به هم پیوسته بودند، و اين دسته ها بي حركت مانده بودند؛ در ميان رهگذراني كه مي رفتند و

2.Rivoli

می آمدند، همچون تخته سنگی بودند که در جریان آب بی حرکت بماند. در کوچهٔ پروور، جمعی که به هم پیوسته بودند، از جا نمی جنبیدند. انبوهی بودند پایدار و استوار و در هم پیچیده، و تا حدودی نفوذ ناپذیر. این جمع، آهسته با هم چیزهایی می گفتند. در میان آنها کسی پیدا نمی شد که لباس مشکی و مرتب پوشیده باشد یا کلاه گرد به سر گذاشته باشد؛ همه شان پیراهن و لباس کارگری پوشیده بودند و انواع کاسکتها را به سر داشتند، و سر و لباسشان غبار آلود بود. این جمع، به گونه ای ابهام آمیز، در بیننده اثر می گذاشتند و آهسته سخن گفتنشان طنین هراس آوری داشت.

در یشت این جمع انبوه، در کوچهٔ رول، و در کوچهٔ پروور، و در سراسر کوچهٔ سنت اونوره، حتی یک شمع پشت پنجرهای روشن نبود. تنها فانوس کوچهها، رشتههای نور را در اطراف خود، و با فاصلههای بسیار، پخش میکردند. قانوسهای آن زمان به ستارههای سرخ رنگی شباهت داشتند که به ریسمانهایی آویزان شده باشند، و سایههایی به زمین می انداختند که به عنکبوتهای بزرگ می ماندند. در این کوچهها، در بعضی از گوشهها، نظامیان اردو زده بودند و تفنگهایشان را چاتمه <sup>۲</sup>کرده بودند، و هیچکس جرأت نمی کرد، حتی از روی کنجکاوی، به آنها نزدیک شود و از کارشان سر در بیاورد. بعد از کوچهٔ سنت اونوره، دیگر از آن دستههای انبوه خبری نبود، و در همه جا نیروهای دولتی موضع گرفته بودند.

ماریوس در این میان، کسی بود که دیگر امیدی نداشت و بیاختیار بهاین سو آمده بود. او را فرا خوانده بودند، و ناچار بهرفتن بود. برای این مستظور، راهمی پیدا کرد که از میان اردوگاههای نظامیان بگذرد. از

#### 1.Roule

۲. چاتمه: چند تفنگ را بر روی زمین میگذارند، بدان نحو که ته آنها با کمی فاصله از هم بهروی زمین قرار بگیرد و سر آنها را بههم تکیه میدهند تا بهصورت منخروطی درمیآید (فرهنگ معین.). گوشههایی میرفت که شبگردان متوجه او نشوند، و پاسبانان او را نبینند. کوچهها را دور زد، به کوچهٔ بتیزی ' رسید، به سوی بازار هال رفت. در ابتدای کوچهٔ بُوردُونه دیگر چراخی نبود.

پس از گذشتن از میان آن جمع، و گذشتن از لابهلای اردوگاههای نظامیان، بهجایی رسید که همه چیز هراس آور بود؛ نه رهگذری در آنجا بود و نه یک سرباز و نه یک فانوس روشن، تنهایی بود و خاموشی و تاریکی. و چه سرمایی در آدمی نفوذ میکرد. در این حدود، قدم گذاشتن بهیک کوچه مانند ورود به یک غار تاریک بود.

باز هم پیش رفت.

کمی پیشتر رفت. یک نفر دوان دوان از کنار او گذشت. که بود؟ پسر بود یا دختر؟ نمیدانست. اما هر که بود، به سرعت در تاریکی ناپدید شد.

همچنان در این مسیر می رفت تا به کو چه ای رسید که خیال می کرد، پُوتری <sup>۲</sup> باشد. در وسط این کو چه چیز عجیبی به چشم دید؛ یک گاری را واژگون کرده و اطرافش را سنگ چیده بودند. ظاهر قضیه نشان می داد که سنگری بوده است که آن را تا نیمه ساخته و رهایش کرده بودند از آن منگر نیمه تمام بالا رفت و خود را به آن سو رساند. در کنار دیوارها راه می رفت تا در تاریکی راه را گم نکند کمی جلوتر، چیزهای سفید رنگی دید. نزدیک رفت، دو اسب صفید دید؛ دو اسب مفید امنیبوس بودند که صبح آن روز بوسو ثه آنها را از مال بندها یاز کرده و رهایشان ساخته بود. این دو اسب، ساعتها در کو چه ها سرگردان مانده بودند و سرانجام، در حالی که از کارهای آدمیزادگان چیزی نمی فهمیدند، همچنانکه آدمیان از کارهای آفریدگار جهان چیزی درک نمیکنند، خسته و مفلوک، در آن

ماریوس از کنار اسبهای سفید گذشت، به کوچهای رسید که گمان

از کوچهٔ پلویه تاکوی سّن دنی / ۲۰۲۱

می کرد کوچهٔ کنتراسوسیال <sup>۱</sup> باشد. در این وقت، گلوله ای که معلوم نبود از کدام سو آمده، از بالای سوش صفیرزنان گذشت و به یک صفحهٔ مسی که بر سر در دکان آرایشگری آویخته شده بود، خورد و آن را سوراخ کرد. و هنوز، یعنی در سال ۱۸۴۶، در کوچهٔ کنتراسیوسیال، این صفحهٔ سوراخ شده به چشم می خورد.

رها شدن این گلوله نشان میداد که در آن تاریکی آثاری از زندگی وجود دارد. اما بعد از آن، دیگر هیچ صدایی و ندایی نبود.

پیش رفتن در این مسیر، مانند قرو آمدن از پلکانی در دل تاریکی بود. ماریوس باز هم جلوتر رفت.

Contrat Social.۱ کوچه ای که کوچه تُونِلری را به کوچه پروور متصل میکند.

### کم پاریس در پرواز جُغد<sup>۱</sup>

اگر کسی در آن لحظات، بر بالهای خفاشی یا جغدی، برفراز پاریس پرواز میکرد، منظرهٔ غم انگیزی را میدید.

در سراسر کوی قدیمی هال، که شهری است در میان شهر پاریس و کوچههای سن دنی و سن مارتن را در بر می گیرد، هزاران کوچه پس کوچه در اینجا با هم ارتباط می یابند. شورشیان سنگرهایی ساخته بودند و اسلحه و مهمات خود را در این بخش ذخیره کرده بودند. آن کسی که در بالا پرواز می کرد، این سنگرها را به شکل گودالهای بزرگی می دید که در می دفت. در سایهٔ فانوسهای شکسته و پنجرههای بسته، نه صدایی می رفت. در سایهٔ فانوسهای شکسته و پنجرههای بسته، نه صدایی می آمد و نه نشانهای از حرکت و حیات دیده می شد. شورشیان ناپیدا در می آمد و نه نشانهای از حرکت و حیات دیده می شد. شورشیان ناپیدا در ناچیز به صورت یک ارتش انقلابی بی شمار، از فنون صحنه آرایی رزم است. بعد از تاریک شدن هوا، هر پنجرهای که شمعی یا چراغی پشت آن روشن شده بود، گلولهای برای هشدار دریافت کرده بود. و از آن پس دیگر کسی جرأت نمی کرد چراغی در اتاق خود بیفروزد. و گاهی این

گوشهٔ چشمی است به خوانندهٔ رمان نتردام دوپاری (ایو گ.).

گلوله های هشداردهند، کسانی را که پشت پنجره ها ایستاده بودند، کشته بودند، و به همین سبب دیگر کسی چراغی روشن نمی کرد، و همه چیز ساکن و ساکت مانده بود. در خانه ها وحشت و مصیبت حکمفرما بود. کوچه ها را ترس مقدسی در برگرفته بود. در تاریکی حتی ردیفهای طولانی پنجره ها و دودکشهای بخاری در روی بامها و انعکاس مبهم اشیا در آبهای گل آلود کف کوچه ها، نگاه را به خود می کشید. و آن کسی که می توانست از بالای شهر در این تاریکی انوه بنگرد، شاید در بعضی از اما به گونه ای برجسته، نشان می داد؛ در این گوشه ها بود که مردم سنگر ساخته بودند. و جز این سنگرها، همه چیز چون دریاچه ای بود لبالب از نوعی تاریکی مه آلود و متراکم و نحوست بار، که از میان آن برجهای سن ژاک و کلیسای سن مری، و چند ساختمان بلند دیگر مانند غولهای بیرون جسته بودند، و ظلمت شب آنها را به صورت اشباح هراس انگیزی در آورده بود.

در اطراف این تاریکی تو در تو و خاموش و اضطراب انگیز، کوی ها و کوچه هایی بودند که هنوز مردم در آنها رفت و آمد داشتند، و کم و بیش روشنایی فانوس ها درخششی داشتند. و حتی کسی که از بالا پاریس را می نگریست، در این فضای بیرون در تاریکی، درخشش فلزی برق سرنیزه ها و شمشیرها، و حرکت آرام گردانهای پیاده و سوار و آتشبارهای توپخانه را می دید، که لحظه به لحظه بر حجم آنها افزوده می شد، و در حقیقت کمربند هول آوری بود که آن به آن مرکز پاریس را تنگتر در میان می گرفت؛ و حلقه های محاصره استحکام بیشتری می یافت.

مناطقی که نظامیان در آنها اردو زده بودند، به غاری هراس انگیز می مانس**ت. همه چیز د**ر آن نواحی به خواب رفته بود و حرکت نداشت. در کوچه ها و خیابانهایی که نظامیان مستقر بودند، جز تاریکی چیزی نبود.

تاريکی چنان بيم آور بود و پر از گير و دارها و حوادث ناشناخته، که حتی نفوذ در آن ترس را بر می انگیخت، و هر کس به درون آن می رفت، از ترس کسانی که در آن کمین کرده بودند بر خود می لرزید. و آنها که در دل تاریکی کمین کردہ بودند، از هر کس که قدم در تاریکی میگذاشت وحشت داشتند. مردان ناپيداي جنگاور، خود را ينهان كرده بودند، و پنداری مرگ در هر گوشه دامی در سر راه رهگذران گسترده بود. هر که بهدرون تاریکی می رفت، امید دیدن روشنایی را نداشت، و هیچ کس انتظار او را نداشت جز مرگ. از کجا و چگونه مرگ به دیدار مردان، در دو سوى اين پيكار مي آمد؟ كسي نمي دانست. اما بي ترديد و ناگزير، واقعه اي اتفاق می افتاد. آن نقطه برای مبارزهٔ مسلحانه انتخاب شده بود؛ مبارزهٔ نيروهاي دولتي يا شورشيان، مبارزه گارد ملي با مردم، مبارزه بورژوازي با حصيان. و هر دو طرف مي دانستند كه يا بايد كشته شوند، و يا ييروز از آن تاريکی بيرون بيايند. لحظات چنان شگفت آور بود و مرگ آن چنان ستمگر، که کم جرأت ترین افراد قدرت فکر کردن را از دست می دادند، و بی پرواترین اشخاص به وحشت می افتادند. وانگهی اوج گیری خشم و کین، در هر دو طرف به یک اندازه بود؛ و هر دو به یک اندازه مصمم بودند. پيش رفتن، در أغوش گرفتن مرگ بود. و اما هيچكس در انديشهٔ گريختن از این هنگامه نبود.

ناگزیر روز بعد کار بهپایان میرسید، و یکی از دو طرف پیروز می شد. اگر شورش پیروز می شد، نام انقلاب شکو همند را می گرفت، و اگر کارش به شکست می انجامید، فتنه و آشوب لقب می یافت. دولت نیز این نکته را می دانست، و بورژواها نیز این نکته را می دانستند. بیهوده نبود که احساس اضطراب آوری در این کوی با تاریکی نفوذ ناپذیر می آمیخت، و این اضطراب رو به افزایش، با سکوتی که بهزودی به فاجعه می انجامید، پیوند می خورد. در آنجا تنها صدایی که شنیده می شد، بانگ شوم ناقوسهای سن مری بود، که بهنالهٔ انسانی در بستر مرگ شباهت داشت، و در عین حال مانند یک نفرین، نکوهش بار مینمود. و این بانگ لبریز از نومیدی و حسرت، در تاریکی طنین میافکند و فکر آدمی را از کار میانداخت.

همچنانکه بیشتر اتفاق می افتد، طبیعت که به نظر می آید با آنچه انسانها می خواهند انجام بدهند موافقت دارد، در اینجا نیز روی موافق خود را نشان داده بود، و هیچ چیز هم آهنگی این دو یعنی طبیعت و انسان را بر هم نمی زد. ستارگان در پشت ابرها ناپدید شده بودند و آسمان با همهٔ تاریکی اش، بر سر این شهر به ظاهر بی حیات و بی حرکت فرو افتاده بود؛ پنداری همچون کفن سیاه بر تن این مرده پیچیده شده باشد.

در آن هنگام که مقدمات یک نبرد سیاسی، در نقطه ای که بارها شاهد چنین وقایع انقلابی بود، آماده شده بود، و در آن هنگام که جوانان و مکتبهای سیاسی به خاطر اصول اعتقادی خود، و طبقهٔ متوسط به خاطر حفظ مصالح خود، به یکدیگر نزدیک شده و برای درگیری آماده شده بودند، در آن هنگام که همه شتاب زده بودند و اصرار داشتند که هر چه زودتر لحظهٔ قطعی این بحران فرا رسد، دور از این منطقهٔ شوم، در اعماق نفوذ ناپذیر این پاریس بینوای کهن سال که در زیر شکوه ظاهری پاریس مرفه و ثروتمند پنهان شده است، صدای غرش پرابیهام مردم به گوش می رسید. صدایی ترسناک و مقدس، که ترکیبی است از خشم و خشونت آدمی و سروش عالم غیب، و ضعفا را به وحشت می اندازد و خردمندان را هشیار می کند، در یک دم در زمین، چون غرش شیر به گوش می رسد و در آسمان، چون بانگ رعد.

#### ۲ در انتهای راه

ماریوس بهبازار هال رسیده بود. آنجا از کوچههای اطراف آرامتر، بیجنب جوشتر و تاریکتر بود. گویی آرامش مرگبار گورستان، از اعماق زمین بیرون آمده و در زیر آسمان شب، در همه جا پخش شده است.

با این وصف، روشنایی سرخ فامی در انتهای سیاه این راه، از فراز بام خانههایی که راه ورود کوچه شانورری را، از طرف سنت اُوستاش، میبستند، بهچشم می آمد. این روشنایی سرخ فام، از همان مشعلی بود که در سنگر کورنت افروخته بودند.

ماریوس به سوی این روشنایی سرخ فام می رفت. و این روشنایی او را تا حدود «مارشه ـ أ ـ پواره ' پیش برد که از آنجا دهانهٔ تاریک کوچه پره شور را می دید. وارد آن کوچه شد. دیده بانی که آنژلراس، او را در آن سوی کوچه گمارده بود، متوجه او نشد. ماریوس روی نوک پا راه می رفت و احساس می کرد که به مقصد نزدیک است. تا سر پیچ باریک کوچهٔ مونده تور جلو رفت که آنژلراس این راه خروجی را آزاد گذاشته بود تا راهی برای ارتباط با خارج باشد. در این نقطه مکنی کرد و کوچه را زیر نظر گرفت.

ماريوس از اين زاويه كوچه شانورري، كه در تاريكي فرو رفته بود،

انعکاس نقطه های روشنی را در زمین گل آلود کوچه دید، و همچنین گوشهای از میخانه را، در پشت آن فانوس افروخته، که چشمک میزد. چند مرد در کناری نشسته بودند و تفنگهایشان را روی زانو گذاشته بودند، و حدود بیست متر با او فاصله داشتند و درون سنگر بودند.

خانههای طرف راست کوچه، مانع از آن می شد که بخشهای دیگر میخانه، و سنگر بزرگ و پرچم سرخ را ببیند. به هر روی، ماریوس چند قدم که به آن سو برمی داشت، به سنگر می رسید.

اما جوان تیره بخت، روی یک سکوی سنگی نشست و در خود فرو رفت، به پدرش می اندیشید. در عالم خیال، پدرش سرهنگ پون مرسی را در نظر می آورد که سربازی بود سرافراز، و در دوران جمهوری مدافع مرزهای فرانسه بود، و در عصر امپراتوری تا نزدیک مرزهای آسیا پیش تاخته بود، و پيروزمندانه بهجنوا، اسكندريه، ميلان، تورن، و مادريد، وین، دِرسُد، برلن و مسکو قدم گذاشته بود و میدانهای نبرد را با قطره های خونی رنگین کرده بود که ماریوس نیز همان خون را در رگهای خود داشت. آن مرد، پیش از آنکه ناگزیر به گوشه نشینی شود، سالهای طولانی از عمرش را با انضباط نظامی طی کرده بود. او در طول این سالها، شمشیرش را از کمر باز نمی کرد، و سردوشیها و نوارهای سه رنگ لباس نظامی اش با دود باروت سیاه می شد، و پیشانی اش در زیر فشار کلاه خود چین می خورد، و در اردوگاههای نظامی و در زیس چادر، یا در بیمارستانهای سیّار زمان جنگ عمر میگذراند؛ و عاقبت بعد از بیست سال، با صورتی زخم خورده و رویی گشاده از میدانهای جنگ بازگشته بود. او پاک و پاکیزه بود، مانند یک طفل، ساده بود و آرام و سزاوار ستایش؛ و هر چه کرده بود برای فرانسه بود، و حتی قدمی بر ضد کشورش برنداشته بود.

ماریوس چنین میپنداشت که حالا نوبت اوست؛ و ساعتی فرا رسیده که باید خود را نشان بدهد و مانند پدرش شجاع و بیباک و ثـابت قـدم بـاشد و از بـاران گـلوله نـهراسـد و سـینهٔ خـود را سـپر کـند و بـهجنگ سرنیزه های دشمن برود. و با خون خود زمین را گلگون کند. اما میدان نبردی که می خواست در آن قدم بگذارد، کوچه بود، و جنگ او نیز جنگی بود غیر نظامی.

چنین میدان نبردی را در چند قدمی خود میدید که همچون پرتگاهی در برابرش دهان گشوده بود، و او بهدلخواه خود میرفت تا در این پرتگاه سرنگون شود.

در أن لحظه تنش لرزيد.

به یاد آورد که شمشیر پدر او را، پدربزرگش به یک سمسار فروخته بود؛ و این قضیه چقدر او را آزرده بود. یا خود می گفت که آن شمشیر در راه دلاوری و سرافزاری به کار افتاده بود، و چه خوب شد که در کنار او نماند، خشمگین در دل تاریکی ناپدید شد. قطعاً اسراری در کار آن شمئیر بود؛ آن شمئیر هشیار بود و از آینده خبر داشت و این شورش را، جنگ در کوچه ها را، جنگ در میان گل و لای خیابانها را، و این گونه درگیری ها را از پیش احساس کرده بود. آن شمشیر که از مارنگو<sup>۱</sup> و فریدلند ۲ باز آمده بود، نمی خواست که همراه او به کوچهٔ شانورری بیاید؛ نمی خواست بعد از آنکه به دست پدر در جنگهای برون مرزی تیزی و برندگی اش را نشان داده بود، حالا به دست پسر در جنگ کوچه ها به کار بود، و اینک آن را با خود می آورد و در جنگهای برای او به یادگاری مانده بود، و اینک آن را با خود می آورد و در جنگ شبانهٔ کوچه ها بین فرانسویان بود، و اینک آن را با خود می آورد و در جنگ شبانهٔ کوچه ها بین فرانسویان بود، و اینک آن را با خود می آورد و در جنگ شبانهٔ کوچه ها بین فرانسویان

با خود میگفت چه سعادتی نصیبش شده که آن شمشیر اینک در اینجا نیست. ماریوس در این لحظه حتی بهپدر بزرگ خود حق میداد، و او را پاسدار بر حق افتخارات پدرش میدانست، و با خود میگفت بر فرض که آن شمشیر در یک حراج به کسی فروخته شده باشد، و خریدار

۱ و ۲. Friedland, Marengo، از نیروهای پیروزمندانهٔ ناپلئون.

آن را در میان آهن پارهها انداخته باشد، باز چنین سرنوشتی برای آن شمشیر تاریخی، بهتر از آن است که در جنگ کوچهها به کار افتد و پهلوی یکی از فرانسویان را بشکافد.

و در آن لحظه بهتلخي گريست.

هراسانگیز بود، اما جز این راهی نداشت. زندگی بدون کوزت برایش محال مینمود.

و حالاکه کوزت رفته بود، مرگ از هر چیز برای او دلخواه تر بود. مگر باکوزت عهد نکرده بود که اگر او را از دست بدهد، به آغوش مرگ بناه خواهد برد؟ و اینک کوزت از نزد او رفته بود، بی آنکه خبری به او بدهد یا پیامی برای او بگذارد، یا نامهای برایش بفرستد. حال آنکه نشانی منزل و مأوای او را مر دانست. پس تر دیدی نبو د که کوزت دیگر او را دوست نمی دارد. پس دیگر زندگی برای او معنی و مفهوم نداشت، و زنده ماندنش بي فايده بود. وانگهي او که تا اينجا آمده بود، مگر مي توانست در تاریکی از این هنگامه بگریزد؟ مگر می توانست در چند قدمی سنگر پا به فرار بگذارد و ترسان و لرزان بگوید: همین قدر برای من بس است که سنگر را بهچشم دیدم! و حالاکه جنگ جنگ داخلی است و بین فرانسویان و فرانسویان، من باید بروم و دوستانم را تنها بگذارم. اما دوستان چشم بهراه او بودند، و شاید به و نیاز داشتند. آنها دستهٔ کوچکی يو دند در برابر يک ارتش. مگر مي توانست يکباره به همه چيز، به عشق، بهدوستی و به عهدی که با یاران خود داشت، پشت کند و به ترس و لرز خود نام وطن پرستی بدهد؟ نه! چنین کاری برایش محال بود؛ و در این فکر بود که اگر شبح پدرش در تاریکی ایستاده و ناظر او باشد و او را در حال فرار ببیند، شاید شمشیرش را از پهنا به گردن او بزند و بر سرش فریاد بکشد: «ای بی غیرت .... نزد دوستانت برو !»

این افکار از ذهنش میگذشت، و او سر بهزیر انداخته بود.

ناگهان سر بلندکرد.گویی ذهنش مصفا شده بود، درخشان شده بود؛ پنداری بههنگامی که آدمی حس میکند با مرگ فاصلهای ندارد، فکر و روحش روشن می شود، و در مجاورت با مرگ حقایق را در می یابد. ناگاه در نظر ماربوس همه چیز دگرگون شد. کاری را که می خواست بکند، نه تنها ترسناک نمی دید بلکه آن را دلخواه و مطلوب می پنداشت. پیکارهای خیابانی، معلوم نبودکه چرا و چگونه، یکباره در نظر ش منظره دیگری پیدا کرد. امواجی را در خیالات گوناگون به طرف او هجوم آوردند، بی آنکه ذهنش را برآشوبند، پرسشهای زیادی به ذهنش رسید که نمی خواست هیچکدام را بی پاسخ بگذارد.

این بار از خود می پرسید که پدرش دربارهٔ جنگهای خیابانی چه تفسیری خواهد داشت؟ آیا این نبرد مختصات قابل قبولی دارد و می تواند شورش را به صورت وظیفه ای شرافتمندانه در آورد؟ در این نبرد چیزی هست که به شأن و شرافت پسر سرهنگ پون مرسی لطمه بزند؟ این نبرد قطعاً نه از گونهٔ مُون میرای است نه از نوع شانپوبر ۲؛ چیزی است جز آنها. در اینجا سخن بر سر تصرف یک سرزمین نیست، بلکه جنگی است در راه عقیده وطن شاید از این درگیری رنج ببرد، اما در عوض بشر چنین رزمی را تحسین میکند.

وانگهی باید بررسی کرد که آیا وطن بهراستی از چنین جنگهایی آزرده می شود؟ آیا فرانسه لطمه می بیند؟... نه! فراموش نباید کرد که در این ماجرا آزادی لبخند می زند. و فرانسه وقتی که لبخند آزادی را ببیند، درد و رنج خود را از یاد می برد. از سوی دیگر وقتی که با نظری بلندتر و گشادهتر قضایا را بنگریم، چه لزومی دارد که این جنگ را، جنگ بین فرانسویها بدانیم؟

وقتی که میگوییم جنگ بین اقشار گوناگون یک ملت، و جنگ بین فرانسویان چه منظوری داریم؟ مگر همهٔ جنگهای عـالم بین آدمیان در نمیگیرد؟ مگر همه جنگها، درگیری بین برادران نیست؟ بـرای قـضاوت

۱ و Champaubert, Montmirail، در این دو نقطه ناپلئون بزرگ با روسها و آلمانیها جنگید.

دربارهٔ یک جنگ، باید هدفهای آن را در نظر بگیریم. جنگ بین خودیها، و جنگ بين خودي و بيگانه، در عالم وجود ندارد. جنگ بر دو گونه است: جنگ عادلانه، و جنگ دور از عدالت. و تا روزي كه انسانها يك رنگ و هم آهنگ نشوند، وقوع جنگ، یا دست کم جنگی که برای بنا کردن آینده و در هم کوبیدن «گذشته» باشد، ناگزیر خواهد بود. جنگهایی از این نوع را نکوهش نباید کرد. جنگ مایهٔ شرمساری نیست. شمشیرها در آن هنگام آلوده خواهد شد که حق را، تعالى را، تمدن را، حقيقت را از ميان بردارند. در چنین وضعی، جنگ خواه در میان هممیهنان باشد و خواه در میان بیگانگان، نادرست و ظالمانه است، و باید آن را جنایت نام داد. واگر جنگ از محدودهٔ عدالت بیرون نرود، چرا باید یک نوع جنگ، نوع دیگر آن را حقير بشمارد؟ شمشير واشنگتن چرا بايد نيش قلم كامي دِمولن را انکار کند؟ لئونيداس، که با بيگانگان جنگيد، عظمت بيشتري دارد يا تیمولئون، که با ستمگران خودی در افتاد؟ یکی مدافع است و دیگری رهایی بخش. آیا دست بهاسلحه زدن در درون شهر را، با هر هدف و منظوری که باشد، باید محکوم کرد؟ اگر چنین باشد، باید بروتوس، مارسل ۴ آرنولد دو بلانکنهایم ۹ و گُولین یی ۲ را در میان رسوایان جای داد. جنگ در میان گل و لای بیابانها بسیار سابقه دارد، پس جنگ در میان گرد و **خبار خیابانها** را انکار نباید کرد. جنگ در کوچه ها و خیابانها هم کم و بیش در ردیف جنگهای سردارانی چون آنبیوریکس، آرت ولد^ مارنیکس و

۲۰۳۲ / ينوايان

پلاژ، باید به حساب آورد. آنبیوریکس با روم می جنگید، آرت ولد با فرانسه، مارنیکس با اسپانیا، پلاژ باموریتانی، و در واقع همه با بیگانگان در جنگ بودند. اما سلطنت خود کامه نیز حکم بیگانه را دارد. استبداد خودكامه نيز حكم بيگانه را دارد. ظلم و اختناق نيز حكم بيگانه را دارد. ادارهٔ جابرانهٔ حکّام حکم بیگانه را دارد. استبداد مرزهای اخلاق را در هم می ربزد، همچنانکه هجوم بیگانه تجاوزی است به مرزهای جغرافیایی، سرنگون کردن حکومت ستمگران، و مبارزهٔ قوم و ملتی با انگلستان برای کسب استقلال، دو جنبه از مبارزه برای باز گرفتن وطن از دست بیگانگان است. در زندگی یک ملت لحظه ای فرا می رسد که انکار و اعتراض کفایت نميكند، كه بعد از فلسفه نوبت عمل است. انديشه طرح ريزي ميكند، و طرح باید با توانایی و کوشش به عمل نزدیک شود. «پرومتهٔ در زنجیر» آخاز می کند و آریستو ژیتون ' به پایان می رساند. اصحاب دائر ةالمعارف' افکار را روشن میکنند، و دهم اوت ۲ مردم را به شور و هیجان می آورد. بعد از اشیل،، نوبت ترازیبول، امیرسد، و پس از دیدرو، نوبت دانتون. تودهها در همه جا می خواهند که رهنما و آموزگاری داشته باشند. تودهها بهسستی و بی حسی می گرایند، باید تکانشان داد، و به شور و هیجانشان آورد و آنها را به پیش راند. مصلحت آن است که با تو ده ها سختگیرانه رفتار شود. باید نگاهشان را با ارائه حقایق آزار داد. روشنایی را باید

درانتهای راه / ۲۰۳۳

به گونه ای هراس آور، بر سر و روی آنها پرتاب کرد. جامعه برای آنکه سالم بماند، ضرورت دارد که گاهی با صاعقه درگیر شود تا افراد آن حیران و هراسان شوند و از خواب گران چشم بگشایند. بانگ ناقوسهای کلیسا، به هنگام مصیبت و آغاز جنگ، همین کار را میکند. باید مبارزان بزرگ، مردانه از جای برخیزند و با شجاعت و شهامت توده ها را آگاه سازند و جامعهٔ انسانی را، که ظلم و زور و تعصب و فشار و اختناق بر آنها سایه افکنده، تکان بدهند و چشمشان را باز کنند. توده ها ابلهانه محو تماشای شکوه و عظمت ظلم و استبداد می شوند و فریب زرق و برقهای دروغین را می خورند. مرگ بر ستمگر باد!... اما شما چه می گویید؟ چه کسی را متهم می کنید؟ به نظر شما لوئی فیلیپ پادشاه ستمکاری است؟ نه!... او نیز، کم و بیش، مانند لوئی شانزدهم است. و هر دوی آنها از پادشاهانی هستند که تاریخ معمولاً آنها را «پادشاهان نیکنفس» می نامد.

با این وصف، اصول با این گونه چیزها تغییر نمیکند. حقیقت برای خود منطقی دارد که مشخص است و اغماض ناپذیر. حقیقت این خاصیت را دارد که شفقت و مهربانی را نمی پذیرد. پس در اینجا به کسی امتیاز نباید داد. هر نوع تجاوز به حقوق انسانها باید از میان برود. لوئی شانزدهم و لوئی فیلیپ، هرچه باشند، به نوعی در غصب حقوق مردم دست داشته اند. پس باید با آنها مبارزه کرد؛ و این مبارزه از واجبات است، زیرا فرانسه همیشه قدم اول را برمی دارد. وقتی که رهبر در فرانسه سقوط کند، در سراسر دنیا چنین می شود. درک صحیح حقایق اجتماعی، تمکین مطنت در مراسر دنیا چنین می شود. درک صحیح حقایق اجتماعی، تمکین برکندن روح تازه ای در کالبد حقوق مردم به مردم، برقراری حکومتی را از هم آهنگی و سازش با جهان باز می دارد، و این گونه چیزها مرک عین عدالت نیست؟ و از این جیز مادند و ایم کشور فرانسه، و مرکندن ریشه های نفاق و خصومت، و از میان برداشتن موانعی که دستگاه مرک عین عدالت نیست؟ و از این چیز عادلانه تر موانعی که دستگاه مرک عین عدالت نیست؟ و از این جیز عادلانه تر موانعی که دستگاه مگر عین عدالت نیست؟ و از این چیز عادلانه تر موانمی که دستگاه این جندها بنای صلح را استوار می سازند. می بینیم که با خیالات واهی و خرافات، دروغپر دازیها، خبط و خطاها، خشونتها، بی عدالتیها، نابرابریها و تاریکیها، دژ عظیمی ساختهاند و برجهایش را از کینه و نفرت درست کردهاند، و در سراسر جهان برپا نگاه داشتهاند. این دژ عظیم را باید سرنگون کرد، این دژ غول پیکر را باید فرو ریخت. پیروزی در استرلیتز بزرگ است، اما تصرف «باستیل» بی نهایت بزرگ است.

کسی را پیدا نمی کنید که در این لحظات دشوار و ناگوار، قدرت و استعداد تفکر و تعقل را از دست بدهد. و یکی از عجایب روح آدمی همین است که، در عین حال که در خویش فرو می رود، در همه جا حاضر و ناظر است و چه بسیار اتفاق می افتد که آدمی در نهایت پریشانی و نومیدی، یعنی در لحظاتی که همه چیز در وجود او خاموش می شود، مسائل دشوار را تجزیه و تحلیل می کند و در صدد چاره جویی بر می آید. تعقل در این لحظات، با تشنج می آمیزد و در طوفان شوم حوادث نیز رشتهٔ تفکر و تعقل از هم نمی گسلد. ماربوس هم در چنین وضع و حالی بود.

و در آن حال که در امواج این گونه تفکرات دست و با میزد و احساس درماندگی میکرد، با اراده و استوار بود. با این وصف تردید داشت و نمی دانست که چگونه باید در چنین راه خطرناکی قدم بگذارد. نگاهش با درماندگی تاریکی سنگر را میکاوید. مردان سنگر با صدای آهسته حرف میزدند، آهسته در جای خود می جنبیدند، و در نهایت سکوت انتظار میکشیدند؛ پنداری روح سرایداری که به دست لوکابوک کشته شده بود، و جسد او هنوز در کنار پنجرهٔ طبقه سوم دیده می شد، از آن بالا مراقب آنها بود؛ و مردان سنگر، در روشنایی ابهام آمیز مشعل، او کنجکاوی آنها را می نگریست. گویی کسی که جان داده بود، به کسانی نگاه میکرد که در آستانهٔ جان دادن بودند. و گویی خط سرخی از خون، از جسم بی جان او جاری شده بود و به صورت یک رشتهٔ سرخ قام از پنجره تا طبقهٔ اول قرو می ریخت و در آنجا از حرکت باز می ماند.

## فهرست کامل کتاب سوم

| کتاب هشتم -بیچارهٔ بدنهاد ۳۵۹                            |
|----------------------------------------------------------|
| ۱. ماریوس، در جست و جوی دختری باکلاه تمام لبه مردی را    |
| مى يابد باكلاه كاسكت ۳۶۱                                 |
| ۲. یک اتفاق ۲۶۴                                          |
| ۳. مردی با چهار چهره ۳۶۷                                 |
| ۴. گلی در سرزمین بینوایی۴                                |
| ۵. روزنهٔ اقبال                                          |
| ۶. انسان وحشی در کُنامش                                  |
| ۷. صف آرایی برای حمله                                    |
| ۸ روشنایی در زاغه،                                       |
| <b>۹. ژوندرت</b> گریه و زاری میکند۴۰۵                    |
| ۰ (،ساعتی دو فرانک کرایهٔ درشکه ۴۱۱                      |
| ۱۱. فقر و بینوایی در خدمتِ عشق ۴۱۵.                      |
| ۱۲. کاربُرد سکهٔ پنجفرانکی آقای سفیدمو ۴۱۹               |
| ۱۳. هر انسان تنهای دورافتادهای، برای همیشه از دنیا بیخبر |
| نمى ماند                                                 |
| ۱۴. آنجاکه مأمور پلیس، دو تپانچه بهدست یک وکیل           |
| دادگستری می دهد                                          |

۳۰۳۶ / بینوایان

| ۱۵. ژوندرت چیزهایی راکه لازم دارد، می خرد ۱۴۳۵             |
|------------------------------------------------------------|
| ۱۶. ترانه ای که در سال ۱۸۳۲ بر سَرِ زبانها افتاده بود ۱۴۳۹ |
| ١٢. كاربرد سكة پنج فرانكي ماريوس١٢                         |
| ۱۸. دو صندلی ماریوس رو در روی هم۱۴۵۱                       |
| ۱۹. نگاهی به اعماق تاریکی ۱۹                               |
| ۲۰. تَلِه۲۰                                                |
| ۳۱.گاهی باید اول ستمدیده را بازداشت کرد، سپس               |
| يه ستمكاران پر داخت!                                       |
| ۲۲. کوچولوبی که در جلد سوم صدای جیغش را شنیده ایم ۱۴۹۶     |

قسمت چهارم ـ شعر عاشقانهٔ کوچهٔ پلومه و منظومهٔ حماسی کوچهٔ سَندِنی

| کتاب اول ـ صفحاتی از تاریخ ۱۵۰۱                               |
|---------------------------------------------------------------|
| ۱. يُرش خوب                                                   |
| ۲. دوخت بدکار خردمندان چیزی است، وکار مردان عمل               |
| چيز ديگري                                                     |
| ۳. لوئى فيليپ                                                 |
| ۴. شکافهایی زیرِ بی ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰      |
| ۵. وقایعی که تاریخ را می سازند و تاریخ از آنها خبر ندارد ۱۵۴۱ |
| ۶. آنژولراس و دستیارانش                                       |
|                                                               |
| كتاب دوم - إپۇنين                                             |
| ۱. مزرعهٔ چکاوک                                               |

فهرست کامل کتاب سوم / ۲۰۳۷

| ۲. پرورش نطفهٔ جنایات در بطن زندانها ۲۰۰۰٬۰۰۰ ۱۵۷۸       |
|----------------------------------------------------------|
| ۳. تجلی یک شبح در خانهٔ آقای مابُف۳                      |
| ۴. تجلی یک شبح در مزرعهٔ چکاوک۴                          |
| کتاب سوم _خانه ای در کوچه پلومه۱۵۹۹                      |
| ۱. خانهای با در مخفی۱ ۱۶۰                                |
| ۲. ژانوالژان در گارد ملی ۲. ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰       |
| ۳. زیر پوششی از شاخهها و برگ ها۳                         |
| ۴. از حصاری به حصار دیگر                                 |
| ۵. گُل سرخ، خود را ابزار جنگ می بیند۱۹۲۷                 |
| ۶. نبرد آغاز می شود                                      |
| ۷. غمی در کنار غمی دیگر                                  |
| ۸. زنجير                                                 |
| کتاب چهارم ـ یار مستمندان باش تا خداوند یار تو باشد ۱۶۶۳ |
| ۱. از برون زخم و از درون درمان                           |
| ۲. ننه پلوتارک برای توضیح قضیه مشکلی نداشت۱۶۶۹           |
| کتاب پنجم -که پایانش به آغازش نمی نماند ۱۶۸۱             |
| ۱. ترکیبی از تنهایی و سربازخانه                          |
| ۲. تَرسهای کوزت                                          |
| ۲. تعبیر و تفسیرهای توسّن                                |
| ۴. دِلی زیر یک سنگ ۱۶۹۴                                  |
| ۵. کُوزت پس از خواندنِ آن نامه۱۶۹۹                       |
| ۶. سالخوردگان باید سَر وقت از خانه بیرون بروند ۱۷۰۳      |

| ۱۷۰۹.  | كتاب ششم ـگاورۇشِ                                   |
|--------|-----------------------------------------------------|
| 1711.  | ۱. بازیگوشي باد                                     |
|        | ۲. گاوژش کوَّچک از ناپلئون بزرگ سهم میگیرد          |
| 1848.  |                                                     |
| ۱۷۶۷ . | کتاب هفتم -زبان بينوايي                             |
|        | ۱. اصل و نَسَب                                      |
|        | ۲. ریشهها                                           |
| 1898.  | ۳. زبانی که میگرید و زبانی که میخندد                |
|        | ۲. دو وظیفه: هشیاربودن و امیدوار بودن               |
| ۱۸۱۱.  | کتاب هشتم ـ شیفتگی ها و پریشانی ها                  |
| 1118.  | ۱. روشنایی محض                                      |
|        | ۲. سرگیجهٔ سعادتِ کامل                              |
|        | ۳. آغاز تاریکی۳                                     |
|        | ۴. «کَب» در انگلیسی سواری میدهد و در زبان تبهکاران  |
| ۱۸۳۱.  | پارس میکند                                          |
| 1841.  | ۵. اتفاقاتی در دلِ شب۵                              |
|        | ۶. ماربوس بهدنیای واقعی باز میآید و نشانی خانهاش را |
| 1147   | به گوزت می دهد                                      |
| 1401.  | ۷. پیر و جوان رودرروی همدیگر۷                       |
| ۱۸۶۹ . | کتاب نهم حکجا می روند؟                              |
|        | ۰. ژان والژان                                       |
| 1444 . | ۲. ماريوس                                           |

فهرست کاهل کتاب سوم / ۲۰۳۹

| YAVA | ۳. آقای ماتیف۳            |
|------|---------------------------|
| ۱۸۸۵ | کتاب دهم - پنجم ژوئن ۱۸۳۲ |

| ۱. صورت ظاهر ۱۸۸۷ ۱۸۸۷                 |  |
|----------------------------------------|--|
| ۲. اصل قضیه ۲                          |  |
| ۳. دفن شدن برای دوباره متولّد شدن ۱۹۰۵ |  |
| ۴. خشم و خروش آن روزها                 |  |
| ۵. پاریس شگفتانگیز۱۹۲۴                 |  |

| 1979 | · · · ·   | • • • • • • •     | در می شوند.                  | لوفان باهم برا | دهم _ ذرّه و ط | کتاب یاز |
|------|-----------|-------------------|------------------------------|----------------|----------------|----------|
| 1931 |           |                   |                              | خواند          | رُش ترانه می-  | ۱. گاو   |
| 1970 |           | · · · • • · • • • | , - `<br>• • • • • • • • • • | کار            | رُش در راه پيک | ۲. گاو   |
| 1941 |           |                   | •••••                        | استاد سلمانی   | م بجای یک      | ۳. خش    |
| 1944 | • • • • • |                   | میاندازد                     | ی را بهخیرت    | مردی که کودک   | ۴. پیر   |
|      |           |                   |                              |                |                |          |
|      |           |                   |                              |                |                |          |

| 1407          | کتاب دوازدهم -کُورَنت                             |
|---------------|---------------------------------------------------|
| 1900          | <ol> <li>۲. تاریخ کورنت از آغاز پیدایش</li> </ol> |
| 1994          | ۲. حیش و نوش قبل از واقعه                         |
| ۱۹۸۱          | ۳. تاریکی کمکم گرانتر را در برمیگیره              |
| د ۷۸۷         | ۴. چگونه خانم اوشلو را دلداري دادن                |
|               | ۵. آماده برای پیکار۵                              |
| 1998          | ۶. ساعت انتظار                                    |
| بوسته يود۲۰۰۲ | ۷. مردي که در کوچه بي يت به جمع پ                 |

۲۰۴۰ / بینوایان

| ۲۰۰/ |          |            |             | ننههایی ابهامآمی<br>اقعی او لوکابوک |        |
|------|----------|------------|-------------|-------------------------------------|--------|
| 4.10 | ۰        | <br>می آید | ں به تاریکی | يزدهم _ماريوس                       | کتاب س |
|      |          |            |             | كوچة بلومِه تاك                     |        |
|      |          |            |             | يس در پرواز څ                       |        |
| 2+75 | <b>?</b> | <br>       |             | انتهای راه                          | ۳. در  |

شاید شما ، بینوایان، را بر پرده سینما یا در تلویزیون دیده باشید، یا قسمتهایی از آن را در نمایشنامههای رادیویی شنیده باشید. اما باید صادقانه گفت: کتاب «بینوایان» چیز دیگری است و تنها با مطالعه دقیق و صبورانه این کتاب می توان به زیبایی ها و ریزه کاریهای آن یی برد، و به اعماق آن دست یافت. « بینوایان» تنها یک رمان نیست، بخشی از تاریخ است، نمایش است از عقاید و افکار سیاسی و فلسفی و اجتماعی درباره جنگ واترلو، صومعه ها و اصول رهبانیت، دالان های پیچ در پیچ و هولناک فاضلاب پاریس، چینزی را ناگفته نگذاشته است، که هریک از این بخشها، خود کتاب مستقلی است. خواننده در طول داستان درمی یابد که ويكتور هو گو چگونه شيفتهوار از آزادي و عدالت سخن می گوید، و با چه شبور و اشتیاقی به ترقی بیشر می اندیشد. و ما در تاریکترین اعماق بینوایان شعله های فروزان عشق به انسانیت را می بینیم و گرمای این آتش را حس مي کنيم.



شابک دوره: ۲۰–۲۰–۲۰۵۶۴-۱۷۸ ISBN: 978-964-6564-10-7

ISBN: 978-964-6564-01-5