

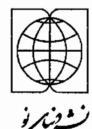
**بینوایان** کوزت

# بينوايان

كوزت

ويكتور هوگو

محمد مجلسي



Hugo, Victor Marie

هوگو، ویکتور ماری، ۱۸۰۲ ـ ۱۸۸۵.

بینوایان / نویسنده ویکتور هوگو؛ ترجمه محمدمجلسی.. تهران: نشر دنیای نو ۱۳۸۰. ۴ ج. . .

ISBN 964 - 6564 - 10 - 0 (دوره) ... ISBN 964 - 6564 - 90 - 9 (۱ ج.)
ISBN 964 - 6564 - 06 - 2 (۲ ج.) ... ISBN 964 - 6564 - 01 - 1 (۲ ج.)
964 - 6564 - 09 - 7 (۲ ج.)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيبا

مندرجات: ج. ۱. فانتین. - - ج. ۲. کوزت. - - ج. ۳. ماریوس. - - ج. ۴. ژان والژان. ۱. داستانهای فرانسوی - - قرن ۱۹. الف. مجلسی، محمد، ۱۳۰۹ - ، مسترجم. ب. عنوان.

۸۴۳/۸ PQ ۲۵۲۸ / ۹ ۱۳۸۰ م

ب ۸۵۹ ه ۱۳۸۰

كتابخانه ملى ايران

مم. ۱۰۴۴۵



#### نشيبو

بينوايان

(جلد دوم ـکوزت)

ويكتور هوگو

#### دكتر محمد مجلسي

ویراستار: علی کاتبی، حروفچینی: گنجینه، صفحه آرا: حسن نیک بخت ـ نمونه خوان: علی بیگی، آذر گروسی، الدوز رستمزاده ـ طرح روی جلد: علی باقری ـ طرح بدرقه: مجید اخوان لیتوگرافی: رنگارنگ، چاپ: مهدی، صحافی: ایران

تیراژ: ۱۲۵۰ نسخه، چاپ چهارم، ۱۳۹۲

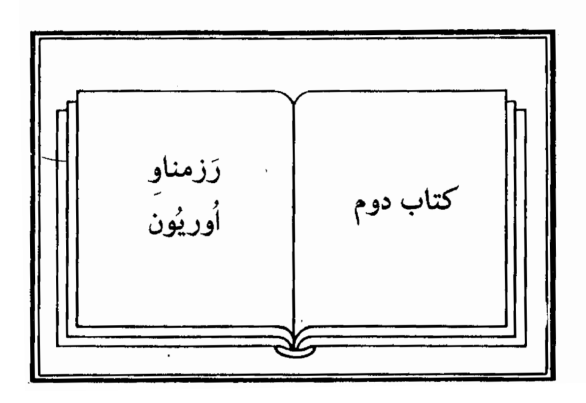
نشر دنیای نو: تهران ـ صندوق پستی ۱۳۱۴۵/۱۲۹ تُلفَن: ۲۲۴۰۲۵۱ دورنویس: ۲۲۴۹۱۹۰۸

شابكة: ـ 31 - 1018 - 964 - 6564 - 06 - 0 علم علم علم علم المادة علم المادة علم المادة المادة علم المادة المادة

پست الکترونیکی: donyaynopub@gmail.com

## فهرست

| كتاب دوم ـ رَزمناوِ ٱوريُون                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کتاب سوم ـ وفای به عهد یک زن در واپسین دَم ۹۹۹                                                     |
| كتاب چهارم ـ و يرانكدهٔ گُوربُو                                                                    |
| کتاب پنجم ـ سگهای خاموش در شکارِ وُحوشم                                                            |
| كتاب ششم ـ پُتىپيكپوس                                                                              |
| كتاب هفتم در حاشيهٔ مطلب                                                                           |
| كتاب هشتم ـ گورستانها، هرچه تحويلشان بدهند، مي پذيرند ٩٥٩                                          |
|                                                                                                    |
| قسمت سوم ـ ماريوس                                                                                  |
| کتاب اول ـ پاریس، در بررسی یکی از ذرّههایش۱۰۶۳                                                     |
| کتاب دوم ـ بورژوازی بزرگ                                                                           |
| کتاب سوم ـ پدربزرگ و نَوه                                                                          |
| 3 3 33.3 + 13 .                                                                                    |
| کتاب چهارم ـ یارانِ "آ. ب. ث."                                                                     |
| کتاب چهارم ـ یارانِ "اَ. ب. ث."                                                                    |
| کتاب چهارم ـ یارانِ "آ. ب. ث."         کتاب پنجم ـ مزیّت بدبختی         کتاب ششم ـ قِرانِ دو ستاره |
| کتاب چهارم ـ یارانِ "اَ. ب. ث."                                                                    |
| کتاب چهارم ـ یارانِ "آ. ب. ث."         کتاب پنجم ـ مزیّت بدبختی         کتاب ششم ـ قِرانِ دو ستاره |



زنداني شماره ۲۴۶۰۱ ديروز و شماره ۹۴۳۰ امروز

ژان والژان را دوباره بهزندان انداخته بودند.

بگذارید از شرح جزئیاتِ تأثرانگیز این قضیه به شتاب بگذریم. تنها به نقل دو گزارش خبری، از روزنامه های آن زمان، چندماه بعداز وقوع آن حوادث عجیب، اکتفا می کنم.

در آن زمان، هنوزگازت دِتریبونو ۱ منتشر نمی شد، و ماگزارش خبری اوّل را از روزنامهٔ دراپوبلان ۲ بهتاریخ ۲۵ ژوئیه ۱۸۲۳ نقل میکنیم، که مینویسد.

«در یکی از شهرستانهای منطقهٔ پادوکاله"، حادثهای روی داده، که چندان عادی به نظر نمی آید. مرد عجیبی، که در آن ناحیه او را به نام آقای مادلن می شناختند، با تدبیر و ابتکارات خاص خود، صنعت ورشکسته و سنتی آن سامان را، که ساخت نوعی مُهرههای سیاه است که کاربُرد صنعتی دارد، سر و سامان بخشیده، و در آن منطقه تحوّلی به وجود آورده بود، و در نتیجه عدّه زیادی را به مال و رفاه رسانده، خود نیز ثروت زیادی به دست آورده بود؛ و به پاسِ این همه زحمت و خدمت شهردار شده بود.

<sup>1.</sup> Cazette des Tribunaux

<sup>2.</sup> Drapeau blanc

ناگهان مأموران پلیس متوجه می شوند که آقای مادلن یک زندانی سابقه دار است، که در سال ۱۷۹۶ به جُرم دزدی محکوم شده، و نام واقعی او ژان والژان است. کشفیات پلیس باعث شد که او را دوباره به زندان بسرند. شواهد و قرائن نشان می دهد که ژان والژان موفق شده است، که پیش از گرفتار شدن، از بانک لافیت، مبلغی بیش از نیم میلیون فرانک را که در حساب خود گذاشته بود، دریافت کند. این طور که می گویند، ژان والژان این مبلغ را از کار و تجارت، و در کمال صداقت و شرافت به دست آورده، و هیچکس هنوز نتوانسته است بفهمد که، در فاصلهٔ دریافت این مبلغ و ورود دوباره اش به زندان، این مبلغ نیم میلیون را به کجا سپرده و در کجا پنهان کرده است.»

و امّا گزارش خبری دوّم کمی مفصّل تر است، که در ژورنال دوپاری ۱، در همان تاریخ، چاپ شده، و ما بهنقل عین آن می پردازیم:

«اخیراً یکی از زندانیان سابقه دار به نام ژان والژان، بعداز چندین سال آزادی، در دادگاهِ جنائی وار آ محاکمه شده است، که حکایتِ او شنیدنی است، این جنایتکار باسابقه پس از آزادی از زندان موفق شده بود نام خود را تغییر بدهد، و حتّی در یکی از شهرهای کوچکِ شمال کشور به مقام شهرداری برسد. و در همین شهر به تجارت پرداخته و ثروتمند شده بود. امّا سرانجام، پرده از روی اسرار زندگی او برداشته می شود، و مأموران پلیس برای بازداشت او می روند. این شخص معشوقه ای داشت که یک زن هر جایی بود، و در لحظه ای که مأموران می خواستند سارق فراری را بازداشت کنند، این زن بر اثر ترس می میرد. و آن جنایتکار، که زورش از هرکول کمتر نیست، موفق به فرار می شود. امّا سه چهار روز بعد، در پاریس، وقتی که می خواست با کالسکهٔ کرایه ای به مون فرمی برود، پاریس، وقتی که می گویند در این چند به دست مأموران پلیس گرفتار می شود. آن طور که می گویند در این چند

روز آزادی، مبلغی را که به حساب خود در یکی از بانکها گذاشته بود، دریافت کرده است؛ و این مبلغ ظاهراً در حدود ششصد تا هفتصد هزار فرانک بوده است. از ادّعانامهٔ دادستان چنین برمی آید که این پول را در جایی پنهان کرده، و هیچکس از مخفیگاه آن باخبر نیست. به هر روی این مرد، یعنی ژان والژان، را در دادگاه جنائی شهرستانِ وار بهاتهام سرقت بزرگی در یک جادّهٔ بیرون شهر، آن هم جلو چشم عدّهٔ زیادی از مردم، محاکمه کردند؛ زیرا او تقریباً هشت سال پیش مبلغ هنگفتی را از چنگ یک پسر خردسال درآورده است؛ که بزرگ مرد فرنه اروزگاری دربارهٔ اینگونه اطفال زحمتکش گفته است:

هر سال از ساووا، کودکانی می آیند

که با دستهایشان، نرم نرم

لولههای پُر از دوده را پاک میکنند.

«و این راهزن سابقه دار در دادگاه سکوت کرد و حاضر نشد که در دفاع از خود چیزی بگوید. نمایندهٔ کار دان و موشکاف دادستانِ کل در این دادگاه ثابت کرد که این راهزن سابقه دار در این سرقت شرکایی داشته، و با یک عدّه از راهزنان جنوب کشور همراه و همدست بوده است؛ و دادگاه نیز ژان والژان را مُجرم شناخت و رأی به اعدام او داد؛ و متّهم حاضر به فرجام خواهی نشد. امّا اعلیحضرت با لطف بیکران خود مجازات او را یک درجه تخفیف دادند و حکم اعدام او به حبس ابد با اعمال شاقه تبدیل شد. ژان والژان را بعد از خاتمهٔ دادرسی به تولُن بردند.» ۲

این موضوع، که ژان والژان در مونتروی سورمر بهمذهب بسیار علاقه

۱. اشاره بهولتر، که از سال ۱۷۵۸ تا ۱۷۷۸ در فرنه Ferney اقامت داشت.

۲. بی تردید این دو گزارش خبری محصول خیالپردازی نویسنده است. و روزنامههائی که و یکتور هوگو از آنها نام می برد چنین چیزهایی ننوشته اند. و سبک نگارش نویسنده نیز در این مقالات حفظ شده است. (بو.گ.)

و اعتقاد داشته، در این نوع گزارشهای مطبوعاتی فراموش نشده بود؛ و بعضی از روزنامهها، از جمله کنستیتو سیونل، نوشته بود که تخفیف در مجازات از طرف اعلیحضرت، بهعلّت توجّه ایشان بهمذهب و روحانیت بوده، و در واقع این امر را نوعی پیروزی برای مقامات مذهبی می دانستند. ژان والژان این بار در زندان شمارهٔ جدیدی پیدا کرد؛ و او را ۹۴۳۰ می نامیدند.

پیش از آنکه بهمسائل دیگر بپردازیم، بهاختصار بهاین نکته اشاره میکنیم که بعد از رفتن مادلن، سعادت و رفاه از مونتروی سورمر رخت بر بست. همهٔ آن چیزهایی که او در آن شب بحرانی و تردیدآلود پیش بینی می کرد، بی کم و کاست اتفاق افتاد. بعداز رفتن او مونتروی سورمر روح و طراوتش را از دست داد. سرنگونی او به سرنگونی همهٔ بزرگان و قدرتمندان میماند، که میراثشان را خودخواهانه تقسیم میکنند، و هرچیز خوبی که از آنان باقی مانده، پاره پاره می شود؛ و در جامعهٔ بشری، بی آنکه كسى بفهمد، از اينگونه اتفاقات بسيار است. تاريخ، وقايع بعداز مرگ اسكندر را به ياد دارد. معمولاً در چنين مواردي افسران دون پايه تاج شاهی بر سر مینهند، و سر کارگرها صاحب کارخانه می شوند. در مونتروی سورمر نیز این چنین شد. رقابتهای حسودانه عدّهای را بهجان همديگر انداخت؛ كارخانه را تعطيل كردند. ساختمانها كمكم فرو ريختند؛ کارگران هر یک بهسویی رفتند، بعضی از آنها دست از کبار کشیدند و بیکاره به گوشهای نشستند؛ و از آن پس، بهجای آنکه هر روز پیشرفت و آبادانی تازهای درکار باشد، همهچیز رو بهپسماندگی و ویرانی می رفت؛ و بهجای آنکه بهاصلاح کارها بیندیشند، همه در فکر منافع مادی بودند. دیگر تمرکزی در امور نبود، و هیچکس زیر بار دیگری نمی رفت، حرص و کینه بر همه چیز مسلط شد، و همه می خواستند حریفان را از میدان بیرون کنند. تا وقتی که آقای مادلن در آنجا بود، با تسلّط و بی غرضی همهٔ امور را به خوبی اداره می کرد، امّا بعداز او دیگر مدیریتی درکار نبود، و هر کس هرچه به دستش می رسید برمی داشت. درگیری و کشمکش به جای انضباط و انتظام آمده بود، و به جای مهر و دوستی، قهر و دشمنی چیره شده بود. آقای مادلن با خیر خواهی همهٔ دشواریها را ازبین می بُرد؛ و جانشینان او سعی می کردند با بغض و کینه همه چیز را از دست دیگران درآورند. با این ترتیب، رشتهٔ کارها گسسته شد، و از نظامی که آقای مادلن برقرار کرده بود، اثری نماند. صنعت آن شهر با تقلّب آلوده شد و اعتماد خریداران ازبین رفت. و داد و ستد کاهش یافت، و کمتر سفارشی از داخل و خارج می رسید. دستمزد کارگران پایین آمد. کارگاهها یکی پس از دیگری تعطیل شدند. و کارِ همه به ورشکستگی کشید. دیگر برای فقیران و درماندگان چیزی نماند. هرچه بود از دست رفت.

دولت نیز متوجه این مسأله شده بود؛ زیرا برای وصول مالیات با مشکل روبرو شده بود. و چهار سال بعداز تاریخی که دیوان جنائی وار آقای مادلن، یعنی ژان والژان، را محکوم کرد و بهزندان فرستاد، هزینهٔ وصول مالیات در مونتروی سورمر دو برابر شد. آنهای دوویل، وزیر دارایی وقت، در فوریه ۱۸۲۷ رسماً این موضوع را اعلام کرد.

#### شعری که شاید از شرودههای شیطان باشد

پیش از آنکه دنبالهٔ این مطلب را بگیریم، بی مناسبت نیست که چیزهایی بگوییم دربارهٔ رویداد عجیبی که در این ایّام، در مون فرمی اتفاق افتاد؛ رویدادی که شاید با بعضی از حدسیات و فرضیات نمایندهٔ دادستان کل بی ارتباط نباشد.

در منطقهٔ مُون فرمی، از قدیم، یک اعتقاد خرافی در ذهن مردم جا گرفته بود. وجود چنین افکار موهومی، آن هم در جایی نزدیک پاریس، همانقدر عجیب است که در سیبری صبرزرد ابروید. و ما از کسانی هستیم که هر چیزی را که شگفت آور باشد، همانند گیاهان کمیاب، عزیز می شماریم. بههر تقدیر اهالی مُون فرمی بهایین باورند که شیطان از زمانهای بسیار قدیم، جنگلی را که در حاشیهٔ آن دهستان است برای پنهان ساختن گنجهایش انتخاب کرده است. زنان ساده دل مون فرمی میگویند کسه گساهی در غروب آفتاب، در گوشههای دور دست جنگل، مرد سیاه چهرهای دیده می شود که مثل گاریچیها یا هیزم شکنها، لباس می پوشد، و کفشهای چوبین به پا دارد، و شلوارش گشاد است و پیراهنش می توان او را شناخت. این مرد کسی جز شیطان نیست، که معمولاً مشغول می توان او را شناخت. این مرد کسی جز شیطان نیست، که معمولاً مشغول

۱. Aloès، صبرزرد گیاهی است که در هندوستان و مناطق گرمسیر می روید.

حفر کردن زمین است. کسانی که او را از دور می بینند، به سه دسته تقسیم می شوند: دستهٔ اول به او نزدیک می شوند و با او حرف می زنند، و به گمان شان می رسد که او مردی است روستایی، که برای گاوهایش علف می چیند، و روی سرش شاخ ندارد، بلکه چنگک علف چینی اش را بر دوش نهاده، و از دور به نظر می آید که شاخی بر سر او روییده است. این عدّه که می روند و با شیطان حرف می زنند، بعداز یک هفته می میرند. امّا دستهٔ دوّم، کسانی هستند که در گوشه ای منتظر می شوند تا او گودالی در زمین حفر کند، و پس از دفن کردن گنج خود روی آن را با خاک بپوشاند و زمین حفر کند، و پس از دفن کردن گنج خود روی آن را با خاک بپوشاند و گنج را از زیر خاک بیرون می آورند و به خانه می برند؛ ولی چه فایده، که بعداز یک ماه می میرند. دستهٔ سوّم، کسانی هستند که وقتی که آن مرد بعداز یک ماه می میرند. دستهٔ سوّم، کسانی هستند که وقتی که آن مرد به فرار می گذارند، و تا جایی که بتوانند از او دور می شوند. افراد این دستهٔ سوم، بعداز یک سال می میرند.

و بههر صورت انتخاب هر کدام از این سه راه معایب و گرفتاریهایی دارد، و بهمرگ زودهنگام منجر می شود. با این حال، انتخاب راه دوّم بهتر است. چون هرکس این شیوه را اختیار می کند، هرچند که زود می میرد، امّا دست کم گنجی نصیبش می شود؛ و با آنکه یک ماه بعداز پیدا کردن گنج می میرد، با ثروت و عزّت از این جهان می رود! و به همین علّت، بعضی از مردان جسور و بی باک، نزدیک غروب به جنگل می رفتند، بلکه بتوانند آن مرد سیاه چهرهٔ شاخدار را ببینند؛ و شایع بود که بعضی از این مردان شجاع موفق شده اند در فرصت مناسب گنج شیطان را از زیر خاک در بیاورند. از این گونه شایعات و روایات بسیار بود؛ و حتّی شعری هم به زبان بیاورند. از این گونه شافتاده بود، که موضوع آن بسیار اسرار آمیز بود. شاعر آن راهب بدسرشتی از اهالی تُرماندی بود، که بیشتر به جادوگرها شباهت

داشت، و نامش تریفن ا بود که سالها پیش مُرده، و جسد او را در صومعهٔ سن ژرژ در بوشرویل ، واقع در نزدیکی روئن، به خاک سپرده بودند. و قورباغه ها بر سرگور او، مدّتهاست که به زاد و ولد مشغول اند.

و امّا کسانی که میخواهندگنج شیطان را از زیر خاک درآورند، زحمات زیادی متحمّل می شوند. شیطان گنج را در اعماق زمین دفن میکند. بنابراین، کسانی که قصد بیرون آوردن گنج را دارند، ساعتها زمین را میکنند، و تمام شب از این کار دست برنمی دارند؛ عرق می ریزند، پیراهنشان خیس عرق می شود؛ شمع در کنارشان تا ته می سوزد، گاهی کلنگشان می شکند، و سرانجام صندوقچه یا صندوق جیزی بزرگی می یابند، و در آن را می گشایند، و می بینند که در آن صندوق چیزی نیست جز یک سکّهٔ مسی، یا یک سکّهٔ نقره، یا یک پاره سنگ، و یا یک استخوان مُرده، و گاهی یک نعش یا یک صورتک ترسناک؛ و گاهی هیچ! ستخوان مُرده، و گاهی یک نعش یا یک صورتک ترسناک؛ و گاهی هیچ! ست و این همان چیزی است که تربقن در آن دو خط شعرش، به این افراد کنجکاو و جسور گفته است:

«شیطان زمین را میکند و گنجش را در یک گودال تاریک پنهان میکند و گنج او یا پول سیاه است، یا سنگریزه، یا نعش. یا صورتک هراس آور، یا هیچ!»

ظاهراً در دوران ما، در خفرهٔ شیطان چیزهای دیگری هم می توان یافت: یک جعبهٔ پر از باروت و فشنگ، یا یک دست ورق بازی؛ و چیزهایی همانند آنها که در دوران تریفُن هنوز اینگونه چیزهاکشف نشده بود، تا در شعر خود از آنها نام ببرد. تریفُن در قرن دوازدهم، زندگی می کرد؛ و شیاطین آن عصر عقلشان به آنجا نمی رسید، که باروت را پیش

از راجر بیکن ۱، و ورقبازی را پیش از شارل ششم اختراع کنند.

و با این حساب، اگر کسی با ورقهای بازی شیاطین قمار کند، هستیاش را میبازد، و اگر باروت را در فشنگی بریزد و با چنین فشنگی شلیک کند، تیر آن بهسینهٔ خودش مینشیند.

به هر تقدیر، اندک زمانی پس از آنکه نمایندهٔ دادستان در دادگاه به این نکته اشاره کرد که ژان والژان در فاصلهٔ فرار از زندان مونتروی سورمر، و دستگیری دوبارهاش، در اطراف مونفرمی گشت و گذاری داشته، مردم آن حدود متوجه شدند که یکی از کارگرانِ راه به نام بولاتروئل در هر فرصتی به جنگل می رود و در آنجا به کندوکاو مشغول می شود. اهالی مونفرمی می دانستند که بولاتروئل روزگاری زندانی بوده است، و بعداز آزادی نیز پلیس او را زیر نظر دارد. و چون به علت محکومیت، او را در کارگاهی نمی پذیرفتند، و با توصیهٔ پلیس با دستمزد کمی، در جادهٔ بین لائنی و گانیی کارِ ناچیزی به عهدهٔ او گذاشتند. مردم فروتن بود؛ کلاهش را به احترام همه از سر برمی داشت، و هر وقت که زاندارم ها را می دید، لبخند می زد و از آنها می ترسید. عدّه ای می گفتند که با راهزنان احتمالاً رابطه دارد؛ و در تاریکی شب، اگر دستش برسد رهگذران را لخت می کند. دربارهٔ او از این گونه چیزها می گفتند؛ و همه ره دانستند که شرابخور است و مُدام مست.

و امّا چندی بود که مردم تصورّات دیگری از او داشتند:

در این اواخر، بولاتروئل زود از کار دست میکشید و کلنگش را برمی داشت و به جنگل می رفت و گاهی نزدیک غروب او را می دیدند که در نقطه ای از جنگل، با کلنگ زمین را می کند. و ظاهراً دنبال چیزی می گردد. زنان راهبه که گاهی از آن حدود می گذشتند، او را در این حال

می دیدند و گمان می بردند که شیطان است. امّا نزدیکتر که می آمدند، و بولاتروئل را می شناختند، خیالشان آسوده می شد؛ و درعین حال احساس می کردند که بولاتروئل دوست ندارد کسی او را در این وضع ببیند، و سعی دارد خود را از نظر دیگران پنهان کند؛ پنداری که رازی دارد و نمی خواهد که دیگران از کارش سر در بیاورند.

در مون فرمی میگفتند «معلوم می شود که شیطان دوباره به جنگل آمده، و بولاتروئل او را دیده، و در جست و جوی گنج شیطان است». در واقع، کسی فکر نمی کرد که مردی با خصوصیات بولاتروئل، گنج شیطان را به دست بیاورد. پیرزنان وقتی که این داستان را می شنیدند، صلیب می کشیدند و می گفتند: «معلوم نیست که او به دام شیطان می افتد یا شیطان به دام او؟»

امًا چندی نگذشت که بولاتروئل از کند و کاو در جنگل دست برداشت، و بیشتر اوقاتش را در جاده میگذراند. و مردم نیز از او دست برداشتند، و در گفت و شنیدها به مسائل دیگری پرداختند.

با این وصف، عدّهای همچنان کنجکاو بودند، و میگفتند که شاید قضایا مربوط به گنج شیطان نباشد، بلکه یک گنج واقعی در جنگل دفن شده، و بولاتروئل از این راز خبر دارد، و برای یافتن آن به کندوکاو و جست و جو پرداخته است. در مون فرمی دو نفر بودند که بیش از دیگران کنجکاوی می کردند؛ یکی از آنها آموزگار دبستان بود، و نفر دوم، تناردیه، صاحبِ مسافرخانه. که با هر نوع آدمی محشور بود و از معاشرت با کسی نظیر بولاتروئل پرهیز نمی کرد.

تناردیه میگفت: «میگویند که این شخص زندانی بوده. باشد! ... هیچکس نمی داند دیروز کی توی زندان بوده، و فردا نوبت کیست که به زندان برود.»

یک شب، آموزگار دبستان برای تناردیه شرح می داد که اگر روزگار

سابق بود، و کارها حساب و کتاب داشت، دادگستری بولاتروئل را بهاتهام کارهای خلاف رویه در جنگل بازداشت می کرد و پای میز محاکمه می کشید، و با شکنجه زبانش را باز می کردند. باید از بولاتروئل با شکنجه اقرار گرفت.

تناردیه گفت: «با شکنجه موافقم. با شکنجهٔ شراب او را به حرف می آریم.»

همه با هم دست به یکی کردند، و یک شب به بولاتروئل آنقدر شراب دادند، که مست مست شد. بولاتروئل شراب زیادی خورد، امّا کمتر حرف می زد. این مرد هنری داشت ستایش آمیز؛ زیرا بلد بود که چگونه می توان رازداری یک قاضی و عطش سوزان یک شرابخوار را، با تناسب لازم ترکیب کند. با این وصف، تناردیه و آموزگار دبستان، به کمک همدیگر، کلمات مبهم و عجیب آن مرد را پس و پیش کردند و کنار هم گذاشتند، و به این نتیجه رسیدند: «بولاتروئل یک روز در طلوع آفتاب، که از مسیر جنگل سر کار خود می رفته، در گوشه ای در زیر شاخ و برگهای فرو ریخته یک بیل و کلنگ، پیدا می کند، و به نظرش می رسد که این بیل و کلنگ از آنِ بابا سی قور، سقای دهکده، است. امّا عصر همان روز پشت کلنگ از آنِ بابا سی قور، سقای دهکده، است. امّا عصر همان روز پشت یک درخت پنهان می شود و از دور، یک مرد ناشناس را در همان نقطه می بیند، و او را زیر نظر می گیرد، و متوجه می شود که این مرد را در جایی دیده است.

تناردیه در تفسیر این کلام، معتقد بود که مرد ناشناس قطعاً یکی از زندانیان سابقه دار بوده است. و امّا هرقدر تناردیه و آموزگار دبستان اصرار کردند، نتوانستند بولاتروئل را وادار کنند که نام آن شخص را بگوید. و آن طور که بولاتروئل میگفت، این مرد ناشناس یک بسته یا یک جعبهٔ چهارگوش، یا چیزی شبیه به یک صندوقچه با خود داشته است. بولاتروئل بعد از دیدن آن مرد چند دقیقهای در آن حال متحیّر، و ناظر

قضایا می ماند، و سیس به فکر می افتد که جلو برود و او را از نز دیک ببیند. امًا آن مرد با شتاب از آنجا دور می شود، و از میان درختان جنگل بهجای دوردستی می رود، و هرچه بولاتروئل این طرف و آن طرف می رود، نمی تواند او را بیابد. ناچار در آن شب که ماهتابی بوده، و تا حدودی روشن، در حاشیهٔ جنگل بهانتظار مینشیند، و بعد از دو سه ساعت، آن مرد ناشناس را در روشنایی ماه می بیند، که از جنگل بیرون می رفته است، و اینبار آن جعبه یا صندوقچه را با خود نداشته، و تنها بیل و کلنگ در دستهای او بوده. و بولاترونل وقتی که چنین می بیند او را به حال خود مه گذارد و تعقیبش نمی کند؛ زیرا آن مرد ناشناس قوی هیکل و نیرومند بوده، و زورش بهسه نفر مانند او مي رسيده؛ و بولاتروئل از آن مي ترسيده که مرد ناشناس متوجهش شود، و با ضربات بیل و کلنگ او را بکُشد. بعد از دور شدن آن مرد ناشناس، بولاتروئل خود را بهجایی میرساند که قبلاً بیل و کلنگ را در زیر شاخ و برگها دیده بود؛ و میبیند که بیل و کلنگ در آنجا نیست. با کمی فکر و تأمل، بهاینجا میرسد که آن مرد در همان حدود باکلنگ زمین راکنده و جعبه را زیر خاک پنهان کرده، و روی آن را با خاک پوشانده است. بهنظر بولاتروئل، آن جعبه کوچک تر از آن بوده است که نعش مردهای را در آن جای بدهد، و قطعاً صندوقچهای بوده است پُر از يول يا طلا و جواهر. و بههمين دليل، از همان شب كندوكاو در جنگل را شروع كرده، و هرجا كه خاك را دست خورده ديده، زمين را كنده، ولي همهٔ تلاشهای او پیهو ده بو ده است.

با این ترتیب، او بهچیزی دست نیافته بود. و از آن پس در مونفرمی کسی به فکر نیفتاد که دنبال این کار را بگیرد و آن گنج را بیابد. امّا زنان ورّاج و یاوه گو می گفتند: «مطمئن باشید که آن کارگر جادّه صافکن، بی خود و بی جهت این قدر به خودش زجر و زحمت داده؛ یقیناً شیطان به جنگل آمده است.»

### تا زنجیر سست نشده باشد با یک ضرب چکش از هم نمیگسلد

اواخر ماه اکتبر همین سال ۱۸۲۳، اهالی تولُن، یک روز به چشم دیدند که رزمناو بزرگ اُریون ۱، وارد بندرگاه شد. این رزمناو که بعدها در بندر برست ۱، به صورت کشتی تعلیماتی درآمد، در آن هنگام جزو ناوگان دریایی مدیترانه بود، و چون آسیبهایی دیده بود، نیاز به تعمیر داشت.

ورود این کشتی با استقبال شکوهمندی روبرو شد. نمی دانم این رزمناو چگونه پرچمی داشت که در نیروی دربایی صاحب احترام و اعتبار بود؛ و بههمین علّت، با شلیک یازده تیر توپ بهاو خیرمقدم گفتند. توپخانهٔ اُریون نیز با یازده تیر توپ پاسخ گفت، که جمعاً بیست و دو تیر شلیک شد. معمولاً در سلامها و تمرینهای جنگی، در مراسم نظامی، در تشریفات درباری، در صبحگاه و شامگاه واحدهای ارتشی و نیروهای دریایی، و بههنگام بستن و گشودن دروازهها، و موارد دیگر، در دنیای متمدن، در هر شبانه روز دستِ کم صد و پنجاه هزار بار این گلولهها را بی خود و بی جهت شلیک می کنند. هر گلولهٔ تبوپ شش فرانک قیمت دارد، و جمعاً در هر سال سیصد میلیون فرانک خرج این کار بیهوده

<sup>1.</sup> Orion

می شود؛ و این مبلغ چون دود به هوا می رود. این تنها جزئی است از هزارگونه مخارج بیهودهٔ دیگر. و در گوشه و کنار جهان تیره بختان بسیاری هستند که از گرسنگی زجر می کشند.

۱۸۲۳ سالی است که در عصر «بازگشت سلطنت»، آن را «دوران جنگ اسپانیا» نام دادهاند.

این جنگ با حوادث بسیار همراه بود و عجایب بی شمار داشت؛ و مسألهای بود خانوادگی، برای خاندان سلطنتی بوربن. شاخهٔ فرانسوی این خاندان، به یاری شاخهٔ اسپانیایی شتافته بود؛ و در واقع حمایت بزرگتر بود از کوچکتر. دوباره همه چیز به رسوم و سنتهای ملّی بازگشته بود، و انقیاد و اطاعت شاخهٔ جنوب بوربن از شاخهٔ شمال. دوک دانگولم، که مطبوعات لیبرال، او را قهرمانِ آندوخار شام داده بودند، پیروزمندانه به قضایا می نگریست؛ و این، با آرامش و متانت ظاهری او مغایرت داشت. تروریسم واقعی و با سابقهٔ دستگاه تفتیش عقاید رُم، با تروریسم موهوم لیبرالها درگیر شده بود؛ و افکار آزادیخواهان در اسپانیا مانند فرانسه بارور می شد؛ و پیرزنان از این گونه چیزها به وحشت افتاده بودند. سلطنت که در راه ترقی و تحوّل اروپا سّدی شده بود، ترقی خواهی را هرج و مرج راه ترقی و تحوّل اروپا سّدی شده بود، ترقی خواهی را هرج و مرج می نامید. فرضیه های ۲۸۹ ریشه کن شده بود. هیاهویی که رنگ و آب اروپایی داشت و با ذوق فرانسویان هم سازگار بود، سراسر دنیا را فرا

در سال ۱۸۲۳، هوگو منظومهای سرود در ستایش این جنگ؛ و در آن موقع، هنوز چنین موضع انقلابی تندی اختیار نکرده بود. از تفسیری که در اینجا از این جنگ میکند، چنین برمی آید که آن را در دوران تبعید، و تغییر موضع خود نوشته است، که از «اطاعت کورکورانه»، و نقش ارتش در استقرار و تقویت سلطان مستبد را بهنقد میکشد.

<sup>2.</sup> duc d'Angolème

۳. Andujar، شهری در اسپانیا.

۴. منظور افکار انقلابی است که در انقلاب ۱۷۸۹ پدید آمد.

مي گرفت. شاهزادهٔ كارينيان الملقب به شارل آلبرت، در اين جنگ صليبي یادشاهان با ملتها به شهرت رسیده بود. سربازان دوران امپراتوری بهار دوگاههای نظامی بازگشته بو دند؛ امّا در این هشت سال کناره گیری، پیر شده بودند و افسرده، و با لباس نظامی دوران «بازگشت سلطنت»، و كلاههايي با نوار سفيد، پرچم سهرنگ فرانسه را در كشوري بيگانه بهدست گرفته بودند، همچنان که سی سال پیش، این پرچم را در گوبلنتس ۲ به دست داشتند ... کشیشان در کنار نظامیان موضع گرفته، وافكار آزاديخواهانه و تجدّدطلبي را بهزور سيرنيزه بير سير عبقل آورده بودند، و اصول و اعتقادات در مقابل گلولههای توپ بی اثر شده بودند. فرانسه آنچه راکه با روح و فکر خود بهدست آورده بود، بهزور اسلحه از دست ميداد. در اسپانيا، فرماندهانِ دشمن، خود را ميفروختند. سربازان تردید داشتند. شهرها در محاصره بودند. خطر ازبین رفته بوده امًا امكان انفجار وجود داشت، همچنانكه در يك معدن ناگهان انفجار روی می دهد. خون کمتر به زمین ربخته می شد، و افتخار کمتر به دست می آمد. عدّهای سرافکنده بودند و هیچکس سرافراز نبود. و این جنگ در اسیانیا چنین خصوصیاتی داشت، زیرا شهزادگانی از تبار لوئی شانزدهم آن را بهوجود آورده بودند، و ژنرالهایی از دست پروردگان نایلئون آن را اداره می کردند. و این جنگ، بهراستی غمانگیز بود؛ زیرا نه مختصات یک جنگ بزرگ را داشت، و نه سیاستمداران بزرگ مسیرش را مشخص

این جنگ، در چند نقطه دشوار و دلاورانه بود؛ مانند فتح تروکادرو، که از فتوحات پُرجاذبهٔ نظامی بود. با این حال بازهم میگوییم که

<sup>1.</sup> le prince de Carignan

۲. Goblentz. شهری در آلمان

۳. Trocadéro، جایی در اسیانیا که در ۱۸۲۳ به تصرّف فرانسویان درآمد.

شیپورهای این جنگ نوایی ناتوان و نارسا داشتند، و نتیجهٔ نهایی آن مشکوک بود. و تاریخ گواهی می دهد که فرانسه این پیروزی دروغین را با میل و رغبت تأیید نمی کرد. بعضی از افسران اسپانیایی که مدافع شهرها بودند و به آسانی خود را تسلیم می کردند؛ و آشکار بود که تسلیم شدنشان بی حساب نیست. بوی تطمیع و خریداری افسران دشمن، اغلب به مشام می رسید. ظاهراً پیروزی با خیانت سرداران دشمن به دست آمده بود؛ و سربازان فاتح سرافکنده از میدان نبرد باز می گشتند. در این جنگ شرم آور، کلمات «بانک فرانسه» در چینهای پرچم سه رنگ دیده می شد.

سربازان فرانسه که در جنگ ساراگواس در سال ۱۸۰۸ با دشواری ها و گرفتاری های بسیار روبرو شده بودند، اینک در ۱۸۲۳ دروازه های حریف به آسانی در مقابلشان باز می شد، و از این پیروزی آسان ابرو در هم می کشیدند؛ و خاطرهٔ دلاوریهای حریف خود، پالافوکس ، را به یاد می آوردند، و در مقایسه با این جنگ متأثر می شدند. قرانسویان این خصلت پسندیده را دارند که بیشتر دوست دارند با رستوپشین بجنگند، تا با بالستوس .

امّا موضوع دیگری که اهمیت بیشتری داشت، و باید بیشتر برآن تکیه کرد، آن بود که این جنگ بهروحیهٔ نظامیان فرانسوی لطمه زد و روح دموکراسی را آزرده کرد. این جنگ برای دربند کشیدن مردم بود؛ و در این لشکرکشی سرباز فرانسوی، که کشورش زادگاه دموکراسی بود، هدفی جز این نداشت که یوغ اطاعت را به گردن دیگران بیندازد. و این، هدفی

۱. Saragosse جایی در اسپانیا.

۲. Palafox جنگاور اسپانیایی که در دفاع از ساراگوس دلاورانه جنگید.

Rostopchinex.۳ سیاستمدار و حکمران مسکو، که در سال ۱۸۱۲ به هنگام ورود ارتش ناپلئون به این شهر، آن را به آتش کشید.

۴. Ballesteros.s، ژنوال اسپانیایی، که تسلیم فرانسویان شد.

بود پلید و نفرتانگیز. فرانسه آفریده شده است برای بیدار کردن ملّتهای دیگر، نه برای خفه کردن آنها، بعداز سال ۱۷۹۲، همهٔ انقلابات اروپا، سرچشمهای جز انقلاب فرانسه ندارند. فروغ تابناک آزادی از فرانسه می تابد و جهان را روشن می کند. فرانسه در این میان به خورشید می ماند. «کور باد چشمی که توان دیدن این آفتاب را ندارد.» و این سخن از بُناپارت است.

جنگ ۱۸۲۳ توطئهای بود بر ضد مردم نجیب و شریف اسپانیا؛ و چنانکه شرح دادیم، توطئهای بود بر ضد انقلاب فرانسه. فرانسه در گژراهه قدم گذاشته بود، و به اجبار و اکراه به این بیراهه می رفت؛ زیرا جز در جنگهای آزادی بخش، ارتش با اکراه و اجبار به جنگ می رود؛ و تعبیر «اطاعت کورکورانه» را در همین مورد به کار می برند. یک ارتش شاهکاری است از نوعی ترکیب، که قدرتش از مجموعهٔ ضعفها به وجود می آید، و این چنین است جنگ انسانیت با انسانیت به رغم انسانیت.

برای دودمان سلطنتی بوربّن، جنگ ۱۸۲۳ شوم بود. هرچند این جنگ را پیروز می پنداشتند، امّا به این مسأله توجه نداشتند که سرکوب کردن اندیشه ها و آرمانها خطرهایی هم دارد؛ واز روی ساده اندیشی به این اشتباه تن دادند و پایه های قدرت خود را بر جنایت پایه ریزی کردند؛ و فکر زیان رساندن و ضربه زدن به دیگران جزو سیاستشان شد. عصیان های ۱۸۳۰ در ۱۸۲۳ بذرافشانی شده بود. لشکرکشی به اسپانیا هدفی نداشت جز اعمال قدرت و استقرار قوانین و احکام شرعی. فرانسه که در اسپانیا میک رژیم استبدادی بر سَرِ کار آورده بود، می توانست برای خود نیز سلطان مستبدی داشته باشد. بوربُنها در دام این اشتباه خطرناک افتادند، که تصور می کردند «اطاعت کورکورانه» سربازان به معنای قبول و تأیید ملّت است. و چنین اشتباهی است که تاج و تختها را بر باد می دهد؛ نه ملّت است. و چنین اشتباهی است که تاج و تختها را بر باد می دهد؛ نه

در سایهٔ درخت زهرآلود ا باید خفت و نه در پناه سرنیزههای ارتش. بازگردیم به کشتی اُریون.

در زمان لشکرکشی فرانسه به اسپانیا، که «والاحضرت فرمانده کل» از رهبری آن را به عهده داشت، ناوگانی از رزمناوها نیز در دریای مدیترانه موضع گرفته بود. اُریون یکی از این کشتی ها بود؛ واین رزمناو که آسیب هایی دیده بود، بعداز جنگ برای تعمیر رهسپار بندر تولُن شد. ورود رزمناوی به یک بندر، نمی دانم چه جاذبه ای دارد که مردم را برای تماشا به ساحل می کشد؛ شاید به این دلیل که کشتی جنگی عظمتی دارد، و مردم شیفتهٔ عظمت اند.

یک رزمناو برخورد نبوغ آدمی را با نیروی طبیعت، باشکوهی شگرف بهنمایش میگذارد.

وکشتی جنگی درعین حال ترکیبی است از سنگین ترین و سبک ترین چیزها؛ زیرا همزمان با عناصر جامد و مایع و بخار سروکار دارد؛ و باید با این سه، دست و پنجه نرم کند. یازده چنگال پولادین دارد که سنگهای کف دریا را برمی دارد، و بیش از پرندهای که در میان باد پرواز میکند، دارای بالها و شاخکهاست. از راه لولههای درونی اش، که به شیپورهای بزرگ شباهت دارند، نفس میکشد، و با غرور به صاحقه پاسخ می دهد. اقیانوس سعی میکند که با امواج همگونش او را گمراه کند، امّا رزمناو به قطب نما مجهز است، و از هر سو راه شمال را می یابد، و به طرف مقصد بیش می تازد، و در شبهای تاریک نیز فانوس هایش به جای ستارههای آسمان می درخشند؛ و از باد هراسی ندارد؛ با طناب و بادبان، با او درگیر می شود. و در برابر آب با چوب، در برابر سنگ با آهن و سرب و مس، و

۱. Mancenillier مانسنیلا نوعی درخت، که در آنتیل و آمریکای استوایی میروید، کمه
 به آن درخت مرگ نیز میگویند؛ زیوا شیرهٔ آن زهراکود است.

۲. دوک دانگولم

در برابر تاریکی با روشنایی بهپیکار برمیخیزد، و در برابر عظمت دریا عقربهٔ راهنما را دارد.

و اگر کسی بخواهد از عظمت این تناسبها، که با هم جمع می شوند و کشتی جنگی را می سازند، آگاه شود، باید سری بزند به یکی از کارخانه های عظیم و شش طبقه در برست یا تولُن، که کشتی های درحال ساخت، به اصطلاح خودشان زیر پوشش هستند، و در آنجا می بیند که این ستون عظیم، میلهٔ افقی بادبان است، و آن ستون عظیم، که روی زمین خوابید، و تا آنجا که چشم کار می کند جلو رفته، و دکلِ کشتی است. اگر از به آن که در کارگاه است، تا سَرِ آن را، که بعداً تا میانِ ابرها فرا می رود، اندازه بگیریم، در حدود شصت تواز اخواهد بود، و قطر قاعدهٔ آن سه پاست. ارتفاع دکل کشتی های انگلیسی تا دویست و هفده پا بالاتر از سطح دریا می رسد. پدران ما لنگر کشتی را از سیم و ریسمان درست می کردند، که در روزگار ما زنجیر جای آنها راگرفته است. حجم زنجیرهای رزمناوی که به صد توپ مجهز باشد چهار پا بلندی دارد و بیست پا عرض، و تا عمق که به صد توپ مجهز باشد چهار پا بلندی دارد و بیست پا عرض، و تا عمق هشت پایی فرو می رود. ساعت چنین کشتی با عظمتی، چقدر چوب لازم دارد؟ سه هزار «استر» تا و در واقع هر کشتی، چوبهای یک جنگل است که بر سَر امواج پیش می رود.

این نکته را باید درنظر داشت که در اینجا از رزمناوهای چهل سال پیش سخن می گوییم. که کشتی هایی بودند ساده و بادبانی؛ کشتی های بخار در آن زمان دوران کودکی خود را می گذراندند. رزمناوهای امروز عجایب بی شماری دارند، که در آن روزگار از این شگفتی ها خبری نبود. رزمناوهای بادبانی - بُخاریِ زمان ما دارای پرّه و پروانهاند. بادبانهایی به سطح سه هزار مترمربع، و دیگ بخاری با نیروی دو هزار و پانصد

toise: معادل ۱/۹۴۹ متر

۲. Stère در حدود یک مترمکعب (واحد حجم)

اسب، کشتی را در دل اقیانوس به حرکت در می آورند.

اگر پیشرفتها و تحوّلات صنعت کشتی سازی را در این دوران کنار بگذاریم، باید بپذیریم که کشتی های قدیمی دریانوردانی چون کریستف کلمب و رویتر ۱، در زمان خود، از شاهکارهای صنعت به شمار می رفتند. چون باد همیشه می وزد، و آن کشتیها باد را در بادبانهایشان ذخیره می کردند و در میان امواج متلاطم پیش می تاختند، فرمانروای اقیانوسها بودند.

با این وصف، گاهی اتفاق می افتد که طوفان دکل کشتی را که شصت پا بلندی دارد، مثل پَرِ کاهی درهم بشکند و آن را چون ساقهٔ نی خم کند. اینجاست که زنجیرهای ضخیم لنگر که پنج هزار کیلوگرم وزن دارند، مانند یک قُلاب ماهیگیری که در دهان ماهی کوچکی فرو رود، در کام امواج فرو می روند، و طوفان به زاری و تضرّع این توپهای غول آسا اعتنا نمی کند، و غُرّش آنها را در تاریکی اعماق خود می بلعد؛ و اینهمه قدرت و عظمت، مغلوب نیرویی برتر از خود می شود.

هر بار که نیروی عظیم و وسیعی، بهضعف و نابودی میگراید، آدمی به فکر فرو میرود، و شاید به این دلیل وقتی که رزمناو بزرگ و آسیب دیدهای وارد بندری می شود، عدّهای کنجکاو می شوند و به تماشای آن می آنکه علّت این کار را به درستی بدانند.

هر روز از صبح تا شب، در باراندازها و سواحل بندر تولُن، عدّهٔ زیادی از مردم ساده و بیکاره گرد می آمدند و بهقول پاریسی ها، کارشان شده بود تماشای اُریون.

اُریون از مدّتها پیش کشتی آسیب دیدهای بود؛ در سفرهای دریایی، قشر ضخیمی از پوسته های جانوران دریایی بهزیر آن چسبیده بودند، که از سرعتش میکاستند. یک سال پیش، آن را به ساحل کشیده، و

Auyter .۱ دریانورد نام آور هلندی در قرن هفدهم

چند لایه از این قشر ضخیم را تراشیده بودند، و همین تراشکاریها به پیچ و مهرههای زیرین آن لطمه زده بود. نزدیک جوزایر بالئارا نیز بعضی از تسخته های کفیوش آن شکاف خورده بود و، چون در آن ایام تخته کوبی های داخلی کشتی ها را با ورقه های آهن نمی ساختند، آب در کشستی نفوذ کرده و تعادل آن را به هم زده بود. سمت چپ کشتی شکاف هایی در چند جا پیدا شده و به میله های بادبان و دکل کشتی آسیب رسیده بود و کشتی آریون بعداز این آسیب ها به تولن آمده بود.

أربون نزدیک زرّادخانهٔ تولُن لنگر انداخته بود؛ و کارگران به تعمیر آن مشغول بودند. جدار سمت راست آن، در قسمت جلو لطمه ندیده بود، امّا پیچ و مُهرههای بعضی از قسمتها را باز کرده بودند تا تنهٔ کشتی هوا بخورد.

یک روز صبح، جمعی که در ساحل به تماشا ایستاده بودند، در آن کشتی حادثهٔ عجیبی دیدند. آن روز کارکنان کشتی مشغول باز کردن بادبانها از روی دکل بودند، و یکی از شکّانداران کشتی، در بالای دکل بادبانهای چهارگوش بزرگ را جابه جا می کرد، که ناگهان تعادل خود را از دست داد و از آن بالا به پایین لغزید. جمعی که در ساحل به تماشا ایستاده بودند، از وحشت فریاد کشیدند. ملوان همچنان به پایین می لغزید و دور دکل می چرخید، تا آنکه توانست پلکان طنابی دکل را بگیرد، و با این وضع در هوا معلق ماند. اگر سقوط می کرد روی لبهٔ کشتی یا عرشه می افتاد و در یک آن، جان می داد. آن مرد مانند سنگی که در فلاخن باگذارند، دور خود چرخ می زد.

به کمک او رفتن، استقبال از خطری مرگبار بود. هیچیک از ملوانان و ماهیگیرانی که در خدمت کشتی رانی بودند جرأت نکردند به یاری او بشتابند؛ و آن مرد در وضع هولناکی بود. از پایین کسی نمی توانست درد و

ترس را در صورت او ببیند، امّا درماندگی او هویدا بود. بازوهایش توان خود را از دست می دادند، هربار که تقلّا می کرد خود را بالا بکشد، طناب تکان بیشتری می خورد، و وضع او خطرناکتر می شد؛ حتّی جرأت فریاد کشیدن نداشت. در پایین، منتظر بودند که توان او به پایان برسد و دستش را رها کند. بعضی از تماشاگران روی می گرداندند تا سقوط او را به چشم نبینند. لحظاتی هست که زنده ماندنِ آدمی به یک طناب با یک شاخهٔ درخت بستگی دارد؛ و لحظهای است ترسناک، که آدمی مثل میوهٔ رسیده ای از بالا به زمین بیفتد. ا

امّا ناگهان همهٔ تماشاگران متوجه شدند که مردی به چابکی یوزپلنگ، از دکل بالا می رود. این مرد لباس سرخ پوشیده بود و کلاهی سبز بر سر داشت. او از زندانیان با اعمال شاقه بود، و چون به بالای قسمت میانی دکیل رسید، کلاه از سرش افتاد، و موهای سفیدش نمایان شد؛ و

۱. این داستان را می توان با اصل آن حادثه مقایسه کرد: یکی از افسران نیروی در بایی در یادداشتی به سال ۱۸۴۷، برای و یکتور هوگو، در نامه ای ماجرای آن روز را چنین نقل کرده بود: «یک کشتی نزدیکِ زرّادخانهٔ تولّن لنگر انداخته بود، و کارکنان آن مشغول باز کردن بادبانها بودند. ملوانی که در قسمت بالایی بادبان سرگرم این کار بود ناگهان تعادلش را از دست داد، و در آن حال که به یک طناب آویزان شده بود، در اطراف بادبان چرخ می خورد، و در هوا معلّن بود. هیچکدام از ملوانان و ماهیگیرانی که در آن حدود بودند جرأت نمی کردن. به کمک او بشتابند، و قطعی بود که آن مرد بیش از چند دقیقه در این وضع دوام نمی آورد، و به زمین سقوط خواهد کرد. در این هنگام، یکی از زندانیان که روی عرشه بیگاری می کرد، نزد افسر مسئول رفت و خواهش کرد که به او اجازه بدهند تا به یاری این میگاری می کرد، نزد افسر مسئول رفت و خواهش کرد که به او اجازه بدهند تا به یاری این مسید، و با سرعت و مهارتی عجیب از نردبان طنابی بالا رفت و خود را به بالای دکل رساند؛ در آنجا سریک طناب را گرفت و بعد از چند بار تاب خوردن، به ملوانی که در هوا معلق مانده بود نزدیک شد و با یک حرکت سریع او را در بغل گرفت و با زبردستی معلق مانده بود نزدیک شد و با یک حرکت سریع او را در بغل گرفت و با زبردستی مند شگفت آوری، با چند حرکت، نجاتش داد، و خود به عرشه باز آمد و در کنار همزنجیرانش به بیگاری مشغول شد.

تماشاگران دریافتند که او جوان نیست.

آن مرد از زندانیانی بود که باگروهی از همزنجیرانش در ساحل بیگاری میکرد. او در همان لحظات اوّل که همه با ترس و لرز به ملوانی که در فضا معلق مانده بود می نگریستند، دوان دوان خود را به افسر مسئول رسانده و از او اجازه خواسته بود که به کمک آن ملوان بشتابد. و آن افسر به او اجازه داده بود. زندانی با ضربت چکش زنجیری را که به پایش بسته بود به آسانی شکست، و طنابی به همراه برد، و به طرف طنابهای بادبان دوید. هیچکس به این نکته توجّه نکرد که آن زندانی، ساده و آسان، و با یک ضربت چکش زنجیری را که به پایش بسته بود. و یک ضربت چکش زنجیری را که به پایش بسته بودند، شکسته بود. و بعدها این نکته را دریافتند.

زندانی به سرعت خود را به بالای میلههای دکل رساند؛ مکشی کرد و با نگاه همهٔ جوانب را سنجید. این لحظات، که باد ملوانِ معلّق را در نوک ریسمان تاب می داد، برای تماشاگرانی که مرگ را در یک قدمی او می دیدند، قرنی جلوه کرد. سپس زندانی به آسمان نگاه کرد و روی میله افقی دکل جلو رفت. تماشاگران احساس عجیبی داشتند و می دیدند که زندانی روی میلهٔ افقی با مهارت عجیبی خود را به جلو می کشد. سرانجام، به انتهای میله رسید، و سر طنابی را که با خود آورده بود به میله بست و سر دیگرش را به پایین رها کرد، و آنگاه طناب را با دو دست چسبید، و آهسته دیگرش را به پایین رفت. در این حال، تماشاگران نومیدتر شده بودند، زیرا همی دیدند که نه تنها آن ملوان، بلکه آن زندانی نیز به وضع خطرناکی دچار شده است، و بزودی شاهد مرگ دو انسان خواهند بود.

ظاهراً عنکبوتی آمده بود تا مگسی را به دام اندازد. امّا این عنکبوت می خواست به جای مرگ زندگی را برای مگس به ارمغان ببرد. چندهزار چشم به این نقطه دوخته شده بود. همه ابروها را درهم کشیده بودند. نفسها در سینه حبس شده بود، گویی می ترسیدند که نفس آنها سرعت باد

را بیشتر کند، و آن دو را سخت تر تکان بدهد، و در غرقاب بیندازد.

با این وصف، زندانی توانسته بود به ملوان نزدیک شود. آخرین فرصت بود. اگر اندکی می گذشت، ملوان درمانده دستهایش را رها می کرد و به زمین می افتاد. زندانی وقتی که نزدیک ملوان رسید، یک دستش را به طناب گرفت و با دست دیگر به ملوان نزدیکتر شد؛ و سرانجام توانست ملوان را با زحمت به طرف خود بکشد و به میلهٔ افقی دکل نزدیک کند. چندلحظه بعد، آنها که در پایین ایستاده بودند، به چشم دیدند که زندانی ملوان را بغل کرد و او را بالاتر برد، و از روی میلهٔ دکل تا جایی پیش برد، که دیگر خطری در میان نبود؛ و او را به ملوانان دیگر سپرد، که در بالای دکل، مشغول باز کردن با دبانها بودند.

در آن هنگام، تماشاگران برای زندانی بیباک و دلاور دست میزدند و به او آفرین میگفتند، و اشک شوق در چشمهای چندنفر از نگهبانان زندان حلقه زده بود؛ و زمانی که در ساحل ایستاده بودند، با شور و شادی همدیگر را در آغوش میکشیدند و با هیجان فریاد میزدند: «این زندانی باید عفو شود؟»

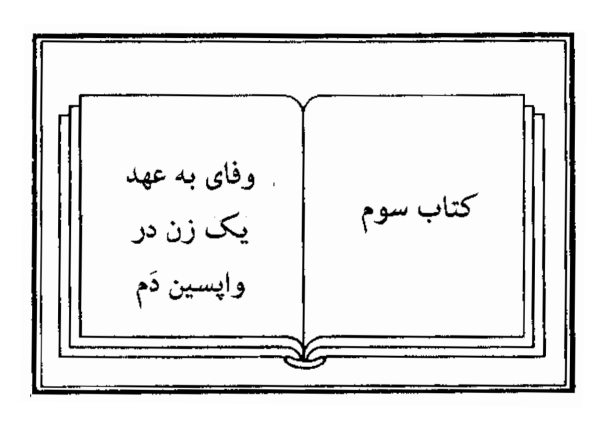
زندانی، بی اعتنا به اینگونه چیزها، از بالای دکل پایین می آمد تا به همزنجیرانش بپیوندد؛ و برای آنکه زودتر برسد، از روی طنابها سر می خورد، و روی میلهٔ افقی زیرین دکل به سرعت پیش می آمد. مثل این بود که بسیار خسته شده است، و سرش گیج می رود. تماشاگران احساس می کردند که با زحمت و تردید پیش می آید و سر می خورد. و ناگهان همه فریاد بر آوردند؛ زیرا زندانی در دریا افتاده بود.

سقوط او هولانگیز بود. کشتی زرهپوش «الجزیره»، نزدیک اُریون لنگر انداخته بود؛ و زندانی در میان دو کشتی به آب افتاده بود. احتمال میرفت که زیریکی از این دو کشتی گیر افتاده باشد. چهار مرد در یک قایق بزرگ جَستند و بهجست و جوی او رفتند. مردم آنها را تشویق می کردند. باردیگر همه مضطرب شده بودند. همهٔ چشمها به آب دوخته شده بود. و آن زندانی پس از فرو رفتن، دیگر روی آب نیامده بود؛ پنداری در دریا ناپدید شده بود، بی آنکه در سطح آب اثر یک چین خوردگی دیده شود. مثل آن بود که در یک بُشکهٔ پُر از روغن فرو رفته باشد. چند نفری به اعماق دریا رفتند، همه جا را جست و جو کردند؛ بی فایده بود. تا غروب افتاب جست و جو ادامه داشت؛ حتّی جسد بی جان او را هم نیافتند.

فردا روزنامهٔ تولُن این چند سطر را دربارهٔ او نوشته بود:

«هفده نوامبر ۱۸۲۳ - دیروز یک زندانی محکوم به اعمال شاقه، که در ساحل دریا نزدیک کشتی اُریون بیگاری میکرد، بعداز نجات یک ملوان از مرگ حتمی، خود در دریا افتاد و غرق شد.

جسدش را نیافتند. گمان می رود که در زیر کشتی فرو رفته، و در آنجا از بین رفته باشد. شمارهٔ این زندانی، ۹۴۳۰، و نام او ژان والژان بود.



## مسألهٔ آب در مُون فرمي

مُون فرمی، بین لیوری و شِل ، و در حاشیهٔ جنوبی اراضی مرتفعی که اورک رااز مارن جدا می کند قرار گرفته، امروز مُون فرمی جای بزرگی شده است با ویلاهای نوساز، که هر یکشنبه گروهی از خانوادههای شاداب و با نشاط از شهرهای اطراف به آنجا می روند. در سال ۱۸۲۳، در مُون فرمی نه این قدر خانه های پاکیزه و نوساز ساخته شده بود، و نه شهر نشینان شاد و پرغوغا برای گردش و تفریح به آن نقطه می رفتند. مُون فرمی در آن ایّام، دهکده ای بود در میان جنگل با خانه های قدیمی. تنها چند خانهٔ تمیز و نوساز در گوشه و کنار آن ساخته بودند که مالکان آنها شهر نشین بودند، و هر سال چندروزی را در این خانه ها می گذراندند. آنها شهر نشین بودند، و هر سال چندروزی را در این خانه ها می گذراندند. معمولاً این نوع خانه ها بزرگ بودند و بالکنهایی داشتند با حفاظِ برده های آهنین، و پنجره های بلند با شیشه های کوچک و کرکره های به برنگ سبز، که غالباً بسته بودند. این خانه ها با کرکره های سبز رنگشان مشخص بودند. با این حال مُون فرمی ده کده ای بیش نبود، و هنوز بازنشستگان مرفّه و ییلاق نشینان خوش ذوق آنجا را کشف نکرد، هنوز بازنشستگان مرفّه و ییلاق نشینان خوش ذوق آنجا را کشف نکرد، بودند؛ جایی بود آرام و دلپذیر که جادّه های پُر رفت و آمد از کنار آن

<sup>1.</sup> Livry

نسمیگذشتند، و هسرکس مسی توانست در آن به نوعی زندگی راحت و روستایی قناعت کند. تنها به علّت بلند بودن فلات، آب در آن کمیاب بود. برای آوردن آب، ناچار به جای دوری می رفتند. یک طرف دهکده که به گانیی ا نزدیک بود، از آب برکه های زیبای جنگل سیراب می شد، و طرف دیگر که به کلیسا و جادّهٔ شِل راه داشت، از آب آشامیدنی و گوارا محروم بود، و برای آوردن آب، باید تا چشمهٔ کوچکی در نزدیکی جادّهٔ شِل می رفتند، که تقریباً یک ربع ساعت راه بود.

با این وضع، آوردن آب کاری بود بس دشوار. ساکنان خانههای بزرگ، و افراد مرفه، و همچنین مشتریان مسافرخانهٔ تناردیه از آب چشمه می خوردند؛ و برای این منظور، برای هر سطل آب نیم «سو» بهمردی می پرداختند که کارش آوردن آب از چشمه بود. این مرد در تابستان تا ساعت هفت بعدازظهر کار می کرد و در زمستان تا ساعت پنج. اگر ذخیرهٔ آب تا شب تمام می شد، چارهای نداشتند جز آنکه از آب خوردن چشم پوشی کنند، یا خود در تاریکی لب چشمه بروند و آب بیاورند.

و این کار دشوار برای کُوزت، موجود ناتوان و بینوایی که شاید خوانندگان او را از یاد برده باشند، مایهٔ زحمت و وحشت بود. در فصلهای گذشته شرح دادیم که تناردیهها هم از مادر او پول می گرفتند، و هم او را به کارهای سخت وامی داشتند؛ و بعد از آنکه برای مادر کوزت وضعی پیش آمد، که به تفصیل حکایت کردم، و دیگر نتوانست برای آنها پول بفرستد، تناردیهها آن دخترک بینوا را به خدمتکاری واداشتند؛ و اگر یک شب ذخیرهٔ آب ته می کشید، او را برای آوردن آب می فرستادند. کوزت که می ترسید در شب تاریک تا لب چشمه برود، سعی می کرد ترتیبی بدهد که ذخیرهٔ آب تا هنگام شب تمام نشود.

عید میلاد مسیح در سال ۱۸۲۳ برای مردم مُونفرمی بسیار

<sup>1.</sup> Gagny

خاطرهانگیز بود. آن سال در آغاز زمستان هوا ملایم بود؛ نه آب یخ بسته بود و نه برف باریده بود. شعیدهبازان از پاریس آمده بودند و با اجازهٔ شهرداری محل، در مُونفرمی بساط خود را گسترده بودند. فروشندگان دورهگرد نیز این اجازه را بهدست آورده بودند، و از میدان کلیسا تا كوچههاي اطراف و از جمله كوچهٔ بولانژه، كه مسافرخانهٔ تنارديه در آن واقع بود، متاع خود را از همه رنگ و همه قسم در گوشه و کنار عرضه كرده بودند؛ و اين چيزها باعث شده بودكه در مسافرخانهها و ميخانهها غلغلهای بود از شور و شادی، و این منطقهٔ پَرت و خاموش پُر از همهمه و غوغا شده بود. برای آنکه راوی صادق و دقیقی باشیم، این نکته را هم از قلم نمی اندازیم، که از جمله چیزهای عجیب آن بازار، پرندگان و وحوشی بودند، که چندنفر، که نمی دانم از کجا آمده بودند، در لباس مضحک دلقكي، و با شوخي و مسخرگي، آنها را بهمردم نشان مي دادند. در ميان این پرندگان کمیاب، نوعی کرکس ترسناک برزیلی بود، و عجیب این که در سال ۱۸۲۳ چنین کرکسی را در مُونفرمی بهنمایش گذاشته بودند؛ حال آنکه موزهٔ تاریخ طبیعی سلطنتی ما تا سال ۱۸۴۵ چنین کرکسهایی را دراختیار نداشت. این کرکسها چشمانشان بهشکل یک نشان سه رنگ است، و خیال می کنم این پرنده را دانشمندان طبیعی «کاراکاراپولی بروس» ا می نامند که گوشتخو ار است و از خانوادهٔ کرکسها. چند سرباز پیر عصر بنایارت، که دوران بازنشستگی و گوشهنشینی را در این دهکده می گذراندند، با عبلاقه بهدیدار این کبرکس رفته بودند، و دلقک های معرکه گیر نشان سه رنگ چشمان این پرنده را پدیدهٔ بی همتایی مي دانستند كه خداوند به آن نمايشگاه هديه كر ده است.

در شب همین روز، چند نفر از گاریچیها و فروشندگان دوره گرد در تالار مسافرخانهٔ تناردیهها در اطراف چند میز نشسته بودند و باده

<sup>1.</sup> Cara Cara Polyborus

می نوشیدند. فضای این تالار مثل همهٔ میخانه ها، چندین میز داشت و روی هر میز چند بطری و چندین جام. گروهی نیز در هر گوشه نشسته بودند و باده می نوشیدند، و پیپ می کشیدند. روشنایی کم بود و سر و صدا بسیار. و دو چیز که در آن روزها باب شده بود، روی میزها به چشم می خورد: یکی، آیینه ای بود استوانه ای با چندین رنگ، دیگری چراغی بود از آهن سفید و موجدار. زنِ تناردیه در کنار اجاقهای پُر از آتش ایستاده بود و سعی می کرد که غذای مشتریان را زودتر آماده کند؛ و شوهر او در کنار مشتریان نشسته بود و با آنها بحث سیاسی می کرد.

بحثهای سیاسی مشتریان، که بیشتر دربارهٔ جنگ اسپانیا و دوک دانگولم بود، به موضوعهای دیگری کشید راجع به حوادث و رویدادهای دهستان خودشان و دهستانهای اطراف، که شاید برای آنها جذّاب تر بود؛ و چیزهائی می گفتند در این مایه:

- امسال درختهای مو در نانتر او سورن پربار بوده؛ هم انگور زباد داشتند، هم شراب. در یک جا به جای ده تا خُم، دوازده تا خُم را با شراب پر کرده اند. - امّا برای شراب، انگور را باید نیمه رس چید. - در این آبادیها انگور را رسیده می چینند. آنوقت رنگ شراب عوض می شود. - پس شرابشون باید آبکی باشد. - از شرابهای اینجا هم آبکی تر. حتماً باید انگور را نیمه رس بچینند، انگور خیلی رسیده به درد شراب نمی خوره.

و آسیابانی که جزو مشتریها بود، با صدای بلند میگفت: «ماکه مسئول هرچه توی کیسه می ریزند و برای آسیاب کردن به ما تحویل می دهند، نیستیم. توی این کیسه ها دانه های ریزی هست که ما وقت نداریم پاکشون کنیم. هرچی باشد می ریزیم زیرسنگ آسیاب. توی این گندمها، تلخه هست، سیاه دانه هست، شاهدونه و ماش هست. از این جور چیزها زیاد است. سنگریزه هم زیاد است. بخصوص در گندمهای

برتانی ا. اصلاً دلم نمیخواهد گندمهای آنجا را آسیاب کنم؛ همونطور که نجّارها دوست ندارند تیر و تختههای پُر از میخ را زیر از ه ببرند. حسابش را بکنید که همین چیزها چقدر گرد و خاک قاطی آرد میکنند. بی خُود نیست که مردم صداشان درآمده، ما که اصلاً تقصیرکار نیستیم.

دِرُوگری که با یک صاحب ملک پشت میزی، در فاصلهٔ دو پنجره، نشسته بودند، برای علف چینی در فصل بهار با هم قرار میگذاشتند. دروگر میگفت: «علفها خیس هم که باشند ما کار خودمان را میکنیم. این جور چیدنش راحت تر است. علفهای بهاره تازهاند و زیاد هم نرم نیستند، راحت تر می شه با داس کف بُرشان کرد.

کوزت در جای همیشگیاش، نزدیک اجاق، کنار میز آشپزخانه نشسته بود. لباسش کهنه بود و پاره. کفش چوبی به پا داشت، و بی جوراب بود، و در همان حال، برای دختران تناردیه جوراب پشمی می بافت. گربهٔ کوچکی زیر صندلی جست و خیز می کرد. دو دختربچه، در اتاقی نزدیک آشپزخانه می خندیدند و با هم حرف می زدند. صدایشان شنیده می شد. این بچه ها، «پونین و آزلما»، دختران تناردیه بودند.

نزدیک بخاری، شلاقی بهمیخ آویخته بودند.

از دور صدای فریاد بچهای، که در آن سوی حیاط بود، در میان سر و صدای باده نوشان، به گوش می رسید. بچهای که جیغ می کشید، پسری بود سه ساله، و آخرین فرزند تناردیه ها بود. مادرش با آنکه به او شیر داده بود، دوستش نمی داشت. هروقت که صدای فریاد او بلندمی شد، تناردیه به زنش می گفت: «باز صدای جیغ این پسره بلند شد، برو ببین چی می خواد؟». و زن در جوابش می گفت: «از دستش به عذاب آمده ام». و این پسر بچه، که در گوشه ای تنها مانده بود، همچنان صدای جیغ و دادش بلند بود. ۲

<sup>1.</sup> Bretagne

نخستین جائی است که از گاورش Gavroche سخن بهمیان می آید، بی آنکه از او نام برده شود. (یو.گ.)

# تصوير تمامرخ

آنچه قبلاً در این داستان از تناردیه ها دیده ایم، تصویری بود نیمرخ و ناتمام، و اینک وقت آن رسیده است که از همه سو این زوج را بنگریم و همهٔ ابعادشان را ببینیم.

شاید خوانندگان تصویری از زنِ تناردیه را، که درشت اندام بود و مویش بور، و سرخ و سفید بود و چاق و گوشت آلود و پُر زور و چابک، در ذهن نگاه داشته باشند. گفته بودیم که او از تبار زنان وحشی صفت و قوی پیکری بود که در بازارهای مکاره نمایش می دهند؛ زنهایی که پاره سنگهای بزرگ را به موهایشان می بندند و دور خود می چرخند. در خانه همهٔ کارها با او بود؛ تر و تمیز کردن اتاقها، شست و شو و پخت و پز با او بود؛ تر و تمیز کردن اتاقها، شست و شو و پخت و پز با او بود. با هر وضعی، در هوای بارانی یا آفتابی، کارها را بی کم و کاست انجام می داد، و در همهٔ کارها، کُوزت در خدمت او بود، که موشی بود در خدمتِ فیل. صدای این زن چنان گوشخراش بود که وقتی داد می زد، شیشه ها و مُبلها و همهٔ شنوندگان درجا می لرزیدند. صورت پُت و پهنش شیشه ها و مُبلها و همهٔ شنوندگان درجا می لرزیدند. بر چانهاش موهای پُر بود از لکه های قرمز، و به کفگیر بی شباهت نبود. بر چانهاش موهای زبری روییده بود؛ درست مثل آن بود که یک حمّال لباس زنانه پوشیده باشد. بددهن بود و یک ریز فحش می داد؛ مُدام از خودش تعریف باشد. بددهن بود و یک ریز فحش می داد؛ مُدام از خودش تعریف می کرد، و با یک مُشت، گردو را می شکست. اگر آن قدر رُمان نخوانده می کرد، و با یک مُشت، گردو را می شکست. اگر آن قدر رُمان نخوانده می کرد، و با یک مُشت، گردو را می شکست. اگر آن قدر رُمان نخوانده

بود، و این ژمانها در روحیهاش اثر نکرده بود؛ و این ماده غول گاهی ادا و اطوار زنانهای نمی آمد، هرگز کسی به ذهنش نمی رسید که او از جنس زن باشد. چنین می نمود که زن تناردیه محصول از دواج زن بی شرمی باشد با یک مرد پست فطرت، چند لحظه که با او حرف می زدید، تصوّر می کردید که طرف صحبت شما یک ژاندارم است. وقتی با او هم پیاله می شدید، به نظرتان می آمد که یک گاریچی است، و هنگامی که او را می دیدید که چگونه رفتاری با کُوزت دارد، با خودتان می گفتید که یک جلّاد است؛ و موقعی که به خواب می رفت، یک دندانش از دهان بیرون می زد.

امّا تناردیه مردی بود ریزه اندام، لاغر، پریده رنگ، با اندامی کیج و کوله و استخوانی و ضعیف؛ به بیماران می ماند و با این وصف تندرست بود؛ بیمارگونه و تندرست!و از همین جا ریاکاری اش شروع می شد! با احتیاط بود و معمولاً لبخند می زد. ظاهراً با همه مؤدب بود؛ و با آنکه حاضر نمی شد یک سکّه به گدایان بدهد، با همه شان با ادب رفتار می کرد. نگاهش موذیانه بود و چهره اش به اُدبا و شاعران می ماند. به تصویر آبه دولیل با شباهت داشت. هنگام باده نوشی با گاریچی ها نیز ظرافتش را از دست نمی داد. کسی نتوانسته بود مستی اش را ببیند. گاهی پیپ می کشید. زیر رِدَنگت، پیراهن سیاه کهنه ای می پوشید؛ مدّعی بود که از ادبیات و زیر رِدَنگت، پیراهن سیاه کهنه ای می پوشید؛ مدّعی بود که از ادبیات و فیلسفهٔ مادّی سررشته دارد؛ نام چند نفر از دانشمندان و ادیبان را می دانست و گاه و بی گاه بر زیان می آورد، و بر این نامها تکیه می کرد. نام می دانی چون ولتر، رِنال ن، پارنی ته و از همه عجیب تر سنت آگوستن اگر کسانی چون ولتر، رِنال ن، پارنی ته و از همه عجیب تر سنت آگوستن اگر خود خوان با بر زبان داشت. و بر این نامها تکیه و ای خود کسانی خود و این داشت. و بر این داشت. و بر این نامها تکیه می کرد. نام خود کسانی چون ولتر، رِنال نام باین نامها تکیه تأکید می کرد که در عقاید و اعمال خود

۱. abbé Dellile شاعر و ادیب فرانسوی (۱۷۳۸–۱۸۱۳)

۲. Raynal تاریخنویس و دانشمند فرانسوی (۱۷۱۳–۱۷۹۶)

۳. Parny شاعر فرانسوی (۱۷۵۳-۱۸۱۴)

۴. Saint-Augustin از روحانیون بزرگ مسیحی (۳۷۴–۴۳۰)

اشیوه» خاصی دارد. حقهباز و کلاهبردار بود؛ و در واقع موذی و پست فطرت بود، و فلسفهٔ دزدی و تقلب را خوب می دانست. و غالباً قیافه می گرفت و با کلماتی شمرده، و با آب و تاب، داستان نظامی بودنش را تعریف می کرد و می گفت که در نبرد واترلو سرگروهبان دستهٔ ششم یا نهم گروهان تکاوران بوده، و یک تنه با سواران دشمن جنگیده و یک ژنرال معروف را، که زخمی و نیمه جان بوده، از مرگ حتمی نجات داده است. براساس همین داستان، به سفارش او تابلویی نقاشی کرده بودند که آن را بالای در مسافرخانه سرگروهبانِ واترلو» می شناختند. او خود را لیبرال و به نام «مسافرخانه سرگروهبانِ واترلو» می شناختند. او خود را لیبرال و طرفدار بناپارت معرفی می کرد و مدّعی بود که از مهاجرنشینان فرانسوی شان دَزیل احمایت کرده است. مردم ده کده دربارهٔ او می گفتند که در جوانی می خواسته است کشیش شود، و مدّتی در مدارس مذهبی درس خوانده است.

امّا تا آنجا که ما می دانیم، در هلند مختصر درسی خوانده بود؛ و قصدش آن بود که مسافرخانه ای راه بیندازد. این مرد پست نهاد، در فلاندر ۲ خود را اهل آنجا معرفی می کرد، و در پاریس فرانسوی، و در بروکسل بلژیکی؛ وگذارش به هر مرز و بومی که می افتاد از مرز و بوم قبلی خود کناره می گرفت. در میدان جنگ واترلو دیدیم که چه کاره بود و چه شجاعتی به خرج داده بود! کارش اغراق گویی بود و لاف زدن. به آسانی از جزر و مدهای روزگار و پیچ و خم حوادث بهره می گرفت. وقتی که ج

۱. Champ d'Asile، از مهاجرنشینهای فرانسوی در شرق تگزاس

۲. Flandre سرزمینی در شمال فرانسه و قسمتی از بلژیک و امروز بهسه قسمت تقسیم می شود: ۱. فلاندر فرانسه، که مرکز آن شهر لیل Lille است؛ ۲. فلاندر شرقی در بلژیک، که مرکز آن شهر بروژ Bruges است که مرکز آن شهر بروژ Bruges است (فرهنگ معین).

رشته های وجدان گسسته شود، نظام زندگی به هم می ریزد. چنانکه شرح دادیم، در روز بحرانی هجدهم ژوئن ۱۸۱۵، از انگل هایی بود که به انتظار شب می نشستند تا کشتگان را غارت کنند. بعداز پایان جنگ و اتراو، به قول خودش، با «چندتا سکه»ای که پس انداز کرده بود، به شون فرمی آمد و مسافر خانه را به راه انداخت.

و این «چندتا سکّه»ای که از آن سخن میگفت، عبارت بود از ساعتها و انگشترهای طلا و نشان نقره و وجوه نقدی که از غارت اجسادگشتگان، که در آن شیار هولناک روی هم ریخته بودند، بهدست آورده بود. و این «معاملهگرِ دزد»، به این ترتیب، به یک «مسافرخانه دارِ دزد» تبدیل شده بود.

تناردیه، نمی دانم چه فکر ثابتی در ذهنش بود که هرگاه دشنامی می شنید، به یاد سربازخانه می افتاد، و هرگاه کسی علامت صلیب می کشید، از مدرسهٔ علوم دینی سخن می گفت. خوب و روان صحبت می کرد و خود را مطلع و دانشمند جا می زد. با این وصف، آموزگار دبستان می کرد و خود را مطلع و دانشمند جا می زد. با این وصف، آموزگار دبستان می نادمی، که گاهی به سراغش می آمد، متوجه شده بود که غالباً در تلفظ کلمات و ترکیب عبارات، غلطهای فاحشی دارد. امّا در یک چیز کارش عالی بود؛ آن هم تنظیم صورت حساب مشتریان بود. تنها افراد دقیق و موشکاف غلطهای املایی آن را می دیدند. تناردیه متقلّب بود و شکمباره و درعین حال زرنگ. به زنان خدمتکار توجه خاصی داشت، و به همین جهت همسرش زنی را برای خدمت نمی آورد. این زن غول پیکر حسود بیز بود، و خیال می کرد که شوهر ریزه اندام و لاغر و زردنبویش محبوب نیز بود، و خیال می کرد که شوهر ریزه اندام و لاغر و زردنبویش محبوب

تناردیه در همه کار، و حتّی در مکر و حیله، تعادل را نگاه می داشت. در پست فطرتی میانه رو بود؛ که چنین پست فطرتانی خطرناکترند، زیرا پستی نهادشان با تزویر و ریا درآمیخته است. تناردیه اگر به خشم می آمد، از زنش دست کم نداشت. امّا کمتر از جا در می رفت و فریاد می کشید. اگر به خشم می آمد، به همهٔ افراد بشر بد می گفت؛ پنداری کانونی از آتش در سینهٔ او شیعله ور شده باشد. از آن کسانی بود که انتقام جو و کینه توزند و هرکس را که دم دستشان باشد متهّم می کنند، و گناه همهٔ شکست ها و گرفتاری هایشان را به گردن دیگران می اندازند. تناردیه هر وقت که به خشم می آمد، همه را به وحشت می انداخت. بدا به حال کسی که در چنین لحظاتی ناچار بود خشم او را تحمّل کند.

و با تمام این اوصاف، دقیق و با فکر بود. بهموقع ساکت میشد، و بهموقع پرگویی میکرد؛ و در همه حال باهوش بود. نگاهش بهنگاه دریانوردانی میماند که هر وقت با دوربین بهافق دریا می نگرند پلکهایشان را بههم میزنند. تناردیه یک سیاستمدار بود.

هرکس برای نخستینبار به مسافرخانهٔ او می آمد، به محض آن که زن تناردیه را می دید، گمان می کرد که صاحب و همه کاره، اوست؛ امّا اشتباه می کرد. زن تناردیه حتّی کدبانوی مسافرخانه هم نبود، بلکه «کدبانو» و صاحب مسافرخانه خود تناردیه بود. زن کار می کرد و زحمت می کشید، امّا زمام امور به دست شوهر بود که همهٔ کارها را با جاذبهٔ نامرئی خویش اداره می کرد. تناردیه برای زنش یک شخصیت ممتاز بود و یک فرمانده. زن تناردیه این محسن را داشت که اگر تصادفاً در موضوعی با «آقای تناردیه» اختلاف نظر داشت - که کمتر همچو موردی پیش می آمد - هرگز در مقابل دیگران اختلاف نظر ش را آشکار نمی کرد، و در همه حال هرگز در مقابل دیگران اختلاف نظرش را آشکار نمی کرد، و در همه حال حق را به شوهرش می داد و هرگز در مقابل «غریبه ها» خطای شوهرش را به روی او نمی آورد، و بر گناه او سرپوش می گذاشت. هرچند که همدلی و سازگاری آنها جز بدی ثمره ای نداشت، اطاعت و فرمانبرداری این زن از سوهرش تماشایی بود. زنِ تناردیه، این کوه پُر غوغای گوشت، با اشارهٔ شوهرش تماشایی بود. زنِ تناردیه، این کوه پُر غوغای گوشت، با اشارهٔ

انگشتِ شوهر ریزه اندامِ خود رأی اش به هر کاری دست می زد. اگر ما این بعد قضیه، یعنی ریزه نقش بودن و درعین حال خَشِن و مقتدر بودن، را در این شخص دنبال کنیم، به مسئلهٔ عمدهٔ پرستشِ جسم به خاطر روح می رسیم؛ زیرا بعضی از زشتیها، هرچند در بطنِ زیباییهای زوال ناپذیر جای گرفته باشند، وجودشان بی علّت نیست. در تناردیه نیز چیز ناشناختهای وجود داشت که به او قدرت می بخشید، و او را به زنش مسلّط می ساخت. گاهی این زن، شوهرش را همچون شمعی می دید که روشنی بخش زندگی او بود، و گاهی همانند پنجهٔ آهنینی که او را در چنگ گرفته بود.

این زن موجودی بود هراسانگیز که جز بچههایش کسی را دوست نمی داشت، و جز شوهرش کسی را نمی پرستید، و درعین حال از او می ترسید. مادر بود، زیرا از پستانداران بود؛ و احساس مادری اش به دختران او محدود می شد، و پسرش را از خود می راند. شوهر او نیز یک اندیشه در سر داشت، و آن هم ثروتمند شدن بود.

او در این راه موفق نبود. ظاهراً با اینهمه استعداد، نقصی در کارش بود که به آرزویش نمی رسید. تناردیه در مُون فرمی جز زیان و خسارت نصیبی نبرده بود. هرچند که کارش را از هیچ شروع کرده بود، به جایی هم نرسیده بود. قطعاً اگر این مرد مفلس بساطش را در سویس یا در اطراف کوههای پیرنه اگسترده بود میلیونر می شد. امّا وقتی که سرنوشت آدمی به یک مسافر خانهٔ محقر وابسته باشد، نتیجه از این بهتر نمی شود.

در سال ۱۸۲۳، تناردیه در حدود دو هزار و پانصد فرانک مقروض بود؛ و این بدهکاری او را نگران کرده بود.

با آنکه سرنوشت نسبت به او بی انصافی و لجبازی کرده بود، تناردیه از کسانی بود که پذیرایی از مهمان را، که برای اقوام وحشی از خلقیات

<sup>1.</sup> Pyrénées، سلسله جبالي بين فرانسه و اسپانيا.

پسندیده است و برای ملّتهای متمّدن یک شغل پرمنفعت، بهمفهومِ مدرنِ آن درک میکرد. وانگهی در صید قاچاق خبره بود، و در تیراندازی بنام؛ و خندهٔ مرموز و بی احساسی داشت که غالباً خطرآفرین بود.

افکار و عقایدی دربارهٔ شغل مسافرخانه داری داشت، که گاهی آنها را به زبان می آورد؛ و در این زمینه جملات و اصطلاحاتی به کار می برد کوتاه و کاسبانه و سعی می کرد با این کلمات قصار، مطالب را به زنش بفهماند. یک روز آهسته و بی پرده به زنش گفت: «یک مسافرخانه دار از مسافران پولی دریافت می کند در عوضِ غذا و روشنایی و آتش و جایی برای خواب، و لحاف و ملافهٔ کثیف، و زن خدمتکار، و ساس و کیک و لبخند ... مسافرخانه دار و ظیفه دارد در نهایت راستی و درستی از مسافران فقیر و ثروتمند پول در بیاورد، و مرد و زن و بچه، و هر کسی را که از آن حدود می گذرد، به مسافرخانه بکشد، و آنها را غارت کند. مسافرخانه دار باید برای هر چیزی قیمت معین کند، و برای پنجرهٔ بسته و پنجرهٔ باز و نیمکت برای هر چیزی و صندلی و چهارپایه، و رختخوابِ پَر، و تشک نرم، و حتّی برای مگسهایی که در حلق و دهان سگهای مسافران فرو می رود، و هر چیز دیگر از مسافران پول بگیردا»

این زن و شوهر در واقع مکر و حیله را با خشم و کینه پیوند زده بودند؛ زوجی بودند زشت و ترسناک.

در این ایّام که شوهر مُدام خودش را میخورد و در فکر آن بودکه چگونه باید قرضهایش را بپردازد، زن اصلاً در این فکرها نبود و خم دیروز را نمیخورد، و تنها در فکر آن دَم بودکه در آن زندگی میکرد.

زن و شوهر این چنین بودند، و کوزت در میان آن دو گیر افتاده بود. هرکدام به شکلی آزارش می دادند؛ مثل کسی بود که در میان دو سنگ آسیاب باشد، و در همان حال گازانبری پیش بیاید، تا تکّه تکّه اش کند، این زن و شوهر در آزار دادن او هر یک سبک و شیوه ای خاص داشتند؛ زن او

را مرتباً کتک میزد، و شوهر وادارش میکرد که در زمستان پابرهنه راه برود.

کوزت مُدام در حال دوندگی بود؛ می شست و رفت وروب می کرد، و می دوید و زجر می کشید؛ به نفس نفس می افتاد، چیزهای سنگین را از اینجا به آنجا می برد. و با آنکه کوچک بود و ناتوان، سنگین ترین کارها را به عهدهٔ او می گذاشتند. هیچکس به او رحم نمی کرد. زن در حق او ظلم می کرد و شوهر کامش را به زهر می آلود. این مسافر خانه مانند عنکبوتی بود که کوزت ترسان و لرزان را در تارهای خود اسیر کرده بود؛ و او مثل مگسی بود در خدمت عنکبوتها. ا

دخترک بیچاره چیزی نمیگفت و تحمّل میکرد.

در آن هنگام که کودکان از صبح تا شب، با تن ضعیف و اندام عریان، این چنین زجر میکشند، در اعمال روح کسانی که از خداگسستهاند، چه میگذرد؟

۱. عنکبوت در «نتردام درپاری» نماد سرنوشت است، و در «بینوایان» نیز همین مفهوم را دارد.

### شراب برای مردها، آب برای اسبها

چهار مسافر تازه بهمسافرخانه آمده بودند.

گوزت غمگین بود و در فکر فرو رفته بود؛ زیرا با آنکه بیش از هشت سال نداشت، آن قدر رنج برده بود که همچون پیرزنان مُندام به کُنجی می نشست و غصّه می خورد و در رؤیا فرو می رفت.

پلکهای یک چشمش از ضرب مشتی که زن تناردیه به او زده بود، کبود شده بود. کبود شدن پلک او، باعث شده بودکه گاهی زن تناردیه به او نیش می زد، و می گفت: «وای که این دختره، با آن کبودی پای چشمش چقدر بدترکیب شده!»

گوزت در آن فکر بودکه شب فرا رسیده است و او باید زودتر کوزه را پر از آب کند، و بهاتاق مسافران تازه وارد ببرد.

در عین حال، تا حدودی خیالش از این بابت آسوده بود؛ زیرا مشتریان این مسافرخانه کمتر آب میخوردند، و با مِی سیراب میشدند نه با آب؛ و اگر یکی از میگساران در این میان جام آبی می طلبید، دیگران او را وحشی بیابانی می پنداشتند. امّا آن شب ناگهان اتفاقی افتاد، که گوزت، این کودک بینوا، تنش لرزید. اتفاق از آنجا شروع شد که زن تناردیه، سرپوش دیگی را که بر سَرِ آتش بود، برداشت و نگاهی به غذا انداخت، و سپس شیر منبع آب را پیچاند. کودک بینوا حرکات او را زیر

نظر گرفته بود. منبع بیش از یک نصفه لیوان، آب نداشت. زن تناردیه با تعجب گفت: «این که آب ندارد.»

و لحظهای ساکت ماند.

نزدیک بود نفس کودک بند بیاید.

زن تناردیه بهلیوان نیمه پُر نگاهی کرد و گفت: «باشد، همین اندازه بس است.»

کوزت خیالش آسوده شد و به کار خود پرداخت. امّا بیش از یک ربع ساعت بود که احساس می کرد قلبش مثل یک گلولهٔ بزرگِ کُرک در سینهٔ او بالا و پایین می جهد.

دقایقی بدینگونه گذشت، و کودک آرزو میکرد که ای کاش آن شب به سرعت می گذشت و فردا زودتر می رسید.

گاهی یکی از مِیگساران از پنجره بهکوچه نگساهی می انداخت، و میگفت: «چقدر تاریک است، مثل تَه تنور.»

و میگسار دیگری میگفت: «آدم باید جشمهای گربهرا داشته باشد، تا بتواند توی این تاریکی جلو پایش را ببیند.»

و کوزت این کلمات را می شنید و سراپا می لرزید.

در این موقع، ناگهان یکی از فروشندگان دورهگرد، که در مسافرخانه منزل داشت، فریادش بلند شد: «خانم تناردیه ... کسی بـهاسب مـن آب نداده.»

زن تناردیه گفت: «مگر می شود! حتماً بهش آب دادهاند.»

فروشندهٔ دوره گردگفت: «مادر! من که بی خود حرف نمی زنم. اسب من تشنه است.»

کوزت از پشت میز بیرون آمد، وگفت: «خودم سطل آب را پُرکردم، و بهش آب دادم.» أ

گُورَت، این کودک بینوا، دروغ میگفت.

فروشندهٔ دوره گردگفت: «این یه الف بچه را ببین، که دروغی میگوید به بنزرگی ساختمان این مسافرخانه. بچهٔ متقلّب! من اسبم را می شناسم. وقتی که آب نخورده باشد، جوری نفس میکشد که معلوم می شود.»

گُوزت سَرِ حرف خود ایستاده بود، و با صدای غم آلودی که بهزحمت از گلویش بیرون می آمد، گفت: «آب خورد! ... خیلی هم خورد.»

فروشندهٔ دوره گرد گفت: «دروغگو! این قدر دروغ نگو! برو، بهاسب من آب بده، و از دروغ گفتن دست بردار.»

گُوزت زير ميز خزيد.

زن تناردیه گفت: «این آقا درست می گوید. باید به اسب این آقا آب داد.»

سپس دور و برش را نگاه کرد و گفت: «پس این دختره کجاست؟» و خم شد و در زیرِ میز کُوزت را دید، که زانوانش را بغل کرده و نشسته بود؛ و سَرش فریاد کشید: «آی!... بیرون می آیی یا نه؟»

کُوزت از زیرِ میز بیرون آمد. زن تناردیه گفت: «دخترهٔ تولهسگ! ... برای اسب این آقا آب ببر.»

گُوزت با صدای ضعیفی گفت: «خانم! آب تمام شده.»

زن تناردیه دَرِ رو به کوچه را بهاو نشان داد و گفت: «زودتر بـرو آب بیار!»

کُوزت سرش را زیر انداخته بود. جلو رفت و یک سطل خالی راکه در کنار بُخاری بود، برداشت. این سطل از خودکوزت بزرگتر بود، و آنقدر بزرگ،که او می توانست توی آن بنشیند.

زن تناردیه بهطرف اجاق رفت و دَرِ دیگ را برداشت، و با یک قاشق چوبی کمی از آنچه را که در دیگ جوش میخورد، برداشت و چشید، غُرولندکنان گفت: «اینجا آب نیست. امّا توی چشمه پُر از آبه. دختری بدذات تر از این در همهٔ عالم نیست. حالا وقتشه، که پیاز توی غذا بریزم.»

سپس دَرِ یک گنجه را باز کرد و چند سکّه را که در کنارِ پیاز و فلفل و این جور چیزهاگذاشته بود، برداشت و به کوزت داد و گفت: «بیا این پانزده «سو» را بگیر، و موقع برگشتن از سر چشمه یه دونه نون بزرگ از نانوایی بخر. زودباش کثافت خانم، راه بیفت!»

کُوزت بی آنکه چیزی بگوید، پول را در جیب کوچکی که روی پیش بندش داشت، گذاشت.

و همچنانکه سطل در دستش بود، در جای خود بی حرکت ایستاد؛ پنداری منتظر بودکه یک نفر از گوشهای به کمک او بیاید.

زن تناردیه داد زد: «معطل چی هستی؟ راه بیفت.» کوزت بیرون رفت. دَر رو بهکوچه بسته شد.

#### ورود یک عروسک بهصحنه

در مُون فرمی، یک ردیف مغازه، از کلیسا شروع می شد و، چنانکه پیش از این گفتیم، به مسافر خانهٔ تناردیه می رسید. آن شب، چون گروهی از شهر نشینان به مُون فرمی آمده بودند و نیمه شب راه می افتادند تا به کلیسا بروند و در مراسم عبادی عید میلاد مسیح شرکت کنند، مغازه ها با شمع هایی که در میان قیف های کاغذی می سوختند، روشن شده بودند، و به قول آموزگار دبستان، که در آن هنگام در تالار مسافرخانه نشسته بود، زیبایی سحرآمیزی داشتند.

آخرین مغازه در این ردیف، روبهروی مسافرخانهٔ تناردیه، در کوچهٔ بولانژه واقع شده بود، که هم زر و زیبورهای زنانه می فروخت و هم اسباب بازیهای بچگانه. پشت شیشهٔ این مغازه، عروسک بزرگی را روی چند حولهٔ رنگین قرار داده ببودند، که نظر هر رهگذری را بهخود می کشید. عروسک دوپا قد داشت. و پیراهنش از ابریشم صورتی فام بود، و گیسوان طلایی اش از موی واقعی درست شده بود، و چشمانش مینایی بود. همهروزه کودکان پُشتِ ویترین این مغازه می ایستادند و با حیرت و حسرت به این عروسک زیبا نگاه می کردند. در مُون فرمی، هنوز مادری پیدا نشده بود که بتواند چنین عروسکی را برای فرزند کوچک خود بخرد. اپونین و آزلما، دختران تناردیه، هم مانند کودکان دیگر، گاهی ساعتها

ر این کوچه می ایستادند و محو تماشای این عروسک می شدند. گوزت نیز چندبار دزدانه به این عروسک چشم دوخته بود.

گُوزت در آن شب، که سطل بهدست از مسافرخانه بیرون آمد، با آنکه غمگین و درمانده بود، نتوانست از این عروسک، که آن را «خانُم» نام داده بود، چشم بردارد. طفل بینوا درجای خود میخکوب و محو تماشای عروسک شده بود. تا آن موقع، عروسک را از نزدیک ندیده بود. این مغازه با اسباب و لوازم تزیینی اش به نظر او یک قصر رؤیایی جلوه می کرد؛ و آن عروسک برایش یک رؤیا بود. این کودک تیرهروز، که در فلاکت و نکبت فرو رفته بود، در آن لحظات که بهتماشای عروسک ایستاده بود، پنداری در فضای ذهنیاش، شادی و زینبایی و خوشبختی نور مى باشيدند. گُوزت با افكار كودكانهاش، فاصلهٔ عجيبي را كه بين او و اين عروسک زیبا بود می سنجید، و با خود می گفت که شاید ملکهها یا شاهزاده خانمها بتوانند چنین عروسکی داشته باشند. لباس قشنگ و صورتی رنگ و موهای طلایی و صاف عروسک را نگاه می کرد ودر دل مي گفت: «اين عروسك بايد خيلي خوشبخت باشد!». نمي توانست نگاهش را از اشیای تجملی و خردهریزهای قشنگ داخل این مغازه بردارد. و هرچه بیشتر نگاه می کرد مجذوب تر می شد. خیال می کرد کمه بهشت در برابر چشم اوست. پشت سَر این عروسک، چند عروسک دیگر نیز بودند، که همه در نظرش بهصورت پریها و فرشتگان درآمده بودند. صاحب مغازه، که در میان این همه زیبایی، از این سو به آن سو می رفت و آن اشیای تجملّی را مرتب می کرد، به نظر او کسی بود درحدّ آفریدگار، و سَرور همهٔ پریان و فرشتگان. لحظاتی همه چیز را از یاد برده بود؛ حتّی از یاد برده بود که کجاست و برای چه منظور آمده است. امّا ناگهان صدای فریاد گوشخراش زن تناردیه، که دُر رو بهکوچه را باز کرده و او را در آن حال دیده بود، او را بهدنیای واقعی بازگرداند. آن زن همچنان فریاد

می کشید: «دخترهٔ حرامزاده! هنوز که اینجا هستی، صبرکن تا بیام و نشونت بدهم! ... شما را به خدا ببینید این دخترهٔ پست فطرت آنجا چه کار می کند؟ ... زودتر راه بیفت!»

گوزت دیگر در آنجا نماند، و پا بهفرار گذاشت تا برود و از سَرِ چشمه آب بیاورد.



#### كودك بسيار تنها

چون مسافرخانهٔ تناردیه در بخش قدیمی دهکده، و نزدیک کلیسا واقع شده بود، کُوزت ناچار بود برای آوردن آب بهچشمهای در جنگلِ نزدیکِ شِل برود.

دیگر در سرِ راهش به هیچکدام از مغازه ها نگاه نکرد. کوچهٔ بولانژه و اطراف کلیسا در پرتو شمع هایی که در آن شبِ عید افروخته بودند روشن بود؛ امّا کمی دور تر آخرین روشنایی ها ناپدید شد، و آن کودک بینوا جز تاریکی چیزی نمی دید. در تاریکی فرو رفته بود و از ترس دستهٔ سطل را مرتباً تکان می داد، و صدایی که از آن برمی آمد، در این تاریکی به او دل و جرأت می بخشید.

هرچه پیش می رفت، تاریکی انبوه تر می شد. هیچکس در کوچه ها نبود، غیر از یک زن. این زن وقتی که از دور او را دید، حیرت کرد و با خود گفت: «این بچه در این وقت شب کجا می رود؟ شاید یک بچهٔ سرگردان و بی خانمان است». امّا نزدیک تر که آمد، او را شناخت و گفت: «وای! این که همان چکاوک است.»

گوزت همچنان در کوچههای پُر پیچ و خم، بهطرفِ جنگل پیش میرفت. تا وقتی که در دو طرف خود دیوار خانهها را می دید خویشتن دار بود، و کمتر می ترسید. گاهی از شکاف در بیچهای روشنایی شمعی را

می دید، که اثری بود از نور و زندگی؛ و هنوز حس می کرد که کسانی در اطراف او هستند. و همین، به او قُوتِ قلب می داد. امّا هرچه پیشتر می رفت، کُندتر قدم برمی داشت؛ و همین کمه از آخرین خانه گذشت، ایستاد. از آخرین مغازه تا اینجا را به دشواری آمده بود، و از آخرین خانه بدان سو کار او دشوارتر بود. سطل را به زمین گذاشت، دست در موهای بدان سو کار او دشوارتر بود. سطل را به زمین گذاشت، دست در موهای خود برد، سرش را خاراند. بچه ها وقتی ترس و تردید داشته باشند، همینکار را می کنند. اینجا دیگر مُون فرمی نبود، بیابان بود. در برابر او فضایی بود تاریک و خاموش و تهی. با نومیدی به این تاریکی، که هیچکس در آن نبود، و شاید جانوران، و ارواحی که به این عالم باز آمده بودند، در گوشه و کنارش کمین کرده بودند، نگریست؛ گوش فراداد، صدای پای جانورانی را که روی علفها راه می رفتند می شنید و ارواح مردگان را می دید که در میان درختها جابه جا می شوند. آنگاه سطلش را از زمین برداشت. وحشت کرده بود. وحشت به او جرأت داد. با خود گفت: «برمی گردم و می گویم که آب نبود. هرچه می خواهد بشود!» و بی تردید به طرف مُون فره می بازگشت.

صد قدمی رفت و مکث کرد. باز هم سرش را خاراند. زن تناردیه را در نظر آورد، با چهرهٔ نفرتانگیزش، و دهانش که بهپوزهٔ کفتار می ماند، و چشمان شعله ور از خشم او. نمی دانست که چه باید کرد؟ به کدام طرف باید برود؟ در یک سو آن زن وحشت آفرین در انتظارش بود، و در سوی دیگر تاریکی ترسناک و اشباح و ارواح و جنگل. و سرانجام بر ترس خود چیره شد. راه جنگل را درپیش گرفت و دوان دوان به آن طرف رفت. شتابان از دهکده بیرون رفت؛ به هیچ چیز نگاه نمی کرد و همچنان می دوید. در هیچ کجا نمی ایستاد، سرگشته و حیران می دوید. در هیچ کجا نمی ایستاد، سرگشته و حیران می دوید.

می دوید و دلش می خواست گریه کند.

ارتعاش شبانهٔ جنگل در جان او افتاده بود. دیگر به هیچ چیز فکر نمی کرد، دیگر هیچ کجا را نمی دید. شب با همهٔ وسعتش گریبان این موجود ناچیز را گرفته بود. از حاشیهٔ جنگل تا این چشمه بیش از هفت هشت دقیقه راه نبود، و کوزت راه را خوب نمی شناخت؛ چون بارها به هنگام روز این راه را آمده بود.

این چشمه یک طشت کوچکِ طبیعی بود، که از ریزشِ آب در زمینی از خاکِ رُس به وجود آمده بود؛ و اطراف چشمه را خزه ها و گیاهان پوشانده بودند، و نقشی درست کرده بودند که بهیقهٔ چین دار هانری چهارم شباهت داشت. چند سنگ درشت در ته آب افتاده بود، و آبِ این چشمه به یک جویبار می پیوست.

گوزت حتّی مکث نکرد تا نفسی تازه کند. هوا تاریک بود، امّا او با این چشمه آشنایی داشت. با دست چپ در تاریکی شاخهٔ بلوطی را که روی چشمه خم شده بود پیدا کرد و به آن آویزان شد و سطل را در آب فرو برد. مثل این که نیروی او چند برابر شده بود. امّا در آن حال که سطل را پُر از آب میکرد، آن قدر خم شده بود که سکّهٔ پانزده «سو» یی او در آب افتاد؛ و او بی خبر از این ماجرا، وقتی که سطل پُر شد آن را بیرون آورد و روی علفها گذاشت.

احساس میکرد که بسیار خسته است. میخواست هرچه زودتر بازگردد، امّا سطل پُر از آب بود و سنگین. او حتّی نمی توانست آن را بلند کند و یک قدم پیش برود. ناچار شد بنشیند و خستگی درکند. خود را روی علفها انداخت.

چشمانش را بست و لحظهای به همان حال ماند و دوباره چشم گشود؛ بی آنکه خود بداند که چرا چنین میکند، و اصلاً نمی دانست که تکلیفش چیست.

سطل پُسر از آب در کنارش بود، و آب در آن تکان میخورد، و

دایرههایی در سطح آن میافتاد. پیچخوردگیهای آب به یک مار شباهت داشت.

در بالای سَرِ او ابرهای سیاه، مانند دودهای متراکم، آسمان را پوشانده بودند؛ پنداری ابری باشند از دود و ظلم که از آن بالا فرود آمده و آن کودک را دربر گرفته باشند.

ستارهٔ مشتری در اعماق آسمان خفته بود.

کودک با شگفتی این ستارهٔ درخشان را، که نمی شناخت و از آن واهمه داشت، نگاه میکرد. در آن لحظهٔ این ستاره به افق بسیار نزدیک بود و از میان ابر متراکمی میگذشت که به آن رنگی قرمز و هراس انگیز می بخشید. و آن ابر پاره، که ارغوانی فام و غم آور شده بود، ستاره را بزرگتر جلوه می داد و چنان می نمود که زخمی است نورافشان.

از دشت، باد سردی به این سوی وزید. جنگل تاریک بود، و از فروغ و همانگیز و با طراوت تابستان اثری نبود. شاخههای بلند به شکل و حشت آوری درجای خود ثابت مانده بودند. خار بوتههای کوتاه و بدقواره در نقاط بی درخت جنگل درهم افتاده بودند و در آغوش باد سوت می زدند. علفهای بلند در باد مثل مارماهی پیچ و تاب می خوردند. تمشکهای جنگلی مثل دستهای تیغ داری بودند که به هر سو دراز می شدند تا بتوانند چیزی صید کنند. چند بوتهٔ خشک که از ریشه درآمده بودند، به دست باد، هرد م به طرفی می گریختند و گاهی به دیواره ای یا درختی که سر راهشان بود پناه می آوردند. در هر طرف، چیزی بود که غم را برمی انگیخت.

تاریکی سرگیجه آور است. انسان به روشنایی نیاز دارد. هرکس از روشنایی به تاریکی قدم بگذارد، احساس می کند که قلبش فشرده می شود. وقتی که چشم تاریکی را ببیند، روح آدمی پریشان می شود. در خسوف، در شب، در تاریکی مِه آلود، حتّی قوی ترین انسانها دچار اضطراب می شوند. هیچ کس در جنگل، تنها و در شب تاریک، آسوده

خاطر نیست. تاریکی و درختان انبوه دو چیز متراکم و پُرخطرند. در اعماقِ آنچه برای ما ناشناخته باشد، وَهم و حقیقت بههم می آمیزند. چیزی که برای شما قابل درک نباشد، در چند قدمی تان به صورت یک شبح هولناک درمی آید؛ و در آن حال حس میکنید که در فضا، و در مغز شما چیزی در نوسان است، که مانند رؤیای گلهای خفته ابهام آور است، و به وصف در نمی آید. افق وحشت آور می شود. هوایی که از دریای تاریکی برمي آيد و با نفس شما مي آميزد، ترس مي آفريند. ترس بهشما غلبه میکند، و دلتان میخواهد که برگردید و پشت سَرتان را ببینید. حُفرههای تاریک، اشیای ناشناخته و موحش، اشباح تیره و خاموش، که اگر نزدیکشان بروید می گریزند، مناظر تیره و تار، تلها و تیههای درهم ریخته، گودالهای سیاه، سکوتی بهوسعتِ مرگ، موجوداتی عجیب و ناپیدا، شاخ و برگهای خم شدهٔ اسرارآمیز، تنههای ضخیم و ترسناک درختان، تودههای سرگردان خاربوتهها، هر یک بهشکلی خود را در مقابل آدمی نشان می دهند و قدرت دفاع را از او سلب می کنند. هیچ انسان متهوّري نيست كه در چنين لحظاتي نلرزد و مضطرب نشود. هـركس در این وضع چیز ناگوار و ناسازگاری حس میکند، و روحش با تاریکی و تیرگی جُفت می شود، پیداست که تاریکی و تنهایی در کودک چه اثر هُولانگيزي دارد.

جنگلها به هنگام شب تیره و درهم پیچیدهاند؛ و از پر و بال زدن یک روح کوچک، در زیر این سقف اسرارآمیز، آوای احتضار برمی آید. ا

کُوزت بی آنکه بداند چه حال و وضعی دارد، و بی آنکه بتواند افکار خود را تعبیر و تفسیر کند، احساس می کرد که تاریکی با همهٔ عظمت و وسعتش او را دربر گرفته است؛ احساس می کرد که چیزی فراتر از

از آغاز جملهٔ «تاریکی سرگیجهآور است»، تا اینجا، مطالبی است که ویکتور هوگو در دوران تبعید، به این بخش افزوده است. (ایو.گ.)

وحشت بر او چیره شده است، از ترس می لرزید. کلمات یارای آن را ندارد که بگوییم این لرزش شگفت آور چگونه تا اعماق قلب او را منجمد کرده بود. نگاه او رَمنده و گریزنده بود؛ تصور می کرد که یک بار دیگر جرأت نخواهد کرد در چنین ساعتی به اینجا بیاید.

آنگاه به گونهای غریزی، برای آنکه از این حالت عجیب بیرون بیاید، با صدای بلند اعداد را از یک تا ده، شمرد. یک، دو، سه، چهار ...... دَه. و چون به دَه رسید، از نو آغاز کرد. و این کار به او نیرو می بخشید. کم کم به خود آمد و توانست وضع و حال خود را بهتر بفهمد. دستهایش که در آب چشمه خیس شده بودند آزارش می دادند. احساس سرما می کرد، از جا بلند شد، دوباره ترس به سراغ او آمد. ترس او طبیعی بود؛ و چیره شدن بر این ترس محال می نمود. او تنها به یک چیز می اندیشید، آن هم گریختن از درون تاریکی بود. می خواست همهٔ نیرویش را به کار بگیرد و بگریزد و از میان جنگل و دشت و کوچه ها بگذرد و خود را به خانه ها و پنجره های دو سوی کوچه ها برساند. به سطل آب، که در کنارش بود، پنجره های دو سوی کوچه ها برساند. به سطل آب، که در کنارش بود، نگاهی کرد. آن قدر از زن تناردیه می ترسید که جرأت نمی کرد سطل را در زمین بلند کرد.

ده دوازده قدمی جلو رفت. سطل پر از آب بود و سنگین. باز آن را به به زمین گذاشت. نفسی تازه کرد. دستهٔ سطل را بار دیگر با دو دست چسبید و به راه افتاد. چند قدم دیگر برداشت. دوباره ایستاد و کمی صبر کرد و به راه افتاد، همچون پیرزنی بشتش خم شده بود. سرش تا روی سینه فرود آمده بود، به زحمت قدم برمی داشت، سنگینی سطل بر بازوان لاغرش فشار می آورد. دستهای کوچک او خیس شده بود و بی حس. گاهی می ایستاد و دوباره به راه می افتاد؛ و هر بار که می ایستاد و سطل را به زمین می گذاشت، آب سر ریز می شد و بر پای برهنهٔ آو می ریخت. این ماجرا در میان جنگل، در یک شب تاریک، و در فصل زمستان، اتفاق ماجرا در میان جنگل، در یک شب تاریک، و در فصل زمستان، اتفاق

می افتاد و هیچ انسانی شاهد آن نبود. و او کودکی بود هشت ساله؛ و جز خداوند کسی نبود که این صحنه را ببیند.

و بی تردید مادرش نیز او را می دید.

زیسرا چیزهایی هم هست که جشمان شردگان را در اعماق گور میگشاید.

به زحمت نفس می کشید. بُغض گلویش را می فشرد، امّا جرأت نداشت چیزی بگوید. از بس از زن تناردیه می ترسید، در هر جا که بود، حس می کرد که این زن بالای سرش ایستاده است.

با این وصف، هرچه سعی می کرد نمی توانست تندتر از این قدم بردارد. هربار دقایق کمتری مکث میکرد و بهخودش فشار می آورد که فاصلهٔ بیشتری پیش برود. حساب می کرد که اگر همین طور برود بیش از یک ساعت در راه خواهد بود، و به محض رسیدن آن زن کتکش خواهد زد. و این اندوه بهترسی که در جنگل و تاریکی داشت افزوده می شد. از خستگی دیگر رمق در تن او نمانده بود، و هنوز نتوانسته بود به حاشیهٔ جنگل برسد. سرانجام، وقتی بهدرخت بلوطی رسید که با آن آشنا بود، و می دانست که تقریباً به حاشیهٔ جنگل رسیده، برای آخرین بار در جنگل از حرکت باز ایستاد؛ کمی بیشتر درنگ کرد، و سپس همهٔ نیرویش را گرد آورد و سطل را بلند کرد و بهراه افتاد. در اینجا دیگر این کودک بینوا و درمانده بیش از این نتوانست تاب بیاورد و با فریاد گفت: «خدایا! خدایا!» و ناگهان احساس کرد که سطل دیگر سنگین نیست. پنداری دستی نیر ومند، به جای دست کو چک او، دستهٔ سطل را گرفته بود و آن را با خود میبرد. کوزت سرش را بلند کرد و در تاریکی، مردی راست قامت را در کنار خود دید. و همین مرد بود که بی آنکه چیزی بگوید، از پشت سَر بهاو رسیده و دستهٔ سطل را به دست گرفته بود.

انسان برای هر یک از ماجراهای زندگی احساس درونیِ خاصّی دارد. کودک آرام بود.کودک نترسیده بود.

# شاید با این وضع، معلوم شود که حدسِ «بولاتروئل» درست بوده است

بعدازظهر همین روز پیش از عید میلاد مسیح، در سال ۱۸۲۳، مردی در خلوت ترین قسمت خیابان «آپیتال» در پاریس قدم میزد. از ظاهر او چنین برمی آمد که در این حدود، جایی را جست و جو میکند، و محل موردنظر او بیشتر در حاشیهٔ نیم ویرانِ حومهٔ سَن - مارسوابود؛ زیرا بیشتر در این محل مکث میکرد و از رهگذران چیزهایی میپوسید.

و ما بعداً خواهیم دیدکه این مرد، در همین محلّه اتاقی برای سکونت اجاره کرده بود.

از سر و وضع و طرز لباس پوشیدن او به نظر می آمد که مردی است فقیر، و در عین حال تر و تمیز و مرتب، که نهایت فقر را با نهایت پاکیزگی بههم آمیخته بود. این دو کمتر با هم جمع می شوند، به هر روی، مردم پاکدل به این گونه افراد فقیر و در عین حال شریف احترام می گذارند. کلاهی به سر داشت گرد و کهنه و بسیار نظیف، رِدَنگتِ او نخنما، و از ماهوت در شت بافی به رنگ زرد بود که در آن دوره غرابتی نداشت. امّا جلیقه اش گشاد بود، با جیبهایی به سبک صد سال پیش. سر زانوی شلوار سیاه رنگش از کهنگی خاکستری شده بود. جورابهایش پشمی شمی شرور بود. جورابهایش پشمی

بود و سیاه، و کفشهای پت و پهنِ چرمی و سگکداری به پا داشت. مثل کسی بود که در یک خانوادهٔ اشرافی قدیم مدّتی پیشکار یا پیشخدمت بوده باشد. موهای سفید و پیشانی پُرچین و لبهای کبود و چهرهٔ رنجدیده و شکستهاش به شصت ساله ها می ماند، امّا رفتار متین، و نیرومندی جسم او، که در همهٔ حرکاتش اثر گذاشته بود، نشان می داد که بیش از پنجاه سال ندارد. چینهای پیشانی اش جذّابیت خاصّی به او بخشیده بود، که هرکس او را می دید مجذوبش می شد. لبهایش طوری چین خورده و برهم افتاده بود که قیافهٔ او را با وقار و متواضع می نمود. در عمق نگاهش، آرامش شوم و غمانگیزی جای گرفته بود. بستهٔ کوچکی را که در پارچهای پیچیده بود در دست جپ داشت، و در دست راست عصایی داشت از چوب گِرِه دار، که با ظرافت تراش خورده بود، و سَرِ آن گِرِه بزرگی داشت، که آن را به صورت چماق درآورده بود.

رفت و آمد در این خیابان، بخصوص در زمستان، چندان زیاد نبود؛ با این وصف، بهنظر می آمد که این مرد بیپیرایه علاقهای بهدیدار و آشنایی با رهگذران ندارد، و حتّی از نزدیک شدن بهدیگران پرهیز میکند.

در آن ایّام، لوثی هجدهم، پادشاه فرانسه، تقریباً همه روز به شوازی لوروا می رفت، که گردشگاه موردِ علاقهٔ او بود. همه روز، پادشاه و درباریانش در ساعت دو بعداز ظهر، در بازگشت از شوازی لوروا، از خیابان ایتال عبور می کردند.

ساعت عبور شاه و درباریانش، گاهی چنان دقیق بود که بینوایان آن محل، به محض آنکه کالسکه های شاه و همراهانش را از دور می دیدند، می گفتند: «ساعت دو بعداز ظهر است، و شاه به تویلری ۲ بر می گردد.»

در این لحظات، گروهی پیش می دویدند و در کنار خیابان صف می کشیدند تا شاه را ببینند؛ چراکه عبور شاه طبعاً جمعی راگرد می آورد.

این رفت و آمدهای شاهانه در خیابانهای پاریس دقایقی وضع را دگرگون مي كرد. هرچند عبور او يرشتاب بود، شكوهمند و يُر زرق و برق نيز بود. این یادشاه، که تقریباً زمین گیر بود و عاجز از راه رفتن، شیفتهٔ آن بود که اسبهای کالسکهاش چهارنعل بتازند. خود او نمی توانست راه برود، امّا مرکب ملوکانه دوان دوان حرکت میکرد، و بهسرعت برق میگذشت. در کالسکهاش آرام و متین مینشست. سواران با شمشیرهای برهنه او را در میان می گرفتند. کالسکهٔ او، که بر بدنهاش نقش طلایی گل زنبق داشت، با شتاب و پر سر و صدا می آمد و در یک چشم به هم زدن از نظرها ناپدید مى شد. تماشاگران حتّى فرصت نداشتند كه درون كالسكه را ببينند. لوئى هجدهم همیشه در گوشهٔ راست کالسکه روی بالشهای پنبهای، با روکش اطلس سفید، مینشست. صورتی داشت پهن و با وقار و سرخ و سفید، پیشانی صاف و پودرزده، و نگاهی مغرور و بیاعتنا، و تبسّمی فیلسوفانه. لباس او سردوشیهای بزرگ و یراق دوخته داشت. روی سینهاش پُر بود از مدالها و نشانهایی مانند توازن دُور ، صلیب سنلوئی، صلیب لژیون دُونُـور، لوح مقدّسِ نقرهای و حمایل آبی فام او روی شکم بزرگ و برآمدهاش مىافتاد. شاه چنين شكل و شمايلي داشت. وقتى كه کالسکهاش از پاریس بیرون می رفت، کلاهش راکه با پُرهای سفید آراسته شده بود، برمی داشت و روی زانوانش، که در زیر زانویندهای بلند و زیبای ساخت انگلستان بنهان شده بود، میگذاشت، و در بازگشت بهپاریس کلاهش را دوباره به سر می نهاد. به مردمی که در دو سوی خیابان جمع شده بودند و برای او دست تکان می دادند، بی اعتنا می نگریست. كمتر امكان داشت كه دستي بلند كند و بهابراز احساسات مردم پاسخي گوید. یک بار که از کوی سن مارسو می گذشت، یکی از تماشاگران بهرفیق پهلودستیاش گفته بود: «دیدی؟ هیأت حاکمه همین خبلهٔ شکمگنده

است!»

و این عبورِ تغییرناپذیر شاه در ساعت مقرّر، آن روز هم مهمترین حادثهٔ روز در خیابان اُبیتال بود.

آن مرد زردیوش، که در آن خیابان قدم می زد، از ساکنان این مسحل نبود، و شاید پاریسی هم نبود، و از این قضیه خبر نداشت. در ساعت دو بعدازظهر که کالسکهٔ شاهی در میان گردانی از گاردسوار، با لباسهای آراسته بهيراق نقره، از سالپترير اگذشت، و بهخيابانِ اُپيتال رسيد، آن مرد از دیدن مرکب ملوکانه حیرت کرد، و حتی می توان گفت که ترسید. در آن هنگام، در خیابان کسی نبود؛ و او شتابزده و با وحشت بهسه گنج دیواری پناه برد. امّا شتابزدگی و وحشت او از نگاه تیز حضرت والا دوک داوره ۲، که آن روز فرماندهی گردان مخصوص محافظت از اعلیحضرت را به عهده داشت و در كالسكه رو بهروى شاه نشسته بود، پنهان نماند و بهاعلیحضرت گفت: «این مرد قیافهٔ مشکوکی دارد!»، و مأموران پلیس نیز که در اطراف خیابان مراقب اوضاع بودند، متوجّه او شدند و یکی از آنها مأمور شد که به تعقیب او برود و شناسایی اش کند. مرد ناشناس از این خيابان، به كوچه ها و يس كوچه ها پيچيد و ساعاتي از اين طرف به آن طرف می رفت، تا آنکه مأمور پلیس رد او راگم کرد. در گنزارش روزانهای که بهاطلاع کنت آنگلس ، وزیر کشور و مسئول پلیس، رسید بهاین موضوع اشاره شده بود.

مرد زردپوش، بعداز آنکه مطمئن شد که مأمور پلیس ردش راگم کرده، قدمها را تندتر کرد و گاهی بهپشتِ سرنگاهی می انداخت؛ در ساعت چهار و ربع بعدازظهر، جلو تماشاخانهٔ پُورت سن مارتن، مکثی

<sup>1.</sup> Salpetriére

کرد. آن روز، نمایش «دو زندانی محکوم به اعمال شاقه» را نمایش می دادند. نام این نمایش که در پرتو روشنایی فانوسها می درخشید، تأثیر عجیبی بر او گذاشت؛ و مرد، لحظاتی ایستاد و اندیشناک به نام آن نمایش چشم دوخت؛ سپس به سوی کوچهٔ بُن بست پلانشت، و از آنجا به پلادِتن و رفت، که دفتر بنگاه مسافرتی لانیی در آنجا بود؛ و یکی از کالسکه های سفری اش در ساعت چهار و نیم به راه می افتاد. در آن هنگام، اسبها را به کالسکه بسته بودند و آمادهٔ حرکت بودند. کالسکه ران نام تک تک مسافران را می خواند، و آنها با شتاب از پلکانِ آهنی کالسکه بالا می رفتند.

آن مرد زردپوش جلو رفت و از کالسکهران پرسید: «جای خالی ندارید؟»

- \_ چرا، فقط يه جا هست بغل دستِ من.
  - ـباشه. همون برای من خوبه.
    - \_پس بياييد بالا.

امًا راننده، به سر و وضع فقیرانه این مسافر، و بستهٔ کوچکی که در دست داشت، نگاهی انداخت و کرایه اش را مطالبه کرد، و از او پرسید: «تا لانیی با ما هستید؟»

\_بله.

و آن مرد كراية سفر تا لانيي را پرداخت.

كالسكه بهراه افتاد. از شهر كه بيرون رفتند، كالسكهران سعى كرد سَرِ

ا. نام این ملودرام که در سال ۱۸۲۲ (و نه در سال ۱۸۲۳) در پُرت سن سارتن در تماشاخانهای روی صحنه آمده بود، برای ژان والژان که زندانی دیگری به نام شان ماتیو را از کیفر رهایی داده بود، می توانست جذّاب باشد، و نویسنده با ظرافت و زیرکی خاص، از این مطلب یاری جسته است. (ایو.گ.)

صحبت را با مسافر بغل دستی باز کند. امّا او آدم کم حرفی بود؛ و کالسکهران که از هم صحبتی با او مأیوس شده بود، دیگر با او حرفی نزد و از آن پس یا سوت میزد یا به اسبها دشنام میداد.

بعداز ساعتی هوا سردتر شد. کالسکهران پالتوی ضخیم خود را به تن کرد، امّا آن مسافر زردپوش اصلاً در فکر سرما نبود. کالسکه همچنان راه می پیمود، و گورنه ۱، و تُویی سورمرن ۲ را پشتِ سرگذاشت.

نزدیک ساعت شش به شِل رسیدند، و برای آنکه اسبها نفسی تازه کنند، جلو مسافرخانه ای توقف کردند، که ساختمان آن قبلاً متعلق به صومعهٔ پادشاهی بود. مسافر ناشناس گفت: «اینجا پیاده می شوم.»

و بُقچه و عصای خود را برداشت و پیاده شد.

چند لحظه بعد، اثری از او دیده نمی شد.

کالسکه ران چند دقیقه بعد، به طرف لانیی راه افتاد، و هرچه در مسیر خود نگاه کرد، او را در آن اطراف ندید، و روی گرداند و به مسافرانی که پشت سَرِش نشسته بودند، گفت: «این مسافری که پیاده شد اهل این حدود نبود، وگرنه می شناختمش، سر و وضعش به آدمهای فقیر می ماند، امّا مثل این که بول برایش قدر و قیمت نداشت. کرایهٔ تا لانیی را داده بود، امّا در میان راه، در شِل پیاده شد. با آنکه هوا تاریک شده، این مرد به مسافرخانه نرفت. توی راه هم هر جا را که نگاه کردم اثری از او ندیدم. مثل این که آب شده و توی زمین رفته.»

امّا آن مرد آب نشده و در زمین فرو نرفته بود، بلکه در تاریکی شتابان از کوچهای در شِل گذشته بود و پیش از آنکه به کلیسا برسد، در سمت چپ قدم به جادّهٔ تاریکی گذاشته بود، که به مون فرمی می رفت. ظاهراً این حدود را می شناخت؛ و شاید قبلاً به اینجا سری زده بود.

تند و شتابزده در آن جادّهٔ باریک پیش رفت تا به یک جادّهٔ قدیمی

رسید، بین گانبی و لانیی. صدای پای چندنفری را شنید، در گودالی پنهان شد و منتظر ماند که رهگذران دور شوند. به نظر می آمد که احتیاط او بی مورد است. شبی بود از شبهای تاریک ماه دسامبر، هوا ابری بود و تنها دو سه ستاره در آسمان به چشم می آمدند.

اینجا ابتدای یک سربالایی بود که به مون فرمی می رفت. آن مرد بعد از آنکه حاده خلوت شد، از گودال بیرون آمد و به جای آنکه به مُون فرمی برود، به طرف چپ پیچید و از میان کشتزارها دوان دوان گذشت و به جنگل رسید.

در حاشیهٔ جنگل مکثی کرد؛ سپس به جنگل قدم گذاشت. دیگر شتاب زده نبود و نمی دوید. با دقّت، به تک تک درختها نگاه می کرد. آهسته و با حوصله قدم برمی داشت، و در هر قدم اطراف خود را می پایید. به نظر می آمد که گوشه ای از جنگل را جست و جو می کند، که تنها خود او آنجا را می شناسد، و با رازِ آن آشناست. ناگهان در جایی مکث کرد و با تردید به اطراف نگریست، گویی راه خود را در میان جنگل گم کرده باشد. مدّتی به اطراف نگریست، گویی راه خود را در میان جنگل گم کرده باشد. مدّتی به این طرف و آن طرف رفت و به درختها نگاه کرد و آنها را می شمرد، تا آنکه سرانجام به جایی که در جست و جویش بود رسید. گوشه ای از آن روی هم انباشته شده بود، و سنگ پاره های سفید رفت، و در تاریکی به سنگ پاره ها خیره شد. درخت تنومندی، که برآمدگی های غُدّه مانندی به سنگ پاره ها خیره شد. درخت تنومندی، که برآمدگی های غُدّه مانندی رفت و روی پوست پُر از غُدّهٔ درخت دست مالید؛ مثل آنکه می خواست رفت و روی پوست پُر از غُدّهٔ درخت دست مالید؛ مثل آنکه می خواست آن درخت زبان گنجشک کهن سال را درست و دقیق شناسایی کند.

رو در روی این درخت زبانگنجشک، درخت بلوطی بود که ظاهری آفت دیده داشت، و پوستهایش کنده شده بود، و یک لوحهٔ فلزی روی آن میخکوب شده بود. آن مرد روی نوک پایش بلند شد و آن لوحه را با دست

لمس كرد.

سپس بین این درخت و تودهٔ سنگهای سفید بهزمین چشم دوخت و چندبار به این سو و آن سو رفت و با پای خود خاک را پس و پیش کرد؛ گویی می خواست مطمئن شود که این قسمت از خاک دست نخورده مانده است.

بعداز آنکه بازرسی و بازبینی او بهپایان رسید، و خیالش از هر جهت آسوده شد، در مسیری که خود می شناخت، بهطرف حاشیهٔ جنگل بهراه افتاد.

و همین مرد بود که در جنگل، و نزدیک حاشیهٔ آن، کوزت را سطل بهدست دید.

این مرد در مسیر مُون فرمی پیش می رفت، که آن دخترک بینوا را دید که ناله می کرد، و گاهی باری را که به زحمت حمل می کرد به زمین می گذاشت، و بعداز آنکه نفسی تازه می کرد، باز آن را برمی داشت، و به هزار زحمت چند قدمی برمی داشت. آن مرد نزدیک تر رفت و آن دخترک را دید که سطل پر آبی را در دست دارد، و بی آنکه چیزی بگوید سطل را از دست او گرفت.

## کوزت در تاریکی و در کنار مرد ناشناس

چنانکه گفتیم، کوزت دیگر نمی ترسید.

ابتدا مرد ناشناس سکوت را شکست؛ آرام و آهسته، و با وقار حرف میزد: «عزیز من! ... این سطلِ آب برای تو خیلی سنگین است!»

گُوزت، نگاهی به آن مرد کرد، و گفت: «بله، آقا!»

من آن را مي آرم.

كُورَت دستهٔ سطل را رهاكرد و دركنار او بهراه افتاد.

مرد ناشناس، آهسته گفت: «واقعاً سنگین است!»

و سپس رو به آن دخترک کرد، و گفت: «عزیز من! چند سال داری؟» ـ هشت سال، آقا.

\_ و با این سطل از راه دوری تا اینجا آمدهای؟

از آن چشمه ای که توی جنگل است، تا اینجا آمده ام.

ــكجا ميروي؟ ... هنوز خيلي مانده تا بهخانهات برسي؟

ــ يک ربع ساعت هنوز مانده تا برسيم.

آن مرد لحظهای خاموش ماند، و سپس گفت: «معلوم می شود مادر نداری.»

ـنمي دونم.

و پیش از آنکه مرد ناشناس چیزی بپرسد، گفت: «گمان میکنم

مادری داشتهام. همه مادر دارند، امّا من ندارم.»

و سپس چند قدمی رفت و گفت: «مثل این که هیچ وقت مادر نداشتهام.»

آن مرد سطل را روی زمین گذاشت و خم شد و دست را به شانهٔ دخترک نهاد و سعی کرد در تاریکی صورت او را ببیند. در فروغ سربی فام شب، به چهرهٔ کوزت نگریست که لاغر بود و پژمرده. از او پرسید: «دخترم! اسمت چیه؟»

ـگوزت.

مثل این که صاعقه به جان آن مرد افتاده بود. بار دیگر با دقّت نگاهش کرد. دستهایش را از روی شانهٔ او برداشت. سطل را برگرفت و به راه افتاد. یس از چند لحظه پرسید: «خانهات کجاست؟»

در مُونفرمي. مي دانيد كجاست؟

ــ من هم با تو به مُون فرمي مي آيم.

و آن مرد مدّتی به فکر فرو رفت و سرانجام پرسید: «چه کسی ترا این وقت شب، برای آوردنِ آب به جنگل فرستاده؟»

\_خانم تنارديه.

آن مرد سراپا لرزید، امّا نمیخواست چیزی بهروی خود بیاورد. از او پرسید: «این خانم تناردیه کارش چیه؟ چه شغل و حرفهای دارد؟»

ــ مسافرخانه دار است. من خدمتكار او هستم.

پس مسافرخانه دار است. همراه تو می آیم. امشب در آن مسافرخانه می خوابم.

مرد قدمهای بلند برمی داشت. کُوزت به زحمت پا به پای او می رفت. دیگر خسته نبود؛ گاهی به سرا پای این مرد نگاهی می انداخت، و آرامش عجیبی احساس می کرد. هرگز به او یاد نداده بودند که رو به خدا بایستد و دعا بخواند، امّا در آن لحظات، احساس تازه ای داشت. شادی و امید

به سراغش آمده بود. حس می کرد که به سوی آسمانها پر و بال گشوده است.

چند دقیقه بعد، آن مرد پرسید: «خانم تناردیه خدمتکار ندارد؟»

\_\_نه!

\_يس همهٔ كارها بهعهدهٔ تست؟

ـ بله آقا.

آن مرد دیگر چیزی نگفت. امّاکوزت برای او شرح داد: «دو تا دختر کوچک هم آنجا هستند.»

سدرتا دختر؟

\_پُونين و زِلما.

و دخترک آن دو نام را که خانم تناردیه، با آنهمه زحمت از رُمانها اقتباس کرده بود، و آنقدر در نظر او گرامی و عزیز بود، به این سادگی به زبان می آورد، و تازه «اِپونین» را «پُونین» می گفت.

\_دخترم! این «پُونین» و زلما چه کارهاند؟

ـ دختران خانم تناردیه هستند. به آنها می گویند دوشیزه تناردیه.

این دخترها توی خانه چه کار میکنند؟

\_عروسکهای قشنگی دارند؛ چیزهای خوشگل و طلایی دارند؛ بازی میکنند، تفریح میکنند.

\_از صبح تا شب كارشان همين است؟

\_ بله، آقا.

\_و تو؟ ... تو چه کار میکنی؟

ـ من ... كار ميكنم.

-از صبح تا شب؟

کسوزت چشمان درشتش را به آن مرد دوخت. قطره اشکسی در چشمانش بود که در تاریکی شب به چشم نمی آمد؛ و دردمندانه گفت:

«بله، آقا!»

و بعد از چند لحظه سکوت، گفت: «هر وقت که کارهام زود تمام بشود، اجازه می دهند کمی بازی کنم.»

\_چه بازیهایی میکنی؟

سهرجور که بتوانم، بازی میکنم. کاری به من ندارند. امّا من اسباب بازی ندارم. پُونین و زلما نمیگذارند که من به عروسکها شون دست بزنم. من یک شمشیر کوچک شربی دارم، که از این بزرگتر نیست.

و انگشت کو چکش را نشان داد.

ـ و حتماً شمشير تو چيزي را نمي بُرد.

به دهکده رسیدند. گوزت راهنمای مرد ناشناس شده بود. به مغازهٔ نانوایی رسیدند. کوزت از یاد برده بود که باید نان بخود. آن مرد دیگر از او چیزی نپرسید، و با سکوتی غمانگیز به او نگاه می کرد. بعد از کلیسا به مغازه ها رسیدند که با نور شمع روشن شده بودند. آن مرد از کوزت پرسید: «هفته بازاره؟»

ـنه آقا، برای عید میلاد مسیح شمع روشن کردهاند.

چند لحظه بعد که به مسافرخانه نزدیک شده بودند، دخترک با شرم بازوی آن مرد را گرفت و گفت: «آقا!»

- ـ چى شده، دخترم!
- ـ نزدیک شده ایم به خانه.
  - ـ بسيار خوب.
- ـ حالا سطل را بهمن بدهید.
  - \_برای چی؟
- -اگر خانم ببیند که کسی کمکم کرده و سطل را آورده، کتکم میزند. آن مرد سطل را به او داد، و لحظه ای بعد، به مسافر خانه رسیدند.

## با اِکراه پذیرفتنِ مردِ ظاهراً فقیری که ممکن بود ثروتمند باشد

کوزت پیش از ورود به مسافرخانه نتوانست خویشتن داری کند و نگاه دزدانه ای به آن عروسک بی نهایت زیبای مغازهٔ روبه رو انداخت، و سپس در زد. زن تناردیه شمع به دست در را باز کرد و گفت: «تویی، دخترهٔ پست فطرت؟ ... خدا را شکر کن که به موقع آمدی، وگرنه زیرِ شلاق سیاهت می کردم، دخترهٔ نانجیب حرامزاده!»

كوزت با ترس و لرزگفت: «خانم! ... ايـن آقـا مسافرند؛ اتـاق لازم دارند.»

زن تـناردیه نـاگـهان خشـمش را فـرو خـورد و مـانند هـمهٔ مسافرخانه داران، سعی کرد قیافهٔ خوش آمدنی و مهربانی به خود بگیرد؛ و در عین حال حریصانه مشتری را ورانداز کرد و گفت: «آقا، این است؟»

مرد دست به کلاه برد و ادای احترامی کرد و گفت: «بله خانم، من هستم.»

مسافران فقیر معمولاً این قدر با ادب نیستند. زن تناردیه وقتی که ادب و احترام او را دید، و نگاهی به سر و وضع فقیرانه و بقچه ای که زیر بغلش بود انداخت، قیافهٔ مهرآمیزی را که به خود گرفته بود تغییر داد و دوباره سرد و بی اعتنا شد و گفت: «بیا تو ... مرد!»

و «مرد» وارد شد. زن تناردیه یک بار دیگر به سر تا پای او نگاه خریداری انداخت. لباس نخنما و کلاهِ از ریخت افتاده اش توی ذوق می زد. بی آنکه حرفی بزند، با تکان دادن سر، و درهم کشیدن لبها و بینی، از شوهرش که مشغول باده گساری با گاریچی ها بود، کسب تکلیف کرد.

تناردیه نیز بی آنکه چیزی بگوید، انگشت سبّابهاش را، بی آنکه کسی جز همسرش متوجه شود، به شکلی حرکت داد، و لب و لوچهاش را طوری درهم کشید که زن تناردیه دریافت که شوهرش مسافر تازه وارد را یک مُفلسِ تمام عیار ارزیابی کرده است. به این ترتیب، زن تناردیه تکلیف خود را فهمید و با لحن بی ادبانه ای گفت:

ـ مردا ... تقصير من نيست. امّا چه كنم كه اتاق خالى ندارم.

آن مردگفت: «اشکالی ندارد. جایی به من بدهید در انبار، در اصطبل ... یا هر جای دیگر ... فرق نمی کند. در عوض من کرایهٔ کامل یک اتاق را به شما می دهم.»

ــ چهل «سو» مي شود.

ـ باشد، چهل سو ميدهم.

یکی از گاریچیها که سرش از باده گرم بود، گفت: «یک اتاق که بیست سو بیشتر نیست. از این مرد چرا چهل سو میگیرید؟»

زن تناردیه در جوابش گفت: «برای این مرد می شود چهل سو. من از آدمهای فقیر کمتر از این کرایه نمی گیرم.»

تناردیه با ملایمت گفت: «چه می شود کرد؟ اتاق بهاین جور آدمها کرایه دادن، هزار جور ضرر و زیان دارد.»

مسافر ناشناس، بی آنکه چیزی بگوید، بقچه و عصایش را روی نیمکت گذاشت و پشت میزی نشست و کوزت شتابان آمد، و یک بطری شراب و یک لیوان روی میز او گذاشت. فروشندهای که برای اسبش آب خواسته بود، خود سطل را به اصطبل برد. کوزت دوباره زیر میزی رفت که

همیشه جای او بود. و دوباره به جوراب بافی مشغول شد.

آن مرد شراب را در لیوان ریخت و فقط جرعهای نوشید و لبی ترکرد. همهٔ هوش و حواسش متوجه کوزت بود.

کوزت قشنگ نبود، امّا اگر بهشادابی و خوشبختی میرسید، شاید زیبا می شد. ما پیش از این از چهرهٔ غمگین این دختر طرحی برای شما كشيدهايم؛ لاغر بود و پريده رنگ. حدود هشت سال داشت، امّا شش ساله می نمود. چشمان درشتش از بس گریسته بودند، کبودفام شده بودند. گوشهٔ لبهایش چین خوردگی غم آوری داشت، که نشان می داد با رنج انس گرفته است. چنین چیزی در محکومان بهاعدام، و بیمارانس که درد بی درمان دارند، یافت می شود. دستهایش، به همان گونهای بودند که مادرش حدس زده بود، یعنی «خشک و سرمازده و از ربخت افتاده». نوری که در این دَم از شعله های آتش می تافت و سراپای او را در زیر میز آشكار مي كرد، نشان مي دادكه چقدر لاغر است، و چگونه استخوانهايش بیرون زدهاند. و چون مُدام از سرما می لرزید، عادت کرده بود که زانوانش را بر هم بفشارد. لباسش چنان پاره پاره بود که در تابستان آدمی را بهرحم می آورد و در زمستان بهوحشت می انداخت. در این سرمای زمستان پیراهن نخی سوراخ سوراخی بهتن او بود که از هر سوی آن لکّههای کبود یا سیاهی بهنظر می آمد که آثار پنجههای زن تنازدیه بود. ساقهای برهنهاش از سرما سرخ شده بود. فرورفتگی استخوانهای پهلو و سینهاش بیننده را متأثر می کرد. در سرایای این کودک، در رفتار و گفتارش، در لحن صدایش، در نگاهش، در سکوتش، و در همهٔ حرکاتش، حضور چیزی احساس مي شدكه نام آن ترس بود.

ترس در همهٔ وجود او پخش و پراکنده شده بود. ترس او را در خود پوشانده بسود. تسرس آرنجهای او را به پهلوهایش می چسباند. ترس پاشنههای پای او را زیر دامنش می کشاند. ترس وادارش می کرد در همه

حال خود را جمع و جور کند تا جای کمتری بگیرد، و جز به هنگامی که مُجاز باشد نفس نکشد. و کارش به جایی کشیده بود که ترس جزو وجود او، و از عادات جسمانی او شده بود. تنها تغییر حال او در موقعی بود که ترس او حتّی از آنچه بود بیشتر می شد. در ته مردمک چشمانش، نقطهٔ غریبی بود که ترس در آن جای گرفته بود.

این ترس چنان بودکه آن شب کوزت، وقتی که به مسافر خانه رسید، با آنکه سراپا از آب خیس شده بود، جرأت نکرد برای خشک شدن کنار آتش بنشیند، بلکه رفته بود زیرِ میز، و بی آنکه حرفی بزند بافندگی را از سر گرفته بود.

نگاه این دخترک همیشه پُر از اندوه بود؛ وگاهی چنان دردآلود می شد که بیم آن میرفت که این موجود بینوا یا کارش به جنون بکشد یا به یک دیو تبدیل شود.

هرگز دعا خواندن و نیایش ذات پروردگار را بهاو نیاموخته بودند، و در همهٔ عمر به کلیسا نرفته بود. زن تناردیه در این مورد میگفت: «مگر من فرصت این جور کارها را دارم؟»

و آن مرد زردپوش نگاهش را از کوزت برنمی داشت.

که ناگهان زن تناردیه فریادش بلند شد: «پس نانی که قرار بود این دختره بخره، کجاست؟»

کوزت عادت کرده بود هر وقت که زن تناردیه صدایش بلند می شد، در هر گوشه ای که بود بیرون می دوید و بی حرکت در مقابل او می ایستاد. این بار هم بی درنگ از زیر میز بیرون پرید.

امًا كوزت خريدن نان را از ياد برده بود؛ و مثل همهٔ بچههاى زيرِ فشار و وحشتزده، بهدروغ متوسل شد و گفت: «خانم! نانوايي بسته بود.»

باید با مشت به در نانوایی می کوبیدی. می آمد و در را باز می کرد.

ــدر زدم، خانم.

\_خوب؟ چې شد؟

سدر را باز نکرد.

زن تناردیه گفت: «فردا معلوم می شود که راست گفتهای یا دروغ. اگر دروغ گفته باشی خودت بهتر می دونی که چی به روزت می آرم. فعلاً آن پانزده «سو» را که بهت دادم، پس بده.»

کوزت دَست در جیب پیش بند خود کرد، و ناگهان نفسش بند آمد. سکّهٔ پانزده سویی در جیب او نبود.

زن تناردیه گفت: «منتظر چی هستی؟ آن سکه کجاست؟»

کوزت جیبش را پشت و رو کرد؛ سکّهای در آن نبود. چه بر سَرِ این سکّه آمده بود؛ چیزی نمی توانست سکّه آمده بود؛ چیزی نمی توانست بگوید، درجا خشکش زده بود. زن تناردیه هم دست بردار نبود: «پس تو سکّه را گُم کردهای؟ شاید هم در گوشهای پنهانش کردهای؟ دخترهٔ دزد!» و در این حال دست به طرف شلّق برد که در بالای بخاری دیواری به میخ آویزان بود.

کوزت تاب نیاورد و با تمام نیرویی که داشت، فریاد کشید: «خانم! منو ببخشید. ببخشید، خانم. دیگه از این جور کارها نمی کنم.»

زن تناردیه شلاق را برداشت.

مسافر زردپوش در جیب جلیقهٔ خودکاوید و سکّهای یافت. مشتریان بادهنوش بهبازی با ورق مشغول بودند و بهاو توجهی نداشتند.

کوزت با ترس و وحشت، در گوشهای نزدیکِ بخاری خود را به دیوار چسباند. طوری خم شده بود که از ضربه های شلاق آزار کمتری ببیند. زن تناردیه شلاق را بالای سرش برد.

امًا پیش از آنکه ضربهای بزند، مسافر زردپوش گفت: «ببخشید خانم. من همین السّاعه دیدم که چیزی از جیب پیش بند او روی زمین افتاد. شاید همون چیزی باشد که شما دنبالش می گردید.» خم شد و وانمود کردکه روی زمین دنبال چیزی می گردد، و ناگهان از جا بلند شد و گفت: «بله خانم، یک سکّهٔ نقره، باید همان سکّهٔ گمشده باشد.»

و آن را بهزن تناردیه داد. با آنکه سکّهٔ بیست سویی بود، زن تناردیه که نفع خود را در آن می دید، تأیید کرد که این همان سکّهٔ گمشده است. و آن را گرفت و در جیب نهاد، و با خشم به کُوزت نگاهی انداخت.

«یادت باشه، که همیشه از این جور اتفاقات نمی افتد.»

کوزت بهزیرِ میز برگشت. که آنجا را زن تناردیه «لانهٔ کوزت» نام داده بود. امّا با چشمهای درشتش به آن مسافر ناشناس خیره شده بود؛ و نه تنها با تعجب به او آمیخته بود بهنوعی اعتماد و اطمینان.

زن تناردیه از آن مرد زردپوش پرسید:

«شام نمي خوريد؟»

آن مرد جوابی نداد؛ در افکار و تخیّلات خود فرو رفته بود.

زن تناردیه از خود پرسید: «این مردکیست؟ شایدگدای خطرناکی باشد که حتّی پول ندارد شام بخورد. پس از کجا کرایهٔ اتاقش را میدهد؟ چه شدکه آن سکّه را روی زمین پیدا کرد و به جیب نزد؟ از کارش سر در نمی آورم!»

در این هنگام، دری گشوده شد و اپونین و آزلما وارد تالار شدند.

آن دو زیبا بسودند و جنّاب، و بسیشتر بسه شهریها مسیماندند تما به روستاییان. یکی گیسوانی داشت بلوطی رنگ و برّاق؛ دیگری گیسوانی سیاه و بلند و بافته و آویخته از پشت. هر دو شاداب بودند و پاکیزه و با طراوت و تندرست و خوشایند. لباس گرمی پوشیده بودند که هرچند از پارچهٔ درشت بافی بود، امّا در دوخت آن ظرافتی به کار رفته بود که ضخامتش را پنهان می کرد. لباس زمستانی بود و بهار در آن راه داشت. در

سیمای آن دو، فروغ شادمانی هویدا بود. سر و وضعشان، شرور و شادمانی شان، شور و غوغایشان، سروری و برتری آنها را آشکار میکرد. به محض آنکه زن تناردیه چشمش به آنها افتاد، با غُرّولندی که آمیخته با عشق و پرستش مادرانه بود، گفت: «دخترها! تا حالا کجا بودید؟ چرا این قدر دیر پیش ما آمدید؟»

آن وقت هر کدام را جداگانه روی زانوانش نشاند و موهایشان را نوازش داد و مرتب کرد، و نوارهای گیسوانشان را گِره بست، و بوسههای مادرانهای به گونههایشان زد و رهایشان کرد؛ و درعین حال از آنها ایراد می گرفت: «سلیقه تان کجا رفته؟ این چه لباسهایی است که پوشیده اید؟» اپونین و آزلما رفتند و در کنار آتش نشستند. عروسکی داشتند که آن را روی زانوانشان می خواباندند و گاهی آن را چرخ می دادند و در گوش

را روی زانوانشان میخواباندند و گاهی آن را چرخ میدادند و در گوش همدیگر چیزهایی میگفتند و میخندیدند. گاهی کُوزت چشم از روی بافتنی خود برمیداشت و با اندوه به آن دو، که شادمان بودند و بازی میکردند، نگاهی می انداخت.

اپونین و آزلما به گوزت اعتنایی نداشتند؛ او را همچون سگی می پنداشتند. این سه دختر کوچک جمعاً بیست و چهار سال داشتند، و با همهٔ خُردی و کوچکی نموداری بودند از جامعهٔ بشری، که در یک طرف حسادت بود و اندوه، و در طرف دیگر بی اعتنایی و غرور.

عروسکِ آن دو دختر رنگ باخته و کهنه بود، امّا در نظر کوزت که در عمر خود یک عروسک، و بهقول خود بچهها، یک عروسک، «راستکی» نداشت، رؤیایی و ستایش انگیز بود.

زن تناردیه، که در این میان میرفت و می آمد و به کار خود مشغول بود، ناگهان متوجّه شد که کوزت به جای آنکه بافندگی کند، به بازی شادمانهٔ دختران او چشم دوخته است، و نتوانست چنین گناهی را نادیده بگیرد و سَرِ او فریاد کشید: «خوب گیرت آوردم! پس این جور کار می کنی؟

السّاعه مي آيم و با شلّاق يادت مي دهم كه چه جور بايد كار كرد.»

مرد ناشناس، بی آنکه از روی صندلی خود برخیزد، روی گرداند و با لبخند، امّا با تردید و احتیاط گفت: «خانم! اجازه بدهید او هم بازی کند.» حتّی اگر یکی از مشتریان دست و دلباز، که در رستوران او چند نوع غذا و دو بطر شراب خورده بود، چنین تقاضایی می کرد، زن تناردیه آن را نوعی تحکم به حساب می آورد و زیرِ بار نمی رفت، تا چه رسد به آنکه مردی با آن سر و وضع فقیرانه، که هنوز غذایی هم سفارش نداده بود، چنین حرفی بزند. به همین علّت فریاد بر آورد: «این دختره باید کار کند؛ چون من شکمش را سیر می کنم. من که نانِ مفت ندارم به کسی بدهم.»

مرد با لحنی آرام و با وقار، که با سر و لباس فقیرانه و شانه های پهن و کارگر مانند او تناسب نداشت، گفت: «این دختر چه کاری برای شما میکند؟»

زن تناردیه با تکبر و بی اعتنایی گفت: «این دختره جوراب می بافد. البته اگه حضرت آقا این اجازه را بدهند! ... برای دخترهای کوچولوی من جوراب می بافد تا مجبور نباشند پابرهنه راه بروند.»

مرد به پاهای برهنه و لاغر و از سرما سرخ شدهٔ کوزت نگاهی کرد، و گفت: «یک جفت جوراب را چند روزه تمام میکند؟»

این دخترهٔ تنبل و بیکاره، سه چهار روز طول می دهد تا یک جفت جوراب را تمام کند.

این یه جفت جوراب بعد از تمام شدن چقدر می ارزد؟ زن تناردیه با تحقیر به او نگاهی کرد و گفت: «در حدود سی سو.» آن مرد گفت: «این یه جفت جوراب را حاضرید به من بفروشید پنج فرانک؟»

یکی از گاریچیها که سرش از باده گرم شده بود، فریاد زد: «خدایا! چی می شنوم؟ پنج فرانک!» جی می شنوم؟ پنج فرانک!»

زن تناردیه نیز ناچار در جواب مرد زردپوش گفت: «باشد! اگه چنین هوسی دارید، این یک جفت جوراب را بهشما می فروشم به قیمت پنج فرانک. در اینجا ما گوش به فرمان مشتریهای خودمان هستیم.»

و سپس در چند کلمه، محکم و قاطع گفت: «امّا بهیک شرط؛ آن پنج فرانک بی هیچ عذر و بهانه، و همین السّاعه پرداخت بشود.»

آن مرد پنج فرانک از جیب درآورد و روی میز گذاشت و گفت: «بسیار خوب. این هم پول آن یک جفت جوراب.»

و رو به کوزت کرد، و گفت: «دخترم! جوراب را بده به من، و برو بازی ئن!»

یکی از گاریچیها چنان به وجد و هیجان آمده بود که رفت و سکّه را برداشت و با دست و دندان آزمایش کرد و گفت: «نقص نداره؛ اصلاً تقلّب در کارش نیست.»

تناردیه از جا برخاست و بی آنکه چیزی بگوید، سکّه را از آن گاریچی گرفت و در جیب جلیقهاش گذاشت. زن تناردیه نیز که نمی دانست چه بگوید، لبهایش را میگزید و با بغض و کینه بهاطرافش نگاه می کرد.

در این میان، گوزت که از ترس می لرزید، به خود جرأت داد و گفت: «خانم! ... اجازه می دید؟» «خانم! ... اجازه می دید؟» زن تناردیه با لحن هراس انگیزی گفت: «برو ... برو بازی کن!» کوزت گفت: «متشکرم ... خانم!»

کوزت با زبان از زن تناردیه تشکر میکرد، و با همهٔ وجودش سپاسگزار مرد ناشناس بود.

تناردیه دوباره بهباده گسادی پرداخت. زنش سر در گوش او گذاشت و گفت: «بهنظر تو این مسافر غریبه چه جور آدمی است؟»

تناردیه در جوابش گفت: «هنوز نمی دونم. میلیونرهایی هم هستند که دوست دارند فقیرانه لباس بپوشند.»

کوزت جوراب را به کناری نهاده، امّا هنوز در جای خود مانده بود. عادت کرده بود که در گوشه ای بنشیند و تکان نخورد. از یک قوطی که پشتِ سرش بود، چند تکّه پارچهٔ کهنه و شمشیر بسیار کوچک سربی اش را درآورد.

اپونین و آزلما به آنچه در اطرافشان روی داده بود توجّه نداشتند؛ زیرا بچه گربهای راکه عروسکشان را بهزمین انداخته بود گرفته، و با او مشغول بازی شده بودند. با آنکه حیوان بیچاره میومیو می کرد و دست و پا می زد تا خود را از دستشان برهاند. اپونین، خواهر بزرگتر، او را در میان چند تکّه پارچهٔ آبی و قرمز پیچیده بود و با لحن شیرین و دلنواز کودکانه، بهخواهرش می گفت: «خواهر! این عروسک جاندار، از آن عروسک بوارچهای خیلی بهتره؛ هم گرم و نرمه؛ هم جیغ می زنه و ادا درمی آره ... بیا خواهر! ... با این عروسک بازی کنیم. این، میشه دختر من، من هم می شم مادرش. آن وقت، می آم به خانه تو، و بهت می گم که این دختر منه. امّا تُو چشمت می افته به سبیلهاش، و تعجب می کنی و گوشهاشو می کشی. جیغ می زنه. دُمش را می بینی، و میگی: وای! این دیگه چه جور دختری است می زنه. دُمش را می بینی، و میگی: وای! این دیگه چه جور دختری است که تُو داری؟ ... من در جوابت میگم: همینه که هست. دختر کوچولوها همه شون این جوری اند.»

آزلما با شوق و علاقه به حرفهای شیرین خواهرش گوش می داد.

امّا بادهنوشان صدایشان را درهم انداخته، و با آوائی چنان بلند تصنیف رکیک عوامانهای را میخواندند که سقف بهلرزه درآمده بود. تناردیه نیز با آنها همصدا شده بود.

همانطور که پرندگان با هر چیزی که دراختیارشان باشد لانه می سازند، بچهها نیز با هر چیز که دَمِ دستشان باشد، عروسک درست می کنند. در آن هنگام که اپونین و آزلما بچه گربهرا در میان پارچههای رنگین می پیچیدند، کوزت شمشیر کوچک سُربیاش را لابهلای پارچهٔ

پارهای پیچیده و آن را در بغل گرفته بود و تکانش می داد و برای او لالایی می خواند.

عروسک از والاترین نیازمندیهای دختربچههاست، و درعین حال جذّاب ترین چیزی است که آنان را به گونهای غریزی به سوی خود می کشد. مواظبت کردن از عروسک، برای او لباس دوختن، به او لباس پوشاندن، لباسش را کندن، گاهی به او نق زدن و از او عیب و ایراد گرفتن، او را در بغل گرفتن و آرام آرام تکان دادن، برای او لالایی گفتن، و عروسک را یک موجود زنده تصوّر کردن، کودکانه است، امّا آیندهٔ یک زن در همین تصور ات و کارهای کودکانه نهفته است. با این خیالپروریها، و بازیها، و گفت و گوها، و رخت و لباس دوختنها، و بقچه و صندوقچه درست کردنها، دختربچه کم کم بزرگ می شود. نوجوان می شود، جوان می شود، یک زن تمام عیار می شود؛ و نخستین فرزند او به دنیا می آید که دنبالهٔ یک زن تمام عیار می شود؛ و نخستین فرزند او به دنیا می آید که دنبالهٔ داستان عروسک اوست.

دختر بچهای که عروسک نداشته باشد، همان اندازه تیرهبخت است که یک زن فرزند نداشته باشد. کوزت نیز تا این هنگام عروسکی نداشت. شمشیر شربیاش را در عالم خیال به صورت عروسکی درآورده بود.

در همین دقایق بود که زن تناردیه، از نزدیک آن مسافر زردپوش را زیرنظر گرفته بود و با خود میگفت: «شاید حق یا شوهرم باشد. شاید این مرد ناشناس همان آقای لافیت بانک دارِ معروف باشد. میلیونرهایی هستند که دوست دارند از این جور تفریحات داشته باشند!»

و به طرف مرد ناشناس رفت، دستشی را روی میز او گذاشت و گفت: «آقا! ...»

مسافر ناشناس تعجب کرده بود؛ چون این بارِ اوّل بود که زن تناردیه به او «آقا» میگفت. و این بار زن تناردیه قیافهٔ بامحبت و مهربانی به خود گرفته بود که از حالت خشم آلود او نفرت انگیزتر بود.

\_ آقا! ... من مخالفتی ندارم که این بچه بازی کند، البته فقط همین یکدفعه، چون شما اینجا هستید. امّا در هر حال او باید کار کند، نه بازی. آن مر دیر سید: «مگر او بچهٔ خود شما نیست؟»

\_ نه آقا. خدا نکند که بچهٔ من باشد. دختری است بینواکه ما از روی دلسوزی، و محض رضای خدا، نگاهش داشته ایم. یک بچهٔ احمق و کلّه پوک است. توی مغزش گچ ریخته اند. می بینید که کلّه اش چقدر بزرگ است؟ ما هرچه از دستمان برآمده، برایش کرده ایم. ما که مال و ثروتی نداریم. چند ماه است به مادرش نامه می نویسیم که هزینهٔ نگهداری او را بفرستد، امّا جوابی نرسیده.

مردگفت: «آه! ... عجيب است!»

و آن وقت مرد زردپوش در تخیّلات خود فرو رفت.

زن تناردیه گفت: «مادرش زن خوبی نبود. این بچّه را پیش ما انداخت و در رفت.»

در این لحظات که آن دو با هم حرف می زدند، کوزت از روی غریزه دریافته بود که دربارهٔ او گفت و گو می کنند. گوشهایش را تیز کرده بود، و گاهی چند کلمه ای می شنید.

در گوشهٔ دیگر، میگساران، که سه چهارم آنها مست مست بودند، برگردان تصنیف رکیکی را با صدای بلند میخواندند، که در آن از مریم باکره و فرزند او هیسی، باکلمات زنندهای یاد شده بود. زن تناردیه مرد ناشناس را به حال خود گذاشت و به میگساران عربده جو نزدیک شد، تا در شادی آنها سهیم باشد. گوزت زیر میز نشسته بود و به شعله های آتش، که فروغشان در چشم او منعکس شده بوده نگاه می کرد. و همچنان عروسک خیالی اش را روی دستها گرفته بود و تکانش می داد و برای او لالائی می خواند؛ و با کلماتی که از زن تناردیه، در گفت و گوی با مسافر ناشناس، شنیده بود، شعری درست کرده بود، و به آهنگ لالایی

مى خواند: «الالايى مادرم شرده؛ اللايى مادرم شرده!»

زن تناردیه دوباره نزد مرد زردپوش آمد و بهاو اصرار کردکه چیزی بخورد؛ و او نیز تسلیم شد وگفت که نان و پنیری برایش بیاورد.

دوباره، زن تناردیه به شک افتاد، و با خودگفت: «باید آدم گدایی باشد که شامش نان و پنیر است!

میگساران عربده میکشیدند و تصنیف رکیکشان را میخواندند، و کودک بینوا لالایی خود را میخواند و همچنان زیر میز بود.

و ناگهان گوزت خاموش شد. چشم او به عروسک دختران تناردیه افتاد، که بعد از گرفتن بچه گربه و سرگرم شدن با او، آن را به زمین انداخته بودند. او نیز شمشیر شربی، یعتی عروسک خیالی اش را به گوشه ای انداخت و با نگاه اطراف تالار را کاوید. زن تناردیه را دید که با شرهرش، پچ پچ می کند، و پولهایشان را می شمارند. اپونین و آزلما با بچه گربه بازی می کردند؛ و مشتریها می خوردند و می نوشیدند و آواز می خواندند. و همه وجود او را در این میان فراموش کرده بودند. پس فرصت را غنیمت شمرد، از زیر میز بیرون آمد، و روی دستها و زانوانش به جلو خزید، و یک بار دیگر همهٔ گوشه های تالار را پایید؛ و چون مطمئن شد که کسی مراقب بار دیگر همهٔ گوشه های تالار را پایید؛ و حون مطمئن شد که کسی مراقب سرعت به جای همیشگی اش در زیر میز بازگشت و بی حرکت ماند. طوری نشسته بود که سایهٔ او بر عروسکی که در بغل داشت افتاده بود. تکان دادن و لالایی گفتن برای یک عروسکی واقعی، آن قدر به هیجانش تکان دادن و لالایی گفتن برای یک عروسکی واقعی، آن قدر به هیجانش آورده بود، که چیزی فراتر از خوشی و لذّت احساس می کرد.

هیچ کس در این ماجرا متوجه او نشد، جز مرد زردپوش، که آرام آرام نان و پنیر میخورد. در حدود یک ربع ساعت، کُوزت با آن عروسک در دنیای خوشی و لذّت فرو رفته بود.

امّاکوزت با آنکه طوری نشسته بود که عروسک در سایه باشد، و

کسی آن را در آخوش او نبیند، یکی از پاهای صروسک از این سایه، بی آنکه او متوجّه باشد، بیرون زده بود. و شعلههای آتش آن را بهخوبی آشکار می کرد؛ و آزلما ناگهان چشمش به آن افتاد، و به اپونین نشانش داد. دخترکان شگفت زده بودند که کوزت با چه جرأتی عروسکشان را بر داشته است.

اپونین در همان حال که بچه گربه را در بغل داشت، درجا برخاست و نزد مادرش رفت و دامن او راکشید. مادر گفت: «چی شده؟ چی می خواهی؟»

اپونین گفت: «مادر! آنجا را نگاه کن!»

و با انگشت گوزت را نشانش داد.

کوزت چنان در عالم جذبه فرو رفته بود، که نه کسی را می دید، نه صدایی را می شنید.

چهرهٔ زن تناردیه حالتی به خود گرفت که آمیخته ای بود از توخش و چیز دیگری که خاص اینگونه زنان به تمام معنی «سلیطه» است.

این بار غرورش زخم خورده، و آتش خشمش بیش از همیشه شعله کشیده بود؛ زیرا کُوزت جرأت و جسارت را بهجایی رسانده بود که باور کردنی نبود. او به عروسک دخترهایش نه تنها دست زده بلکه آن را در بغل گرفته بود.

زن تناردیه حال و روز شهبانویی را داشت که به چشم خود ببیند که یکی از غلامانش، حمایل آبی و پُر زرق و برق فرزند او، یعنی ولیعهد مملکت را برداشته و قبای پارهٔ خود را با آن آراسته است.

و با چنان توّحش و نفرتی فریاد زد: «کوزتا»، که دختر بینوا، مثل این که زمین در زیر پایش دهان باز کرده باشد، سرا پا لرزید.

زن تناردیه یک بار دیگر فریاد زد: «کوزت!»

گوزت عروسک را نومیدانه، امّا بهنرمی و ملاطفت، بـهزمین نـهاد.

هرچند که به کار بردن چنین تعبیری برای کودکی به آن سن ظالمانه می نماید، امّا باید گفت که دستهایش را روی هم گذاشته بود و از درد به خود می پیچید. هیچکدام از وقایع دردآلود آن روز، مانند رفتن به جنگل تاریک، آوردنِ آن سطل سنگین، گم کردن سکّهٔ پانزده سویی، تهدید با شلّاق، و حتّی شنیدن آن چیزهایی که زن تناردیه به آن مرد زردپوش دربارهٔ مادرش گفته بود، در کوزت چنین اثری نگذاشته بود. این بار غمی بزرگتر، کوزت را درهم شکسته بود؛ کوزت به گریه افتاده بود، ناله می کرد. مرد زردپوش به حمایت او از جا برخاست و گفت: «باز چه خبر شده؟»

زن تناردیه گفت: «مگر نمی بینید؟»

مرد گفت: «من که چیزی نمی بینم!»

مگر نمی بینید این بخه بی سر و پاکارش به جایی رسیده که عروسک دخترهای مرا برداشته.

مرد زردپوش گفت: «پس این همه داد و بیداد برای همین است؟ اگر این بچه با آن عروسک بازی کند، به کجای دنیا برمی خورد؟»

زن تناردیه گفت: «اصلاً شما متوجّه نیستید. این بحّهٔ گدا با آن دستهای کثیفش عروسک قشنگ دخترهای مرا آلوده کرده؛ با آن دستهای زشت و آلودهاش، ببینید چه بلایی به سر عروسک آورده؟»

در اينجا ناله كوزت بلندتر شد.

زن تناردیه فریاد زد: «خفه شو!»

آن مرد دیگر چیزی نگفت، و از مسافرخانه بیرون رفت.

زن تناردیه هم فرصت را غنیمت شمرد و پایش را زیر میز بُرد، و لگد محکمی بهپهلوی کوزت زد، که دخترک از شدّت درد فریاد کشید.

در این وقت: دَرِ رو به کوچه گشوده شد و مرد ناشناس باز آمد. و آن عروسک افسانه ای را، که وصفش را گفته ایم، و همهٔ کودکان دهکده از

صبح تا شب با حسرت و حیرت نگاهش می کردند، در دست داشت. و به کوزت که زیر میز نشسته بود، نزدیک شد و گفت: «جانم! این عروسک را بگیر، مالِ توست.»

تالار غذاخوری مسافرخانه شیشهٔ بزرگی به طرف کوچه داشت؛ و مرد ناشناس، که از یک ساعت پیش در آنجا نشسته بود، از این شیشه گاهی بهبیرون می نگریست و مغازهٔ اسباب بازی فروشی روبرو را در روشنایی شمع می دید، و این عروسک خیال انگیز را زیر نظر گرفته بود.

کوزت تکانی خورد. در آن لحظه که این مسافر ناشناس را دیده بود که با آن عروسک به سوی او می آید، پنداری آفتاب را می دید که به او نزدیک می شود؛ امّا از ترس، و بی آنکه عروسک را بگیرد، در زیرِ میز به گوشه ای خزید و خود را در آخرین نقطه در سه کُنج دیوار پنهان کرد.

دیگر صدایش درنمی آمد، گریه نمی کُرد، فریاد نمی زد، خاموش بود. حتّی جرأت نفس کشیدن نداشت.

زن تناردیه و دختران او، اپونین و آزلما، مانند منجسمه های سنگی بی رکت مانده بودند. میگساران نیز دست از باده نوشی و عربده زدن برداشته بودند. سکوتی عجیب بر آن تالار چیره شده بود.

زن تناردیه خاموش بود و بی جنب و جوش، در ذهن خود دوباره به فرضیه سازی مشغول بود: «این مرد کیست؟ از کجا آمده؟ ندار است؟ داراست؟ شاید میلیونر باشد. شاید هم ندار باشد و هم دارا. احتمال دارد درد باشد!»

و در چهرهٔ شوهر او حالتی پیدا شده بود که نشان می داد سخت به فکر فرو رفته است. می خواست از حقیقت سردربیاورد. با کنجکاوی عجیبی چندین بار به آن عروسک و آن مرد غریبه نگاه کرد. گویی او را بو می کشید، و تصوّر می کرد که یک صندوق پُر از پول، یک گنج، در چندقدمی اوست. ناگهان از جا برخاست و رفت و سر در گوش زنش

گذاشت و گفت: «این عروسک، دستکم سی فرانک قیمت دارد. حماقت نکن! ... در مقابل چنین مردی باید تعظیم کرد و به خاک افتاد.»

زن تناردیه جلو رفت و با صدایی که سعی میکرد ملایم و مهرآمیز باشد، و در واقع عسلی بود زهرآلوده، گفت: «کوزت! میخواهی عروسکت را از این آقا بگیری؟»

گُوزت دل و جرأت پیدا کرد و از زیر میز بیرون آمد.

زن تناردیه بهخود فشار می آورد که با او مهربان باشد: «کوزت کوچولوی من! این آقا، عروسک را برای تو خریدهاند. بگیرا این عروسک مالِ توست.»

کوزت به عروسک افسانه ای با ترس و لرز نگاه می کرد. صورتش هنوز از اشک خیس بود، امّا روشنایی در چشمان او، مانند آسمان به هنگام سپیده دم، شکوفا شده بود.

کوزت احساس شگفت آوری داشت؛ مثل آن بود که ناگهان به او گفته باشند که «کوچولو! ... تو از این لحظه ملکهٔ کشور فرانسه ای!»

با این وصف می ترسید که اگر به عروسک دست بزند، غرّش رعد را بشنود! و ترسش از آن بود که زن تناردیه یکباره به غرّش درآید و کتکش بزند.

امًا جاذبهٔ عروسک او را به سوی خود کشید؛ جلوتر رفت و از زن تناردیه پرسید: «خانم! اجازه میدین به عروسک دست بزنم؟»

با هیچ زبانی نمی توان وضع و حال او را بازگفت، که هم وحشت زده بود و هم شیفته و مجذوب عروسک.

زن تناردیه در جواب او گفت: «البته که اجازه می دهم. اصلاً این عروسک مال توست. این آقا، عروسک را برای تو آورده اند.»

کوزت رو به آن مرد ناشناس کرد و گفت: «آقا، باور کنم که عروسک مال منه؟ این عروسک، این «خانم»، مال منه؟»

چشمان مرد زردپوش پُر از اشک شده بود؛ ظاهراً چنان منقلب شده بود که وقتی آدمی به آن مرز از تأثّر و تألّم برسد، تا گریه نکند نمی تواند کلمه ای به زبان بیاورد. ناچار، به جای آنکه چیزی بگوید، اشاره ای کرد ودست کُوزت راگرفت و در دست عروسکی که او آن را «خانم» می نامید، نهاد.

کُوزت دستش را پس کشید. مثل این که دست عروسک مثل شعلهٔ آتش دستش را می سوزاند؛ و به زمین چشم دوخت. دهانش بازمانده بود، امّا ناگهان بی تاب شد و عروسک را گرفت و در آغوش کشید، و گفت: از این به بعد اسم این عروسک کاترینه؛ کاترین.

لحظهٔ شگفتانگیزی بود. لباس پاره و رقّتبار کوزت، با نوارهای رنگارنگ و جامهٔ ابریشمی و صورتی رنگ عروسک به همدیگر ساییده شدند و درهم رفتند.

کُوزت بهزن تناردیه گفت: «خانما اجازه میدین کاترین را بِذارم روی صندلی؟»

زن تناردیه گفت: «بله، دخترم.»

و حالا نوبس. اِپونین و آزلما بودکه با حسرت و حیرت به کُوزت نگاه کنند.

گوزت، کاترین را روی صندلی گذاشت و خودش بی حرکت در مقابل او روی زمین نشست، و بی آنکه کلمهای بگوید عروسکش را تماشا می کرد.

مرد ناشناس گفت: «کُوزت! عروسک مال توست، با آن بازی کن!» کُوزت گفت: «چشم آقا. بازی میکنم.»

این مرد غریبه، این مرد ناشناس، که گویی از طرف خداوند مأمور شده بود تا به دیدار کُوزت بیاید، بیش از همهٔ موجودات عالم کینهٔ زن تناردیه را برانگیخته بود. با این حال زن ناچار بود که خویشتن دار باشد.

هرچند، از شوهر خود یادگرفته بود که احساسات درونیاش را، هر وقت که لازم باشد، پنهان کند، امّا اتفاقی که افتاده بود، در نظر او چنان فجیع بود که تحمّلش از قدرت او بیرون بود. ناچار، برای آنکه کاری بکند، دخترانش را واداشت که به خوابگاهشان بروند، و از مسافر زردپوش «اجازه» خواست که کُوزت را نیز همراه آنها بفرستد که بخوابد. و بخصوص با دلسوزی مادرانهای گفت که کُوزت در آن روز «زیاد خسته شده، و نیاز به خواب دارد». و کُوزت، که کاترین را در بغل گرفته بود، رفت که بخوابد.

زن تناردیه بعداز رفتن بچهها، گاهی به گوشهای از تالار، که شوهرش با می گساران در آنجا بودند، می رفت تا خود را به نوعی «دلداری» بدهد؛ و گاهی چیزهایی در گوش شوهرش می گفت و با آنکه نزدیک بود از شدت خشم و کینه منفجر شود، جرأت نمی کرد صدایش را بلند کند.

او آهسته آهسته، چیزهایی میگفت شکوه آمیز: «معلوم نیست این مردکهٔ احمق از کجا آمده! اصلاً چرا باید این آدم نفهم و بی همه چیز در کار ما دخالت کند؟ چرا باید به و میدان بدهیم؟ این مردک میلش کشیده که آن تولهسگ مثل دخترهای ملوس من بازی کند؛ یک عروسک چهل فرانکی برای این دخترهٔ بی سر و پا خریده، که خودش چهل تا پول سیاه نمی ارزد. اگر وضع به همین ترتیب پیش برود، شاید از ما بخواهد که به این دختره بگوییم: علیاحضرت شهبانو! به این مرد نباید رو بدهیم! اصلاً عقل درست و حسابی ندارد؛ شاید دیوانه باشد.»

شوهرش در جواب او میگفت: «این مرد دیوانه نیست. این جور میخواهد تفریح بکند. تو دوست داری کوزت کار بکند، او دلش میخواهد که این بچه بازی کند. هرکس در زندگی یک جور تفریح میکند. وانگهی مسافری که پول دارد و پول خرج میکند، حق دارد هرجور که دلش بخواهد تفریح بکند. این مرد دل نازک و نوعدوست

است. دلش به حال بچه می سوزد. نباید کار به کار او داشته باشی احتی اگر احمق و بی شعور هم باشد، به تو ربط ندارد. این مرد پول دارد. پس نباید در کارش دخالت کرد.»

تناردیه چیزی میگفت، و زنش چیز دیگری؛ و هیچ کدام استدلال طرف مقابل را نمی پذیرفتند.

مرد زردپوش آرنج را روی میز نهاده به فکر فرو رفته بود. دیگر میگساران آواز نمی خواندند، و از دور با نوعی ترس و احترام به آن مرد نگاه می کردند. آن مسافر ناشناس سر و وضع فقیرانه ای داشت، ولی مثل ریگ پول خرج می کرد؛ برای بچهٔ پابرهنه ای مشل کُوزت عروسکی افسانه ای می خرید. در نظر آنها این مرد غیر از همه بود؛ بلندنظر بود و درعین حال هراس انگیز.

ساعتها گذشت. مراسم نیمه شب عید میلاد مسیح در کلیسا پایان یافت؛ شبزنده داری به پایان رسید. می گساران رفتند، دَرِ رو به کوچه بسته شد، تالار غذاخوری سرد و ساکت بود؛ آتش در بخاری خاموش شده بود، امّا مرد ناشناس در جای خود نشسته بود و همچنان در عالم فکر و خیال بود، و گاه یک آرنجش را از روی میز برمی داشت و آرنج دیگرش را برآن تکیه می داد؛ بعداز رفتن گوزت، حتّی یک کلمه هم به زبان نیاورده بود.

تناردیه ها به احترام او، و شاید بیشتر از روی کنجکاوی در تالار مانده بودند. زن تناردیه گاهی می گفت: «شاید دلش بخواهد که تا صبح بنشیند و از جایش تکان نخورد.»

وقتی که زنگ ساعت دو بعداز نیمه شب نواخته شد، زن تناردیه یه میشوهرش گفت: «من می روم بخوابم؛ تو هر کاری دلت می خواهد بکن.» زن تناردیه رفت، و شوهرش پشت میزی نشست و به خواندن روزنامه

لوكوريه فرانسه ا مشغول شد.

یک ساعت تمام گذشت. مسافرخانه دارِ مرتب و مؤدب سه بار از اوّل تا آخرِ روزنامه را، از تاریخ بالای صفحهٔ اوّل تا نام چاپخانه در پای صفحهٔ آخر مطالعه کرد، امّا آن مرد ناشناس از جایش تکان نمی خورد.

تناردیه جابه جا می شد، سرفه می کرد، روی زمین تُف می انداخت، دماغش را با سرو صدا با دستمال پاک می کرد، صندلی اش را از گوشه ای به گوشهٔ دیگر می برد، امّا آن مرد تکان نمی خورد. تناردیه تصوّر می کرد که او به خواب رفته است، امّا او بیدار بود و در عالم تفکرات و تخیلات خویش؛ و هیچ چیز او را از آن حال بیرون نمی آورد.

سرانجام، تناردیه کلاهش را از سر برداشت و آهسته بهاو نزدیک شد و گفت: «آقا! میل ندارند استراحت کنند؟»

عبارت «میل ندارند بخوابند» را کمی دور از ادب و احترام می پنداشت. «استراحت کردن» از «خوابیدن» مؤدبانه تر و محترمانه تر می نمود؛ و کار برد این کلمات می توانست در بالا بردن جمع صورت حساب در فردای آن شب تأثیر زیادی داشته باشد. اتاقی که مسافر شبی در آن «بخوابد»، بیست «سو» قیمت داشت، و اتاقی که مسافر در آن «میل داشته باشد استراحت کند»، بیست فرانک.

مرد ناشناس گفت: «عجب! ... حق با شماست. راستی، اصطبل شما کجاست؟ خانم می گفت فقط در اصطبل جای خالی دارید.»

تناردیه لبخندی زد و گفت: «من شما را به اتاقتان می برم. لطفاً بیایید همراهِ من.»

تناردیه شمعدان را برداشت. مردناشناس بقچه و عصایش را بهدست گرفت و دنبال او بهراه افتاد. تناردیه او را بهاتاقی در طبقهٔ اول بردکه مجلّل و آراسته بود، چند میز و چند صندلی داشت از آبنوس؛ تختخوابش بسیار

<sup>1.</sup> Courrier français

بزرگ و پاکیزه بود، و پردههایی داشت قرمزقام.

مسافر ناشناس پرسید: «اینجا کجاست؟»

تناردیه جواب داد: «این اتاق شب زفاف ماست. یک اتاق دیگر هم نظیر این داریم که من و زنم در آن میخوابیم. مسافران ممتاز و عالیمقام را معمولاً به اینجا می آریم. در هر سال فقط سه یا چهار بار مسافری مثل شما پیدا می شود که ما این اتاق را دراختیارش می گذاریم.»

مسافر ناشناس با لحن تندى گفت: «امّا من اصطبل را از اینجا بیشتر می پسندم.»

تناردیه کلام او را ناشنیده گرفت، و دو شمع مومی را که روی پیش بخاری بود روشن کرد، آتش در بخاری شعله ور بود و اتاق گرمای مطبوعی داشت.

روی این پیش بخاری، در زیر یک سرپوش شیشه ای، کلاه گیس زنانه ای بود که با تارهای نقره فام بافته شده بود و آراسته با یک گل بهارنارنج مصنوعی.

مرد زردپوش به آن اشاره کرد و پرسید: «این چیه؟»

تناردیه گفت: «این کلاه گیس همسر من است در جشن عروسی ما.»

مسافر به آن کلاه گیس نگاه معنی داری انداخت که گویی میخواست بگوید: «باورم نمی شود که آن ماده غول روزی عروس خانمی بوده است!»

امّـا تناردیه دروغ میگفت. از روزی که به مُون فرمی آمده و این ساختمان را برای مسافرخانه اجاره کرده بود، این اتاق به همین صورت بود؛ و او همهٔ مُبلها و اثاث اتاقها را از صاحب آن خریده بود تا برای خود و همسرش به قول انگلیسی ها گذشته ای «احترام انگیز» فراهم کند.

تناردیه دیگر چیزی نگفت، و بی سر و صدا از اتاق بیرون رفت؛ و حتّی شب به خیر هم به او گفت؛ زیرا نمی خواست با مردی که روز بعد با

یک صورت حساب «شاهانه» نقره داغش خواهد کرد، بیش از این صمیمی شود.

تناردیه بهخوابگاه خود رفت. زنش در بستر دراز کشیده و هنوز بهخواب نرفته بود. او بهمحض آنکه صدای پای شوهرش را شنید، نیمخیز شد و گفت: «تصمیم گرفته ام که فردا کُوزت را بیرون کنم. دیگر جای او توی این خانه نیست.»

تناردیه گفت: «هرکاری دلت می خواهد بکن.»

و دیگر چیزی نگفتند. چند دقیقه بعد، شمع را خاموش کردند و خوابیدند.

مسافر ناشناس عصا و بُقچهاش را در گوشهای نهاد و روی نیمکت نشست، و مدّتی را با فکر و خیال گذراند. سپس کفشهایش را درآورد و شمع افروختهای را برداشت و دَرِ اتاق را آهسته بازکرد و بیرون رفت. پیدا بود که در جست و جوی چیزی است. از راهرو گذشت و بهپلکان رسید. صدای تنفس کودکی را شنید، و براثر این صدا پیش رفت. بهسه کنجی در زیر پلکان رسید. در آنجا، در میان سبدهای کهنه و لباسهای پاره و تیر پلکان رسید. در آنجا، در میان سبدهای کهنه و لباسهای پاره و تیختهپارهها و ظرفهای شکسته و گرد و غبار، و تارهای عنکبوت، رختخوابی پهن بود، که تشکی بود پُر شده از کاه، سوراخ سوراخ، و روی آن شمدی بود کهنه و پاره پاره، که نمی دانم چگونه می توان نام آن را «رختخوابی» نهاد. از پتو خبری نبود، و گوزت در چنین رختخوابی خوابیده بود.

آن مرد نزدیک تر رفت و محو تماشای گوزت شد.

گُوزت به خواب رفته بود؛ لباسش را درنیاورده بود. زمستان با لباس می خوابید، که زیاد سردش نشود.

عروسکش را، که چشمان درشت و بَرّاقش در تاریکی میدرخشید، در بغل گرفته بود، و گاهی آه میکشید. یک لنگه از گفشهای چوبی او، در کنار بسترش به چشم می آمد.

نزدیک رختخواب گوزت، اتاق بزرگی بود، که دَرَش باز بود. مرد ناشناس وارد اتاق شد. در ته اتاق دو تختخواب کوچک و سفیدرنگ دیده می شد، که اپونین و آزلما در آنها خوابیده بودند. در یک سوی دیگر اتاق گاهواره ای بود حصیری، که همان پسر کوچکی که اوایل شب جیغ می زد، در آن به خواب رفته بود. مرد زردپوش که می ترسید این اتاق به خوابگاه تناردیه ها راه داشته باشد، به فکر افتاد که زود تر به خوابگاه خود باز گردد. اما در آن لحظه چشمش به بخاری دیواری آن اتاق افتاد، که آتشی در آن نمی سوخت، و دو لنگه کفش کوچک راه که به یک اندازه نبود، در کنار بخاری گذاشته بودند؛ و به باد آورد که آن دو خواهر، به امید آن بوده اند که بخاری یا فرشته ای بیاید و هدایای خود را توی کفشهایشان بگذارد. اپونین و بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده بودند. مسافر ناشناس خم شد و در هر یک از لنگه کفش ها، یک سکه ده کفشهای بچه هایش گذاشته است.

مرد زردپوش میخواست بهخوابگاه خود بازگردد، که ناگهان متوجهٔ لنگه کفش چوبین بسیار زُمخت و گِل آلودی شد، که بی تردید از آنِ کُوزت بود. با آنکه این دختر بینوا همه سال لنگه کفش خود را در کنار بخاری گذاشته و هرگز هدیهای را در آن ندیده بود، همه سال فریب افسانه ها را می خورد و لنگه کفش خود را در کنار بخاری می گذاشت.

کودکی که در همهٔ عمر کوتاه خود با نومیدی انس گرفته بود، هنوز امیدش را از دست نداده بود؛ چنین چیزی چقدر شیرین و درعین حال شگفتانگیز است.

امسال هم در این لنگه کفش نه سکّهای بود و نه هدیهٔ دیگری.

مرد زردپوش در جیب جلیقهاش دست بُرد و یک لیرهٔ طلا درآورد و خم شد و آن را در آن کفش چوبین نهاد؛ سپس با نوکِ پا بهخوابگاهش بازگشت.

## دسیسههای تناردیه

فردای آن شب، دو ساعت پیش از دمیدن آفتاب، تناردیه در تالار عذاخوری مسافرخانه، پشت میزی، نزدیک شمع افروختهای، قلم بهدست نشسته بود، و صورتحساب مسافر زردپوش را آماده میکرد.

زنش در کنار او ایستاده و با نگاه مراقبش بود. هیچ کدام چیزی نمیگفتند. در یک طرف تناردیه بود درحال تفکر و تأمل، در طرف دیگر زنش، که جلوه های اعجازِ تفکّر آدمی را در شوهرش می نگریست، و یک عالم تحسین و ستایش را نثارِ او میکر. در این ساعت، صدایی در این خانه سکوت را می شکست: چکاوک بود که پلکان را جارو می زد.

پس از یک ربع ساعت، شاهکار خود را، با چند تا قلمخوردگی بهپایان رساند که این چنین بود:

## صورت حساب مسافر اتاق شماره یک

| شام ۳ فرانک    |
|----------------|
| اتاق۱۰۰۰ فرانک |
| شمع ۵ فرانک    |
| آتش۴ فرانک     |
| صرویص۱ فرانک   |
| جمع ۲۳ فرانک   |

سرویس را «صرویص» نوشته بود.

زنش با شادی آمیخته با تردید و تعجب، فریاد زد: «وای! بیست و سه فرانک!»

امّا تناردیه، مانند همهٔ هنرمندان بزرگ، از شاهکار خود هنوز راضی نبود و میگفت: «به! ... این که چیزی نیست!»

لحن كلامش به كاستلراگ مى ماند، به هنگامى كه در كنگره وين فهرست غرامات دولت فرانسه را مى نوشت.

زن تناردیه به یاد عروسکی افتاد که آن مرد برای کوزت خریده بود، و آهسته گفت: «آقای تناردیه! شاید حق با تو باشد؛ امّا بیست و سه فرانک خیلی زیاد است. خیال نمی کنم زیر بار برود.

تناردیه لبخندی زد و گفت: «خیالت آسوده باشد.»

لبخند او بهمعنای اعتماد بهنفس بود، و توان او را در انجام هر کاری نشان می داد. هرچه او می خواست باید به انجام می رسید. زن دیگر چیزی نگفت، و مشغولِ مرتب کردن میزها شد. شوهر او که در عرض و طول تالار غذاخوری قدم می زد، ناگهان در جای خود ایستاد و گفت: «هزار و پانصد فرانک قرض دارم.»

سپس رفت و در کنار بخاری نشست و پاهایش را روی خاکستر گرم بخاری گذاشت. زنش گفت: «یادت که نرفته. امروز می خواهم کُوزت را از اینجا بیرون بیندازم. این جانور لعنتی، با آن عروسکش دیوانهام می کند. حاضرم زن لوئی هجدهم بشوم و این دختره را یک روز توی خانهام نگه ندارم.»

تناردیه پیپش را روشن کرد و گفت: «وقتی که آمد، صورت حساب را بهش بده.»

۱. ۱۸۲۲-۱۷۶۹ (۱۸۲۲-۱۷۶۹)، سیاستمدار انگلیسی که در کنگرهٔ وین نقش عمدهای به عهده داشت.

و از تالار غذاخوری بیرون رفت.

تناردیه تازه بیرون رفته بود که مسافر زردپوش وارد تالار شد. تناردیه نیز باز آمد و پشت سَرِ او در آستانهٔ دَرِ نیمه باز ایستاد. مسافر زردپوش متوجّه حضور او نیود، امّا زن تناردیه شوهرش را می دید. مسافر ناشناس عصا و بقچه اش را با خود داشت.

زن تناردیه گفت: «چقدر زود بیدار شدهاید! ... آقا! مگر خیال دارید از پیش ما بروید؟»

و در آن حال، کاغذ صورت حساب را با نگرانی در دست داشت و آن را پشت و رو می کرد و ناخن هایش را در آن فرو می برد. در چهرهٔ تلخ و خشونت آمیز او چیزی دیده می شد، که تازگی داشت: نوعی حجب و حیا، که با تردید آمیخته بود.

چنین صورتحسابی را بهدست کسی که ظاهراً فقیر می نماید، دادن، به نظر او دشوار می آمد.

مسافر ناشناس که متفکر بود و خاطری پریشان داشت، در جواب زن تناردیه گفت: «بله خاتم ... باید بروم.»

پس حضرت آقا، در مُون فرمی کاری ندارند؟

ـ نه خانم. گذارم به این طرف افتاده بود. حالا بگویید که چقدر باید به شما بدهم؟

زن تناردیه، بی آنکه چیزی بگوید، کاغذ تا شدهٔ صورت حساب را بهدست او داد.

مرد زردپوش تای کاغذ را باز کرد و نگاهی به آن انداخت. امّا آشکار بود که حواسش در جای دیگری است؛ و بی آنکه معلوم شود که چه افکاری ذهنش را مشغول کرده، گفت: «خانم! وضع کسب وکارتان در اینجا خوب است؟»

زن تناردیه که منتظر بود آن مرد پس از دیدن صورت حساب نعره

بکشد، از خونسردی او متعجب شد و در جواب او گفت: «زیاد بد نیست.»

و لحظه ای مکث کرد و با لحن شکایت آمیزی گفت: «آه! که روزگار بدی است. در این حدود آدم ئروتمند و متمدّن پیدا نمی شود. همه فقیرند و بدبخت. اگر گاهی مسافر بلندنظر و سخاوتمندی مثل شما گذارش به اینجا نیفتد، کار ما زار است. بار سنگینی بر دوش ماست. مثلاً فکرش را بکنید که چه هزینهٔ زیادی دارد، همین بچه ...»

\_كدام بچّه؟

ــهمین دختره. کُوزت، که در این دهکده بهاو میگویند: «چکاوک». مرد زردپوش گفت: «آه!»

- نمی دانید که این دهاتیها چه جانورهایی هستند؛ همهٔ کارهاشون احمقانه است، مثل همین نامگذاری شان. به این بچه به جای «چکاوک»، باید گفت: «خفاش»! ... می بینید آقا؟ ... ما از کسی صدقه قبول نمی کنیم، امّا در وضع و حالی نیستیم که به کسی صدقه بدهیم. در آمدمان خیلی کم است. هزار جور خرج و مخارج روی دستمان است. باید مالیات صنقی داد، عوارض در و پنجره داد، و یک درصد در آمد را هم باید به دولت داد ... آقا! این دولت پول گزافی از ما می گیرد. وانگهی خود من دوتا دختر دارم. دیگر نمی توانم دختر مردم را نگه دارم و شکمش را سیر کنم.

مرد زردپوش با آنکه آزرده و ناراحت بود، سعی میکرد خود را بی اعتنا نشان بدهد: «خانم! اگه کسی بیاید، و بخواهد سنگینی بار این بچه را از دوش شما بردارد، به او چه جوابی می دهید؟»

ــکدوم بَجّه را؟ ...کُوزت را؟

\_بله!

صورت سرخ فام و خشونت بار آن زن به گونهٔ نفرت آوری شکفته شد

وگفت: «آه ... آقا! ... آقای خوب و مهربان! اگه واقعاً اصرار دارید، می توانید او را ببرید، او را ببرید پیش خودتان نگاهش دارید، شکر روش بپاشید، شرخش کنید، قورتش بدهید، و هر بلایی که می خواهید سرش بیارید. امّا ما را از دست او خلاص کنید. من هم دعا می کنم که مریم مقدّس و عیسی مسیح به شما خیر و برکت بدهد.»

ـ پس هیچ مانع واشکالی ندارد، که من او را با خودم ببرم.

\_ تصميم گرفته ايد او را ببريد؟

ـ بله خانم.

ـ همين حالا مي بَريدش؟

ـ بله، همين حالا. خواهش ميكنم صدايش بزنيد.

زن تناردیه با صدای بلند او را صدا زد: «کوزت!»

مسافر ناشناس گفت: «تا بچه بهاینجا بیاید، حسابم را می پردازم.»

و نگاهی به صورت حساب انداخت و با دقّت آن را خواند و با تعجب گفت: «بیست و سه فرانک؟»

و بهزن تناردیه نگاهی کرد و یک بار دیگر پرسید: «بیست و سه فرانک؟»

و دیگر چیزی نگفت و پنج سکّهٔ پنج فرانکی روی میز گذاشت و گفت: «حالا بروید و بچه را بیاورید.»

در آن وقت، تناردیه که در گوشهای ایستاده بود، جلو آمد و گفت: «لازم نیست بیست و سه فرانک بدهید. حساب آقا می شود بیست و شش سو. همین برای ما بس است.»

زن تناردیه با تعجب گفت: «چی؟. فقط بیست و شش سو؟»

بله، بیست سو برای اتاق؛ شش «سو» برای شام، امّا دربارهٔ بجّه، من باید با این آقا خصوصی حرفهامان را بزنیم. خانم! ما را تنها بگذارید.

زن تناردیه که در برابر درخشش خیره کنندهٔ هنر و قریحهٔ شوهرش

مبهوت شده بود، و احساس می کرد که هنرپیشه ای بزرگ وارد صحنه شده است، چیزی نگفت و بیرون رفت.

تناردیه بعداز رفتن زنش، یک صندلی پیش کشید و از مرد زردپوش خواهش کرد که بنشیند، و خود در مقابل او ایستاد و قیافهٔ یک انسان خیرخواه و بزرگ مَنِش را به خود گرفت و گفت: «آقا! اجازه بدهید این حقیقت را به عرضتان برسانم که من این بچه را می پرستم.»

مسافر ناشناس به او خیره شد و گفت: «منظور تان کدام بچه است؟» تناردیه با لحنی پُراحساس گفت: «واقعاً عجیب است و باور نکردنی. ولی چه می شود کرد؟ علاقه و دلبستگی را با هیچ چیز در این عالم نمی شود عوض کرد. من پول شما را نمی خواهم. این بچه را می پرستم، و با همهٔ دنیا عوضش نمی کنم.»

مرد زردپوش گفت: «هنوز متوجه نشدهام؛ از کدام بچه حرف میزنید؟»

از همین بچهٔ دوست داشتنی؛ از گوزت عزیز و کوچولوی خودمان. مگر شما قصد ندارید او را ببرید و بزرگش کنید، تربیتش کنید؟ پس من باید حقیقت را بهتان بگویم. می دانم که شما مردی هستید شریف و نجیب؛ امّا من رضایت نمی دهم که او را با خودتان ببرید. این بچه چند سال است که پیش ماست. از اوّل بچگیاش پیش ما بوده. در این مدّت هر پولی که به دست ما آمده به پای این بچه ریخته ایم. از هیچ خرج و مخارجی برای او مضایقه نکرده ایم. فقط برای دوا و درمانش چهارصد فرانک داده ایم. البته قبول می کنم که ما آدمهای پولداری نیستیم، و این همه هزینه برای ما سنگین بوده، ولی ما این کارها را محض رضای خداوند کرده ایم. این بچه نه پدر دارد نه مادر. او را من بزرگش کرده ام. همهٔ دارایی و درآمدمان را با او قسمت کرده ایم. از همه بالاتر، این که من به این بچه دل درآمدمان را با او قسمت کرده ایم. از همه بالاتر، این که من به این بچه دل بسته ام. دست خودم نیست. این بچه را از دل و جان دوست دارم. دوست

داشتن که علّت و دلیل نمی خواهد. من گوزت را می پرستم. زن من یک ذرّه تند و بداخلاق است، امّا او هم کوزت را دوست دارد. گوزت مثل بجّههای خود ماست. دلم می خواهد کوزت در خانهٔ من باشد، سر و صدایش را بشنوم و همیشه جلو رویم باشد.

مسافر ناشناس همچنان به او خیره شده بوده و او همچنان حرف می زد: «مرا ببخشید. عذر می خواهم. امّا حق را به من بدهید. هیچکس بچهٔ عزیز و محبوب خودش را ندیده و نشناخته، به دست یک رهگذر ناشناس نمی سپارد. با این حال من حرفی ندارم. شما مردی هستید نجیب و شریف و مرّفه و ثروتمند. امّا من باید از آیندهٔ بچه ام مطمئن باشم. بفهمم که کجا می رود، به خاطر بچه، برای سعادت و رفاه او، این کنجکاوی لازم است. متوجّه منظورم هستید؟ من حاضرم به خاطر آینده و سعادت او، عشق و علاقهٔ خودم را نادیده بگیرم، و او را به شما بسپارم. امّا اوّل باید بفهمم که شما کی هستید. باید جا و مکان شما را بلد باشم که گاهی خودم و زنم بیاییم و سری به کوزت کوچولو و عزیز خودمان بزنیم. من هنوز اسم شما را نمی دانم. باید بفهمم که چکاوک عزیز ما همراهِ چه کسی، از اینجا می رود. باید و رقهٔ شناسایی شما را ببینم.»

مرد غریبه، بی آنکه نگاه نافذ خود را از او بردارد، با لحنی خشک و با قاطعیت گفت: «آقای تناردیه! برای یک گشت و گذار چهارپنج فرسخی که آدم ورقهٔ شناساییاش را برنمی دارد. من کوزت را از اینجا می برم. و بدون هیچگونه قید و شرط. به شما نخواهم گفت که اسم من چیست، و خانهام کجاست. هدف من این است که کوزت از این به بعد چشمش به روی شما و زن شما نیفتد. قصدم این است که بند و زنجیری را که به پای این دختر بیچاره بسته اید، برای همیشه پاره کنم. حالا بگویید ببینم موافقید یا نه؟» همان طور که چن و دید و وقتی که با صلایم و نشانه هایی روسه رو

می شوند، حضور خداوندگار تواتا را احساس میکنند، تناردیه نیز ناگهان

متوجه شد که با مردی بسیار باقدرت سر وکار دارد؛ و با زیرکی و تیزهوشی خاص خود بی درنگ این نکته را دربافت. شب پیش، در همان وقت که پیپ می کشید و با مشتریها باده می نوشید، از دور مراقب این مرد ناشناس بود، و مانند گربهای در کمین او نشسته بود، و همچون یک ریاضی دان او را با محاسبات خود می سنجید و جمع می بست. هم از روی غریزه و هم برای سرگرمی مراقب او بود؛ و چنان او را می پایید، و جاسوسی او را می کرد، که بنداری برای این منظور مأموریتی دارد و دستمزدی گرفته است. کوچکترین حرکات این مرد از نظرش دور نمانده بود، و به همین علّت پیش از آنکه مرد زردپوش بگوید که قصد دارد كوزت را با خود از اينجا ببرد، كم و بيش حقيقت را دريافته بود؛ بهچشم دیده بودکه این مرد با چه محبّت و علاقهٔ عجیبی به کُوزت چشم دوخته است. امّا نمی دانست که این علاقه از کجا و چگونه پیدا شده، و این مرد کیست، و چرا مثل ریگ پول خرج میکند، و چرا با آنهمه پول که دراختیار دارد چنین سر و وضع فقیرانهای دارد. شدام این چیزها را از خود مي پرسيد، بي آنکه بتواند براي اين پرسشها پاسخي بيابد؛ و شب را با اين معمّای بی جواب گذرانده بود. با خود میگفت که شاید این مرد پدر كوزت باشد، و شايد بدربزرگ او. و اگس چنين باشد، چرا حقيقت را نمی گوید؟ چرا حقیقت را پنهان می کند؟ ... اگر پدر یا پدربزرگ او باشد، بی هیچ مانع و اشکال می تواند حقیقت را بگوید و کوزت را همراه ببرد. پس این مرد نباید با گوزت نسبتی داشته باشد. پس کیست؟ تناردیه در هر مسیری که پیش می رفت به بن بست برمی خورد، و حدسیات و فرضیاتش بهنتیجهٔ مطلوب نمیرسیدند. در واقع، همه چیز را میدید و هیچ چیز را نمی دید. امّا حالاً درگفت و گوی با این مرد دریافته بود که اسراری در کار و زندگی این مرد هست. و نمی توانست کلید این اسرار را بیابد، احساس ناتوانی می کرد، و انتظار نداشت که این مرد این چنین محکم و قاطع با او حرف بزند. با این ترتیب، همهٔ محاسبات قبلی اش به هم ریخته بود. ناچار، سریعاً حسابهایش را کرد و تصمیم خود را گرفت. تناردیه از کسانی بود که به یک چشم به هم زدن همه چیز را می سنجند، و مطابق وضع موجود رنگ عوض می کنند. او اینک پی می برد که چاره ای نیست جز آنکه از راههای پر پیچ و خم دست بردارد، و برای رسیدن به مقصود در خطِّ مستقیم پیش برود، و صریح و بی پرده حرف آخر را بزند. به سرداران بزرگ می ماند که می دانند در چه موقع باید ضربهٔ نهایی را فرود آورند. او نیز بی معطلی توپخانهٔ خود را از استتار بیرون آورد و گفت: «آقا! من هزار و پانصد فرانک لازم دارم.»

مسافر ناشناس کیف چرمی و سیاه رنگی از جیب بغلش درآورد و سه اسکناس پانصد فرانکی از آن درآورد و روی میز گذاشت؛ سپس دستش را روی اسکناسها گذاشت و گفت: «بگویید کوزت هرچه زودتر بیاد اینجا.»

و امّا در این دقایق، که آن دو با یکدیگر گفت و گو میکردند، کوزت چه میکرد؟

آن روز کوزت، وقتی که بیدار شد، به سراغ لنگه کفش خود رفت و سکّهٔ طلا را در آن یافت که سکّه عصر ناپلئون نبود، بلکه سکّهٔ بیست فرانکی جدید دوران «بازگشت سلطنت» بود، و در آن، نقش برگ، جایگزین نقش تاجی از شاخ زیتون شده بود. کوزت از دیدن آن مبهوت شده بود. دگرگون شدن سرنوشت او راگیج کرده بود؛ نمی دانست سکهٔ طلا چیست، چنین چیزی را هرگز ندیده بود. به هر روی، آن را قاپ زد و در جیب خود پنهان کرد. تنها می دانست که این سکّه به او تعلق دارد؛ و حتی حدس می زد که از کجا آمده است. شادی و ترس روحش را لبریز کرده بودند. خشنود بود و راضی، امّاگیج بود. چیزهایی این قدر زیبا و این کرده بودند. خشنود بود و راضی، امّاگیج بود. چیزهایی این قدر زیبا و این قدر با شکوه به نظرش غیرواقعی می آمدند. آن عروسک افسانه ای و این

سکهٔ طلا را غیرواقعی می دانست. عروسک او را می ترساند، سکهٔ طلا او را می ترساند؛ امّا از آن مسافر غریب ترس نداشت. حتّی حضورش به او آرامش و اطهینان مسی بخشید. از دیشب که آن مرد را دیده بود، در اندیشه هایش، در رؤیاهایش، و در خواب و بیداری، او را در نظر می آورد، اندیشه هایش، در رفیاهایش، و در خواب و بیداری، او را در نظر می آورد، و مُدام در فکر آن مرد نیکوکار و درعین حال فقیر بود. از لحظه ای که آن مرد را در جنگل دیده بود، احساس می کرد که دنیا برای او به رنگ دیگری در آمده است. کُورت که از پرستوهای سرگردان خود را ناچیز تر می شمرد، لذّت پناه بردن به آغوش مادر را هرگز به یاد نداشت. از پنج سال می شمرد، لذّت پناه بردن به آغوش مادر را هرگز به یاد نداشت. از پنج سال می لرزید، و درمقابل تندباد شوم بدبختی سراپا برهنه و بی دفاع بود؛ و حالا احساس می کرد که برهنه و بی دفاع نیست. پیش از این، مُدام احساس می کرد، و حالا شور و گرمای عجیبی وجودش را دربر گرفته بود. دیگر از زن تناردیه نمی ترسید. دیگر تنها نبود، کسی را دربر گرفته بود. دیگر از زن تناردیه نمی ترسید. دیگر تنها نبود، کسی را داشت.

آن روز از همه زودتر بیدار شده بود و کار روزانهاش را شروع کرده بود؛ و حالا سکّهٔ طلا را در جیب پیش بند خود داشت و جرأت نمی کرد به آن دست بزند، دیشب سکّهٔ پانزده سویی را در همین جیب گذاشته آن را گم کرده بود، و حالا یک سکّهٔ طلا به جای آن داشت، که وجود آن را حس می کرد. در آن حال که پلکان را جارو می کرد، گاهی می ایستاد و بی حرکت می ماند، و جارو و همهٔ عالم را از یاد می بُرد، و دست می بُرد و با گشودن دهانهٔ جیبش ستارهای را که در تّهِ آن می در خشید، تماشا می کرد.

دریکی از همین لحظات، که او غرق تماشا بود، زن تناردیه سر رسید. برای کوزت عجیب بود که این زن بی آنکه به او دُشنامی بدهد، یا با مشت به سر و روی او بکوبد، با لحنی تقریباً آرام، گفت: «کُوزت! زود بیا!» کوزت جارو را رهاکرد و به تالار غذا خوری رفت.

مسافر ناشناس بقچهای را که با خود داشت روی میز گذاشت و گیرهش را باز کرد. یک پیراهن پشمی کوچک، یک پیش بند، یک بلوز کرکی، یک دامن، یک روسری، یک جفت کفش و جمعاً یک دست لباس کامل برای دختری تقریباً هشت ساله در آن بقچه بود؛ و همه به رنگی سیاه؛ در واقع لباس سوگواری.

آن مرد به گُوزت گفت: «دخترم! اینها را بردار برو، بپوش و زود بیا اینجا.»

وقتی که آفتاب دمید، اهالی دهکدهٔ مُون فرمی از خواب بیدار شده، و بعضی از آنها از خانه بیرون آمده بودند و می دیدند که مردی با سر و وضع فقیرانه دست دخترکی را گرفته، که سراپا سیاه پوشیده و عروسک صورتی رنگ بزرگی بغل کرده است؛ آنها از کوچهٔ پاریس به طرف لیوّری امی دفتند.

آن مرد همان مسافر ناشناس بود، و آن دختر، كوزت.

هیچکس آن مرد زردپوش را نمی شناخت. گوزت نیز که دیگر ژنده پوش نبود، در آن لباس، و با عروسکی که در بغل داشت، به نظر اکثرِ مردم ناشناس می آمد.

کُوزت از آن دهکده می دفت. با چه کسی ۴ نمی دانست. به کجا می دفت ۴ نمی دانست! تنها می دانست که از مسافرخانهٔ هراس انگیز تناردیه به جای دیگری می رود. هیچکس در این فکر نبود که با او خداحافظی کند ۴ و او نیز با کسی خداحافظی نکرده بود. از خانه ای بیرون می رفت که در آنجا همه کینه او را در دل داشتند، و او نیز به همه کینه می ورزید.

بیچاره این موجود ظریف و شکننده، که تا این دَم از عمر خود جنز رنج و فشار چیزی ندیده بود. گوزت، آرام و سنگین قدم برمی داشت و چشمان درشتش راگشوده، به آسمان خیره شده بود. سکّهٔ طلایش را در جیب پیش بند تازه اش نهاده بود؛ گاه به گاه خم می شد و نگاهی به آن می انداخت. احساس عجیبی داشت، گویی به خدا نزدیک شده بود.

## کسی که از همه بهتر را میخواهد، ممکن است از همه بدتر نصیبش شود

زن تناردیه، به عبارت همیشگی، شوهرش را آزادگذاشته بود تاکار را آن تناردیه، به عبارت همیشگی، شوهرش را آزادگذاشته بود تاکار را آن طور که مصلحت می داند به سامان برساند؛ و منتظر بود که مبلغ زیادی از این بابت به چنگ آورد. امّا بعد از رفتن مرد زردپوش و کُوزت، تناردیه یک ربع ساعت صبر کرد و سپس زنش را صدا زد و سه اسکناس پانصد فرانکی را به او نشان داد.

زن تناردیه نگاهی کرد و گفت: «فقط همین؟»

از ابتدای زندگی مشترکشان، این بارِ اوّل بود که زن تناردیه جرأت کرده بود به شوهرش څرده بگیرد؛ و ضربهاو بسیار کاری بود.

تناردیه فکری کرد و گفت: «حق با توست! من چقدر احمقم! کلاهم را بده!»

و آنگاه سه اسکناس پانصد فرانکی را تاکرد و در جیب نهاد و با شتاب از در مسافرخانه بیرون رفت. اوّل از سمت راست رفت و از چند همسایه سراغ گرفت، و دریافت که بهراه اشتباه رفته است. ناچار بازگشت و بههمان راهی رفت که «چکاوک» و مرد ناشناس را در آن مسیر دیده بودند که بهلیوری میرفتند. او به شتاب میرفت و در آن حال با خود حرف میزد: «بی تردید، این مرد میلیونر است. نمی دانم به چه دلیل این

سر و وضع را برای خودش درست کرده. مرا ببین که چه احمقی هستم. اوّل این مرد بیست سو داد، بعد پنج فرانک، بعد بیست و پنج فرانک، و بعد هزار و پانصد فرانک؛ و چقدر آسان پول خرج میکرد. اگر من گفته بودم که پنج هزار فرانک قرض دارم، و تا این پول را ندهی، نمیگذارم بچه را با خودت ببری، بیچک و چانه پنج هزار فرانک درمی آورد و میگذاشت روی میز. میدانم که چه کار باید کرد؛ باید بروم و جلو او را بگیرم. از همه مهمتر موضوع بقچه او بود با لباسهایی که از پیش آماده کرده بود برای یک دختر هفت هشت ساله. باید اسراری در این کار باشد باید از این اسرار سر دربیاورم. اسرار ثروتمندان مئل اسفنجهایی است پُر از طلا؛ هرچه بیشتر آن را فشار بدهی، بیشتر از لابه لایش ریزه های طلا بیرون می ریزد.» این اندیشه ها از ذهن او می گذشت، و مُدام به خودش دُشنام می داد و می گفت: «من یک احمقم! من یک حیوانم!»

از مونفرمی به طرف لیوری که بروید، می رسید به یک جادّهٔ پُر پیچ و خم، و اگر همین طور پیش بروید، می رسید به بلندیهای فلات. تناردیه به آنجا که رسید، از روی بلندیها اطراف را نگاه کرد. تصور ش این بود که از آن بالا می تواند آن مرد و کودک را در دوریا نزدیک به چشم ببیند، امّا به هر سو که چشم انداخت، آنها را نیافت. ناچار دوباره به راه افتاد، و از هر کسی که در سر راهش می دید پرس و جو می کرد. چند نفر از ره گذران گفتند که آن مرد و کودک را دیده اند که به طرف جنگلی در گانیی می رفته اند. تناردیه شتابان به آن سو رفت.

و ناگهان مکث کرد، و دست بهپیشانی برد. ظاهراً چیزی را فراموش کرده بودکه با خود بیاورد. با خودگفت: «کاش تفنگم را آورده بودم.»

تناردیه از آن کسانی بود که سرشتی دارند دورویه؛ و نظیرشان دربین ما، و جامعهٔ ما بسیار است. پیش از آنکه ما بهماهیتشان پی ببریم، ناپدید می شوند؛ و سرنوشت تنها یک رویهٔ آنها را بهما نشان می دهد، و رویه

دیگر آنها غالباً از نظرها پنهان می ماند. تناردیه هوشمند بود و زیرک؛ در مواقع عادی خود را آبرومند و اهل کسب و کار نشان می داد، و آشنا بارسوم و آداب مردم منمدن؛ امّا وقتی که وضع عوض می شد، و فرصت پیدا می کرد، آن وقت رویهٔ دیگر خود را نشان می داد و در این حال برای هر نوع جنایتی آمادگی کامل داشت، و کارهایی می کرد که شیطان بایستی به کمین او می نشست تا شاه کارهای نفرت آورش را ببیند و از او درس بگیرد.

تناردیه می ترسید که این فرصت از دستش برود؛ با خود می گفت: «نه! ... اگر برگردم و تفنگم را بردارم، دیگر به او نمی رسم.»

به راه افتاد. با سرعت بیشتری راه می پیمود، و با اطمینان و قدرت بیشتر، و با هوشمندی روباهی که در تعقیب کبکهای کوهستان باشد.

از کنار برکه ها گدفشت، یک منطقهٔ وسیع و بی درخت را پشت سرگذاشت، به گذرگاه بل و و انزدیک شد که علفزار بود و تقریباً تپه را دور می زد، و پوششی بود برای آبراههٔ قدیمی که به صومعهٔ شِل منتهی می شد، ناگهان در میان علفهای بلند، کلاه مردی را که در جست و جویش بود دید، و کمی که جلوتر رفت. سَرِ عروسک را نیز به چشم دید. امّا خود کُوزت را نمی توانست ببیند. به فراست دریافت که مرد و کودک در کنار علفزار نشسته اند.

تناردیه درست حدس زده بود؛ در آنجا نشسته بودند تاکُوزت کمی خستگی در کند. بی آنکه فرصت را از دست بدهد، علفزار را دور زد و ناگهان خود را رو در روی آنها دید، و نفس نفس زنان گفت: «ببخشید آقا! آمدهام تا هزار و پانصد فرانک شما را پس بدهم.»

و سه اسکناس پانصد فرانکی را از جیب درآورد. آن مرد نگاهی به او کرد و گفت: «منظورتان از این کارها چیست؟»

تناردیه با لحنی احترام آمیز گفت: «منظورم این است که آمدهام کُوزت را پس بگیرم.»

کُوزت با ترس و لرز خود را بهمرد زردپوش چسباند؛ و آن مرد در چشمان تناردیه خیره شد، و شمرده وکلمه به کلمه، گفت: «کُو...زت... را... پس... بگیرید؟»

-بله آقا ... آمده ام او را پس بگیرم، و حالاً شرح می دهم که چرا ... بعداز رفتن شما مدّتی نشستم و فکر کردم. من آدمی هستم که احساس مسئولیت می کنم، و همیشه با شرافت زندگی کرده ام. این بچه مال مین نیست. مادر دارد. مادرش این بچه را به من سپرده. پس من باید این بچه را به مادرش مرده. به هر حال زنده باشد یا به مادرش مرده، فرق نمی کند. من بچه را به کسی می دهم که کاغذی از مادرش بیاورد که نوشته باشد این بچه را به کسی می دهم که کاغذی از مادرش بیاورد که نوشته باشد این بچه را به حامل نامه بسپارم. حالا قضیه روشن شد؟

مرد زردپوش بی آنکه جوابی بدهد، دست در جیب کرد و کیفش را در آورد. بوی اسکناس به مشام تناردیه خورد. از شوق نزدیک بود پَر دربیاورد؛ با خود گفت: «نباید به آسانی دست از او بردارم. باید چندتا اسکناس درشت دیگر از او بگیرم.»

مسافر ناشناس پیش از آنکه کیف بغلی خود را بگشاید، به اطراف خود نظری انداخت و چون مطمئن شد که هیچ موجود جانداری در اطرافشان نیست، کیف را گشود و از درون آن، نه یک دسته اسکناس که تناردیه انتظار داشت، بلکه کافذ کوچکی درآورد و تایش را باز کرد و گفت: «حق با شماست! فکر می کنم این نوشته مشکل شما را حل بکند.» تناردیه کافذ را گرفت و نوشته را خواند:

«مونتروی سورمر – ۲۵ مارس ۱۸۲۳ آقای تناردیه،

كوزت را به حامل این نامه بسیارید.

حامل این نامه همهٔ بدهیهای عقبافتاده را به شما خواهد پرداخت.

با تقديم *احترا*م.

فانتين.

مرد زردپوش پرسید: «امضای او را که می شناسید؟» این امضا بی تردید از فانتین بود، و تناردیه آن را پذیرفت.

دیگر جای تردید نبود. تمناردیه در ایس لحظه از دو طریق ضربه خورده، و دچار حسرت و نومیدی شده بود. چون هم ناچار بود که دست از مطالبهٔ وجه بیشتری چشم بپوشد، و هم احساس می کرد که شکست خورده و به زانو در آمده است. مرد ناشناس که او را با این وضع و حال می دید، گفت: «با این نوشته، بار مسئولیت از دوش شما برداشته می شود.»

تناردیه زیر لب گفت: «شاید این، تقلید ماهرانهای از امضای فانتین باشد، ولی اهمیت ندارد، باید از راه دیگری وارد شد.»

و به تلاش نومیدانه ای پرداخت، بلکه بتواند وجه بیشتری مطالبه کند: «آقا! ... شماکه حامل این نامه هستید، باید همهٔ بدهیهای عقبافتادهٔ فانتین را بیردازید.»

این بدهیها مبلغ زیادی است.

مرد زردپوش از جا بلند شد و با تلنگر غبار آستین کهنهٔ خود را سترد و گفت: «آقای تناردیه! در ماه ژانویه، مادر این بچه صد و بیست فرانک بهشما بدهکار بود؛ و شما در ماه فوریه صورت حسابی برای فانتین

فرستادید که نشان می داد پانصد فرانک از او طلب دارید. در اواخر فوریه سیصد فرانک، و در اوایل مارس سیصد فرانک دیگر برای شما فرستاده شد، که صد فرانک بیش از آن بود که مطالبه می کردید. از آن موقع تا حال نه ماه گذشته؛ از قرار ماهی پانزده فرانک می شود صد و سی و پنج فرانک. و اگر آن صد فرانک را از آن کم کنیم. سی و پنج فرانک باقی می ماند. به جای سی و پنج فرانک، من به شما هزار و پانصد فرانک داده ام. این طور نیست آقای تناردیه؟)

تناردیه احساس گرگی را داشت که بهدام افتاده و تیغهٔ پولادینی در فکش فرو رفته باشد. با خود میگفت: «معلوم نیست این شیطان از کجا آمده؟»

تناردیه که متوجه شده بود از راه ادب و متانت به جایی نمی رسد، به فکر افتاد که همچون گرگی حمله کند، بلکه باگستاخی و بی شرمی حریف را مغلوب کند؛ با لحن تهدید آمیزی گفت: «آقایی که هنوز اسمتان را نمی دانم! یا همین حالا کوزت را ازتان پس می گیرم یا هزار اِکوا به من بدهید.»

مرد ناشناس بهروی خود نیاورد و به آرامی گفت: «کُوزت! ... بیا، دخترم!»

و دست کوزت را با دست چپ گرفت، و با دست راست عصای چماق مانندش را، که روی زمین نهاده بود، برداشت و به راه افتاد. تناردیه که ضخامت چماق، و دور بودن آن محل را از آب و آبادی درنظر گرفت، به مصلحت خود دید که ساکت و بی حرکت بماند. مرد ناشناس آهسته آهسته با کودک، به طرف جنگل رفت و در میان درختان ناپدید شد.

هنگامی که آن مرد آرام آرام دور می شد، تناردیه به شانه های پهن و استوار او، که اندکی خمیدگی داشت، چشم دوخت و سپس به بازوهای

۱. Ecu پول قدیمی از نقره، هر اکو با سه تا شش لیره معادل بود.

لاغر خود نگاهی انداخت و با خودگفت: «چه احمقی هستم. کاش تفنگم را آورده بودم.»

با این وصف، به فکر افتاد که تعقیبش کند و بفهمد که به کجا می رود. در این معامله جمعاً دو چیز نصیبش شده بود، یکی پاره کاغذی از فانتین، که ارزشی برای او نداشت، دیگری سه اسکناس پانصد فرانکی، که تسلّی بخش خاطرش بود.

مرد ناشناس با کودک در مسیر لیوری و بوندی راه می پیمود، آهسته راه می رفت و متفکّر بود و غمگین. برگریزان پاییز، جنگل را برهنه کرده بود، و یک بار که تناردیه را در تعقیب خود دید، با سرعت در میان انبوهی از درختان فرو رفت، و تناردیه دیگر نتوانست او و کوزت را پیدا کند؛ ناچار دوان دوان به هر سو می رفت بلکه بتواند آنها را پیدا کند.

در این قسمت از جنگل، درختها سر درهم فرو برده بودند، و تناردیه برای آنکه مرد زردپوش و کوزت را زیرنظر بگیرد، ناچار بود به آنها بسیار نزدیک شود. یک بار که بیش از چند قدم از آنها فاصله نداشت، مسافر غریب ناگهان روی گرداند و نگاه شررباری به او افکند، که تناردیه را به وحشت انداخت. او ناگزیر از آنها کمی فاصله گرفت، امّا حاضر نبود دست از تعقیب بردارد. برای آخرین بار، مرد زردپوش روی گرداند و چنان تهدید بار در او خیره شد که تناردیه ترسید، و فهمید که تعقیب چنین مردی خالی از خطر نیست، و از همانجا به خانه بازگشت.

# شماره ۹۴۳۰ بار دیگر به صحنه می آید، و کُوزت در قرعه کشی برندهٔ آن می شود

ژان والژان در آن واقعه جان نباخته بود.

آن روز که در آب افتاد، یا به قولی دیگر خود را در آب انداخت، چنانکه به یاد داریم پایش در زنجیر نبود، و توانست در زبر آب شناکند و در یک قایق، که در ساحل لنگر انداخته بود، پنهان شود. هنگامی که هوا تاریک شد، دوباره خود را به آب زد و شناکنان به ساحلی رسید که به دماغهٔ برن ا نزدیک بود. در آنجا، چون پول با خود داشت، توانست لباس تهیه کند. در آن ایّام، میخانه ای در بالاگیه امخفی گاهی داشت برای تعویض لباس زندانیان فراری؛ و صاحب میخانه مبلغ زیادی از آنها می گرفت و وسایل لازم را دراختیارشان می گذاشت. ژان والژان در اینجا سر و وضع و لباس خود را تغییر داد و مانند همهٔ فراریان سرگشته که سعی می کنند خود را از کمین قانون و کمند شوم جامعه برهانند، مسیرِ دشوار و پُر پیچ و خمی را از کمین قانون و کمند شوم جامعه برهانند، مسیرِ دشوار و پُر پیچ و خمی را انتخاب کرد. مدتی در پرادرو "، در حدود بُوسه"، پناهگاهی یافت و میسس به گران – ویلاره، نزدیک بریانسون "، در آلیِ عُلیا رفت، و در این ناحیهٔ کوهستانی ناچار بود، با احتیاط و اضطراب، از کوره راههایی عبور

<sup>1.</sup> Brun

<sup>2.</sup> Balaguier

<sup>3.</sup> Pradeaux

<sup>4.</sup> Beausset

<sup>5.</sup> Grand-Villard

<sup>6.</sup> Briancon

کند که تنها موشکور می توانست از آن مسیر بگذرد. هیچکس نمی دانست که این کوره راهها چندشاخه می شوند و به کجا می رسند. بعد از مدتها رد پای او را در ان ، واقع در سیویریو ، یافتند و همچنین در آگن ، در منطقه ای که به نام گرانژ دو و و که معروف است، و نزدیک دهکدهٔ شاویل ، در حدود پریگو ، و در برونی ، در منطقهٔ شاپل کُناگه ، و سرانجام بعداز طی این مراحل به پاریس رسید.

و امّا در پاریس، بیش از هرکار یک دست لباس سیاه سوگواری برای یک دختر کوچک هفت هشت ساله خرید و جایی برای سکونت اجاره کرد، و سپس به مُون فرمی رفت.

به خاطر داریم، بارِ اوّل که از زندان فرار کرد، طیّ یک سفر اسرار آمیز، به مُون فرمی آمده بود، و مأموران بی آنکه از کار او سردربیاورند، ردّ پای او را در این سفر یافته بودند.

و این بار، همه میپنداشتند که به دریا افتاده و جان باخته است، این تصور پردهٔ تاریکی بر زندگی او انداخته بود، و شرح غرق شدن او را روزنامه های پاریس نوشته بودند. و همین چیزها خاطر او را آسوده کرده بود، زیرا دیگر کسی در تعقیب او نبود.

و امّا ژان والژان عصر همان روز که کُوزت را از چنگ تناردیه ها رهایی بخشید، به پاریس رسید. تازه هوا تاریک شده بود که از دروازهٔ مونسوا وارد پایتخت شدند، و با درشکه ای به اُبسرواتوار ۱۰ رسیدند. در آنجا از درشکه پیاده شدند. ژان والژان کرایهٔ درشکه را پرداخت و دَست کُوزت را گرقت، و به راه افتادند، و از کوچه های خلوت در اطراف اورسین ۱۱ و

| - |   | ٠ |   |
|---|---|---|---|
| 1 | Δ | 1 | n |
|   |   |   |   |

<sup>2.</sup> Civrieux

<sup>3.</sup> Accons

<sup>4.</sup> Grange-de-Doumecq

<sup>5.</sup> Chaville

<sup>6.</sup> Périqueux

<sup>7.</sup> Brunie

<sup>8.</sup> Chapelle-Gonaguet

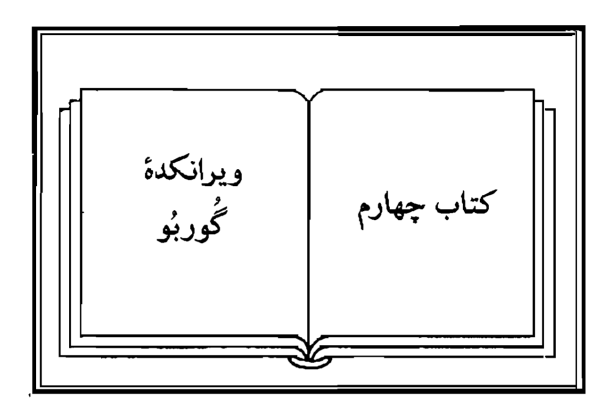
<sup>9.</sup> Monceaux

<sup>10.</sup> Observatoire

<sup>11.</sup> Ourcine

گلاسىير ا بهطرف خيابان أبيتال رفتند.

در آن روز هسمه چیز برای کوزت شگفت آور بود. دربین راه در گوشه ای نشسته و نان و پنیری خورده بودند. چندین بار کالسکه عوض کرده و قسمتهایی از راه را پیاده آمده بودند. و گوزت با آنکه خسته شده بود، حتّی یک بار لب به شکایت نگشوده بود. امّا ژان والژان که دست او را گرفته بود، بعداز غروب آفتاب احساس کرد که دخترک دیگر خسته شده است؛ او را بغل کرد و سرش را بر دوش خود گذاشت. کُوزت در همان حال که کاترین را بغل کرده بود، سر به شانهٔ ژان والژان نهاد و به خواب رفت.



چهل سال پیش، اگر کسی در نقاط دور افتادهٔ سالیتریر ۱، تنها به گردش و سیاحت می رفت، خطر در هر گوشه در کمینش بود، و اگر کسی در این مسیر پیش می رفت، بعد از راه بنید «ایتالیا» گذارش به کوچه پس کوچههایی می افتاد که از حال و هوای پاریس در آنجا خبری نبود. ۱ این محدوده چندان خلوت نبود، کوچههایش بی رهگذر نبود، بیابان نبود، خیابانهایی داشت و کوچههایی، امّا جمعاً به شهر شباهت نداشت. در هر گوشه از این کوچههای بی سنگفرش و پُر از گودال و دست انداز، انواع علفها می رویید. کوچههای بی سنگفرش و پُر از گودال و دست انداز، انواع علفها می رویید. این منطقه به ده کده نیز نمی ماند. پس چگونه جایی بود؟ محله ای بود

#### 1. Gorbeau

#### 2. Salpêtrière

۳. ویکتور هموگو پسنجاه سال پس از ژان ژاک روسو، که کتابی به نام تخیلات گسردش کننده ای تسنها دارد، به پسرسه زدن در عالم تصوّرات می پردازد و از پاریس خیال انگیزی که با عجایب همراه است، حکابت می کند. این قسمت از پاریس قرن نوزدهم هنوز در محاصرهٔ دیوارهای روستایی بود؛ پنجاه و هفت دروازه یا راهبند داشت. در داستان هوگو، خانهٔ گوربو، در گوشهای از خیابان ابیتال واقع شده است، که حالا به نام خیابان روبنس Rubens معروف است، و نزدیک است به میدان ایتالیا (Place d'Itatie) که در آن موقع راهبندی در آن حدود بود، و اینک کوچهٔ فونتن بلو جای آن را گرفته است. (ایو

مسکونی با جمعیتِ کم، و جایی بود دور از آب و آبادانی که بهدرد سکونت نمیخورد، و با این حال ساکنانی داشت؛ محلّهای بود در حاشیهٔ یک شهر بزرگ با کوچه ها و خیابانهایی که بهپاریس راه داشتند. این نقطه شبها از جنگل ترسناکتر بود و ........ از گورستان غمناکتر.

اینجا همان کوی قدیم «بازار اسب فروشان» بود.

کسی که در این حدود به گشت و گذار می رفت، اگر به آن سوی چاردیواری نیم ویرانِ بازار اسب فروشان می رسید و از کوچهٔ مُتی بانکیر ا می گذشت و باغچهای را با دیوارهای بلند، در سمت راست، پشت سر می نهاد، کشتزاری می دید که در وسط آن علفهای چیده را طوری روی هم انباشته بودند که بهشکل لانههای بیدستر در آمده بودند. کمی آن طرفتر از این کشتزار، محوطهای بود که چوبهای بُریده و کُندههای درخت و خاکههای ارّه و تراشههای چوب، در هر گوشهاش فراوان دیده می شد. سگ بزرگی در کنار چوبهای بریده، روی دو پا نشسته بود و عوعو مه کرد. بعد از آن محوطه، دیواری دیده می شد کوتاه، امّا دور و دراز و خراب که خزههای روی آن در فصل بهار سبز می شد. در انتهای این دیوار نقطهٔ بسیار خلوتی بود، و در گوشهای از آن یک بنای ویران که بر دیوار آن با حروف بسیار درشت نوشته بودند: «چسباندن ورقههای آگهی در اینجا ممنوع است.» اگر کسی تا این حدود به گشت و گذار آمده بود، و از خطر نمی ترسید و از آن نقطه نیز جلوتر می رفت، می رسید به کوچهٔ وینی سن مارسل "که چندان شناخته نشده بود. در آنجا نزدیک یک کارخانه و بین دو دیوار باغ، در آن ایّام، خانهٔ تقریباً ویرانهای بودکه از دورکلبهای بهنظر می آمد، امّا از نزدیک به بزرگی کلیسایی بود؛ قطعاً به این علّت که از دور

<sup>1.</sup> Petit - Banquier

۲. بیدستر castor، پستانداری است از رستهٔ جوندگان که نسبتاً بزرگ است.

تنها یک طرفِ این بنای سه گوش دیده می شد و کوچک به نظر می رسید، و از بیرون جز دَرِ ورودی و یک پنجره، چیزی از آن به چشم نمی آمد؛ و همه چیزش از نظر پنهان بود.

این خانهٔ ویران تنها یک طبقهٔ مسکونی داشت.

دَرِ ورودیِ خانه چنان کهنه و بدمنظر بود که در نگاه اوّل توی ذوق میزد، اما آن پنجره چنین بود؛ اگر در ساختمانی با سنگهای خوشنما و تراش خورده جای میگرفت، جلوههای زیبایی آن آشکار می شد.

آن دَرِ ورودی ترکیبی بود از چوبهای موربانه خورده، که پنداری چند تکه از چوبهای کج و بدقواره را بریده و بههم متصّل کرده باشند. پشتِ در، بی هیچ فاصله، پلکانی بود با پلّههای بلند و آلوده به گِل و گچ و پُر از گرد و خاک، پهنای پلکان به اندازهٔ دَرِ ورودی بود، و از پایین به یک نردبان شباهت داشت که آن را عمودی به دیواری تکیه داده باشند. در بالای دَرِ ورودی، قسمتی را توفال کوبی کرده و روزنهای گشوده بودند که هم دریچهای بود به سوی بیرون، و هم هواکش و هواخُورِ پلکان. از بیرون، روی در، با دو حرکت قلم مو شمارهٔ ۵۲ را نقاشی کرده بودند، اما روی دیوارِ نزدیکِ در، با دو حرکت قلم مو شمارهٔ ۵۰ را نوشته بودند. هر کس دیوارِ نزدیکِ در، با دو حرکت قلم مو شمارهٔ ۵۰ را نوشته بودند. هر کس این دو شماره را روی در ورودی دیوار می دید، گیج می شد و سر در نمی آورد که اینجا خانهٔ شمارهٔ ۵۰ است یا شمارهٔ ۲۵. پارچهٔ پارهای هم در جلوی روزنهٔ بالای در آویخته بودند که معلوم نبود خاصیت این جُل پاره جیست.

اما پنجرهای که از زیبایی و جلوهٔ آن سخن گفتیم، تقریباً در بالا و سمت راستِ دَرِ ورودی بود و بلند بود و تمیز، و شیشهٔ بزرگی داشت. هر چند این شیشه در چند جا شکسته بود، روی شکستگیها را کاغذ چسباند، بودند. این پنجره کرکرهای هم داشت که در چند گوشه از جا در آمده بود، و بیش از آنکه محافظ اهل خانه باشد، رهگذران را به فرو افتادن

تهدید می کرد. بعضی از میله های افقی کرکره از بین رفته بود، و تخته هایی عموداً به هرجای آن کوفته بودند، و با این وضع، کرکره به یک دریچهٔ تخته کوب تبدیل شده بود.

این در که زشت بود و بدمنظر، و آن دربچه که با آنهمه درهم شکستگی آب و رنگی داشت، نظر هر رهگذری را بهخود جلب میکردند؛ و آن دو همچون دو گدای بخت برگشته بودند که با دو قیافهٔ متفاوت در کنار همدیگر قدم بردارند؛ یکی گدایس باشد بی چیز و فرومایه، دیگری گدایی بی چیز، اما شریف.

پلکان به راهروی منتهی می شد که دراز بود و وسیع. از ظواهر چنین برمی آمد که اینجا قبلاً انبار بزرگی بوده و بعداً به محل سکونت تبدیل شده است. در دو سوی راهرو، با فاصله های متفاوت، چندین در به چندین اتاق گشوده می شد، و این اتاق ها بیشتر به دکّان شباهت داشتند تا به محل سکونت؛ و همهٔ آنها به دشواری از روزنه های اطراف نور می گرفتند و همه تاریک بودند و غمانگیز، و به قبر می ماندند. هر اتاق روزنه ای از بالا داشت که شعاع کم فروخی از آن به درون می تابید، یا شکافی در بالای در ورودی داشت که در زمستان سوز سرما از آن به درون می تابید، یا می تراوید. از ام تیازات پُر جاذبه و شگفت آور این اتاق ها در شتی عنکبو تهایشان بود.

در سمت چپ در ورودی، رو به خیابان، دری بود به اندازهٔ قامت آدمی؛ پشت آن، حیاط خلوت کوچکی بود که بچه ها از بیرون، و از بالای دیوار در آن سنگ می پراندند، و همیشه پُر از سنگیاره بود.

اخیراً قسمتی از این ساختمان را ویران کردهاند، و از آن قسمت که هنوز باقی مانده، می توان دریافت که چگونه جایی بوده است. بیش از صد سال از عمر این خانه می گذرد. برای یک خانه، صد سالگی موسم پیری و کهن سالی است؛ و برای یک کلیسا صد سالگی تازه آغاز جوانی،

پنداری جای سکونت آدمی با عمر کوتاه او تناسب دارد، و خانهٔ خدا با ابدیّت او.

نامهرسان آنجا را خانهٔ شمارهٔ ۵۲ - ۵۰ نام داده بود؛ اما در این کوی، آن خانه به خانهٔ کُوربُو معروف بود.

این نامگذاری چه مبنایی داشت؟

آنها که حوادث و رویدادهای فرعی و بی اهمیّت را، به صورت مجموعهای از روایات، به ذهن می سپارند و وقایع فراموش شدنی را با نوکِ سنجاق بر صفحهٔ خاطرات خود حکّ می کنند، به یاد دارند که در پاریس، در حدود سال ۱۷۷۰، در کوی شاتله دو دادستان زندگی می کردند؛ یکی به نام «کُوربُو» ، به معنای کلاغ بود، و دیگری به نام «رُنار» ، به معنای روباه و کلاغ را در داستانهایش رو در روی همدیگر قرار داده است؛ و همین مسأله بهانه به دست دادیارانی داده بود که زیر دست آن دو دادستان کار می کردند. آنها مُدام لطیفه هایی می ساختند و آن دو را دست می انداختند؛ و حتّی به تقلید از داستان معروف روباه و کلاغ لاقونتن، شعری ساخته بودند که هر چند فصیح و بلیغ نبود، اما در راهروهای کاخ دادگستری، این چنین سرِ زبانها افتاده بود:

استادکلاغ، نشسته بود روی یک پرونده وگرفته بود به منقار، حُکم بازداشت یک اَدم شرمنده اُستاد روباه، از بوی پرونده شد سرمست و شرح داد این داستان را، چو طاقتش رفت از دست: سلام حضرت آقا...

... و به همین سبک تا آخر داستان.

<sup>1.</sup> Châtelet

<sup>2.</sup> Corbeau

<sup>3.</sup> Renard

و این دو دادستان شرافتمند، که از این بذله گویی ها به ستوه آمده بودند و نمی توانستند تحمّل کنند که عـدّهای بُشتِ سَـر بـه آنها بـخندند، به فکر افتادند که نامهای خود را تغییر دهند. برای این منظور، بر آن شدند که قضیه را با پادشاه در میان گذارند. ناگزیر تقاضای شرفیابی به حضور اعلیحضرت کردند، و این تقاضا پذیرفته شد. از قضا روزی که بهبارگاه بادشاه راه یافتند، سفیر کبیر دربار پاپ از یک طرف، و کاردینال دُو لارش اِمُون ۱، از طرف دیگر، در برابر خانم دُوباری ۲، معشوقهٔ شاه، زانو زده بودند، و هر کدام یک لنگه از کفشهای سرپایی خانم را بهدست گرفته، به پای برهنهٔ او می پوشاندند؛ و لوثی شانزدهم که از مشاهدهٔ عمل آن دو روحاني عاليمقام بهوجد آمده بود، قاه قاه مي خنديد. شاه بعد از پايان اين عمل شوقانگیز، با خوشرویی استدعای آن دو قاضی بلند پایه را پذیرفت و حکمی صادر کرد که آن دو دادستان بتوانند در نام خود اندک تغییری بدهند؛ بهاین ترتیب که آقای گوربو، با افزودن یک سرکش به کاف، از آن پس «گوربُو» نام یافت، و آقای رُنار با افزودن یک «پ» به ابتدای نام خود، «پرنار» مخوانده شد. و بدین گونه نام آن دو مقام عالیرتبهٔ قضائی به صورت تازهای در آمد.

به هر روی، آن گونه که در محل روایت می کردند، صاحبِ ساختمان شماره ۵۲ - ۵۰ در خیابان اُپیتال، همین آقای گوربو بود، و به دستور او بود که آن پنجرهٔ بزرگ و باشکوه را در آن ساختمان نیمه خراب نصب کرده بودند.

و این ویرانکده را بههمین علّت، خانهٔ استادگوربو می نامیدند. رو در روی خانهٔ شماره ۵۲ – ۵۰، در میان گلها و گیاهان خودروی خیابان آپیتال، درخت نارونی بود که سه چهارم آن خشکیده بود؛ این

<sup>1.</sup> de La Roche - Aymon

madame de Barry

درخت رو به کوچهٔ گوبلن ا بود، که در آن موقع خانه ای در دو سوی این کوچه نبود، و سنگفرش هم نشده بود. در سراسر این کوچه چند تا درخت کاشته بودند که رُشدِ چندانی نداشتند، و به تفاوت فصل یا سرسبز بودند یا غرق در گِل و گرد و غبار. این مسیر به حصار پاریس منتهی می شد، و از دودی که از دودکشهای کارخانه ای در آن نزدیکی، در فضا پراکنده می شد، بوی زاج سبز به مشام می رسید.

یکی از راهبندهای ورودی پاریس در آن نزدیکی بود. حصار پاریس تا سال ۱۸۲۳ برجای بود.

این راهبند، که از دروازههای ورودی پاریس بود، در اذهان تصویر شومی به جای میگذاشت، زیرا در مسیر راه بی سِتر ۲ بود، که در دوران امپراتوری ناپلئون، و در عصر «بازگشت سلطنت»، محکومان به مرگ را از این راه برای اعدام به پاریس می بردند، در همین جا بود که در سال ۱۸۲۹ کشت و کشتاری روی داد، که به نام «واقعهٔ راهبندِ فُونتن بلو»، معروف شد، و دادگستری نتوانست عاملان آن کشتار را پیدا کند؛ و حقایقِ این ماجرای هولناک در پردهٔ اسرار باقی ماند چند قدم آن طرف تر، کوچهٔ کرولبارب و واقع بود، که در آنجا اولباک ۲، با ضربهٔ کارد، در یک روز بارانی و به هنگام غریدن رعد، دختر چوپانی را کشت، که چنین چیزهایی را تنها در نمایشنامههای ملودرام می توان یافت. ۵ چند قدم جلوتر، درختان نارون میدان سن ژاک، که شاخههای بلندشان را بریده بودند، نگاه را به خود

۵. در مورد جناب «اولباک»، باید توجه داشت که بعد از سال ۱۸۳۰ دیگر در میدان «گرو» (Grève) محکومان را اعدام نمی کردند، بلکه محل اعدام در میدان «سن ژاک» بود؛ و هوگو در اینجا خلاصه ای از مطالبی را بازگو می کند، که در سال ۱۸۳۳ در مقدمهٔ دوم آخرین روز یک محکوم حکایت کرده است (ایو – گ.).

<sup>1.</sup> Gobelins

<sup>2.</sup> Bicêtre

<sup>3.</sup> Croulebarbe

<sup>4.</sup> Ulbach

می کشیدند. این نقطهٔ نفرت انگیز، پنداری چوبه های دار را در پُشت درخته ایش پنهان می کرد. و بعد از آن، میدان گِرو در سَرِ راه بود، که ناچیز بود و شرمگین، و مغازه داران و کاسبکاران در اطرافش گرد آمده بودند. هر چه بود، این میدان در برابر مجازات اعدام عقب نشسته و پای خود را پس کشیده بود، که نه جرأت نقض آن را داشت و نه قدرت تأییدش را.

سی وهفت سال پیش، اگر میدان سن ژاک را، که سرنوشت محکم ترسناک بودنش را صادر کرده بود، به یک سو نهیم، شاید غمبار ترین جای این خیابان، همین منطقه ای بود که خانهٔ ۵۳ - ۵۰ در آن واقع بود، و امروز نیز این گوشه جای باصفا و شادی نیست.

خانههای نوساز در آنجا پدید نیامدند، مگر تا بیست و پنج سال بعد. آن گوشه غمانگیز بود، و هر کس در آنجا چیز شومی احساس می کرد، زیرا خود را در میان سالپتریر، که گنبدش نمایان بود، و بی ستر، که راه بَنی آن نزدیک بود، می یافت، یعنی در میان دیوانگان زن و دیوانگان مردا. از هر طرف تا آنجا که چشم یارای دیدنش را داشت، کشتارگاه گاو و گوسفند بود، و دیوار و حصار چند کارخانه، که بنای آنها به سرباز خانه شباهت داشت، و از همه سوی، کلبههای چوبی به چشم می آمد و گپههای خاک و گچ. دیوارهای دود زده و کهنه، مانند کفن سیاه بودند، و دیوارهای سفید و تازه مثل کفن سفید. در همه جا درختها در دو ردیف موازی پیش رفته بودند، و ساختمانها محقّر و مفلوک بودند، و دارای خطوطی دور و دراز و خشک و بی روح، و زوایایشان بی انحنا و غمانگیز، و زمینها هموار و و خشک و بی روح، و زوایایشان در آنجا نبود که اثری از ذوق و سلیقه در همسطح، و حتّی یک ساختمان در آنجا نبود که اثری از ذوق و سلیقه در آن باشد. پیچ و واپیچی در این کوچه پس کوچهها نبود، و جمعاً هر چه بود سرد بود و خشک و یک شکل و نفرت آور. هیچ چیز بیش از قرینه بودن و

۱. در این دو محلّه دو تیمارستان بود؛ یکی برای نگاهداری زنان دیوانه، دیگری برای مردان دیوانه،

یکسان بودن، قلب آدمی را نمی فشارد، و این قرینه بودن و همانند یکدیگر بودن دلتنگی می آورد، و دلتنگی چیزی جز سوک و عزا نیست. نومیدی کسالت بار است. هولناکتر از جهنمی که آدمی در آن زجر و عذاب می کشد جهنمی است که انسان را دلتنگ و افسرده کند. اگر چنین جهنمی وجود داشت، قطعاً در همین قسمت از خیابان اُپیتال بود.

شب هنگام، در آن لحظات که روشنایی محو می شد، و بخصوص در فصل زمستان، که بیاد شامگاهی آخرین برگهای زرد نیارونها را فرو می ریخت، و تاریکی همه جا را می گرفت، و حتّی یک ستاره در آسمان دیده نمی شد، و روشنایی ماه شکافی در دل ابرها پدید می آورد، در آن هنگام، این خیابان ناگهان ترسناک می شد. خطوط مستقیم و بی انحنا در هسم مسی ریختند و همچون پارههایی از بی نهایت در تاریکی ناپدید می شدند. آن وقت بود که رهگذر این خیابان نمی توانست خود را از تصوّراتِ هولناک برهاند و به روایاتی که از وقوع جنایات در این محل شنیده بود فکر نکند، گویی در این لحظات احساس می کرد که در هر گوشهای از این تاریکی، دامی برای او گسترده اند. همه چیز به نظر او مبهم و مشکوک می آمد، و فاصلههای بین درختان به نظر او همچون گودالهای تاریکی می آمد، و فاصلههای بین درختان به نظر او همچون گودالهای تاریکی می آمدنه و در چنین فصلی، صبح پلید بود و عصر نحوست بار و شب هراس انگیز.

در تابستان، نزدیک غروب، چند پیرزن در این محل زیر درختان نارون روی نیمکتهای پوسیده مینشستند و کارشان گدایی از رهگذران بود.

به هر حال، این محلّه، که کهنه بود و پوسیده و تقریباً متروک، این روزها در حال دگرگونی است، و هر کس که بخواهد فضای قدیمی آن را، کم و بیش، ببیند، باید هر چه زودتر به آنجا سری بزند. زیرا هر روز یکی از خانه ها و بناهای قدیمی آن ویران می شود و بنای تازه ای به جای آن سر

مىكشد.

از آن هنگام که ایستگاه راه آهن اورلشان را، در ناحیهٔ سالپتریر ساخته اند، کوچههای تنگ و باریک قدیمی، که در کنار گودالهای سن ویکتور، و باغ نباتات واقع شده اند، بهلرزش در آمده اند. زیرا روزی چند بار دلیجانها و کالسکهها و در شکهها به سرعت از این حدود می گذرند. و قطعاً در آینده خانهها از راست و چپ عقب می نشینند.

زیرا در این جهان نکته هایی هست که ظاهراً عجیب اما واقعی است؛ و از جمله آن که در شهرهای بزرگ، آفتاب همه را وادار می کند که خانه هایشان را رو به جنوب بسازند، و رفت و آمد روزافزون وسایل نقلیه نیز ناگزیر کوچه ها و خیابانها را پهن تر و گشاد تر می کند، و همهٔ این چیزها نشانه های دگرگونی و نو آوری اند. در این محله های قدیمی پاریس، که حال و هوای شهرستان را دارند، امروز حتّی نکبت بارترین کوچه ها را سنگفرش کرده اند. پیاده روها، حتّی در کوچه هایی که چندان رهگذری ندارند، به جلو خزیده و پهن تر شده اند. صبح یکی از روزهایی که باید آن را به خاطر داشت، و روزی بود از روزهای ژوئیهٔ ۱۸۴۵، ناگهان مردم محل به چشم دیدند که دیگهای بزرگ پر از قیر را بر سَرِ آتش گذاشته اند، و دود و بخار به اطراف پراکنده شده است. آن روز، در واقع آغاز ورود تمدّن بود به کوچهٔ لورسین ا، و راه یافتن پاریس به حومهٔ سَن مارسو.

### آشیانهای برای جُغد و چکاوک

ژان والژان به ویرانکدهٔ گوربو رسید و مجلو دَر ایستاد. همچون پرندگان وحشی در خلوت ترین نقطه، آشیانه گزیده بود.

دست در جیب برد و دسته کلیدی در آورد، در را باز کرد و بهدرون رفت و در را پشت سرش بست و آهسته از پلکان بالا رفت؛ هنوز کوزتِ خفته را در بغل گرفته بود.

در بالای پلکان، کلید دیگری از جیب در آورد و دری را باز کرد و وارد اتاقی شد، و در را بی معطلی بست. از اتاقهای زیر شیروانی بود، اما وسعتی داشت؛ تشکی روی زمین افتاده بود، و یک میز و یک صندلی در گوشهٔ اتاق بود. در بخاری آتش شعله ور بود. فانوس افروخته خیابان از بیرون، و از راه پنجره، این اتاق فقیرانه را روشین می کرد. در ته اتاق، اتاقکی بود با یک تختخواب کوچک. ژان والژان کوزت را، که خفته بود، روی تخت گذاشت.

فندک را زد، شمعی را روشن کرد. فندک و شمع در کنار همدیگر، روی میز بودند. آنگاه مانند شب پیش، با نگاهی مهرآمیز و علاقه و محبتی که با سرگشتگی آمیخته بود، بالای سَرِ او ایستاد. دخترک با اعتمادی که جز در نهایت قدرت یا در منتهای ضعف به وجود نمی آید، به خواب رفته بود، بی آنکه بداند با چه کسی همخانه است و در کجا

بهخواب رفته است.

ژان والژان خم شد و دست دخترک را بوسید.

نه ماه پیش، بر دست مادرش، که برای همیشه بهخواب رفته بود، بوسه زده بود.

در کنار تختخواب کوزت زانو زد.

وقتی که هوا روشن شد و روز فرا رسید، کوزت هنوز در خواب بود. آفتاب پریده رنگِ ماه دسامبر از پنجره به درون دویده بود و سایه روشنی بر سقف انداخته بود. در این موقع، گاری بزرگی که تخته سنگ حمل می کرد وارد خیابان شد، و چنان تند و پُر غوغا حرکت می کرد که مانند طوفان ساختمان را تکان داد، و کوزت را از جا پراند.

دخترک چشم گشود و ترسان و لرزان فریاد زد: «چشم خانم! همین السّاعه،»

و با پلکهای نیم باز، خود را از تخت پایین انداخت و دستش را به طرف دیوار برد و با وحشت گفت: «خدایا! چه کنم؟ جارو کجاست؟»

سپس چشمانش را باز كرد. ژان والژان رابالاى سَرِ خود ديد كه بهاو لبخند مى زد. آرام شد، وگفت: «سلام آقا!... پس من اينجا هستم؟»

کودکان زود با شادی و خوشبختی انس میگیرند؛ زیرا طبعاً خودشان شادی اند و خوشبختی.

کوزت، کاترین را پایِ تخت خود دید، آن را بغل کرد و در آن حال که با عروسکش بازی می کرد، از ژان والژان چیزهایی می پرسید. کنجکاو بود که همه چیز را بداند: «اینجا کجاست؟ اینجا پاریس است؟ خانم تناردیه از ما خیلی دور است؟ به اینجا نمی آید؟ و ... و ... »

و ناگهان از سؤال کردن دست برداشت و گفت: «اینجا چقدر قشنگه!» هر چند آن اتاق زیر شیروانی زشت و ترسناک بود، اما کوزت خود را در آنجا آزاد می دید. و بعد از چند لحظه مکث، گفت: «حالا باید جارو کنم؟» ژان والژان گفت: «نه! باید بازی کنی.»

و آن روز بدین گونه گذشت. کوزت از آنچه روی داده بود چیزی نمی فهمید، اما نگران نبود، خوشحال بود که در کنار این عروسک و این مرد ساده دل زندگی میکند.

# دو بدبختی با هم جمع می شوند و خوشبختی می آفرینند

روز بعد، به هنگام دمیدن آفتاب، ژان والژان باز در کنار بستر کوزت نشسته بود و به او، که در خواب بود، نگاه می کرد.

چیز تازهای در درون او راه یافته بود.

ژان والژان پیش از این هرگز به چیزی دل نبسته بود. در بیست و پنج سال اخیر، در دنیا تک و تنها بود، نه پدر شده بود، نه محبوب شده بود، نه همسری داشت و نه دوستی. در زندان بد خُلق بود و غمگین و نادان و خشن، و در عین حال درست و شریف. روحی داشت ساده و بی آلایش. خواهرش و فرزندان او خاطرهٔ مبهمی در او باقی گذاشته بودند. در آن اوایل، برای آنکه آنها را بیابد، تلاش کرده اما به جایی نرسیده بود و ناگزیر از یادشان برده بود. طبیعت آدمی را این گونه سرشته؛ عواطف و هیجانات روحی دوران جوانی نیز به گرداب نیستی فرو رفته، او را به حال خود گذاشته بودند.

وقتی که کوزت را دید، و او را از آن وضع رهایی بخشید و با خود آورد، احساس کردکه در درونش آشوبی برپا شده است. در اعماق روحش عواطف و دلبستگیهای خفته، بیدار شده بودند؛ میخواست همه را نثار این کودک کند، ساعتها در کنار تخت او می ایستاد و به او خیره

می شد و از شور و شادی می لرزید. حالی در او پیدا شده بود که به شیفتگی مادر به فرزند خود شباهت داشت. او خود از چند و چون این احساس چیزی نمی دانست، که احساسی بود دلپذیر و پیچیده، که جنب و جوشی است عجیب و پر تلاطم، که در دل کسی می افتد و او را به دوست داشتن و امی دارد.

بیچاره دل سال دیدهٔ این مرد، که تازه به شور و شوق افتاده بود! و امّا او پنجاه و پنج سال داشت و کوزت هشت سال، و او همهٔ عشقهایی را که می توانست در سراسر زندگی خود داشته باشد، در یک جا جمع آورد و درهم آمیخت و گداختشان، و روشنایی وصف ناپذیری به وجود آورد و همه را در پای کوزت ریخت.

و این دوّمین روشنایی پاک و پُرفروغی بود که در زندگی به چشم دیده بود. بارِ اوّل اسقف را دیده بود که به لطف او سپیده دَمِ تقوا در آسمان زندگی اش دمیده بود؛ و این بار کوزت بود که بامداد عشق را برای او بهارمغان می آورد.

این بار، روزهای نخست را با شیفتگی گذراند.

کوزت، این موجود کوچک و ناتوان نیز در کنار او دگرگون می شد، چیز تازهای در او تولّد می یافت. وقتی که مادرش او را نزد تناردیه ها گذاشت و رهایش کرد و رفت، کوزت بسیار کوچک بود. حالا مادرش را به یاد نمی آورد. او مانند همهٔ کودکان، که همچون ساقه های نرم و تازهٔ مُو به هم چیز می بیچند، در خانهٔ تناردیه ها سعی کرده بود با محیطش انس بگیرد و اطرافیانش را دوست بدارد، امّا سعی او بی حاصل مانده بود. تناردیه ها، بجّه های آنها، و بجّه های ده کده، او را از خود رانده بودند. و او

۱. نه ماه از مرگ فانتین میگذشت؛ و در واقع ژان والژان بهجای مادر کوزت نشسته بود
 و عقدهٔ اُدیپ (تمایل پسر به مادر) او را وادار میکند که خود را مادر این دختر بداند، و این
 تعبیر در اینجا از همین ریشه بر می آید (ایو گ.).

در این مدّت، دل به سگی بسته بود که او هم زود مُرده بود، و از آن پس به کسی دل نبسته بود. حتّی بیانِ این مطلب دشوار و غمانگیز است که دخترکی در هشت سالگی سرد و بی احساس باشد. و گناه از او نبود، توانِ دوست داشتن در او نمرده بود، امّا افسوس که در این سالها امکان نیافته بود که کسی را دوست بدارد. و به این سبب، در نخستین روزها که این مرد را دید، احساسات و افکار خود را به کار انداخت و سعی کرد که دوست داشتن را با او آغاز کند. چیزی در او پدید آمده بود که برایش تازگی داشت، پنداری شکفته می شد.

این مرد در نظر او نه سالمند می آمد و نه فقیر. ژان والژان در نظر او مردی بود زیبا؛ همچنان که این کلبهٔ محقر را زیبا می دید.

همهٔ این چیزها محصول بامدادان زندگی است. و کودکی او، تازگی محیط و تغییر شکل زندگی نیز در احساس او بی اثر نبود. چیزی از آن زیباتر نیست که فروغ رنگینِ سعادت در کلبهٔ فقیرانه ای بتابد. و همهٔ ما در گذشته، چنین کلبهٔ آبی فام را داشته ایم.

طبیعت بین ژان والژان و کوزت فاصله ای انداخته بود به طول پنجاه سال، که بسیار دور و دراز می نمود، امّا سرنوشت این فاصله را از میان برداشته و آن دو را به یکدیگر متّصل کرده بود. سرنوشت این دو موجود بی ریشه را، با آنهمه تفاوت سنّ، به هم پیوند داده بود. آنها در مصیبت و بلازدگی وجه مشترکی داشتند، و از همین رو زود با هم یکی شدند، و در واقع مُکمّل همدیگر بودند. کوزت به یک پدر نیاز داشت، و ژان والژان به یک فرزند، و آنها به همدیگر رسیده بودند و آنچه می جُستند یافته بودند. در یک لحظهٔ اسرارآمیز، دستهای آن دو به یکدیگر رسیده و یافته بودند که نیازمند به هم جوش خورده بود. آن دو نفر به هم رسیدند و حس کردند که نیازمند به همدیگرند. فاصله ها از میان برخاست، و در آغوش هم فرو رفتند.

اگر کلمات را مفهومتر و بیپیرایهتر به کار ببریم، می توان گفت که

دیوارهای بلندی آن دو را از دیگران جدا کرده بود. ژان والژان بی سر و همسر مانده بود، و کوزت پدر و مادر نداشت. گوئی تقدیر آسمانی بود که ژان والژان جای پدر را برای کوزت بگیرد.

در حقیقت، از همان لحظاتی که کوزت در فضای تاریک جنگل اشسل»، دست ژان والژان را گرفته بود و همراه او میرفت، چیز اسرارآمیزی در درون خود احساس می کرد. و این احساس یک پندار واهی نبود، حقیقت محض بود. قدم گذاشتن این مرد در دنیای کوزت، حکم ورود خداوند را داشت.

ژان والژان نیز پناهگاه خوبی برگزیده بود، زیرا در کنار کوزت خاطری آسوده داشت و روحاً احساس امنیت میکرد.

این اتاق وسیع، که اتاقکی در کنار آن بود، جای زندگی ژان والژان و کوزت شده بود؛ و همان پنجرهٔ بزرگِ رو بهخیابان را داشت که وصفش را گفتیم. و این، تنها پنجرهٔ این خانه بود، و همسایه ها نمی توانستند از هیچ روزنه ای به آن اتاق نگاهی بیندازند.

طبقهٔ همکف ساختمان شماره ۵۲ - ۵۰ خرابه مانندی بود که هرکس ابزار و اثاث اضافی اش را در آنجا می گذاشت. این طبقه با طبقهٔ اوّل پیوستگی و ارتباطی نداشت، و با یک دَرکه دستگیرهای نداشت، از طبقهٔ اوّل جدا می شد. امّا طبقهٔ اوّل، چنانکه گفتیم، چندین اتاق و چندین انبار داشت که فقط در یکی از اتاق ها، پیرزنی زندگی می کرد و در خدمت ژان والژان بود، و بقیهٔ اتاق ها خالی بود.

این پیرزن که همه او را به عنوانِ «مستأجر کُلِّ» این خانه می شناختند، در واقع سرایداری آنجا را به عهده داشت، و در روز عید میلاد مسیح این اتاق را او به ژان والژان اجاره داده بود. ژان والژان به او گفته بود که از بهره و منفعتِ سرمایه اش زندگی می کند، و قبلاً ثروت زیادی داشته است، که در نتیجهٔ تنزّل اوراق بورس اسپانیا، قسمتی از سرمایه اش را از دست داده، و

فعلاً قصد دارد با نوهٔ خود در اینجا زندگی کند. و شش ماه اجاره خانه را پیش پرداخته بود و از پیرزن خواسته بود که اتاق او را گرم و مرتب نگاه دارد. به همین سبب، وقتی که ژان والژان و کوزت از گردِ راه رسیدند، آتش در بخاری می سوخت و اتاق گرم و پاکیزه بود.

چند هفته بدین گونه گذشت، و این دو موجود که در وجود همدیگر پناه جُسته بودند، زندگی آرام و سعادت آمیزی داشتند.

کوزت هر روز از بامداد، شاد بود و می خندید و حرف می زد و آواز می خواند. کودکان نیز مانند پرندگان، در صبحگاهان شادمانه ترین نغمه هایشان را سر می دهند.

گاهی ژان والؤان دستهای کوچکِ کوزت راکه از سرما تَرَک خورده بودند، می گرفت و می بوسید. دختر بینواکه به کتک خوردن انس گرفته بود، معنی این مُحبّت را نمی دانست، و شرمسار می شد.

گهاهی کوزت به فکر فرو می رفت، و به لباس سیاه خود چشم می دوخت. گوزت دیگر آن دختر پاره پوش نبود؛ جامهٔ عزا در بر کرده بود، امّا از بینوایی در آمده بود و به زندگی می اندیشید.

ژان والژان به او درس می داد تا خواندن و نوشتن بیاموزد؛ و در آن حال که کوزت کلمات را هِجی می کرد، به یاد می آورد که در زندان با چه افکار سیاهی، خواندن و نوشتن آموخته سود، و اینک با قلبی پاک و مُنزّه به کودکی درس می داد. و با این فکر، به زندانی تبه کار دیروز، لبخندی می زد که به لبخند پُرمعنای فرشتگان می ماند.

ژان والژان احساس می کرد که از عالم بالا، و از جایی فراتر از دنیای آدمیان، به او الهاماتی می شود، و در رؤیا فرو می رفت. رؤیاهای خوش نیز مانند کابوسها برای خود گردابها و پرتگاههایی دارند.

سواد آموختن به کوزت، و او را به بازی واداشتن، تقریباً شده بود سراسرِ زندگی ژان والژان؛ و گاهی دربارهٔ مادرش چیزهایی برای او

میگفت و از او میخواست که دعا بخواند.

کوزت او را «پدر» مینامید، و نام دیگری جز آن، برای او نمی شناخت.

ژان والژان ساعتها در گوشهای می نشست و به کوزت خیره می شد، که لباس عروسکش را در می آورد و می خندید و آواز می خواند. زندگی برای او زیبا شده بود و پُرجاذبه، و همهٔ مردم را خیرخواه و عدالت بیشه می پنداشت. دیگر هیچکس را مستحقِ ملامت نمی دانست. خوشحال بود که کوزت را دوست دارد. و با این ترتیب می توانست سالها خوش و خرّم زندگی کند. این دختر با فروغ تابناکش حتّی می توانست آیندهٔ او را غرق روشنایی کند. و امّا بهترین انسانها نیز از اندیشههای خودخواهانه برکنار نمی مانند؛ ژان والژان گاهی با نوعی شادی به این فکر می افتاد که روزی کوزت طراوت و زیبایی اش را از دست خواهد داد.

هر چند چیزی که می خواهیم بگوییم تنها یک نظر شخصی است، امّا بهتر است این نکته را ناگفته نگذاریم که ژان والژان در آن حال که به کوزت دلبستگی می یافت، از صیانتِ نفس نیز غافل نبود، و شاید او را حافظ افکار و نیّات خوب خود می پنداشت؛ بخصوص که این بار، یعنی پیش از آنکه برای بارِ دوّم به زندان افتد، ابعاد تازه ای از شرارت و بدخواهی، و در عین حال بینوایی و فقر انسانها را دیده بود و نمونه های فقر و گرفتاری زنان را در زندگی فانتین، و مظاهر قدرت نمایی دولت و قانون را در ژاور مشاهده کرده بود. و این بار که به جُرم جوانمردی و انساندوستی به زندان افتاده بود، تلخیهای تازه ای را جشیده بود، و خسته تر و فرسوده تر شده بود، گاهی خاطرهٔ اسقف را به فراموشی می سپرد، امّا بی درنگ خاطرهٔ او روشن تر و تابناکتر در ذهنش می نشست. و این خاطرهٔ مقدّس گاهی تأثیر خصود را از دست می داد. راستی ژان والژان در چه مرحله ای بود؟ خسود را از دست می داد. راستی ژان والژان در چه مرحله ای بود؟ به نومیدی و لغزش نزدیک شده بود؟ در آن هنگام که همه چیز، و حتّی

خاطرهٔ اسقف در ذهنش رو به محو شدن می رفت، دل به محبّت کوزت سپرده، و دوباره توانا شده بود. افسوس، که کوزت نیز در تردید و تزلزل بود. او به کوزت یاری می کرد، و کوزت به حمایت او بایدار و بر قرار می شد، و می توانست در راه زندگی قدمهایی بردارد. و او در پر تو کوزت توانست از پلیدیها دور شود، و باز در راه تقوا قدم بگذارد. او تکیه گاه کوزت شده بود و کوزت تکیه گاه او. و این موازنه و تعادل اسراری داشت آسمانی.

## نكته هايى دربارة «مُستأجر كُل»

زان والزان احتیاط می کرد و در روز روشن از خانه بیرون نمی رفت، امّا بعد از خروب آفتاب، هر روز یکی دو ساعت، گاهی تنها و خالباً با کوزت، در آن اطراف، و بیشتر در حاشیهٔ کم رفت و آمد خیابان، گردشی می کرد، و موقعی که هوا تاریک می شد، به کلیسای سَن مِدار امی رفت، که در آن نزدیکی بود. هر وقت که تنها می رفت، کوزت نزد پیرزنِ سرایدار می ماند، و هر روز که کوزت را با خود می برد، دخترک بسیار خوشحال می شد؛ چون ساعتی به گردش رفتن در کنار آن مرد را از تنها ماندن و بازی کردن با کاترین بیشتر دوست می داشت. وقتی که با هم به گردش می رفتند، دست ثان والزان را می گرفت و خوشحال بود و برای او حرفهایی شیرین و دلنشین می زد.

ژان والژان، شادی کوزت را دوست می داشت.

پیرزن به کارهای خانه می پرداخت، آشپزی می کرد، خرید نیز با او بود.

با قناعت زندگی می کردند، به حدّ لزوم اتاق را گرم نگاه می داشتند، مثل همهٔ مردم فقیر برای خانه اسباب و اثاث تازه ای نمی خریدند. ژان والژان تنها چیزی را که تغییر داده بود دَرِ شیشه ای اتاقک بود که یک دَرِ

چوبین و بی شیشه بهجای آن گذاشته بود.

ژان والژان همچنان ردنگت زردرنگ خود را می پوشید، و شلوار سیاهش را، و همان کلاه کهنه را بر سر می نهاد. گاهی در کوچه و خیابان، پیرزنان مهربان و نیکوکار، به گمان آنکه مرد بسیار فقیری است، یکی دو «سو» به او می دادند، و او اعتراضی نمی کرد؛ کلاهش را برای سپاسگویی برمی داشت و سپس اطرافش را می پایید. اگر می دید که کسی متوجه او نیست، سکه ها را در کف دست یکی از گدایان سر راه خود می گذاشت، و شتابان دور می شد. امّا کسانی که در این حال دیده بودندش، و او را به عنوان «گدایی که به گدایان صدقه می دهد»، می شناختند.

پیرزنِ «مستأجر کُل»، این موجود عبوس و بندخُلق، که از حسند و كنجكاوى سرشته شده بود، ژان والژان را، بي آنكه ملتفت شود، زير نظر می گرفت. پیرزن گوشِ چندان شنوایی نداشت و پُرحرف بود؛ و تنها دو دندان، یکی در بالا و یکی در پایین، برایش مانده بود، که آن را روی هم می فشرد. هر وقت که با کوزت تنها می ماند، از او چیزهایی می پرسید، امّا کوزت چیزی نمی دانست تا بگوید، و هر بار بهاو می گفت که از مُون فرمی به اینجا آمده است. یک روز صبح، این زن که در کمین ژان والژان نشسته بود، او را دید که به یکی از اتاق های خالی خانه می رود. بهنرمی و آهستگی یک گربهٔ پیر دنبال او رفت و توانست از شکافِ در او را ببیند. ژان والژان محض احتياط پشت به دَر ايستاده بود، امّا پيرزن به چشم ديد كه او از یک قوطی کوچک، قیچی و نخ و سوزنی در آورد، سپس آستر پای رِ دنگتش را شکافت، و کاغذ زرد رنگی بیرون آورد و آن را تا کرد. پیرزن دقیق تر شد، و با وحشت و تعجب متوجه شد که آن کافذ زرد رنگ چیزی نیست جزیک اسکناس هزار فرانکی. او در عمرش این دفعه دوّم یا سوّم بود که اسکناس هزار فرانکی را بهچشم می دید. چنان ترسیده بود که شتابان از آنجا دور شد.

چند لحظه بعد، ژان والژان نزد او رفت و از او خواست که آن اسکناس هزار فرانکی را خُرد کند و برای او توضیح داد که این بهرهٔ شش ماههٔ سپردهٔ اوست، و شب پیش این اسکناس را به او داده اند. امّا پیرزن باور نکرد، زیرا پیش خود حساب می کرد که ژان والژان روز قبل بعد از ساعت شش از خانه بیرون رفته، و در آن ساعت هیچ صرّافی باز نیست که بتواند بهرهٔ سپرده ای را بدهد. پیرزن رفت و اسکناس را خُرد کرد، و در هفته های بعد چند بار ماجرای این اسکناسهای هزار فرانکی تکرار شد. و این موضوع بر سَرِ زبانِ پیرزنان کوچهٔ دینی سَن مارسل افتاد، و همه با شگفتی این داستان را برای هم می گفتند و به آن شاخ و برگ می دادند.

امّا یک روز که ژان والژان آستین بالا زده، در وسطِ راهرو تکّهٔ چوبی را ارّه میکرد، و کوزت در کنارش ایسبتاده بود، و به خاک ارّه ها نگاه میکرد، پیرزن که در اتاق آنها به کارهای خانه مشغول بود، رِدنگُتِ زرد رنگ راکه به میخ آویخته بود دید، و جلو رفت و با دست لبه های آستر آن را لمس کرد، و به این نتیجه رسید که آن مرد در لابه لای آستر ردنگتش چندین اسکناس هزار فرانکی را جای داده است.

جز اسکناسها که به نیروی خیال کشفشان کرده بود، متوجه شد که در جیبهای این رِدنگت، جز آن قوطی قیچی و نخ و سوزن، یک کیف بغلی هست و یک چاقوی بزرگ، و از همه عجیب تر چندین نوع کلاهگیس به رنگهای مختلف. با این وضع معلوم می شد که صاحب این رِدنگت، برای مقابله با پیش آمدهای نامنتظر، ابزار و وسایلی در اختیار دارد، و چیزهایی را فراهم کرده است.

ساکنان ویرانکدهٔ گُوربُو این روبدادهای جزئی را پشتِ سرگذاشتند، و به آخرین روزهای زمستان رسیدند.



## سکّهٔ پنج فرانکی که بر زمین افتد، صدا می دهد

نزدیک کلیسای سن مِدار مرد فقیری در کنارِ چاه متروکی می نشست، و ژان والژان با میل و رغبت به او صدقه می داد. هر بار که از کنارِ او می گذشت، چند «سو» یی به او می داد و درنگی می کرد و با او حرف می زد. بعضی به این مرد فقیر نظر خوبی نداشتند و می گفتند که از خبر چینهای پلیس است. امّا در واقع، پیرمردی بود هفتادو پنج ساله، که سالها پیش از خادمان کلیسا بود، و غالباً زیر لب دعا می خواند.

یک روز عصر که ژان والژان از آن حدود میگذشت و کوزت همراهش نبود، آن گدا را در زیرِ فانوسی، که در آن موقع روشنش میکردند، دید که خم شده بود و دعا میخواند. ژان والژان نزدیک رفت و چند «سو» در دست او نهاد. گدا ناگهان سرش را بلند کرد و در چشمان او خیره شد، و سپس سر را در زیر پتو فرو برد و دوباره به دعا خواندن مشغول شد. نگاه تند و عجیب او ژان والژان را تکان داد. برای یک لحظه به نظرش رسید که به جای چهرهٔ آرام و مطمئن خادم قدیم کلیسا، سیمای ترسناک کسی را دیده است که با او آشنایی دیرینه دارد. حالتی به او دست داد که پنداری در تاریکی ببری را در مقابل خود می بیند. با وحشت، چند قدم به عقب رفت. نفس در سینه ش حبس شده بود، یارای سخن گفتن تداشت؛ نه شهامتِ رفتن داشت و نه جرأتِ ماندن. پیرمرد فقیر راکه بر

جُل پارهای نشسته و سرش را با پتوی کهنهای پوشانده بود، از نظر گذراند. در این لحظهٔ عجیب، غریزهٔ رهایی از خطر زبان او را بند آورده بود؛ هر چند که آن گدا، گدای همیشگی بود، با همان لباسهای پاره، و با همان شکل و قیافه ای که روزهای دیگر نیز داشت.

ژان والژان زود به خود آمد و زیر لب گفت: «به ا مثل این که عقلم را از دست داده ام؛ و در خواب و خیال زندگی می کنم. محال است که او بتواند بید ایم کند.»

امًا آن شب با نگرانی به خانه بازگشت.

وحشت داشت که حتّی به خود بگوید، چه فکری ذهنش را آشفته کرده است.

و این فکر کمکم در او قوّت گرفت؛ خود را ملامت کرد که چرا با آن گدا حرفی نزده، و منتظر نمانده است تا سرش را از زیر پتو در بیاورد تا درست چهرهٔ او را ببیند.

شامگاه روز بعد باز به همانجارفت. گدای پیر در جای همیشگی اش نشسته بود. یک «سو» به او داد، و سلامش کرد. گدا سرش را بلند کرد و گفت: «ممنونم»!... و او کسی نبود جز همان خادم قدیم کلیسا. خاطر ژان والژان آسوده شد. با خنده و زیر لب گفت: «ژاور اینجا چه می کند؟ معلوم می شود که چشمهایم عیب پیدا کرده، عوضی می بیند.»

و این گونه افکار را از سر بیرون کرد.

چند روز بعد، در حدود ساعت هشت بعداز ظهر بود که ژان والژان در اتاق خود به کوزت درس می داد، و وادارش کرده بود که با صدای بلند هجی کند. ناگهان صدای باز و بسته شدن دَرِ ورودی خانه را شنید، که در چنین ساعتی عجیب بود؛ زیرا جز آنها و پیرزن سرایدار کسی در آن خانه ساکن نبود، و پیرزن هم سَرشب می خوابید تا به روشن کردن شمع نیازی نداشته باشد. ژان والژان به کوزت اشاره کرد که ساکت باشد، و گوش قرا

داد. یک نفر از پلکان بالا می آمد. با خود گفت: «شاید پیرزن باشد که احتمالاً بیمار شده، و برای خرید دارو رفته است.» صدای پایی که از پلکان بالا می آمد خشک و سنگین بود، و به صدای پای مردان می ماند. امّا پیرزن نیز کفشهای پّت و پهنی به پا می کرد، و صدای پایش با آن کفشها، بی شباهت به صدای پای مردان نبود. با اینهمه، ژان والژان محض احتیاط شمع را خاموش کرد و پیشانی کوزت را بوسید و به او گفت: «دخترم! برو بخواب!». در این هنگام، صدای پا قطع شد. ژان والژان روی صندلی بی حرکت نشست، نفسش را حبس کرد. پس از مدّتی چون صدایی بی حرکت نشنید، از جا برخاست و از سوراخ کلید بیرون را نگاه کرد. روشنایی عجیبی در پلکان دید که همچون ستارهٔ نحوستباری در تاریکی سوسو می دد. ظاهراً یک نفر در آنجا بود، که شمعی به دست داشت و گوش می داد.

چند دقیقه بعد، روشنایی محو شد. ژان والژان دیگر صدایی نشنید، و به به به نتیجه رسید که آن شخص که در پلکان بوده و تا پشت در اتاق آنها آمده، برای پایین رفتن کفشهایش را در آورده و بی صدا بیرون رفته است. ژان والژان آن شب بی آنکه لباس خود را در آورد به رختخواب رفت، و تا صبح نتوانست لحظه ای بیاساید.

صبح آن روز، که خسته و بی حال در رختخواب دراز کشیده بود، باز شدن صدای دری را در انتهای راهرو شنید. صدای پایی نزدیک شد، ژان والژان از جا پرید و چشم به سوراخ کلید چسباند؛ امیدوار بود بتواند شخصی را که دیشب از پلکان بالا آمده و پشت دَرِ اتاقش به گوش ایستاده بود، ببیند. این مرد بی آنکه در راهرو توقف کند از جلو اتاق او گذشت. راهرو هنوز تاریک بود، و ژان والژان نتوانست چهرهٔ این شخص را ببیند، اما وقتی که او به بالای پلکان رسید، رشتهٔ نوری از بیرون تابید، و ژان والژان توانست از پشتِ سر او را ببیند، که مردی بود بلند قامت؛ شنلی بر

دوش داشت و عصایش را زیر بغل گرفته بود؛ اندامش به ژاور می ماند.

ژان والژان، برای آنکه او را در حال عبور از خیابان ببیند، ناچار بود پنجره را بگشاید، که جرأت چنین کاری را نداشت.

تردیدی نبود که این مرد کلید دَرِ ورودی را در اختیار داشت، چون دیشب دَرِ را باز کرده بود و شب را در اتاقی گذرانده بود. امّا چه کسی کلید را به او داده بود؟ و منظور این مرد چه بود؟

ساعت هفت صبح، که پیرزن به اتاق او آمد، ژان والژان به او خیره شد، بلکه بتواند از حرکاتش چیزی بفهمد، امّا از او چیزی نپرسید. پیرزن مثل همیشه بود، و هنگامی که اتاق را جارو می کرد، به ژان والژان گفت: «دیشب متوجّه رفت و آمد آن تازه وارد شدید؟»

ژان والژان، بی آنکه چیزی بهروی خبود بیاورد، گفت: «بله. صدایسی شنیدیم، امّا نفهمیدیم کی بود.»

پیرزن گفت، «این مستأجر تازهٔ ماست.»

\_اسمش چيه؟

درست نمی دانم، چیزی شبیه دومُون، یا دُمُون....

ــاین آقای دومُون چه کاره است؟

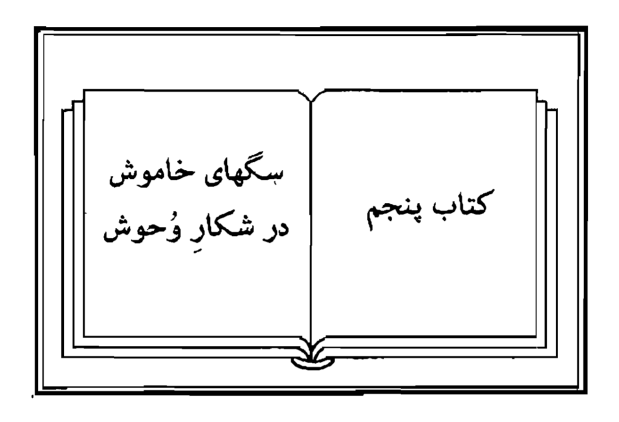
پیرزن با چشمهای ریز و پُر از مَکرِ خود به او نگاه کرد و گفت: «او هم مثل شماست، با بهرهٔ پول زندگی میکند.»

شاید از این حرف هیچ منظوری نداشت؛ هر چند که ژان والژان او را بی منظور نمی دانست.

بعد از رفتن پیرزن، ژان والژان سکّههایی راکه در حدود صد فرانک بود ازگنجه در آورد و در جیب نهاد. یکی از سُرکّههای پنج فرانکی از دست او لغزید و با سر و صدا روی زمین افتاد.

آن روز بعد از غروب، که هوا تاریک شد، ژان والژان از خانه بیرون رفت و آن اطراف راکاوید؛ کسی را در آن حدود ندید، در خیابان رفت و

آمدی نبود، امّا احتمال داشت که کسی پشتِ درختها پنهان شده باشد. ژان والژان بعد از ساعتی برگشت و به کوزت گفت: «بیا، دخترم!» و دست او راگرفت و با هم از خانه بیرون رفتند.



#### پیچ واپیچهای زیرکانه

دربارهٔ مطالبی که در این صفحه و صفحات بعد خواهید خواند، یادآوری یک نکته لازم است. ا

اینک سالها میگذرد که نویسندهٔ این ژمان، ناگزیر و در کمال تأسف، از پاریس دور مانده است. پاریس در این مدّت تغییر کرده، و شهر بهصورت تازهای درآمده، که نویسنده از آن بی خبر است. نیازی به گفتن نیست که مؤلف پاریس را دوست دارد. پاریس زادگاه اندیشه و ذوق اوست. امّا پاریسی که او عاشقانه در ذهن و حافظهٔ خود جای داده، همان پاریس ایّام جوانی اوست، که اینک باید آن را «پاریس سابق» نام داد. پس بگذاریم که نویسنده در کتاب خود، از آن پاریس بهدلخواه خود، و بهگونهای سخن گوید که پنداری هنوز به همان صورت وجود دارد. احتمال بهگونهای سخن گوید که پنداری هنوز به همان صورت وجود دارد. احتمال دارد که در جایی، نویسنده خوانندگان را همراه خود به کوچهای و خانهای ببرد، که دیگر نه از آن کوچه اثری باشد و نه از آن خانه. خوانندگان باید خود این زحمت را بپذیرند و حقایق را در تطبیق با اصل دریایند. نویسنده خود این زحمت را بپذیرند و حقایق را در تطبیق با اصل دریایند. نویسنده از چند و چون پاریس جدید بی اطلاع است و تصویر پاریس سابق را، که با عشق و علاقهٔ بسیار در ذهن خود نگاه داشته، در برابر خود نهاده است و عشق و علاقهٔ بسیار در ذهن خود نگاه داشته، در برابر خود نهاده است و عشق و علاقهٔ بسیار در ذهن خود نگاه داشته، در برابر خود نهاده است و

 ۱. این سطور در دنیالهٔ تغییراتی که در یادداشت بعدی آمده، به کتاب افزوده شده است (ایو،گ). براساس آن می نویسد؛ و برای او مایهٔ دلگرمی و عزّت است که در تصورًات خود پاریس قدیم را حفظ کند و بهاین خیال باشد که در کشورش همه چیز به صورتی باقی مانده است که او سالها پیش در آنجا، بهچشم می دید و با آن انس گرفته بود. وقتی که شما در وطن خود زندگی میکنید، به كوچهها و خيابانها بي اعتناييد؛ درها و ينجرهها و بامها بهنظرتان ناچيز و بی قدر می آیند، با دیوارهای اطرافتان بیگانهاید، درختها خوار و بی مقدار جلوه میکنند، خانههایی که در دو سوی کوچهها می بینید و هرگز بعدرونشان نسرفته اید، بسرای شها بسی اههمیت و بسی معنی هستند؛ سنگفرشهایی که روی آنها راه میروید، در نظرتان سنگپارههایی بیش نیستند. امّا وقتی از وطن تان دور می شوید، آن وقت درمی پایید که آن كوچه ها چقدر براي شما عزيزند. حس مي كنيد كه آن بامها و آن پنجره ها و آن درها را می خواهید، به آن دیوارها نیاز دارید، آن درختها محبوب شما مى شوند. همه روز در عالم خيال، در آن خانه ها راكه هرگز بـ درونشان نرفته اید، میگشایید و به درونشان می روید. حس می کنید که گوشت و خون و قلبتان را لابهلای همان سنگفرشهایی جاگذاشتید که روزی به نظرتان سنگیاره بو دهاند. و همهٔ آن منظرهها که دیگر امکان دیدنشان را ندارید، و شاید در آینده نیز نتوانید ببینیدشان و تصویرشان را در ذهن نگاه داشته اید، برای شما جاذبهٔ درد آلودی پیدا میکنند و با رؤیاهای غمناک شما درمی آمیزند و از شما جدا نمی شوند، و آن سرزمین مقدّس را به نظر شما می آورند. آدمی این تصاویر را دوست دارد، و هر چیز را به همان صورت که بوده است، و بی هیچگونه تغییر، در خاطره نگاه می دارد و برای حفظ آنها یافشاری می کند و سماجت سی ورزد و هرگز رضا نمی دهد که ذرّهای دچار تغییر و دگرگونی شوند؛ زیرا انسان به تصویر وطنش به همانگونه انس و علاقه دارد که به شکل و قیافهٔ مادر خوبش. پس بهما اجازه بدهید که در زمان حال باشیم و از گذشته سخن

نگوییم. پس از بیان این مطلب، از خواننده تقاضا میکنم که به دنبالهٔ داستان توجّه کند:

زان والزان بی آنکه درجایی درنگ کند، از خیابان گذشت و خود را به کوچه های اطراف رساند و تا آنجا که مقدور بود، پیچ و واپیچ خورد. او در مسیر پرپیچ و خمی راه می پیمود، و گاهی چند گامی برمی گشت تا مطمئن شود که کسی در تعقیبش نیست.

معمولاً گوزنهایی که شکارچیان در تعقیبشان باشند، راههای پُرپیچ و خم را برای گریز انتخاب میکنند، و گاهی چندگامی به عقب برمی گردند، و دُورِ خود می چرخند تا یافتن رد پایشان دشوارتر شود، و با این کار شکارچیان و سگهای شکاری را گمراه میکنند. شکارچیان این گریز و بازگشت و دُور چرخیدن گوزنها را به اصطلاح خودشان «بازگشت فریبکارانه» می نامند.

و آن شب، شبی بود با ماهِ تمام. ژان والژان از این نظر دلگیر نبود، زیرا ماه به افق بسیار نزدیک بود و کوچه ها را با سایه روشن خود به دو نیم می کرد. و ژان والژان می توانست از قسمت تاریک در پای دیوارها راه برود، و قسمت روشن را زیر نظر داشته باشد؛ و شاید با این کار از توجه به قسمت تاریک غافل می ماند، زیرا امکان داشت که تعقیب کنندگان نیز از همان جهت او را دنبال کنند. بااین وصف، وقتی که به کوچهٔ پولیوو ارسید، اطمینان یافت که کسی در تعقیب او نیست.

کوزت بی آنکه چیزی بپرسد همراه او می رفت. در شش سالِ نخستینِ عمر آن قدر رنج کشیده و تحقیر شده بود که به اطاعت عادت کرده بود. از سوی دیگر، چنانکه خواهیم دید، کوزت بی آنکه خود بداند، با کارهای عجیب این مرد، و بازیهای شگفت آور سرنوشت عادت کرده بود. وانگهی در کنار ژان والژان احساس امنیت می کرد.

ژان والژان نیز از گوزت دستِ کم نداشت، چون نمی دانست که کجا می رود. کوزت خود را به او سپرده بود، و او خود را به مشیّت الهی تسلیم کرده بود و احساس می کرد که کسی بسیار نیرومند تر و بر تر از آدمی پشت و پناه او و رهنمای اوست. حقیقت این بود که نه می دانست چه باید بکند، نه نقشه ای داشت و نه برنامه ای؛ مطمئن نبود شخصی که از سوراخ کلید دیده بودش، ژاور باشد، و بر فرض که ژاور بوده است، از کجا معلوم که او را دیده و شناخته باشد؟ مگر شکل و قیافهٔ خود را تغییر نداده بود؟ مگر خبر مُردن او را در روزنامه ها ننوشته بودند؟ ... و امّا در این چند روز اتفاقاتی افتاده بود که به نظر عجیب می آمد، و احتمال داشت که اتفاقات دیگری نیز بیفتد. در این فکر بود که دیگر به خانهٔ گوریو باز نگردد. همچون جائوری بود که از لائه بیرونش کرده باشند. در جست و جوی سوراخ دیگری بود که از لائه بیرونش کرده باشند. در جست و جوی سوراخ دیگری بود که از لائه بیرونش کرده باشند. در جست و جوی

ژان والژان در کوی موفتار اجند بار در کوچه پس کوچه ها چرخ زد و کوچه های سانسیه ۱، کوپو۳، باتوار سنویکتور ۱، پوئی لِرمیت و را با نقشه و برنامهٔ زیرکانه ای دور زد. در این منطقه اتاق های اجاره ای زیاد بود، امّا مصلحت ندانست که در آن حدود بماند. گمان نمی کرد جای مناسبی گیر بیاورد؛ و از طرفِ دیگر نزد خود حساب می کرد که اگر تعقیبش کرده باشند، در اینجا از او دست برنخواهند داشت.

وقتی که ساعت کلیسای سنت اتین دومُون ساعتِ یازده شب را نواخت، ژان والژان از کوچهٔ پوتتواز ، و از جلوی کلانتری پلیس، در ساختمان شماره ۱۴، گذشت و ناگهان به گونهای غریزی، به پشت سرخود نظری انداخت و در نور چراغ بالای دَرِ کلانتری، در فاصلهٔ دور، سه نفر را

<sup>1.</sup> Mouffetard

<sup>2.</sup> Censier

<sup>3.</sup> Copean

<sup>4.</sup> Battoir-Saintvictor

<sup>5.</sup> Puits-l'Ermite

<sup>6.</sup> Saint - Étienne - du - Mont

<sup>7.</sup> Pontoise

دید و احساس کرد که مراقب او هستند. این سه نفر، یکی از پی دیگری، از زبر نورِ چراغ گذشتند و به حاشیهٔ تاریک کوچه خزبدند. یکی از آن سه نفر به خیابان مجاور کلانتری پیچید، و دو نفر دیگر از پی او می آمدند.

ژان والژان براحتیاط خود افزود و به کُوزت گفت: «بیا، دخترم!» و دست او راگرفت و از کوچهٔ پُونتواز به کوچهٔ بعدی پیچید.

آن حدود را دُور زد، راهش را از پاساژ پاتریارش ، که در این ساعت بسته بود، کج کرد و به کوچهٔ اِپه دوبوا ، پیچید، و از کوچهٔ اربالِت ، به کوچهٔ پست ، رسید.

در آنجا چهارراهی بود، که امروز دبیرستان رولن در حاشیهٔ آن ساختهاند. و کوچهٔ نوو سنت ژنویو به آن چهارراه منتهی می شود.

(ناگفته نماند که کوچهٔ نوو ـ سنت ژنویو، به معنای سنت ژنویو جدید، بسیار قدیمی است. و از کوچهٔ پُست نیز در هر ده سال یک بار، یک دلیجان پُستی عبور نمی کند. و این کوچهٔ در قدیم به نام پُو به معنای کوزه ها، معروف بود، و جای کوزه گران بود، و بعدها نام آن کوچهٔ پُست شد.)

ماه روشنایی تابناکش را در چهارراه میپراکنند. ژان والژان زیر طاقنمایی کمین کرد و در خیالش اینگونه میگذشت که اگر بخواهد در این ماهتاب تابناک، به آن سوی چهارراه برود، آن سه نفر او را خواهند دید.

سه دقیقه بیشتر نگذشت، که تعقیب کنندگان دوباره نمایان شدند. این بار چهار نفر بودند. همه قد بلند بودند و شنلهای قهوهای بردوش داشتند و کلاههای گِرد و چوبدستی مخصوص مأمورانِ پلیس را به دست گرفته بودند. حرکاتشان، و اندامهای بلند، و مشتهای گره کرده شان در تاریکی

<sup>1.</sup> Patriarches

<sup>2.</sup> Épée-de-Bois

<sup>3.</sup> Arbalète

<sup>4.</sup> Postes

<sup>5.</sup> Rolin

<sup>6.</sup> Neuve-Sainte-Geneviève

هراسانگیز بود؛ پنداری چهار دیو بهصورت انسان درآمده بودند.

در وسط چهارراه ایستادند؛ گویی با هم بحث و مشورت می کنند. به نظر می آمد که در کار خود حیران مانده اند. کسی که رئیس و مافوق آنها بود، با دست راست به نقطه ای اشاره می کرد و شاید می خواست راه گریز ژان والژان را به دیگران نشان بدهد. امّا یکی از مأموران با انگشت راه دیگری را نشان می داد. در این لحظه مرد اوّل، یعنی رئیس و مافوق مأموران، صورتش را برگرداند. ژان والژان اورا در تاریکی شناخت؛ ژاور بود.

## خوشبختانه از روی پُلِ اُسترلیتز ارّابه عبور میکند

با این وضع، ژان والژان دیگر تردیدی نداشت. امّا خوشبختانه آن چهار نفر تردید داشتند که از کدام راه بروند. و همین تردید و ترقف آنها به بفع ژان والژان تمام شد. آنها فرصت را از دست داده بودند، و ژان والژان فرصتی به دست آورده بود. از زیرِ طاقنمایی که پناه گرفته بود، بیرون آمد. و به شتاب خود را به کوچهٔ پُست رساند، و به طرف باغ نباتات رفت. کُوزت کم کم خسته شده بود. ژان والژان او را بغل کرد. در کوچه هیچکس نبود. فانوسهاراآن شب، که ماه تمام بود، روشن نکرده بودند. او با قدمهای بلنداز آنجا گذشت و به کوزه گری گوبله ارسید. بر سر دَرِ آن شعری به به بین مضمون نوشته بودند که در روشنایی ماه به خوبی به چشم می آمد:

اینجاست کارخانهٔ پسرانِ گُوبله بشتابید برای خریدن سبو و کاسه و تنبوشه که کوزه های گُل را در اینجا میسازند با خاک و گِل و «خشت» می دهند به دست مشتریان صاحب «دل» ۲

<sup>1.</sup> Goblet

کوچهٔ لاکله ارا پشتِ سَرگذاشت، و پس از آن آبنمای سَنوبکتور را، و کوچههای گُودافتادهٔ اطراف دیوار دور و دراز باغ نباتات را طی کرد و به ساحل رود سِن رسید. در آنجا پشتِ سرش را نگاه کرد، کسی نبود، در کوچهها رفت و آمدی نبود. نفسی به راحتی کشید.

به پُل أسترليتز رسيده بود.

در آن زمان هنوز برای عبور از روی پل عوارض می گرفتند.

به دفتر دریافت عوارض رفت و یک «سو» داد.

کارمند معلولی که متصدی این کار بود، گفت: «دو «سو» باید بدهید. کودکی که همراه شماست می تواند راه برود. برای دو نفر عوارض بدهید.»

یک «سو»ی دیگر داد. نگران شده بود، زبرا نمی خواست کسی شاهد عبور او از روی پل باشد.

در این موقع، ازّابهٔ بزرگی دید که از روی بُل به آن سو می رفت. کمک از غیب رسیده بود، زیرا در سایهٔ آن می توانست تا آن سوی بُل برود. روی بُل، کوزت را، که پاهایش بی حس شده بود، به زمین گذاشت و دستش را گرفت تا راه برود.

چون به آخر پُل رسید، در سمت راست، در فاصله ای نه چندان دور، دیوارهای چند کارگاه به نظرش رسید. به آن طرف رفت. برای رسیدن به آن دیوارها ناچار بود از فضای روشنی عبور کند؛ حتی یک لحظه درنگ نکرد. کسانی که در تعقیبش بودند ظاهراً رد او راگم کرده بودند. ژان والژان احساس می کرد که از خطر دور شده است.

آنها در تعقیبش بودند، امّا فعلاً با او فاصله داشتند.

به کوچهٔ باریکی رسید که به کوچهٔ شُمن ـوِر ـسنت آنتوان از راه داشت که به طرف آن کارگاهها می رفت. پیش از رسیدن به کوچه، پُشت سَر را

#### نگاه کر د.

از آنجا به خوبی می توانست پُل اُسترلیتز را ببیند.

چهار سیاهی را دید که به بل نزدیک می شدند.

این چهار سیاهی پُشت به باغ نباتات، و رو به پُل داشتند.

همان چهار مرد بودند.

ژان والؤان مانند صیدی که در میان شکارچیان گیر کرده باشد، لرزید. تنها امیدش آن بود که آن چهارنفر، در لحظاتی که دست کوزت را گرفته، و پیش از رسیدن به پُل، از فضای روشن عبور کرده بود، متوجه او نشده باشند.

در این صورت، اگر به کوچهای می رسید که چندان با آن فاصله نسداشت، و او می توانست از سایهٔ دیوار کارگاهها بگذرد و خود را به کشتزارهای اطراف برساند، دیگر نمی توانستند به او برسند.

به نظرش رسید، کوچهٔ محقری که در پیش روبش بود جای مطمئنی است؛ و شتابان خود را به آن کوچه رساند.

#### نگاهی بهنقشه پاریس ۱۸۲۷

در آن کوچه سیصد قدم جلو رفت و به جایی رسید که کوچه به دو پارهٔ کج تقسیم می شد؛ یکی به سمت چپ می رفت، دیگری به سمت راست،

۱. مسیری را که زان والزان، پیش از رسیدن بهیل آسترلیتز پیموده بود، روی نقشهٔ امروزی باریس می توان مشخص کرد (با این تفاوت که کوچهٔ «پُست»، به کوچهٔ «لومون» Lhomond و كوچه «نُوو دسنت زنويو»، به كوچه تورنفُور Tourneford تغيير نام يافته اند)، امًا درجایی که ژان والژان از پُل اُسترلیتز به آن طرفِ رودِ سِن میرود، همه چیز فرضی و خیالی می شود، و کو چههایی که نویسنده از آنها نام میبرد، و صومعهٔ کوی پتی پیکتوس هرگز در آن حدود نبوده است. نباید آن را با پیکپوس Picpus که دهکدهای بوده،و نام خود را به یک کوچه، و یک خیابان نزدیک ناسیون Nation داده، اشتباه کرد؛ و نباید این صومعهٔ خیالی را با صومعهٔ راهبههای ساکره کُور ـ پیکیوس ربط داد، که در کوچهای بههمین نام واقع شده است). از خصوصیات روحی ویکتور هوگو آن بود که از خواننده میخواست که وجود هر محلّی را، و حتی مکانهای فرضی را از روی نقشه پیداکند. صومعهای که در این فصل بینوایان از آن یاد شده، در واقع از جای خود بهجای دیگری منتقل شده است. امًا در سال ۱۸۴۲، هوگو در متن نوشتههای خود دست برد، و نقطه به نقطه را برطبق نقشهٔ پاریس در جای خود گذاشت. پس تصادفی نیست که صومعهٔ بتی پیکپوس در کنار زندان مازا Mazas جای گیرد (یعنی بین خیابانهای لردورُولن Lerdu-Rollin و دُمِهنیل Demesnil و خیابان دیدرو، و کوچهٔ لیون). این صومعه در سال ۱۸۴۵ و ۱۸۵۰ ساخته می شود، و در ۱۹۰۰ آن را خراب میکنند. انتخاب چنین محلّ فرضی برای این صومعه با تاریخ ارتباط می یابد و این صومهه بهنوعی قلعهٔ «باستی، تبدیل می شود.

و مانند دو شاخهٔ یک Y بودند. ژان والژان نمی دانست کدامیک را انتخاب کند.

> تردید نکرد و در راهِ سمت راست قدم گذاشت. جرا؟

زیرا کوچهٔ سمت چپ به طرف نقاط مسکونی می رفت، و کوچهٔ سمت راست به کشتزارهای اطراف منتهی می شد.

امًا دیگر تند و شتابان نمی رفتند. گوزت خسته شده بود، آهسته آهسته قدم برمی داشت. ژان والژان هم پا به پای او می رفت.

باز او را بر گرفت و بغل کرد. کوزت سر به شانهٔ او نهاد و چیزی نمی گفت.

گاهی می ایستاد و پشتِ سرش را نگاه می کرد. سعی داشت که در نیمهٔ تاریک کوچه راه برود. کوچه انحنایی نداشت، و او می توانست همه جا را ببیند. دو سه بار که پشت سر را نگاه کرد چیزی ندید. امّا یک بار که برگشت و با دقّت نگاه کرد، متوجّه شد که در تاریکی چیزی در حرکت است.

بر سرعت قدمها افزود. دوان دوان می رفت بلکه بتواند به کوچهٔ دیگری برسد، و از نظر تعقیب کنندگان پنهان بماند.

بهدیواری رسید.

این دیوار مانع او نبود، دیوار کوچهای بود از دو سو، که باید او یک سو را انتخاب می کرد؛ راست یا چپ. به سمتِ راست نگاهی انداخت، کوچهٔ باریکی بود با پیچ و خم بسیار، و در دو طرفش چند انبارِ کاه یا انبار خواربار. و به یک دیوار می رسید، دیواری سفیدرنگ.

به سمت چپ نگاهی کرد. کوچه از این طرف، بعد از دویست قدم به کوچهٔ دیگری می رسید. به نظر او فرار از این سو مناسب تر می نمود.

در همان دَم که می خواست به سمت چپ بپیچد، در تَهِ کوچهٔ باریک،

یعنی بین این کوچه و کوچهٔ بعدی، پیکرهٔ سیاهی دید.

ظاهراً مردی در آنجا کمین کرده بود و انتظارش را میکشید.

ژان والژان بازگشت و به عقب دوید. این بخش از پاریس، یعنی حومهٔ بین سنت آنتوان، و راپه ۱، از نقاطی است که امروز سراسر به صورت دیگری در آمده، و به عقیدهٔ گروهی با این تغییرات زشت و بدمنظره شده، و به اعتقاد گروهی دیگر چهرهٔ تازه و مطلوب تری یافته است. ما اینک در این بخش، از آن کارگاهها و کارخانه های وسایل و ابزار ساختمانی اثری نمی بینیم. کشتزارها نیز از بین رفته اند، و به جای آنها کو چهها و خیابانهای وسیع و میدانهای بازی و سیرک و اسب دوانی و بارانداز راه آهن و یک زندان به نام «مازا» به وجود آمده اند. ترقی و تحوّل، همه چیز را به گمان بعضی مرغوبتر کرده است.

نیم قرن پیش، زبان عامیانه که یادگار روزگار کهن است، و انجمن فرهنگی را «چهار ملّت»، و اپراکمیک رافِه دو مینامید، این بخش را که ژان والژان به آن رسیده بود، پتی پیکپوس نام داده بود. دروازهٔ سنژاک، دروازهٔ پاریس، راه بَندِ سرژان ۳، پُرشرون ۴، گالیُوت ۵، سلِستَن ۲، کاپوسین ۷، مای ۸، بورب ۲، لاربردوکرکوی ۲۰، پُتیت پولونی ۱۱، و پُتی پیکپوس، نام نقطه های گوناگونی در پاریس قدیمند، که در پاریس امروزی نیز در سطح آب مانده اند، و حافظهٔ مردم روی این شن ریزه هایی که بر ساحل گذشته به جای مانده، در نوسان است.

پُتی پیکپوس، که آثار کمی از آن برجای مانده، در ابتدا قرار نبود که محلّهای باشد، بلکه طرحی ریخته بودند که در آنجا شهری بسازند با

<sup>1.</sup> Râpée

<sup>2.</sup> Feydeau

<sup>3.</sup> Sergents

<sup>4.</sup> Porcherons

<sup>5.</sup> Galiote

<sup>6.</sup> Célestins

<sup>7.</sup> Capucins

<sup>8.</sup> Mail

<sup>9.</sup> Bourbe

<sup>10.</sup> l'Arbre de Cracovie

<sup>11.</sup> Petile Pologne

مختصّات سبک اسپانیایی. در آن هنگام کمتر کوچهای بود که سنگفرش شده باشد. تعداد ساختمانهایش کم بود. کوچهها اغلب دیوارهای بلندی داشتند. رفت و آمدی در آن حدود به چشم نمی خورد؛ نه یک دکان در آن منطقه بود، نه یک کالسکه یا یک ازّابهاز این مسیر عبور می کرد. گاهی در گوشهای پنجرهای می دیدید که با نور شمع روشن شده بود، و بعد از ساعت ده شب، همان چراغهای انگشت شمار هم خاموش می شدند، و جز چند خانه که مسکونی بود، در آن بخش چند صومعه می یافتید، و جند کارگاه، و چند برکه و باتلاق.

این محلّه در آن ایّام چنین وضع و حالی داشت. انقلاب فرانسه با خشونت به آن حمله ور شده بود. کارشناسان شهرسازی دوران جمهوری آن را ویران کرده و در هر گوشه حفره و شکافی به وجود آورده بودند، به گونه ای که در هر طرف آن تلهایی از آوار دیده می شد. سی سال پیش، به فکر افتادند که در آن بخش ساختمانهای تازه ای بسازند. با آغاز این طرح، همهٔ گذشتهٔ این منطقه به نابودی گرایید. امروز دیگر از گذشتهٔ آن یادگاری نمانده است.

پتی پیکپوس، که در نقشه های امروزی آن را نمی توان یافت، در نقشهٔ ۱۸۲۷ پاریس، که در چاپخانهٔ دنی تیری اواقع در کوچهٔ سن ژاک روبه روی کوچهٔ پلاتر ادر پایتخت، و در لیون به همّت ژان ژیرن صاحب چاپخانه ای در کوچهٔ مرسی بر ام چاپ شده، این کوی را می توان دید. پتی پیکپوس چنانکه گفتیم، کوچه هایی داشت به شکل ۲، که یکی از آنها کوچهٔ مُمن ور سن آنتوان بود، که به دو شاخه تقسیم می شد، و شاخهٔ سمت چپ آن نیز به نام پتی پیکپوس معروف بود. و شاخه ای که به سمت راست می رفت پُولُونسو نام داشت؛ و دو شاخهٔ بالای ۲، پنداری با یک میله می رفت پُولُونسو نام داشت؛ و دو شاخهٔ بالای ۲، پنداری با یک میله

<sup>1.</sup> Denis-Thierry

به هم متصل شده باشند. این میلهٔ اتصال در سمت چپ کوچهٔ دروا مور ا بود که به دیواری برمی خورد و از سمت چپ به بُن بست ژانرو امنتهی می شد.

ژان والژان در این نقطه بود.

و چنانکه شرح دادیم، پیکرهٔ سیاهی در تقاطع کوچهٔ دروا ـ مور و کوچهٔ پتی پیکوس دید و عقب نشست. تردیدی نداشت که آن پیکره، مأموری است که در کمین او نشسته.

چه می توانست کرد؟

وقت عقب رفتن نبود. ساعتی پیش از دور ژاور و مأمورانش را دیده بود که در تعقیب او بودند؛ و سیاهی آنها را چندبار تشخیص داده بود. شاید این پیکره، کسی جز ژاور یا یکی از مأموران او نبود، و شاید ژاور یا یکی از مأموران او نبود، و شاید ژاور یکی از این کوچههای پیچواپیچ را می شناخته، و مأموری از پیش فرستاده بود که میان بر بزند و سر راه را بر او بگیرد. این فرضیات مانند گرد و غباری که با وزیدن باد بههر سو پراکنده شود، در مغز ژان والژان دور میزدند. به بنیست نگاهی انداخت. از آن سو راه بسته بود. به کوچه پتی پیکپوس نگاه کرد. در آنجا مأموری در انتظارش بود که سایهٔ او در نور ماه بهزمین افتاده بود. ژان والژان احساس کرد در تلهای افتاده که رهایی از آن محال است. نومیدانه به آسمان نگریست.

#### در تاریکی به هر سو دویدن

برای فهم آنچه درپی می آید، باید دقیقاً وضع کوچهٔ باریک دروا - مور را درنظر مجسّم کنیم، و بخصوص زاویه و محلّ تقاطع آن را با کوچهٔ پولونسو. در طرف راست کوچهٔ دروا - مور، تا امتداد کوچهٔ پُتی پیکپوس، چند خانهٔ محقّر و بدنما وجود داشت. در طرف چبِ آن، رشته ساختمانی بود، در چند قسمت و در یک یا دو طبقه، که هرچه به پُتی پیکپوس نزدیکتر می شدیم، بلندتر به نظر می رسید. حال آنکه اگر از طرف دیگر، یعنی از کوچهٔ پولونسو به آن نگاه می کردیم، ساختمان کوتاه و توسری خورده می نمود؛ و از آن زاویه ای که شرحش را دادیم، جز یک دیوار چیزی به چشم نمی آمد. این دیوار، از امتداد دیوار کوچه عقب نشسته بود، و اگر کسی در این فاصله پنهان می شد، به علّت عقب نشسته ی دیوار، بود، و اگر کسی در این فاصله پنهان می شد، به علّت عقب نشسته بودند، نمی توانستند او را بینند.

اگرکسی از این زاویهٔ آمن دیوار جلوتر می رفت، می رسید به خانه ای با شمارهٔ ۴۹، که رو به کوچهٔ پولونسو بود، و از نمای غم انگیز این خانه تنها یک پنجرهٔ قابل رؤیت داشت. این پنجره، در واقع دریچه ای بود، که آن را با یک ورقه از روی مسدود کرده بودند.

تصویری که از آن کوچه رسم کردیم، آن قدر مطابق با واقع است که

اگرکسی از ساکنان آن محله در آن ایّام، این سطور را بخواند، خاطرهٔ آن در ذهن او بیدار می شود.

در قسمتی از این دیوار، دَرِ بسیار بزرگی در تاریکی به چشم می آمد که بسیار زشت و بدنما بود، و در حقیقت چیزی نبود جز تخته های بسیار بدشکلی که عمود آروی هم کوبیده بودند. در کنارِ آن دری بود کالسکه رو، که یادگاری بود از پنجاه سال پیش.

و از پشتِ این دیوار، درخت زیزفون بلندی شاخههای خود را نشان می داد. و این دیوار از طرف کوچهٔ پُولُونشو، پوشیده از گیاهانِ خزنده بود. ژان والژان در آن نومیدی، چشمش به این رشته ساختمانِ تاریک و بدنما دوخته شده بود. و از ظاهر آن حدس می زد که بنایی غیرمسکون و نیمویرانه باشد؛ و با خود می گفت که اگر بتواند از راهی وارد آن شود، شاید از دست مأموران رهایی یابد. با این فکر، نور امیدی در دلش تابید.

در قسمت میانی این بنا، رو به کوچهٔ دروا مور، و در جلوی پنجره های همهٔ اتاقهای ساختمان طشتک های قیفی شکلی از شرب دیده می شد. لوله های پولادینی که از پایین به بالا می رفتند، به این طشتک ها می پیوستند. این شاخه های گوناگون بر بدنهٔ ساختمان به صورت درختی از پولاد درآمده بودند، و همچون شاخه های درختان کهن سال مو بودند، که روی نمای داربست های قدیمی پیچ می خورند.

این داربست عجیب با شاخههای پولادین، نخستین چیزی بود که نگاه ژان والژان را به سوی خود کشید. فکری به ذهنش رسیده بود. کوزت را در گوشهای نشاند، و به او اشاره کرد که سر و صدا نکند، و خود را شتابان به جایی رساند که همهٔ این لوله ها به آن نقطه منتهی می شد. گمان می کرد که می تواند دستش را به این لوله های پولادین بگیرد و خود را بالا بکشد، و از پنجره ای وارد این خانه شود، امّا وقتی نزدیکتر رفت، در بافت که این لوله ها چنان پوسیده و زنگ خورده اند، که اغلب از هم جدا

شده اند، جلو پنجره ها هم نرده های فلزی کار گذاشته بودند. و از همه بدتر، نور ماه بدنهٔ ساختمان را روشن کرده بود، و قطعاً اگر می خواست خود را به پنجره ها برساند، مأموران او را آشکارا می دیدند. از طرف دیگر نمی دانست با کوزت چه کار کند؟ و چگونه می توانست او را از این ساختمان بلند بالا بکشد؟

با این حساب، از بالا رفتن چشم پوشید، و بازگشت، و به کوچهٔ پُولُونسو رسید؛ یعنی به همان منطقه ای که کوزت را در زاویهٔ آمنِ بین دو دیوار جای داده بود. نومیدانه به هر طرف نگاه می کرد. امّا آن گوشه پناهگاه خوبی بود، و نمی توانستند از دور آنها را ببینند؛ بخصوص که در تاریکی بودند.

در نزدیکِ دَرِ تخته کوب، یک دَرِ کالسکه رو هم بود. به فکر افتاد که یکی از درها را به زور باز کند، و به آن طرف دیواری برود، که شاخه های درخت زیزفون از بالایش سرکشیده بودند. آشکار بود که در پس آن دیوار باغی بود. هرچند در آن فصل درختهای باغ بی برگ و عربان بودند، امّا به هر روی آن دو می توانستند شب را در گوشه ای از باغ پنهان شوند.

وقت میگذشت، و ناگزیر باید کاری می کرد.

به دَرِ کالسکه رو نزدیک شد و با تمام قوا به آن فشار آورد. امّا این دَر از دو طرف چنان میخکوب شده بود، که باز کردنش امکان نداشت.

ناچار بهطرف دَر بزرگ رفت، و از نزدیک به آن نظری انداخت. دری بود کهنه و درهم شکسته. قسمتهایی در آن از جا درآمده، و قسمتهایی با تختههای پوسیده و معیوب بههم متصل شده بودند. این تختهها با سه تا تسمهٔ از هم گسسته بههم پیوند یافته بودند، و ظاهراً شکستن یا گشودن چنان دری دشوار نمی نمود.

ژان والژان همه جای آن را آزمود و دریافت که این دَرِ بزرگِ نه پاشنه دارد و نه لولا، و نه قفل و چفت و بست؛و نه شکافی در میان دو لنگهٔ آن

بود. تسمه های آهنین از هر طرف، به طرف دیگر در رفته بود. از شکاف تخته ها به درون نظری انداخت و جزگرد و غبار و سنگهای ریز و درشت در پُشتِ در چیزی ندید. ناگهان بُهتش زد. زیرا چیزی که در آن تاریکی، نزد خود به صورت یک در مجسم کرده بود، درواقع در نبود بلکه نمای چوبی گوشه ای از ساختمان بود. و اگر آن تخته ها را برمی داشتند، در پشتِ آن چیزی جز دیوار نبود.



#### کاری که در روشنایی چراغ کاری ناممکن بود

در این دَم، سر و صدایی مبهم و موزون از فاصله ای نه جندان دور به گوش می رسید. ژان والژان، با احتیاط از زاویهٔ آمنِ جلوتر آمد و به کوچه های اطراف نگریست و چند سرباز را دید که وارد کوچهٔ بُولُونسو شده بودند. هفت هشت نفری بودند، و به این طرف می آمدند.

ژاور پیشاپیش سربازان بود، و پیدا بود که بهدستور او، آهسته و با احتیاط، همهٔ گوشههای تاریک کوچه را میکاوند و پیش میآیند. ژان والژان درخشش سرنیزههایشان را میدید.

ژان والژان، حدس می زد و حدس او درست بود که ژاور در راه، به این سربازان به هنگام گشتِ شبانه، برخورده و آنها را همراه آورده بود تا او را دستگیر کنند.

دو مأمور پلیس که همکار ژاور بودند، از پیِ سربازان می آمدند و مراقب اطراف بودند.

ژان والژان در این فکر بود که سربازان، که با این دقّت و احتیاط همهٔ گوشههای تاریک را میکاوند، دست کم تا یک ربع ساعت بعد به پنهانگاه او می رسند. برای او لحظه ای بود هول انگیز. اگر کارها به همین وضع پیش می رفت، چند دقیقه بعد او را می گرفتند. برای سوّمین بار، پرتگاه خوفناک زندان برای بلعیدن او دهان گشوده بود؛ و او تنها از رفتن به زندان

نمی ترسید، بلکه اینبار گُوزت را نیز برای همیشه از دست می داد و زنده به گور می شد.

تنها یک راه برای فرار از این مخمصه داشت.

ژان والژان با آنهمه تجربه ها و سوابق دشوار، به گونه ای بود که پنداری همیشه دو کیسه بردوش دارد؛ در یک کیسه اندیشه ها و اعتقادات پاک و والای خود را جای می داد و در کیسهٔ دیگر هنر و استعداد یک زندانی سابقه دار را. در مقابله با خطر، و متناسبِ با وضع و موقع، در کیسهٔ مورد نیاز دست می برد و وسایل لازم را در می آورد.

به یاد داریم، از جمله هنرهایی که ژان والژان بعد از بارها گریختن از زندان تولُن آموخته بود، یکی بالا رفتن از در و دیوار، بی نردبان و بی چنگ و قُلاب، بود. او برای این منظور، از قدرت عضلات خود استفاده می کرد و گردن و شانه ها و زانوان خود را به کار می گرفت و از هر نوع برجستگی و فرورفتگی و زوایای دیوار بهره می برد، و حتی می توانست ماهرانه خود را به طبقهٔ ششم یک ساختمان برساند. او در این کار خبره بود؛ و این همان هنری بود که باتمول ۱، یکی از محکومان سابقه دار، بیست و شش سال پیش، به کار برد و از زندان گونسیرژری ۲ گریخت، و نام او بر سَرِ زبانها افتاد.

ژان والژان دیواری را که شاخههای بلند درخت زیزفون از بالایش سرّک کشیده بود، با نگاه اندازه گرفت. بلندی این دیوار در حدود هجده پا بود؛ و در زاویهٔ این دیوار و نمای ساختمان، مصالح ساختمانی را در یک مثلث ریخته بودند تا سه کُنج دیوار پاکیزه بماند. در بسیاری از نقاط پاریس این کار مرسوم است.

این تل مصالح ساختمانی در حدود پنج پا بلندی داشت، و از روی آن تا بالای دیوار چهارده پا بیشتر نبود.

در بالای آن قسمت از دیوار، تخته سنگی کارگذاشته بودند که کنگره نداشت.

امًا مشکل عمدهٔ ژان والژان کوزت بود که نمی توانست با او از دیوار بالا برود. پس چه کند؟ او را در همان جا رها کند؟ هرگز چنین خیالی نداشت. امّا بردن کوزت تا آن بالا محال می نمود. زیرا اگر کوزت را بر دوش می گرفت، تعادلش برهم می خورد، و از آن بالا به زمین پرتاب می شد.

پس برای این منظور طنابی لازم بود. ژان والژان طناب نداشت. در این وقت شب، و در این کوچهٔ تاریک از کجا می توانست طناب بیاورد؟ در آن لحظه ژان والژان چنان حالی داشت که اگر همهٔ دنیا به او تعلق داشت، حاضر بود آن را بدهد و طنابی به دست بیاورد.

لحظات بحرانی نوری خیره کننده دارند که گاهی چشم ما راکور میکنند، وگاهی برعکس به فکر ما روشنایی می بخشند.

نگاه ژان والژان، نومپدانه به تیر چوبی فانوس در بُن بست ژانرو افتاد. در آن ایّام، کوچههای پاریس هنوز با چراغ گاز روشن نمی شد. در آغاز تاریکی شب، فانوسهایی را در کوچهها روشن می کردند، و این فانوسها را، که در فاصلههای مُعینی از یکدیگر در بالای دیرکی قرار داشتند، با طنابی که دور قرقرهای می چرخید، و از شکافی در بالای دیرک به فانوس مُتصّل بود، بالا و پایین می کشیدند. پایهٔ دیرک فانوس در جعبه ای جای داشت، و کلید این جعبه نزد فانوس افروز بود؛ و معمولاً طناب یک روکش فازی داشت تا از باد و باران محفوظ بماند.

زان والزان، درنگ را جایز ندانست و با شور و حرارت یک مبارز بی به آن طرف کوچه جست زد و وارد بُن بست شد و با نوک چاقو جعبهٔ پای دیرک فانوس را باز کرد، و لحظاتی بعد با طنابی که در دست

داشت نزد کوزت بازگشت. بینوایانی که در پی چارهاند و با تقدیر درمیافتند، زود به مقصود می رسند.

گفته بودیم که آن شب، ماه تمام در آسمان بود، و فانوسها را روشن نکرده بودند. فانوس کوچهٔ ژانرو نیز خاموش بود. اگر مأموران پلیس و سربازان به آنجا می رسیدند، درتاریکی متوجه نمی شدند که طناب در جای خودش نیست.

در آن موقع، که دیروقت بود، کوزت از دیدن ژان والژان با آن کارهای عجیب و غریب، به هراس افتاده بود. اگر بچهٔ دیگری به جای او بود، گریه می کرد و فریاد می کشید. امّا او پای لباس ژان والژان را گرفت و کشید. صدای پای سربازان، آن به آن، نزدیکتر می شد.

کوزت، آهسته به ژان والژان گفت: «پدرا می ترسم! ... کی داره به طرف ما می آد؟»

ژان والژان بینوا در جواب او گفت: «هیس، خانم تناردیه است.»

کوزت سراپا لرزید. ژان والژان گفت: «ساکت باش، دخترم! فرصت بده تا کار را تمام کنم. اگر گریه کنی و فریاد بزنی، خانم تناردیه پیدامون می کند. آن وقت ترا از من می گیرد.»

آنگاه با صبر و حوصله به کار خود مشغول شد. سعی داشت وقت را تلف نکند، و کاری را بیهوده و دوباره انجام ندهد. مأموران در پی او بودند و با وی فاصلهای نداشتند. ابتدا دستمالی را که به گردن داشت باز کرد، آن را از زیر بغل کوزت گذراند و به دور بدن او بست، و این کار را در نهایت نرمی و آرامش می کرد تا مبادا صدمه ای به کوزت برسد، و آزاری ببیند. سپس یک سر طناب را با نوعی گره، که کارگران دریا آن را «گره پرستو» می نامند، به دستمال گردنی بست، که دور بدن کوزت پیچیده بود؛ سر دیگر طناب را به دندان گرفت، کفشها و جورابهایش را در آورد و آنها را از دیگر طناب را به دندان گرفت، کفشها و جورابهایش را در آورد و آنها را از بالای دیوار به آن سو انداخت و خود روی تلی از مصالح ساختمانی رفت،

که در سه کُنج دیوار بود. و دستهای خود را در زاویهٔ دیوار و نمای ساختمان به دو طرف گیر داد و آهسته و مطمئن شروع کرد به بالا رفتن از دیوار؛ گویی نردبانی در زیر پای اوست. نیم دقیقه بعد بالای دیوار بود. زانویش را بر سر دیوار گذاشت.

کوزت از پای دیوار شگفتزده او را نگاه میکرد، بی آنکه حرف بزند. از لحظه ای که نام خانم تناردیه را از ژان والژان شنیده بود، درجای خود خشک شده بود.

تا آنکه صدای ژان والژان را از بالای دیوار شنید که آهسته میگفت: «کوزت، پُشت به دیوار بایست!»

كوزت پشت بهديوار ايستاد.

ژان والژان گفت: «نترس، جانم! صدات درنیاد.»

كوزت احساس مىكردكه از زمين بلند مىشود.

پیش از آنکه از چیزی سردربیاورد، بهبالای دیوار رسیده بود.

ژان والژان او را بر پشت خود نهاد، دستهای کوچک او را با دست چپ خود گرفت، روی شکم خوابید، و به جلو خزید. به طرف بام ساختمان خزید. و از آن بالانگاه کرد. همان طور که حدس زده بود، دیوارهٔ چوبینی در آنجا بود که با انحنای ملایمی تا نزدیک زمین امتداد داشت، و انتهای آن به تنهٔ درخت زیزفون نزدیک بود.

همه چیز به کام او بود، زیرا این دیواره از این طرف بلندتر بود تا از طرف کوچه. اگر این سراشیبی وجود نداشت، پایین رفتن از آن و رسیدن به باغ دشوار بود.

در این هنگام که به سطح متمایل بام رسیده بود و هنوز دستش را از سر دیوار برنداشته بود، از آن پایین، در کوچه سر و صدایی شنید. ژاور و افرادش به آنجا رسیده بودند. ژاور بر سر افرادش فریاد می کشید و می گفت: «بن بست را بگردید، یک نفر را در کوچهٔ دروا مور گذاشته ام که

مراقب باشد. در پتی پیکیوس هم یک مأمور هست. از آن دو طرف نمی تواند فرار کند. همینجاست، توی همین بن بست است.»

سربازان دویدند، و وارد بن بستِ ژانرو شدند.

ژان والژان بی اعتنا به این سر و صداها، همجنان که کوزت را بر پُشت داشت، در سرازیری ملایم بام به پایین خزید و تا آنجا پیش رفت که به درخت زیز فون رسید، و از آنجا پایین پرید. کوزت صدایش در نمی آمد، که یا از ترس بود یا از تهورا تنها دَستهایش کمی خراشید، شده بود.

# P

### شروع یک معمّا

ژان والژان خود را در باغی می دید بسیار وسیع که ظاهری عجیب داشت؛ باغی بود غمانگیز که پنداری به وجودش آورده اند تا در شب زمستان تماشایش کنند. باغی بود مستطیل شکل، با درختهای کبوده در انتهای آن، درختان تنومند در حاشیه ها، و محوطه ای بی درخت در وسط. در یک گوشه هم تک درختی داشت بسیار بزرگ؛ و چند درخت میوه، پراکنده و بی نظم، دور آن را گرفته بودند. در پشت این درختها، در چند قسمت سبزی و خربزه کاشته بودند، و چاه آبی بود در نزدیک همین سبزیکاریها. در بعضی از گوشه ها نیمکتهای بزرگ سنگی به چشم می آمد، که خزه رویشان را پوشانده بود. در چند گوشه، نهالهای پُر از کپک تاکمر در میان علفها فرو رفته بودند.

در آنجاکه ژان والژان از بام فرود آمده بود، تودهای از هیزم را روی هم انباشته بودند و در پشت این توده، مجسمهٔ سنگی بدشکلی در تاریکی خودنمایی میکرد.

یک رشته ساختمان در گوشهای از این باغ بود که مشرف بود به کوچهٔ دروا\_مور، و قسمتهایی از آن به کوچهٔ پُتیپیکپوس، و نمای این ساختمان از نزدیک، حتّی از آنچه از بیرون دیده می شد، غمبار تر بود. همهٔ پنجرهها حفاظی از نرده های آهنی داشتند، و پشت هیچ پنجره ای چراغی روشن

نبود. در اتاقهای طبقهٔ بالای این ساختمان، همانگونه که در بنای زندانها مرسوم است، لولههای بخاری سرپوش مخروطی داشتند. این رشته ساختمان، به هر سو سایه ای افکنده بود، و همهٔ سایه ها، با وسعتی بسیار بر باغ افتاده بودند.

جز این رشته ساختمان به هم پیوسته، بنای دیگری در باغ نبود. ته باغ در تاریکی و مِه فرو رفته بود. در میان تاریکی به گونه ای مبهم دیوارهایی به نظر می آمدند، و ظاهراً در آن سو نیز کشتگاههای دیگری بود. بامهای رو به کوچهٔ پُولُونسو به زحمت قابل تشخیص بودند.

باغی وحشی تر و پَرت افتاده تر از این، تصور ش در ذهن نمی گنجید. ظاهراً کسی در باغ نبود، و در آن ساعت شب چنین چیزی طبیعی می نمود. امّا احساس می شد که حتّی به هنگام روز کسی نمی تواند در چنین باغی گذاری داشته باشد.

ژان والژان، به محض آنکه پایش به زمین باغ رسید، کفشهایش را پیدا کرد و پوشید، سپس با کوزت به انبار نیم ویرانی پناه برد که در آن نزدیکی بود و به هر حال سقفی داشت. امّاکسی که می گریزد، در هیچ کجا احساس امنیت نمی کند. کوزت در این وقت، در فکر خانم تناردیه بود و از ترس سعی می کرد تا آنجا که می تواند خود را پنهان نگاه دارد.

کوزت میلرزید و خود را به ژان والژان می فشرد. سر و صدای سربازان، که در آن سوی دیوار کوچهٔ بن بست را می کاویدند، کم و بیش شنیده می شد که با چوبدستی هایشان به هر گوشه می کوفتند. و ژاور فریاد می کشید، و سربازها را وادار می کرد که حتی یک سوراخ را نادیده نگذارند. فریادهای او گاهی با دشنام آمیخته می شد. یک ربع ساعت بعد، این سر و صدا پایان یافت، که نشان می داد که آنها از این حدود دور شده اند. در این مدّت، ژان والژان نفسش را حبس کرده بود و دستش را نرم و آهسته روی دهان کوزت گذاشته بود.

به جایی آمده بودند، آنقدر خاموش و آرام که حتّی آن سر و صداهای ترس آور در آن اثری نمی گذاشت و فضایش را آشفته نمی کرد. شاید این دیوارها را با آجرهای کر و لالی ساخته بودند که در کتب مذهبی از آن سخن گفته اند.

امّا ناگهان در اعماق این خاموشی ژرف، آوایی برآمد و به اوج رسید، که آسمانی بود و وصف ناپذیر. هرقدر که سر و صدای آن سوی دیوار هراس آور بود، آوای این سو دل انگیز بود؛ نغمه ای بود که از دل تاریکی به بیرون می تراوید، گویی آوای دلنشین مناجات را با نوای خوش موسیقی درآمیخته بودند. آوای موزون و منظم گروهی از دوشیزگان بود، و صدای صاف و شفّافِ کودکان؛ آوایی که پنداری به خاکیان متعلق نبود، سرود افسلاکسیان بود که می گویند نوزادان به هنگام تولّد چنین نغمه هایی افسلاکسیان بود که می گویند نوزادان به هنگام تولّد چنین نغمه هایی گروهی فرشتگان، از دل ساختمان تیره رنگی برمی آمد که مشرف به باغ بود. در آن دَم، غوغای دیوان از آن حدود دور می شد و آوای فرشتگان می آمد و جای آن را می گرفت.

كوزت و زان والزان زانو بهخاك نهادند.

نمی دانستند که این آوا چیست و از کجاست، امّا هر دو، خود را معصوم و شیفته حس می کردند و می دانستند که باید به زانو در آیند.

این آوا با همهٔ عجایبش بهحالتی بودکه باغ را از سکون و سکوت دور نمی کرد، پنداری آوایی بود که از آسمانها فرود می آمد و در این خانهٔ فیرمسکون انعکاس می یافت.

در آن لحظات که این نغمهٔ آسمانی در فضا پراکنده می شد، ژان والژان از عالم جدا شده بود؛ شب را به چشم نمی دید، آسمان به نظرش آبی فام می آمد، و احساس می کرد که بال و پَرِ او -بال و پَری که همهٔ ما در اعماق وجودمان داریم -برای پرواز باز می شود.

آوای آسمانی بهپایان رسید. طول این نغمه چند دقیقه بود؟ ژان والژان چیزی نمی دانست. ساعاتی که در جذبه می گذرد دَمی بیش نمی نماید.

دوباره همه چیز در سکوت فرو رفت. نه در کوچه سر و صدایی بود و نه در باغ، همه چیز محو شده بود؛ هم آن چیزهایی که وحشت می آفرید، و هم آن نغمه هایی که روح را نوازش می کرد. باد سردی می وزید و گیاهان خشک را تکان می داد، که زمزمه ای ملایم و غمبار داشت.

#### بقية مُعمّا

نسیم شبانگاهی برخاسته بود. نشانهٔ آن بود که ساعت بین یک و دو بعداز نیمه شب است. کوزت بینوا چیزی نمی گفت، در کنار ژان والژان زیر مقف آن انبار نیم ویران نشسته و سرش را خم کرده بود. ژان والژان که می پنداشت او به خواب رفته، خم شد و به صورت او نگریست. امّا کوزت بیدار بود و به فکر فرو رفته بود. ژان والژان غمگین شد.

كوزت مى لرزيد. ژان والژان گفت: «خوابت نمى آيد؟»

کوزت گفت: «خیلی سردمه.»

و کمی مکث کرد و پرسید: «هنوز آنجاست؟»

سکی؟

\_خانم تنارديه!

ران والران این دروغ راکه به کوزت گفته بود تا به سکوت وادارش کند، از یاد برده بود، برای دلجویی از کوزت گفت: «آه! ... بله ... رفته ... دخترم! نترس. دیگر سراغ ما نمی آید.»

کودک نفس راحتی کشید، پنداری بار سنگینی را از دوش او برداشته اند.

زمین خیس بود. باد از هر سو بهدرون انبار نفوذ میکرد. ژان والژان ردنگتش را درآورد و بهکوزت پوشاند و گفت: «حالا چطور؟ باز سردته؟

... بهتر نشد؟»

ـ بهتر شد، پدر!

بسیار خوب، دخترم! یک دقیقه از جات تکان نخور، تا دوری در باغ بزنم و برگردم.

از آن انبار بیرون رفت، در طول ساختمان جلو میرفت. به هر گوشه نظری می انداخت بلکه بتواند جای مناسبی برای خوابیدن پیدا کند، اما همهٔ درها بسته بود و پنجره ها همه حفاظ آهنین داشتند.

بهزاویهٔ درونی بنا رسید. از پس، پنجرههای هالای شکل روشنایی پریده رنگی دید. روی نُوکِ پا بلند شد و از پنجره به درون نگریست؛ تالار وسیعی دید که با تخته سنگ فرش شده بود و سقف گنبدی شکلی داشت و چند ستون، و پُر بود از سایه روشن. روشنایی از پیه سوز کوچکی بود که در گوشه ای پرتوافشانی می کرد. در آن تالار هیچکس نبود، و هیچ چیز در آن تکان نمی خورد. ژان والژان دقیق تر شد. بر کفِ تالار چیزی دید، که گویی انسانی بود در کفن سفید، و ظاهراً او را روی شکم خوابانده، چهرهاش را روی سنگ، و بازوهایش را صلیب وار در دو طرف قرار داده بودند؛ و چیزی شبیه به مار در کنار او بود، که شاید طنابی بود که آن مُرده، یا هر چیز دیگری که بود، برگردن داشت.

نورِ بسیار کم و پریده رنگِ تالار همه چیز را ترسناک نشان میداد.

ژان والژان بعدها شرح داده بود که در عمر خود مناظر شوم و هولانگیز بسیار دیده بود، امّا مشاهدات شبانهاش در آن تالار از همهٔ آن مناظر رعشه آورتر بود، بخصوص که همه چیز برایش معمّا گونه می نمود، او نمی دانست که آن تالار چه اسراری دارد، و در دل شب و در روشنایی پیه سوز در آن تالار چه می گذرد. او حتّی نمی دانست که موجود زنده و نیمه جانی را می بیند یا مرده ای را که کفنش کرده اند.

ژان والژان جرأت كرد و صورتش را بهشیشه چسباند و مدّتي در آنجا

ایستاد. چیزی که روی زمین، و در پوششی مانند کفن دیده بود، همچنان در جای خود بی حرکت مانده بود. ناگهان به وحشت افتاد. و از آنجا گریخت؛ بی آنکه پشت سرش را نگاه کند، به انبار نیم ویران بازگشت، گویی می ترسید که آن موجود اسرار آمیز ناگهان از جا بلند شود و با قدمهای بلند سردریی او بگذارد.

نفس زنان به انبار رسید. زانوانش تا می شدند، عرق از سر و رویش جاری بود.

به کجا آمده بودند؟ چنین جایی را، که به نوعی گورستان می ماند، در پاریس برای چه منظوری درست کرده بودند؟ آن خانهٔ عجیب چگونه جایی بود؟ جایی بود لبریز از اسرار شبانه، که از یک سو فرشتگان در آن آواز می خواندند و از سوی دیگر چنان مناظر هولناکی داشت؟ از یک طرف دریچهای داشت به سوی بهشت، و از طرف دیگر دریچهای به روی جهنم. خانه بود؟ باغ بود؟ چه بود؟ شمارهٔ خانه را در کوچه دیده بود. پس رؤیا نبود، واقعیت داشت. ژان والژان که وجود خود را از یاد برده بود، خم شد و سنگها را با دست لمس کرد، بلکه به یاد بیاورد که در عالم واقع زندگی می کند.

سرما، آشفتگی، اضطراب، و هیجانات ابتدای شب، او را متفقاً دُچار تب کرده بودند. افکار عجیبی در مغزش درهم افتاده بودند.

به کوزت نزدیک شد. کوزت خفته بود.

## معمّا پیچیده تر می شود

کودک سر خود را روی سنگی نهاده، بهخواب رفته بود.

ژان والژان در کنارش نشست و بهاو چشم دوخت. با نگاه کردن بهاو آرامش خود را بازمی یافت، و فکرش آسوده می شد.

این حقیقت را بهروشنی دریافته بود که تا وقتی که کوزت نزدیک او باشد، به هیچ چیز نیاز ندارد. همه چیز را به خاطر او می خواست، و با آنکه رِدنگُتِ خود را به کوزت پوشانده بود، در این هوای سرد احساس سرما نمی کرد.

در این حال که در افکار خود فرو رفته بود، چند دقیقهای بود که صدای حجیبی می شنید؛ صدایی عجیب. مثل این که یک نفر زنگولهای به دست گرفته بود و تکان می داد. صدا از میان تاریکی، و از طرف باغ می آمد. صدا چنان قوی نبود، امّا به خوبی شنیده می شد. مانند صدای زنگوله هایی بود که به گردن چهار پایان می بندند و در چراگاه رهایشان می کنند.

ژان والژان به اطراف می چرخید و گوش می داد و به هر طرف نگاه می کرد. ناگهان مردی را در باغ دید که در میان جالیز خربزه راه می رفت؛ گاهی خم می شد و کمی مکث می کرد و با حرکاتی منظم پیش می رفت، مثل این که پای خود را روی زمین می کشید؛ شاید هم لنگ بود. ژان والژان

به وحشت افتاده بود، که همه چیز برای این گونه فراریان مشکوک است و دشمنانه. از روز می هراسند، چرا که در روشنایی به چشم می آیند؛ و با شب دشمنی دارند، زیرا در تاریکی به دام می افتند. تا چند لحظه پیش ترسش از آن بود که در باغ هیچکس نباشد؛ و حالا که یک نفر را در آنجا می دید، به هراس افتاده بود، و ترس موهوم او به ترس واقعی تبدیل شده بود. با خود می اندیشید که ژاور و همراهانش هنوز از آن حدود دور نشده اند، و اگر این مرد او را ببیند و فریادی بزند که دزد آمده، به چنگ آنان خواهد افتاد. با ملایمت کوزت را بغل کرد و در پشت خرده ریزهای بی مصرفی که در انبار ریخته بودند روی زمین خواباند. کوزت همچنان خفته بود و تکان نمی خورد.

ژان والژان از آنجا به مردی که لنگ بود و در جالیز خربزه بود، نگاه می کرد. کم کم ملتفت شده بود که صدای زنگوله با حبرکات آن مرد در ارتباط است. زیرا هر وقت که آن مرد نزدیک تر می آمد، صدای زنگوله واضح تر شنیده می شد، و هر بار که دور تر می رفت، صدا به زحمت به گوش می رسید. بنابراین، صدای زنگوله به آن مرد وابسته بود؛ و این موضوع برای او معنی و مفهومی نداشت. این مرد که مانند گاو یا قوچ زنگوله ای به خود بسته بود، که می توانست باشد؟

در این افکار بود، و دست کوزت را در دست داشت. دستِ کوزت یخ کرده بود. نگران شد، و او را صدا زد.

\_کوزت اکوزت!

كوزت همچنان خفته بود.

نگرانتر شد، تکانش داد.

كوزت چشم باز نكرد.

با خود گفت: «مى ترسم بچه مرده باشد». با وحشت از جا بلند شد. سراپا مى لرزيد.

افکار عجیب و هولناکی به مغزش هجوم آوردند. گاهی اوقات پندارهای موهوم و هول آور از همه سو به ما حمله ور می شوند و مغز ما را زیر فشار می گذارند. در این موقع، اگر حس کنیم که جان عزیز ترین کیس ما در خطر است، از خودبی خود می شویم و به کارهای ابلهانه ای دست می زنیم. ژان والژان در آن دُم فکر می کرد که اگر کوزت در آن شب سرد در آن انبار بی در و بیکر بخوابد، تا صبح زنده نخواهد ماند.

کوزت، پریده رنگ روی زمین افتاده بود، و هیچ حرکتی نداشت.

ژان والژان خم شد و بهصدای نفش او گوش داد. نفس او مانند شعلهٔ ضعیفی بودکه رو به خاموشی می رفت.

چگونه باید گرمش کرد؟ باید بیدارش کرد؟ چه باید کرد؟ جز این، هیچ اندیشهای در سر نداشت. همچون دیوانهای از انبار بیرون دوید.

فکر میکرد که باید هرچه زودتر کوزت را بهجایی در کنار آتش برساند. ژان والژان مستقیم بهطرف مردی رفت که در باغ بود، و از جیب جلیقهاش سکههایی راکه در یک استوانه جای داده بود درآورد و بر سرِ دست نگه داشت.

و آن مرد سرش را زیر انداخته بود و او را در این وضع نمی دید. ژان والژان با قدمهای بلند، خود را به او رساند و با هیجان گفت: «بگیرید، این صد فرانک را.»

آن مرد یکباره از جا پرید و سرش را بلند کرد. ژان والژان گفت: «من صد فرانک می دهم. در عوض امشب به من جایی بدهید.»

در این لحظه مهتاب چهرهٔ پُر از تشویشِ ژان والژان را روشن کرد. آن مرد به صورت او خیره شد و گفت: «باور نمی کنم ... شما ... شما هستید آقای مادلن؟»

شنیدن این نام از زبان مردی ناشناس، در چنین ساعتی، یعنی بعداز نیمه شب، و در چنین جای عجیب و ناشناخته ای، ژان والژان را میهوت کرده بود. قدمی به عقب رفت.

ژان والژان منتظر هر چیزی بود، جز آنچه اتفاق افتاده بود. آن مرد سالمند بود و خمیده و لنگ. همچون روستاییان لباس پوشیده بود. بر زانوی چپش زانوبند چرمینی داشت، و زنگولهای به آن آویخته بود. در آن

تاریکی صورت او به خوبی دیده نمی شد. کلاهش را از سر برداشته بود و با احترام در مقابل ژان والژان ایستاده بود، و با صدایی که از شدّت هیجان می لرزید، حرف می زد: «خدایا! چطور باور کنم که شما به اینجا آمده اید، آقای مادلن؟ ... شما را به خدا بگویید از کدام در به باغ آمده اید؟ حتماً از آسمان آمده اید؟ برای من عجیب نیست. جای واقعی شما در آن بالاست، در آسمان. امّا آقای مادلن! چرا این جور شده اید؟ کراواتتان کجاست؟ کلاهتان کجاست؟ سر و لباستان چرا این طوره؟ اگر کسی غیر از من بود، شما را نمی شناخت، و شاید به وحشت می افتاد. خدایا! ... چه حکمتی است؟ چرا وجود مقدّسی مثل آقای مادلن باید به چنین ریخت و وضعی در بیاید؟ اوّل بگویید ببینم از کجا وارد باغ شده اید؟»

این مرد بی آنکه نفسی تازه کند، کلمات را پشتِ مَسرِ هم ردیف میکرد، و با چنان صمیمیتی حرف می زد که پیدا بود ژان والژان را بهخوبی می شناسد. کلام او با شور و شوق، و درعین حال با ساده دلی و صداقت آمیخته بود.

ژان والژان که شگفتزده نگاهش میکرد، پرسید: «شماکی هستید؟ اینجاکجاست؟»

پیرمرد با هیجان بیشتری گفت: «خدایاا خداونداا به چه کسی شکایت ببرم که آقای مادلن عزیزا به توصیهٔ شما در اینجا قبولم کردند. من هرچه دارم از شما دارم. مرا نمی شناسید؟ وای خدای من!»

ژان والژان گفت: «من که شما را به خاطر ندارم ... ولی شما ... مرا می شناسید؟»

پیرمردگفت: «شما مرا از مرگ نجات دادید.»

در این دَم، مهتاب به صورت پیرمرد افتاد، و ژان والژان حیرت کرد. بابا فوشلوان را شناخت، وگفت: «شمایید بابا فوشلوان؟» پیرمرد که دلگیر شده بود، گفت: «چه عجب اکه مرا شناختید؟ دست شما در د نکند!»

ژان والژان پرسید: «شما اینجا چه کار می کنید؟»

پیرمرد گفت: «مگر نمی بینید؟ دارم روی خربزه ها را با حصیر می پوشانم.»

بابا فوشلوان در این موقع سَرِ یک پاره حصیر را گرفته بود و آن را روی خربزه ها میکشید. ژان والژان که ساعتی از دور او را زیر نظر گرفته بود، تازه می فهمید که پیرمرد در این مدّت به چه کار مشغول بوده است. و از ساعتی قبل پیرمرد چندین حصیر را روی خربزه ها گسترده بود. بابا فوشلوان برای ژان والژان توضیح بیشتری داد: «دیدم که مهتاب همه جا را روشن کرده، با خودم گفتم که زودتر روی خربزه ها را بپوشانم، که مبادا در این هوای سرد از بین بروند. بله، آمده بودم که لباس تن خربزه ها بکنم.» سپس نگاهی به ژان والژان، که بالاپوشی به تن نداشت کرد، و با خنده شیما هم به بالاپوش احتیاج دارید. راستی نگفتید که چطور به اینجا آمده اید؟»

زان والزان با احتیاط به او جواب می داد. چون این مرد هنوز او را به نام آقای مادلن می شناخت، و پیدا بود که از چیزی خبر ندارد، و سعی می کرد به جای آنکه جواب قانع کننده ای بدهد، چیزهایی از او بپرسد، و از معمّای این باغ سردربیاورد.

ـ بابا قُوشلوان! چرا این زنگوله را بهپایتان بسته اید؟

ـ برای اینکه بفهمند من کجا هستم، و از من فاصله بگیرند.

بابا فوشلوان، که چشمهایش را بهطور عجیبی به هم می زد، خنده ای کرد و افزود: «آخر تنها مرد اینجا منم ابقیه زن هستند. دختران جوان اند و عدّه شان هم زیاده. شاید دوست نداشته باشند که مرا یبینند. و فتی صدای زنگوله را می شنوند، می روند به یک طرف دیگر.»

- \_اين خانه چه جور جايي است؟
- \_عجیب است ا ... شما که باید خبر داشته باشید.
  - ـ نه! من اصلاً خبر ندارم.
  - خودتان مرا فرستاديد كه باغبان اينجا باشم.
    - ـ همه چيز را فراموش کردهام.
- ــ بسيار خوب، حالا به يادتان مي آرم. اينجا صومعه است، صومعه پيكپوس.

ژان والژان همه چیز را بهیاد آورد. پس از نجات بابا فوشلوان از زیر چرخهای گاری، از دو سال پیش، به توصیهٔ او، پیرمرد را به باغبانی در این صومعه گماشته بودند. مثل این که خواست خداوند بود که دوباره آن دو را در چنین باغی با همدیگر روبه رو کند. ژان والژان چنانکه گویی با خود حرف می زند، زیرلب گفت: «پس اینجا صومعه است، صومعهٔ پیکپوس.» حرف می زند، زیرلب گفت: «پس اینجا صومعه است، صومعهٔ پیکپوس.» درف می زند، زیرلب گفت: «پس اینجا صومعه است، صومعهٔ پیکپوس.» که موجودی هستید مقدس، و هر کاری از شما ساخته است، ولی آخه هر چه باشد، شما مرد هستید و جای مردها در این صومعه نیست.

-شما هم که مرد هستید.

ــولی غیر از من هیچ مردی در اینجا نیست.

ژان والژان گفت: «امّا من مجبورم که در اینجا بمانم.»

فوشلوان با دلوابسي گفت: «خدايا! كمكم كنا»

ژان والژان نزدیکتر رفت و گفت: «بابا فوشلوان! باید به من کمک کنید.

هرچه باشد، من از مرگ نجاتتان دادم.»

مىدانم. من هيچوقت محبّت شما را فراموش نمىكنم، و هميشه مديون شما هستم.

ژان والژان گفت: «بسیار خوب. و حالا نوبت شماست که تلافی کنید.» بابا فوشلوان دستهای نیرومند ژان والژان را در دستهای چروک

خورده و لرزان خود گرفت، و چند لحظه ساکت ماند، و سرانجام گفت: «کاش بتوانم برای شما کاری بکنم، باید شکرگزار خداوند باشم که این سعادت را نصیب من کرده. شما آقای شهردار! مرا نجات دادید. هرچه بگویید میکنم.»

شادی و سرور عجیبی در دل بابافوشلوان راه یافته بود. پنداری نوری از چهرهٔ او بهبیرون می تافت. با هیجان گفت: «حالا بگویید چه کار می توانم بکنم؟»

ـ بعداً همه چيز را شرح مي دهم. فعلاً يک اتاق مي خواهم.

من خانهای چوبی دارم که پشت آن انبار است، آن انبار خراب، در جایی است که هیچکس آنجا را نمی بیند. سه تا اتاق هم دارد.

این خانه چنان از دیده ها پنهان بود که حتّی ژان والژان هم نتوانسته بود آنجا را ببیند. ژان والژان گفت: «حالا من دو چیز از شما می خواهم.»

ـ چى مىخواھىد آقاى شھردار؟

اوّل آن که دربارهٔ من به هیچکس حرفی نزنید؛ دوّم آنکه خودتان هم کنجکاوی نکنید و اصرار نداشته باشید که چیز زیادی بدانید.

ـ هر طور که میل شماست. من شما را می شناسم و به شما اطمینان دارم. می دانم هرکاری که می کنید از روی شرافت و صداقت است. می دانم که شما مرد خدایید. وانگهی من این کار را از شما دارم. حالا دستور بدهید تا عمل کنم.

زان والزان گفت: «بسیار خوب. بیایید همراه من. باید بچه را با خودمان ببریم به خانهٔ شما.»

ــآه! پس یک بچه هم همراه شماست؟

دیگر چیزی نگفت، و مثل سگی که دنبال صاحبش میدود، با ژان والژان به طرف انبار به راه افتاد.

نیم ساعت بعد کوزت در کنار آتش و در بستر باغبان خفته بـود، و

صورتش گل انداخته بود. ژان والژان کراواتش را بسته بود، ردنگتش را پوشیده بود، و کلاهش را که از بالای دیوار در باغ انداخته بود، پیدا کرده و بر سر نهاده بود. بابا فوشلوان زانوبند زنگولهدارش را باز کرده و بهمیخی آویخته بود، و آن دو مرد در کنار آتش پشت میزی نشسته بودند و خود را گرم می کردند. فوشلوان یک تکه پنیر و کمی نان سیاه و یک بطری شراب و دو لیوان روی میز گذاشته بود، امّا هنوز دست از گله و شکایت برنداشته بود:

- آقای مادلن! شما اوّل مرا نشناختید. شما آدم را از مرگ نجات می دهید، و برای او کار پیدا می کنید، و آن وقت همه چیز را از یاد می برید؟ این کار خوبی نیست. مردم شما را دوست دارند و هیچوقت فراموشتان نمی کنند. امّا شما آدم فراموشکاری هستید.

# در شرح این مطلب که چگونه ژاور ردّ پای شکارش راگم کرد

حوادثی که ما به اصطلاح یک بُعدِ آن را دیدیم. بُعد دیگری هم داشت که بسیار ساده و عادی بود.

بعد از آنکه ژاور، ژان والژان را در کنار بستر مرگ فانتین دستگیر کرد و به زندان برد؛ و او توانست از زندان مونتروی سورمر بگریزد، مأموران پلیس مطمئن بودند که او به پاریس رفته است. زیرا پاریس همچون گرداب بزرگی است که هر چیز در آن گم می شود. این شهر ناف عالم است، و چون ناف دریاست که هر چیز را در خود فرو می برد و محو می کند. آنها که به پاریس می روند، امیدوارند که در از دحام پایتخت محو شوند و در کام او فرو روند، که تنها راه نجاتشان محو شدن در این شهر است. پلیس این قضیه را می داند، و هر کس را در هرجا که گم کرده باشد، در پاریس می جوید. به همین دلیل، پلیس در پاریس به جست و جوی شهردار سابق مونتروی سورمر پرداخت، و ژاور را برای این منظور به پاریس آوردند. ژاور، ژان والژان را دستگیر کرد و هوش و لیافت خود را نشان داد. آقای شابویه، معاون کُنت آنگلیس وزیر پلیس، که قبلاً نیز از او حمایت می کرد، ششتر مجذوب وی شد، و محل کارش را به پاریس انتقال داد. با این ترتیب، ژاور بازرس پلیس مونتروی سورمر در مرکز پلیس پاریس به کار

مشغول شد. و در هر مأموریتی که به عهده اش می گذاشتند مهرجند که کاربرد چنین اصطلاحی در این مورد شاید دور از انتظار باشد استعداد و «شرافت» خود را نشان می داد.

ژاور در آن اوایل که بهپاریس آمد، دیگر در فکر ژان والژان نبود. زیرا سگان شکاری، که مُدام درپی گرگها می دوند، گرگ امروزی گرگ دیروزی را از یادشان می برد. ژاور هیچوقت روزنامه نمی خواند. امّا روزی در ماه دسامبر ۱۸۲۳، روزنامهای را می خواند تا در آن شرح ورود ظفرمندانهٔ اعلیحضرت را بهبایون ا مطالعه کند. چون او از طرفداران رژبم سلطنتی بود، و آن روز بعداز مطالعهٔ مطلب موردنظر خود در روزنامه بهمطالب و مقالات دیگر نظری انداخت، و این خبر را خواند که ژان والژان در یک حادثه جان داده است. و جزئیات حادثه طوری در روزنامه نقل شده بود که دیگر جای تردید نبود. ژاور با خود گفت: «سرانجام بهزندان نهائی منتقل شدا» و روزنامه را به کناری نهاد و ماجرا را فراموش کرد.

چندی از این ماجرا گذشت تا آنکه روزی رئیس پلیس سِن اِااوازا در نامهای بهرئیس پلیس پاریس، دزدیدن بچهای را در مُونفرمی گزارش داد. در این گزارش، جزئیات حادثه بهایین ترتیب آمده بود که مرد ناشناسی دختربچهٔ هفت هشت سالهای را که مادرش او را بهیک مسافرخانه دار سپرده بود، دزدیده و با خود بُرده است، و بهایین نکته اشاره شده بود که نام این دختر کوزت بوده، و مادرش بهنام فانتین، ظاهراً مدّتی پیش در یک بیمارستان درگذشته است. رئیس پلیس این نامه را برای ژاور فرستاده بود تا قضیه را روشن کند. ژاور آن را چندبار خوانده بود و افکار عجیبی بهذهنش راه یافته بود.

نام فانتین را خوب به یاد می آورد و به خاطر داشت که ژان والژان در کنار بستر فانتین، از او سه روز مهلت خواسته بود تا برود و کوزت، دختر قانتین را از مون قرمی بیاورد؛ و به یاد می آورد که ژان والژان در پاریس درحین سوار شدن به کالسکه ای دستگیر شده بود که به مُون فرمی می رفت. بعضی از قرائن نشان می داد که قبلاً نیز به آنجا رفته و در اطراف آن دهکده سیر و سیاحتی داشته است. زیرا هیچکس او را در مُون فرمی ندیده بود. ژاور از خود می پرسید که این مرد برای چه منظوری از پاریس به مون فرمی رفته بوده است؟ و موضوع دیگری که فکر ژاور را مشغول می کرد این بود که یک نفر ناشناس کوزت را دزدیده و از مون فرمی برده است. به نظر او این شخص نمی توانست کسی جز ژان والژان باشد. از طرف دیگر، در روز نامه خوانده بود که ژان والژان مُرده است. ژاور بی آنکه به کسی حرفی بزند، به بُن بستِ پلانشت ارفت و سوار کالسکه ای شد که به پلادِتَن می رفت، و از آنجا خود را به مُون فرمی رساند.

گمان می کرد که در مون فرمی معمّانی او حل می شود، ولی در آنجا معمّا پیچیده تر شد.

تناردیه ها بعد از آنکه ژان والژان، کوزت را از آنها گرفت و با خود برد، برای آنکه مشکلی برایشان درست نشود، دروخهایی به هم می بافتند. و برای آنکه خود را در این ماجرا پاک و منزّه نشان بدهند، داستان دزدیده شدن «چکاوک» را ساخته و پرداخته بودند. گزارش پلیس هم براساس گفته های آنها تنظیم شده بود. امّا چندی بعد تناردیه ها دریافتند که این داستانها ممکن است به ضرر آنها تمام شود، و دادستان کُل دستور بررسی قضایا را بدهد، و در ضمن پرس و جو پرده از روی حقیقت برداشته شود، و آنها ناچار بشوند هزار و پانصد فرانکی را که از آن مرد ناشناس گرفته اند، پس بدهند. به همین علّت تناردیه ها حرف خود را عوض کردند، و هر وقت که کسی از دزدیده شدن بچه حرفی می زد، مُنکر می شدند، و می گفتند که اصلاً مسألهٔ دزدی در کار نبوده، و حقیقت چنین بوده است که

پدربزرگ بچه برای بردن او بهمون فرمی آمده، و اصرار داشته است که هرچه زودتر او را با خود ببرد. هرچه آنها پافشاری کردهاند که در بُردن «چکاوک» عجله نکند و اجازه بدهد که چندروز دیگر نزد آنها بسماند، رضایت نداده است. تناردیه بخصوص اصرار داشت که آن مرد ناشناس را پدربزرگ بچه جلوه دهد تا داستان صورت بهتر و قابل قبول تری داشته باشد. ژاور نیز داستان را بههمین شکل از تناردیه شنیده و سرگردان شده بود. چون عنوان «پدربزرگ» همه چیز را زیر پوشش تازهای قرار می داد، و ژان والژان در این میان ناپدید می شد.

با این حال، دست از تحقیق برنداشت و از تناردیه پرسید: «این پدربزرگ چگونه آدمی بود؟ اسمش چی بود؟»

تناردیه قیافهٔ ساده لوحانه ای گرفت و گفت: «کشاورز بود، وضع مالی خوبی داشت. ورقهٔ شناسائی اش را دیدم، اسمش گیوم لانبر ا بود.»

لانبر نام ساده و درعین حال اطمینانبخشی بود. ژاور بعداز این تحقیق به پاریس بازگشت و با خود گفت: «تردیدی نیست که ژان والژان مرده؛ فکرهای احمقانه را باید از سر بیرون کنم.»

کمکم این داستان را فراموش کرد، تا آنکه در ماه مارس ۱۸۲۴ چیزهایی از مأموران و خبرچینان پلیس شنید. در مورد مرد عجیبی که در کویِ سن مدار زندگی میکند، و مردم او را به نام «فقیری که به فقرا صدقه می دهد» می شناسند. و هیچکس نام واقعی او را نمی داند، دخترک هفت هشت سالهای همراه اوست که او نیز چیز زیادی از این مرد نمی داند، و می گوید که از مون فرمی به اینجا آمده است ... نام میون فرمی ژاور را به شک انداخت، و او به فکر افتاد که مسأله را بیشتر بشکافد. و اما گدای پیری که سابقاً خادم کلیسا بود، و این مرد مرموز به او صدقه می داد، از خبر چینان پلیس بود. او دربارهٔ این مرد ناشناس به ژاور گفته بود که «کار خبر چینان پلیس بود. او دربارهٔ این مرد ناشناس به ژاور گفته بود که «کار

ثابتی ندارد و با بهرهٔ اندوخته ای که دارد زندگی اش را می گذراند، و جز در تاریکی شب از خانه بیرون نمی آید، و با هیچکس حرف نمی زند؛ امّا به فقیران صدقه می دهد، و همیشه رِدنگت زردرنگ و کهنه ای می پوشد. این طور که در محله می گویند، در آستر لباس خود اسکناسهای درشتی پنهان کرده است که شاید این اسکناسها سر به میلیونها فرانک بزند.» این مطالب، راست یا دروغ، ژاور را کنجکاو کرد. برای آنکه مرد مرموز را از نزدیک ببیند، یک روز غروب لباس پیرمرد گدا را پوشید و سرِ خود را لای جُل پاره ای پنهان کرد.

همان روز آن مرد عجیب به سراغش آمد، و به او صدقه داد. ژاور در این دَم جُل پاره را از سر برداشت و در صورت او دقیق شد. ژان والژان، ژاور را دید و چنان مبهوت شد که نزدیک بود عقل خود را از دست بدهد، امّا هم او و هم ژاور در شناسایی ظرف مقابل تردید داشتند.

ژاور گمان می کرد که تاریکی او را به اشتباه انداخته، بخصوص که مرگ ژان والژان را رسما اعلام کرده بودند. به هر روی، ژاور شک برده بود. امّا او در کار خود با وجدان بود، و تا وقتی که به مرحلهٔ یقین نمی رسید، مزاحم کسی نمی شد.

آن شب ژاور، ژان والژان را تا ویرانکدهٔ گوربُو دنبال کرد، و پیرزنی را که همسایهٔ او، و مستأجر گلِ آن خانه بود به حرف کشید. پیرزن که آماده بود برای حرف زدن و افشای اسرار دیگران، همه چیز را برای او شرح داد، و داستان اسکناس هزار فرانکی را با آب و تاب تعریف کرد. ژاور اجارهٔ اتاقی را در آن خانه پرداخت، و آن شب را تا صبح در آنجا گذراند. و در این مدّت، یک بار پشت در اتاق مستأجر مرموز کمین کرد و گوش فرا داد. اما ژان والژان شک برده بود، از سوراخ کلید روشنایی شمعی را که در دست او بود، دید، و با سکوت نقشهٔ او را نقش بر آب کرد.

روز بعد، ژان والژان آماده شد که از آن خانه برود، و صدای سکّهٔ پنج

فرانکی که به زمین افتاده بود، پیرزن را به فکر انداخت، که ژان والژان پولهایش را جابه جا می کند، و قصد رفتن از آن خانه را دارد. و موضوع را به ژاور خبر داد، و در آن وقت که ژان والژان از در خانه بیرون رفت، ژاور با دو مأمور پُشتِ درختهای خیابان پنهان شده بود.

ژاور از ادارهٔ پلیس کمک خواسته بود امّا خبر نداده بود که قصد دستگیری چه کسی را دارد. و برای این کار سه دلیل داشت: دلیل اوّل، آنکه می خواست بی سروصدا، و پیش از آنکه ژان والژان از قضیه باخبر شود، او را بازداشت کند. دلیل دوّم، آنکه اگر بازرسهای قدیمی پلیس خبردار می شدند که ژاور قصد دستگیری یک زندانی خطرناک را دارد که خبر مرگش نیز در روزنامه ها منتشر شده، به او فرصت نمی دادند و شکار را از دست او درمی آوردند؛ و این کار به نام آنها تمام می شد. و دلیل سوّم آنکه رسم او این بود که تا وقتی کاری را به انجام نرسانده بود، از آن حرفی نمی زد، و پیش از پایان کار هیاهو به راه نمی انداخت، و سعی اش این بود که بی سر و صدا به نتیجهٔ مطلوب برسد، و آنگاه پرده از روی شاهکار خود بردارد و همه را شگفت زده کند.

ژاور در همه جا، گام به گام و کوچه به کوچه، در تعقیب ژان والژان بود، و یک لحظه او را از نظر دور نداشته بود. حتّی در آن لحظات که ژان والژان گمان می کرد که ردّ پای او را گم کرده، و خیالش آسوده می شد، زیر نظر ژاور بود.

پس چرا ژان والژان را دستگیر نمی کرد؟ زیرا هنوز شک داشت که آن شخص ژان والژان باشد.

باید به این نکته توجه داشت که در آن ایّام، پلیس نمی توانست هرکاری که دلش می خواست بکند. مطبوعات آزاد بودند، و پلیس از مطبوعات واهمه داشت. مأموران پلیس در چند مورد اشتباها افرادی را بازداشت کرده بودند. روزنامه ها به پلیس تاخته بودند، و کار به مجلس

شورای ملّی کشیده بود. از آن پس پلیس با احتیاط بسیار عمل میکرد، زیرا دستبرد به آزادیهای فردی خطای بزرگی به شمار می آمد. مأموران پلیس نیز از اشتباه وحشت داشتند؛ چون رئیس پلیس از مأموران خطاکار بازخواست میکرد و ممکن بود از کار برکنارشان کند. در نظر بیاورید که اگر مطلبی با این مضمون در بیست روزنامهٔ پاریس چاپ می شد: «دیروز مأموران پلیس پدربزرگ سالخوردهای را با موهای سفید، که آبرومند است و با بهرهٔ پولش زندگی میکند، در آن حال که دست نوهاش را که دختر بچهٔ هفت هشت سالهای است، گرفته در خیابان گردش میکرده، بازداشت کردهاند، با این تصوّر که او یک زندانی فراری و سابقه دار است» چگونه آبرو و اعتبار پلیس برباد می رفت.

و علاوه براین، خود ژاور نیز ویژگیهایی داشت، و در اینگونه کارها بهندای وجدان گوش می داد، و در این مورد هنوز تردید داشت.

ژان والؤان پشت به او کرده بود و در تاریکی به سویی می رفت.

ژان والژان مضطرب بود و خسته و هیجانزده، زیرا ناچار بود که در این وقت شب بگریزد و در بهدر، از این کوچه به آن کوچه، برود بلکه بتواند پناهگاهی برای خود و کوزت پیداکند. کوزت نمی توانست پا به پای او راه برود، و ژان والژان ناچار بود قدمهایش را با قدمهای او هم آهنگ کند. سنّ و سال او دیگر کم نبود. آهسته و سنگین راه می رفت. گاهی ژاور تردیدش بیشتر می شد و سعی می کرد از او بیشتر فاصله بگیرد. سر و لباس و ظاهر آن مرد ناشناس بیشتر به آموزگاران شباهت داشت. تناردیه هم او را پدربزرگ کوزت معرفی کرده بود؛ و همهٔ این چیزها بر تردید ژاور می افزود.

یک بار به فکر افتاد جلو او را بگیرد و بخواهد که ورقه شناسایی اش را نشان بدهد، تا معلوم شود که او ژان والژان است یا یک پیرمرد بی آزار و آبرومند یا یکی از افراد جسور و بی باک، که در پاریس برای منظورهای

خاصی توطئه چینی می کنند؛ و حتّی امکان داشت که سردستهٔ عدّهای از تبهکاران باشد که به فقرا صدقه می دهد تا همه را گمراه کنند. ژاور پیش خود حساب می کرد که اگر چنین باشد، قطعاً در پاریس همدستانی دارد، و به خانهٔ یکی از آنها پناهنده خواهد شد. چون ژان والژان، به جای آنکه خط مستقیمی را انتخاب کند، در کوچههای پیچ در پیچ، از این سو به آن سو می رفت، ژاور به او بیشتر ظنین شد و حدس زد که باید رازی در کارش باشد. برای دستگیر کردنش عجله نداشت، که در واقع بازداشت او مانند «کُشتَن مرغ طلایی» بود، و بهتر بود که کمی صبر کند تا بیشتر از کار او سر دربیاورد. زیرا تصوّر می کرد که این مرد به هر روی در چنگ اوست، و راهی برای فرار ندارد. به محض آنکه تصمیم بگیرد، او را به دام می اندازد. با این حساب، مراقب او بود و با احتیاط تعقیبش می کرد، و هزاران پرسش بی پاسخ در ذهن خود داشت.

امًا وقتی که به کوچهٔ پونتواز رسیدند، روشنایی چراغ در صورت ژان والژان افتاد، و ژاور او را شناخت و تردیدش ازبین رفت.

در این عالم، دو موجود را می توان یافت که در لحظهٔ بخصوصی تا اعماق وجودشان به لرزه درمی آیند: یکی مادری که فرزند گمشده اش را پیدا کند؛ دیگر ببری که شکار خود را بازیابد. و ژاور نیز در این دَمِ تا اعماق وجودش به لرزه درآمده بود.

در آن لحیظه ای که ژاور، ژان والژان را شیناخت و یقین کرد که گمشده اش را یافته است، تنها دو مأمور دراختیار داشت. و برای اطمینان بیشتر، یکی از مأموران را به کلانتری فرستاد تا چند نفر را به کمک بیاورد؛ زیرا هر که می خواهد به ساقهٔ پُر از خار دست بزند، باید دستکش به دست کند.

و به همین علّت، ناچار شد که دقایقی در چهارراه رولن ا صبر کند؛ و

همین تأخیر و تأمل نز دیک بو د که بین او و شکارش فاصله بیندازد. امّا زود بهاین نکته یی برد که ژان والژان قصد دارد به آن سوی رود برود تا از دسترس او دور شود. مانند یک سگ شکاری، که یوزهاش را بهخاک مى مالد و شامهاش را به كار مى اندازد تا به خطّ مستقيم بـ هسوى شكـار برود، سرش را خم کرد و به فکر فرو رفت. دقایقی بعد، شامّهٔ بلیسی اش او را بهسوی بُل اُستِرلیتز همدایت کرد. در آنجا از مأموری که عوارض می گرفت، پرسید: «مردی را ندیدید که از پُل بگذرد و دخترکی همراه او باشد؟»، مأمور در جواب او گفت: «چرا، دُو سو هم از او گرفتم». ژاور در روشنایی مهتاب، ژان والژان را از دور دید که دست کوزت را گرفته بود و در آن سوی رود وارد کوچهٔ شُمّن دور دسنت آنتوان شد. ژاور می دانست كه ايس راه به بن بست ژانرو مي انجامد كه زان والزان را در تله خود می اندازد. با این حساب، مطمئن شد که شکارش راه فرار ندارد، و برای آنکه به اصطلاح شکارچی ها «راه برگشت را ببندد»، یکی از پاسبانها را از جلو فرستاد تا سر راه را بگیرد. در این هنگام، عدّهای از سربازان را دید كه گشتِ شيانه را تمام كرده بودند و به پاسگاه باز مي گشتند. او اين گروه را هم به یاری طلبید، زیرا می دانست که سربازان در این گونه مأموریتها موفق ترند. وانگهی شکارچی برای به دام انداختن گراز، باید همهٔ فوت و فنها را به کار ببرد و درعین حال سگان شکاری را یکباره به طرف آن جانور وحشى رهاكند. نزد خود حساب ميكردكه بنبست ژانرو از سمت راست، راه را بر شکار او می بندد، و از سمت چپ مأموری در سر راه اوست، و از پُشتِ سر، خود و همراهانش هجوم میبرند و حلقهٔ محاصره را تنگ میکنند. بعد از این محاسبات، خیالش آسوده شد و کمی انفیه ا بەبىنى كشيد.

۱. مجموعهای از داروهای معطّر و مخدّر و عطسه آور که آن راگاه در بینی کنند، و در آن احساس نشأه نمایند (فرهنگ معین).

ژاور بر سر شوق آمده بود، حالتی داشت جذّاب و دوزخی، حریف را به حال خودگذاشت تا پیشاپیش برود. خاطرش آسوده بود که بزودی او را به دام خواعد انداخت. می خواست تا آنجا که مقدور باشد، گرفتن او را به تأخیر بیندازد تا شکار هرچه دلش می خواهد، به این طرف و آن طرف برود و خود را خسته کند. مانند عنکبوتی بود که مگسی را به دام انداخته باشد و با صبر و حوصله آن را به حال خود بگذارد تا دقایقی میان تارهای او به هر طرف پرواز کند؛ یا گربه ای که موشی را از زیر چنگالهای خود رها می کند تا جلو چشم او به این سو و آن سو بدود. پنجه هایی که برای خفه کردن به کار می روند، شهوتی دارند بی حدّ و نهایت که آن را با جنب و جوش مرگبار جانور اسیر فرو می نشانند. و چه لذّتی بالاتر از این نوع خفه جوش مرگبار جانور اسیر فرو می نشانند. و چه لذّتی بالاتر از این نوع خفه کردن است!

ژاور تفریح میکرد، دامی گسترده بود که تار و پودش بسیار محکم بود و کاری جز این نداشت که با یک حرکت شکار را به دام بیندازد.

با افراد مسلّح و مجهزّی که ژاور به همراه داشت، گمان میکرد که ژان والژان حتّی فکر مقاومت را از سر بیرون خواهد کرد.

ژاور آهسته آهسته پیش میرفت و در هر کوچه تمام زوایا را میکاوید.

این عنکبوت که با آنهمه مهارت تارهایش را تنیده بود، هنگامی که مگس را در میان تارهایش نیافت، بهخشم آمد.

مى توان درنظر آوردكه چقدر خشمگين شده بود.

از پاسبانی که در فاصلهٔ کوچهٔ دروا مور و پتی پیکپوس گمارده بودش تا جلو فرار ژان والژان را بگیرد، پرس و جو کرد. هیچ کس را ندیده بود.

گاه اتفاق می افتد که دسته ای از سگان شکاری گوزنی را به دام می اندازند و همه باهم بر سر او می ریزید، امّا گوزن از زیرِ دست و پای آنها فرار می کند. آن وقت، شکار چیانِ کهنه کار نیز مبهوت می مانند و

نمی فهمند که گوزن چگونه از آن میان گریخته است. دوویویه ۱، لینیی ویل ۲ و دِسپره ۳ چیزی نمی گویند، و تنها یکی از شکارچیان بهنام آرتونژ ۴ به فریاد می گوید: «این گوزن نبود، جادوگر بود.»

ژاور نیز بهتر بود که از تَهِ دل فریاد میزد و همین جمله را به زبان می آورد.

مبهوت شده بود، و بهت او با نومیدی و خشم آمیخته بود.

تر دیدی نیست که ناپلئون در جنگ با روسیه اشتباهاتی داشته است، و همچنین اسکندر مقدونی در جنگ با هندوستان. ژاور نیز در این لشكركشي بر سر زان والزان، قطعاً كارش بي عيب و نقص نبوده. شايد در شناسایی این زندانی سابقه دار بیهوده تردید کرده بود؛ باید در همان نظر اوّل او را می شناخت و بازداشتش می کرد، یا او را در خانهاش، یعنی در ويرانكدهٔ گوربو، بهدام مي انداخت؛ و حداكثر موقعي كه در كوچهٔ يونتواز او را شناخت، دیگر نباید درنگ می کرد. شاید برای درک و بررسی این اشتباهات لازم باشد از تک تک کسانی که در این شکار همراه او بودند عقيده و نظرشان را بپرسيم؛ امّا معمولاً يک شکارچي وقتي که ميخواهد جانوران سرکش و رمندهای چون گرگ یا زندانی سابقه داری را شکار کند، نمی تواند همهٔ شرایط را درنظر بگیرد و همهٔ قواعد را رعایت کند. ژاور برای آنکه شکار خود را از هر طرف محاصره کند، همهٔ راههای فرار او را بسته و سگان شکاری را در سر راههای عبور او گذاشته بود و بهاین ترتیب او را به وحشت انداخته، و درعین حال به او فرصت داده بود تا فرار کند. بخصوص در آن موقع که او را روی پل اُسترلیتز دیده بود، نباید به فکر تفریح کردن می افتاد، و به این گمان که چنان مردی را می تواند به آسانی دستگیر کند و بی چون و چرا بر او مسلّط شود، قضیه را آن قدر

<sup>1.</sup> Duvivier

<sup>2.</sup> Ligniville

ساده فرض کند، که خود را به صورت شیری ببیند که میل دارد با موشی که جلو پنجهٔ نیرومند اوست بازی کند. با این وضع، در بهترین فرصت، یعنی موقعی که با شکار خود فاصله ای نداشت، وقت را تلف کرد و یک دسته از سربازان را نیز به کمک گرفت. ژاور از این گونه اشتباهات داشت، امّا با همهٔ این خطاها باید قبول کرد که از باهوشترین و درستکارترین مأموران پلیس بود؛ و به معنای دقیق کلمه، همان جانوری بود که شکار چیها او را «سگ عاقل» می نامند. امّا در این عالم، چه کسی را می شناسید که از همه نظر در حد کمال باشد؟

بزرگترین سرداران جهانگیر دنیا نیز کارشان عیب و نقصهایی دارد.

حماقتهای بزرگ آدمی، به طنابهای ضخیم می مانند، که از رشته های نازک به هم تافته به وجود آمده اند. این رشته های نازک را، اگر جدا جدا باشند، به آسانی از هم می گسلید و با خودتان می گویید: «این که چیزی نبود!» امّا رشته های نازک را وقتی به هم می پیچید، ضخامت و قدرت می یابند. بنابراین، خطاهای مردان بزرگ، عظیم و سترک به نظر می آیند. چگونه می توان خطای آتیلا را نادیده گرفت، که بین مارسیین ا در روم شرقی و والانتی نیّن ا در روم ضربی دُچار تردید می شود، یا آنیبال که در کاپو تأمل می کند، و یا دانتُن، که در آرسی -سور -آب به خواب می رود. به هر روی، ژاور در آن هنگام که احساس کرد که ژان والژان از چنگ او گریخته است، خود را نباخت. چون مطمئن بود که ژان والژان از چنگ به جای دوری نرفته است، و برای به دام انداختنش در آن اطراف دامهایی به جای دوری نرفته است، و برای به دام انداختنش در آن اطراف دامهایی گسترد. و سراسر آن بخش را جست و جو کرد. در این کند و کاوها چیزی که فکرش را پریشان می ساخت چراغ کوچه و بریده شدن طناب آن بود. که فکرش را پریشان می ساخت چراغ کوچه و بریده شدن طناب آن بود.

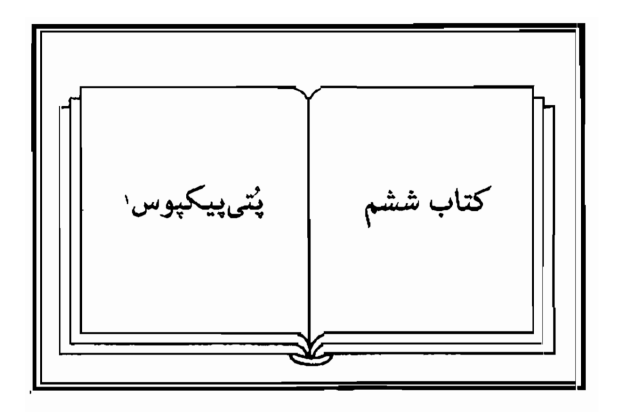
<sup>1.</sup> Marcien

<sup>2.</sup> Valentinien

<sup>3.</sup> Capoue

زبرا همهٔ هوش و حواسش را متوجه بُن بست ژانرو کرده بود، که دیبوارهای کوتاهی داشت. و ژاور خیال می کرد که ژان والژان از این دیبوارهای کوتاه به آن سو رفته، و از راه کشتزارها خود را به پناهگاهی رسانده است. و شاید اگر ژان والژان کمی زودتر به آن کوچه رسیده بود، همین کار را می کرد. ژاور درست مثل کسی که سوزنی را گم کرده باشد، باغها و کشتزارهای آن سوی دیبوار را وجب به وجب گشت و طبعاً نیجهای نگرفت.

و آن شب تا صبح، به جست و جوی بی حاصل ادامه داد. در طلوع آفتاب، دو نفر از پاسبانان را در آن منطقه به نگهبانی گماشت و خود سرافکنده و نومید، مانند مأموری که به چنگ دزد گرفتار شده باشد، به قرارگاه پلیس بازگشت.



۱. برای نوشتن این بخش از کتاب، ویکتور هوگو از اطلاعات و تجربه های خانم ژولیت دروئه در دروئه Juliette Druet بیار Leonie Biard یاری گرفته است. ژولیت دروئه در سال ۱۸۱۹ از اعضای صومعهٔ زنان سن میشل واقع در کوچهٔ سنژاک بود. لئونی بیار هم مدّتی در این صومعه بود. هوگو برای معرفت بیشتر در این زمینه از خاطرات، یکی از خاله هایش نیز که در عصر «بازگشت سلطنت» در صومعهٔ بندیکتیان Bénédictine واقع در کوچهٔ سنت ژنویو می زیست، استفاده کرده است. ویکتور هوگو پیش از تبعید این بخش را نوشته و در جای دیگری از کتابش جای داده بود، امّا در دوران تبعید، این چند فصل را به اینجا، یعنی ابتدای حضور گوزت در صومعه، انتقال داد (ایو،گ،)

# شمارهٔ ۶۲، در کوچهٔ پُتی پیکپوس

در نیم قرن پیش، دَرِ کالسکهروِ شماره ۶۲ در کوچهٔ پُتی پیکپوس، به نخستین دُرِ کالسکهرویی که در جهان ساخته شده بود روزها گشوده بماند، دو شباهت داشت. این دَره که گویی متعهد شده بود روزها گشوده بماند، دو چیز را به تماشا می گذاشت که هیچ کدام شوم و غمانگیز نبودند؛ یکی حیاطی که دیوارهایش را شاخه های درختانِ مُو پوشانده بودند؛ دیگری دربانی که در جای خود مُدام قدم می زد. روزهایی که آفتاب نور شادی آورش را در آن حیاط گسترده بود، و دربان چند جرعه شراب نوشیده و به شوق آمده بود، رهگذران اگر به حیاط و دربان نظری می انداختند، همه چیز را شادی بخش می دیدند. امّا درون این خانه برعکس، با غم و اندوه پیوندی جاودانه داشت.

آستانهٔ آن خانه لبخند می زد و درونش آوازِ عزا می خواند و می گریست.

اگر کسی موفق می شد سکه البته چندان آسان نبود – از جایی که دربان ایستاده بود، جلوتر برود و وارد حیاط شود سکه این نیز تقریباً محال می نمود – در واقع طلسمی را شکسته بود، زیرا برای ورود به این خانه آدمی بایست رمز «کُنجد باز شو» را بلد بود و به زبان می آورد. و بر فرض

۱. اشاره بهداستان معروف علی بابا، که دَرِ گنجهای او با خواندن وردِ «کُنجد بازشوا» باز می شد.

که کسی می توانست از این مراحل بگذرد و در آن خانه قدم بگذارد، در انتهای حیاط باید به سمت راست می پیچید و وارد راهرو کوچکی می شد، از پلکان تنگ و باریکی بالا می رفت که دو نفر نمی توانستند در کنار همدیگر از آن بالا بروند؛ دیوار دوسوی پلکان به رنگ زرد شکلاتی بود؛ سپس این شخص از سرسرایی در بالای پلکان، به سرسرای بعدی می رسید که دیوارهایشان همچنان زرد شکلاتی بود.

پلکان و آن دو سرسرا از دو پنجره نور میگرفتند، امّا بعداز عبور از سرسرای دوّم، راهرو تاریک می شد، و در انتهای آن دری بود که همیشه نیمه باز بود. در پشت این در اتاقی بود با مساحتی در حدود شش مترمربع. که آجرفرش بود و پاکیزه، و کاغذ دیواریهایش به رنگ زرد روشن با خالهای سبز؛ از آن کاغذ دیواریهایی که هر لولهاش پانزده سو قیمت داشت. از پنجرهٔ بزرگی که شیشه های کوچک داشت روشنایی سفید و ماتی به درون می تابید. در این اتاق هیچکس نبود، هیچ صدایی نبود، به دیوارها قاب عکسی نیاوی خته بودند، مبل و صندلی نبود.

و اگر دقیق تر نگاه می کردید، روی دیوارِ روبه روی در، سوراخ چهارگوشی می دیدید به اندازهٔ نیم مترمربع که نرده هایی داشت سیاه رنگ و آهنین و بسیار محکم. خالهای سبز و ریز کاغذ دیواری زردِ روشن، آرام آرام از هر سو به این سد سیاهِ آهنین برمی خوردند، بی آنکه بر ائر تماس با آن، آلودهٔ خشونت و تیرگی شوند یا آشفتگی در آنها راه یابد. عبور از آن سوراخ، با آن نرده های مستحکم، از عهدهٔ هیچ کس ساخته نبود. امّا اگر کسی با نگاه انتهای این سوراخ را می کاوید، به تیغه ای از آهن سفید می رسید که هزاران روزنهٔ ریزتر از سوراخ های کفگیر داشت. در پایین این تیغه شکافی بود مانتد دهانهٔ صندوق نامه های پستی، و در آنجا ریسمانی به چشم می خورد که آن را به یک زنگ بسته بودند.

اگر کسی در آن سوراخ دست می برد و آن ریسمان را تکان میداد،

زنگ صدا می کرد، و صدایی از نزدیک به گوش می رسید که می گفت: «شماکی هستید؟»

صدای یک زن بود، صدایی دلنشین و آرام و از فرط لطافت، غمانگیز.
و در جواب این صدای زنانه، باید کلمهٔ رمز را، که بهشما آموخته
بودند، به زبان می آوردید، وگرنه دیگر از آن سوی دیوار صدایی به گوش
شسما نسمی رسید، و گسمان می کردید کسه در آنجا خاموشی ارواح
حکمفرماست.

امًا اگر کسی کلمهٔ رمز را می دانست و به زبانش می آورد، صدای زنانه از آن سوی دیوار، می گفت: «از سمت راست بیایید تو!»

و شها در طرف راست، رو در روی په نجره، در شهدادی را می افتید و دستگیرهاش را می چرخاندید و در را می گشودید و وارد جایگاهی می شدید که به آژهای اختصاصی تئاتر و اپرا شباهت داشت، و آدمی تصوّر می کرد به نوعی تئاتر رفته، که هنوز چراغهای تالارش را روشن نکرده اند. نور ماتی از در شیشه دار به درون جایگاه می تایید. این جایگاه بسیار کوچک بود و دو صندلی کهنه داشت و با حصیر پارهای فرش شده بود؛ درست مثل آژهای تئاتر در جُلو دیوارهٔ کوتاهی داشت که می توانستید روی صندلی بنشینید و آرنجهایتان را روی لبه های آن دیواره تکیه بدهید. این جایگاه، نه با یک طارمی چوبی زردرنگ همانند اپراها، بلکه با شبکهای از میله های ضخیم آهن، که با گیره های درشتی به دیوار اتصال داشت، مسدود شده بود.

بعداز چند لحظه که نگاه با این فضای نیمه روشن عادت می کرد، اگر می خواستید از طارمی به آن سو بروید، نمی توانستید، زیرا بعداز نیم قدم، دریچه هایی از تخته های سیاه، که با تسمه های ضخیم افقی در جای خود استوار شده بودند، جلو شما را می گرفتند.

چند لحظه بعد از آنکه شما روی صندلی قرار می گرفتید، صدایی از

پشت این دریچهها شنیده می شد که می گفت: «حرفتان را بزنید، من اینجا هستم.»

صدایی بود زنانه و دلپذیر، و گاهی صدایی پرستیدنی. هیچ کس را نمی دیدید، صدای نفس کسی به گوش شما نمی رسید، پنداری روحی بود که احضارش کرده باشند، و از پشت جدار نیستی سخن می گفت.

پیش از ورود به جایگاه، و از پشت آن نردههای آهنین، و تیغهای که هزاران روزنهٔ ریز داشت، یکی از خواهران روحانی، که رابطِ صومعه با دنیای خارج بود، از شما کلمهٔ رمز را می پرسید و شما را به این جایگاه، یعنی جای گفت و شنود، دعوت می کرد. دراینجا نیز صدای همان خواهر روحانی به گوش شما می رسید. او در پشت دربچهای در تاریکی نشسته بود، و نمی توانستید او را ببینید. چراکه چشمهای ناپاک نباید آنجا را ببینند و چیزی را تشخیص بدهند.

امّا در پس این تاریکی، نوری بود، و در آن سوی دربچههای بیروح، حیات و حرکتی بود، هرچند که این صومعه، از هر صومعهای محفوظتر و پوشیده تر بود، ما سعی میکنیم که در آن، راه یابیم و خواننده را همراه ببریم؛ امّا حدّ و مرز این نفوذ را از یاد نمی بریم. با این وصف، چیزهایی خواهیم گفت که راویان دیگر نگفته اند و هرگز به چنین کشفیاتی دست نیافته اند.

### شعبهای از مارتن ورگا

این صومعه که مدّتها قبل از سال ۱۸۲۴ در کوچهٔ پُتی پیکپوس دایس شده بود، بهبرناردَنها تعلق داشت که شعبهای از فرقهٔ مارتن وِرگا ا هستند.

با این حساب، این گروه از راهبهها به شاخهٔ کِلِروو وابسته نبودند و مانند بندیکتیان، از سیتُو منشعب می شدند؛ به این معنی که نه بیرو سنبرنار، بلکه تابع سنبنوا بودند.

هر که با کتاب و مطالعه انس گرفته باشد، می داند که مارتن ورگا در سال ۱۴۲۵ فرقهٔ برناردین - بندیکتیان ٔ را بنیاد نهاد که سرپرست آن

#### 3. Citeaux

bénédictines . ۴ مذهبی توسط سن بنوادوننورسی St. Bénoit de Nurcis در

۱. bernardines از پیروان «سَنبِرنار»، از شخصیتهای بـزرگ عـالم مسیحیت بـود، کـه صومعهٔ کلروو Clairvaux را دایر کرد. نامهها و مباحثاتی از او در حکمت الهی مـوجود است. راهبان و راهبههای شاخهٔ سن نبوا، منشعب از سن برنار را برناردن مینامند.

Martin Verga ابن فرقهٔ مذهبی از محصولات خیالی هوگوست که نام آن را از فرهنگ نامهای Morrel اخذ کرده است. مارتن ورگاکه در سال ۱۴۴۶ درگذشت، از روحانیون اسپانیایی است که در مذهب مسیح اصلاحات و تحوّلاتی را پیشنهاد کرده است (ایو.گ.).

سالامانک بود، و از شاخهٔ آلکالاً.

این طریقهٔ مندهبی در همهٔ کشورهای کاتولیک مندهب اروپا شاخههایی داشت.

پیوند یک طریقهٔ مذهبی با طریقه های دیگر، در کلیسای لاتین بی سابقه نیست. ما در اینجا تنها از طریقهٔ سنبنوا، که موضوع بعحث ماست، سخن می گوییم. این طریقه تابع مارتن ورگاست، با چهار فرقهٔ مذهبی - دو فرقه در ایتالیا با نامهای مُونفاس، سنت ژوستین دویادو، و دو فرقه در فرانسه، با نامهای کلونی، و سنموره، پیوند دارد، و نه طریقه را دربرمی گیرد - که عبارتند از: والمبروزا، گرامُون، سلستن هما، کامالدول ها، شاترو اها، اومیلیه اها، آلیواتور اها، سیلوسترن اها، وسیتو که پایه و مبنای طریقه های دیگر است، و خود شاخه ای است از سنبنوا که از زمانِ سننروبر ای کشیش ناحیهٔ مُولِم ۱۰ در لانگر ۱۱، در سال ۱۹۸۸ که از زمانِ می کند. سرچشمهٔ این طریقه را باید در سال ۵۲۹ یافت، که سنبنوای هفده ساله، شیطان را که در عزلتکدهٔ سوبیاکو ۱۷ معتکف شده بود (پیر بود، و شاید زاهد شده بودا) از معبد قدیم آبولون بیرون راند.

و بعد از کارملیت ۱۸ها، که قوانین بسیار سختی دارند و ریاضت میکشند و پابرهنه راه میروند و ساقهای از درخت مو را برگلوی خود

حسال ۵۲۹ تأسیس شد، و مرکز آن دِیرِ مشهور مونکاسَن Mont Cassin در اینالیا بود. در این فرقه، گروهی از دانشمندان و ادیبان ظهور کردند که در علوم و ادبیات نقش مؤثری داشتند.

<sup>1.</sup> Salamanque

<sup>2.</sup> Alcala

<sup>3.</sup> St. Justine de Padoue

<sup>4.</sup> Cluny

<sup>5.</sup> Saint-Maure

<sup>6.</sup> Valombrosa

<sup>7.</sup> Grammont

<sup>8.</sup> Céléstins

<sup>9.</sup> Camaldules

<sup>10.</sup> chatreux

<sup>11.</sup> humiliés

<sup>12.</sup> Olivateors

<sup>13.</sup> Silvestrins

<sup>14.</sup> St. Robert

<sup>15.</sup> Molesme

<sup>16.</sup> Langres

<sup>17.</sup> Subiaco

<sup>18.</sup> Carmélites

می بندند و هرگز نمی نشینند، قواعد و نظاماتِ برناردین بندیکتیانها داز بقیهٔ فرقهها ریاضت آمیزتر است. اعضای این فرقه سیاه پوشند؛ جامهٔ پشمین می پوشند با آستینهای گشاد، و سرانداز سیاهی دارند که تنها صورتشان تا بالای چانه را نمایان می گذارد، و نوار پهنی به پیشانی می بندند. همهٔ این چیزها، به رنگ سیاه است، جز نوار پیشائی بند که سفید است. تارک دنیاهای جدید نیز به همین ترتیب لباس می پوشند، امّا به رنگ سفید؛ و راهبههایی که خود را وقف این آیین کرده بودند ژناری به پهلو می بستند.

برناردینهای بندیکیتانِ پیرو مارتن ورگاه آیین پرستش جاودانه را بریا می دارند و از این نظر، با برناردین های معروف به زنان سنساکرمان، که در آغاز قرن در پاریس دو پایگاه داشتند، یکی در تامیل و دیگری در کوچه سنت ژنویو، وجه مشترک داشتند. امّا از این وجه مشترک که بگذریم، در بقیهٔ کارها، یعنی در قواعد و مقررات و طرز لباس پوشیدن، متفاوت بسودند. بسر ناردین های بندیکتیان صومعهٔ پُتی پیکپوس روسسری سیاه داشتند، امّا راهبههای بندیکتیانِ کوچهٔ سنتژنویو روسریشان سفید بوده و نشان سن ساکرمان بزرگی از نقره یا مس برسینه داشتند. راهبههای صومعهٔ پتی پیکپوس جنین نشانی را نداشتند، و در اجرای مراسم نیایش جاودانی نیز بین آنها تفاوتهایی بود. هرچند که در تفسیر و تعبیر قضایای دوران کودکی و زندگی و مرگ عیسی مسیح و مریم باکره با هم اختلاف نداشتند، امّا بعضی از فرقههای وابسته بهاین گروه، در این مسائل باهم اختلاف نظر داشتند، و با همديگر خصومت مي ورزيدند. از آن جمله بودند فرقهای در ایتالیا، که بنیادگذار آن فیلیپ دُو نِری ا بود در فلورانس، و فرقهای در پاریس، که بانی آن پی بردوبرول بود، که شاخهٔ پاریس این فرقه خود را برتر می دانست. فیلیپ دونری از قدیسان بود، پی پردوبرول

مقام كاردينالى داشت.

بازگردیم بهقواعد و مقررات دشوار و ریاضت آمیز فرقهٔ اسپانیایی مارتن ورگا؛ برناردین ـ بندیکتیانهای این فرقه، در سراسر سال غذای ساده و مختصری می خورند، و در ایّام پرهیز، و بسیاری از روزهای دیگر روزه می گیرند، بسیار کم می خوابند، ساعت یک بعداز نیمه شب بیدار مسی شوند و چندین ساعت را با خواندن دعا و سرودهای مذهبی میگذرانند؛ شبها با یک پتوی پشمی روی تودهای از کاه میخوابند، هرگز به حمّام نمی روند، آتش روشن نمی کنند، روزهای جمعه سکوت می کنند و جز در دقایق کوتاه استراحت سخن نمی گویند. شش ماه از سال، یعنی از ۱۴ سینامبر که روز بزرگداشت سنت کروا است، تا ایّام عید پاک، ضخیم ترین لباس پشمی را می پوشند که پوشیدن چنین لباسی در روزهای گرم تحمّلناپذیر بود، اغلب از شدّت گرما تب می کردند، و اعصابشان متشنیج می شد. به همین علَّت، بعدها کمی مقررٌات لباس را نرمتر کردند. با این وصف، نتیجه چندان بهتر نشد، و بسیاری از زنان روحانی که در چهاردهم سپتامبر ناچارند جامهٔ ضخیمتری بپوشند، گاهی چندروز تب میکنند. اطاعت محض، قبول فقر، کشتن شهوات و ماندگار شدن تا بایان عمر در صومعه، نهایت آرزوی این زنان است.

سرپرست صومعه را مادران «صاحب رأی» روحانی، از میان خود برای سه سال انتخاب میکنند. این سرپرست فقط دوبار دیگر می تواند به این مقام انتخاب شود؛ و با این حساب طولانی ترین دوران سرپرستی یک مادر روحانی نه سال است.

راهبه های این صومعه هرگز کشیشی را که برای آنها وعظ میکند و با صدای بلند دعا می خواند، نمی بینند، زیرا کشیش در پشت پرده ای که

۱. Páques از اعیاد بزرگ مسیحیان که هر سال به یاد برخاستن مسیح از میان مردگان برپا میکنند (فرهنگ معین)

هفت پا بلندی دارد می ایستد. و هر وقت که کشیش برای وعظ به صومعه می آید، راهبه ها نقاب سیاهشان را به صورت می زنند، و به هر روی همیشه آهسته حرف می زنند، و چشم به زمین می دو زند و سرافکنده راه می روند. تنها مردی که می تواند آزادانه وارد صومعه شود، اسقف آن ناحیه است.

مرد دیگری که در این صومعه آزادی دارد باغبان است، امّا باغبان معمولاً مردی است سالخورده؛ و هنگامی که در باغ مشغول کار است زنگولهای بهزانوبند خود می آوبزد تا راهبه ها از حضورش باخبر شوند، و بهموقع از او فاصله بگیرند.

راهبهها به سرپرست صومعه اعتقاد و ایمان دارند، و هرچه او بگوید بی چون و چرا اطاعت می کنند. این شیوه، در واقع بیروی از اصول کلیساست که جز با اطاعت و خویشتن داری ممکن نمی شود، و باید آن چنان باشد که گویی صدای مسیح را می شنوند. به محض شنیدن این صدا، باید با روی خوش و چالاک و با استواری و ثبات قدم، و بی چون و چرا، به حرکت در آیند، و مانند ابزاری باشند در دست یک کارگر، و چیزی نخوانند و ننویسند مگر با اجازهٔ صریح. ا

هسر یک از پسویندگان ایسن راه بسه سهم خود دوران «بازسازی» را می گذراند، که «بازسازی» راهی است برای پاک شدن از همهٔ گناهان و همه کجرویها و همهٔ آشوبهای درونی و وسوسههای روی زمین. خواهری که این مرحله را می گذراند، دوازده ساعت متوالی، از ساعت چهار بعداز ظهر تا چهار بعداز نیمه شب، و یا از جهار بعداز نیمه شب تا چهار بعداز ظهر، در مقابل مجسّمهٔ حضرت مسیح، روی نیمه شب تا چهار بعداز ظهر، در مقابل مجسّمهٔ حضرت مسیح، روی

١. نويسنده اين دستورالعمل را بهزبان لاتين نيز آورده است:

Ut voci Christi, ad nutum, ad primum signum, prompte, hilariter, perseveranter et caeca quadam obedientia, quasi limam in manibus fabri, legere vel scribere non addiscerit sine expressa superioris licentia.

سنگ، بر زانو، با دو دست به هم پیوسته، و طنابی آوینخته به گردن، می نشیند، و خستگی و کوفتگی را تحمّل می کند، و هربار که طاقتش تمام می شود، روی شکم بر زمین می خوابد و چهره بر خاک می نهد و دست ها را صلیب وار در دو طرف خود می گشاید، و در این حال آمرزش روح همهٔ گناه کاران را می طلبد، که این کاری است بزرگ و در خور ستایش.

خواهری که این مرحله را میگذراند، برای انجام این مراسم، در جلو تیرکی می نشیند که در بالای آن شمعی افروخته اند. به همین حلّت، این اعمال را گاهی «بازسازی»، و گاهی «به زیرِ تیرک رفتن» می گویند، و خواهران روحانی با فروتنی، نام دوّم را بیشتر می پسندند؛ زیرا این نام ریاضت و خودشکنی را بیشتر نشان می دهد.

این عمل «بازسازی» و «بهزیرِ تیرک رفتن» چنان است که هرکس این مرحله را میگذراند، با همهٔ وجودش در آن غرق می شود. در آن حال، اگر پشتِ سَرِ او چیزی منفجر شود، صدایی نمی شنود و روی برنمی گرداند. معمولاً یکی از خواهرانی که این دوران را پشت سرگذاشته، در کنار خواهری که به انجام این مراسم مشغول است، زانو می زند و دعا می خواند. کار این خواهرِ دعاخوان به رفتار سربازانی می ماند که در نقطهای نگهبانی می دهد و هرگز آن محل را بی نگهبان نمی گذارند. و این راه و رسم نیایش مُدام و ابدی است.

سرپرست صومعه و مادران روحانی در این صومعه هرکدام نامهایی دارند باوقار و متین، که اقتباس از اسامی شهیدان و قدّیسان نیست، بلکه این نامها لحظائی از زندگی عیسی مسیح را بهیاد می آورند؛ مانند مادر ناتیویته، مادر کُنسپسیون، مادر پرزانتاسیون، مادر پاسیون، ا اینهمه گاهی بعضی از مادران روحانی نام قدّیسان را برخود می نهند.

۱. که بهمعنای میلاد مسیح، باردار شدن مریم باکره، اَوردنِ مریم، عیسی را در کودکی بهمعبد، و مجموعهٔ رویدادهای زندگی عیسی مسیح هستند.

کسی که به دیدار این زنان روحانی می رود، جز دهانشان چیزی را به چشم نمی بیند، و دندانهای زردفامشان بیننده را به تعجب می اندازد. آنها دندانشان را مسواک نمی زنند. کسی حق ندارد مسواک به صومعه ببرد، و کسی که در این میان دندانش را مسواک بزند، مانند آن است که بر بالای نردبانی ایستاده و پرتگاه خوفناکی در زیر پایش برای بلعیدن او دهان گشوده باشد.

در صومعه کسی نمیگوید: «مالِ من»؛ نه کسی صاحب چیزی است و نه به چیزی دل می بندد؛ و هر چیز که دارند «مال ما»ست؛ روسری ما، تسبیح ما. و حتی اگر راهبهای بخواهد از لباس خود حرف بزند، می گوید: «لباس ما». گاهی بک خواهر روحانی به چیز کوچکی مثل کتاب دعا یا تمثال یا مدال مقدسی دل می بنده، امّا به محض آنکه چنین علاقهای را در خود کشف کرد، آن چیز کوچک را به دیگری می سپارد. در این زمینه، خود کشف کرد، آن چیز کوچک را به دیگری می سپارد. در این زمینه، داستانِ مادر تِوِز سقدس، را برای همدیگر نقل می کنند، که خانم متشخصی می خواست به سلک پیروان او بهیوندد. در روز اوّل، به مادر مقدس گفته بود: اجازه بدهید که بفرستم تا «انجیل خودم» را، که به آن علاقهٔ زیادی دارم، بیاورند ... مادر مقدس گفته بود: «معلوم می شود چیزی هست که به آن علاقه دارید. در این صورت، از پیوستن به سلک ما چیزی هست که به آن علاقه دارید. در این صورت، از پیوستن به سلک ما چیزی هست که به آن علاقه دارید. در این صورت، از پیوستن به سلک ما چشم پوشی کنیدا»

در اتاق را بهروی خود بستن، و برای خود اتاقی یا گوشه ای داشتن، ممنوع است. همه در اتاقهایی زندگی میکنند با درهای گشوده، و هر وقت که به هم می رسند، یکی می گوید: «می ستاییم و نیایش می کنیم مسیح را»، و دیگری در جواب می گوید: «تا اَبد!».

و امّا پیروان فرقهٔ ویزیتاندین ۱ وقتی که بهجایی وارد میشوند،

میگویند: «آوِماریا» او دیگران در جواب او میگویند: «گراسیاپلهنا» ، و این سلام وعلیک آنهاست که سرشار از لطف و احترام است.

در این صومعهٔ پتی پیکپوس زنگ کلیسا هر ساعت، سه ضربهٔ اضافی می زند، و با این علامت سرپرست صومعه، مادران صاحب رأی، خواهران، خدمتکاران و نو آموزان، در هر حال که باشند، لحظاتی دستاز کار می کشند، و مثلاً اگر ساعت پنج باشد، همه به یک صدا می گویند: «در ساعت بنج و هر ساعت دیگر، ستایش می کنیم مسیح را». و اگر ساعت هشت و هر ساعت دیگر ستایش می کنیم مسیح را». و اگر ساعت می کنیم مسیح را». و به همین گونه در ساعات دیگر.

و این رسم، که در واقع گسستن از هر کار و هر اندیشهٔ زمینی و غرق شدن در افکار آسمانی است، در بسیاری از فرقه های مذهبی وجود دارد، تنها شکل و ترتیبش فرق میکند؛ مثلاً در بنیاد «فرزندان مسیح» میگویند: «دعا میکنیم که عشق مسیح در این ساعت و هر ساعت دیگر قلب ما را روشن کندا»

«برناردینهای بندیکتیان» پیروِ مارتن ورگا، که پنجاه سال است در پتنیپیکپوس مستقر شدهاند، با لحنی متین و آهنگی دلنشین و با صدایی بلند، دعای روزانهٔ خود را میخوانند، و هرجا که در متنِ دعا، ستارهای گذاشته باشند، مکث میکنند و آهسته و زیر لب میگویند: «عیسی، مریم، یوسف». و در هنگامی که برای آمرزش روح اموات دعا میخوانند، آنقدر آهسته کلمات را به زبان می آورند که به پچپچه می ماند؛ هم در دل می نشیند و هم اندوه را برمی انگیزد.

راهبههای پُنی پیکپوس برای دفنِ مردگانِ فرقهٔ خویش، دخمهای در زیر محراب کلیسا ساخته بودند، امّا دولت اجازه نمی داد که تابوتی وارد

۱. Ave Maria سلام بر مریم.

این دخمه شود، و ناچار بودند که مردگان خود را برای دفن بیرون از صومعه بفرستند، و این موضوع راهبه ها را آزرده خاطر می ساخت، که آن را نوعی پیمان شکنی با دین و آیین خود می پنداشتند.

سرانجام، قرار را بر آن گذاشته که مردگان خود را در گوشهای از گورستان ووژبرار ۱، که سابقاً به این فرقه تعلق داشت، دفن کنند. ۲

روزهای پنجشنبه نیز، مانند روزهای یکشنبه، این راهبهها مراسم دعای شامگاهی را اجرا میکنند. بسیاری از مراسم فرعی مذهبی که سابقاً در کلیساهای فرانسه مرسوم بوده و امروز در کلیساهای اسپانیا و ایتالیا مرسوم است، در این فرقه با تمام جزئیات آن برگزار می شود. با این وضع، بیشتر اوقاتشان را در محراب و معبد می گذرانند. برای آنکه از طول مدت دعاخوانی این فرقه مطلع شویم، جملههایی نقل می کنیم از زبان یک راهب، که می گوید: «طول مدّت دعاخوانی مادران روحاتی هرکس را دچار وحشت می کند؛ و دعاخوانی مدام تو آموزان، از آن هراس انگیزتر است. دعاخوانی خواهرانی که برای تمام عمر به خدمت صومعه درآمده اند از همه سخت تر و طولانی تر است!»

هر هفته یکبار، جلسهای تشکیل می شود که سرپرست صومعه آن را اداره می کند، و مادران صاحب رأی در آن شرکت دارند. در این جلسه، خواهران مقدس در برابر سرپرست و مادران روحانی بر تخته سنگی زانو می زنند و گناهان آن هفتهٔ خود را با صدای بلند اعتراف می کنند. سپس مادران روحانی به شور می پردازند و دربارهٔ عقوبت گناهان هر یک از خواهران نظر می دهند.

در این جلسه های هفتگی، خواهران تنها به گناهان بزرگ خود اعتراف

<sup>1.</sup> Vaugirard

در اینجا مؤلف به نقشی که این گورستان در فصلهای بعدی داستان بازی میکند، عمداً اشاره دارد (ابو.گ.).

میکنند. امّا برای اعتراف به گناهان کوچکتر مراسم دیگری دارند که به «عقوبت» معروف است. در این مراسم، خواهری که قصد اعتراف دارد، با سینه و شکم در برابر سرپرست صومعه به خاک می افتد و مدّتی در این حال میماند، و تا وقتی که سرپرست صومعه با چوب ضربتی بر مسند خود مى زند و بهاو اجازهٔ برخاستن و اعتراف به گناه مى دهد، كوچكترين اشتباه و کجروی را گناه می شمارند. شکستن یک شیشه، پاره کردن یک تكه لباس، جندثانيه دير آمدن، براى اجراى مراسم دعا، غلط خواندن یک حرف یا یک کلمه از دعا، از جمله گناهانی است که راهبهها باید با اعتراف، به «عقوبت» و مراسم آن تن بدهند. راهبه ها خود، پس از اعتراف به گناهان کوچک، دربارهٔ خود رأی می دهند و طلب عفو و آمرزش می کنند. در روزهای عید و یکشنبه ها، چهارنفر از مادران روحانی در کنار هم می ایستند و با صدای بلند و هم آهنگ، دعا و سرودهای مذهبی میخوانند. روزی یکی از مادران روحانی در خواندن یکی از اشعار مزامیر ۱، که با اچه ۲ شروع می شد، به جای اچه اشتباهاً سه تُتِ «دُو، سي، شل» را با صدای بلند خواند. و برای این عمل متحمّل عقوبتی طولانی شد؛ بخصوص كه اشتباه او همه را به خنده انداخته بود.

حتّی وقتی که یک مادر روحانی بهاتاق ملاقات می رود، در هر مقام و موقع که باشد، به صورت خود نقاب می زند، به گونه ای که از صورتش جز دهان او چیزی پیدا نیست.

تنها سرپرست صومعه می تواند با افرادی خارج از آن محدوده تماس بگیرد، و دیگران حق ندارند کسی جز بستگان نزدیک خود را ببینند. و این نیز کمتر اتفاق می افتد. اگر یکی از نزدیکان یا دوستان یک راهبه بخواهد او را ببیند، باید قبلاً اجازه بگیرد؛ و اگر یک زن درخواست چئین دیداری

۱. مزامیر داود مجموعهٔ سرودهای حضرت داود، پیامبر است کمه در عمهد عمیق نقل شده. 

Ecce .۲ به معنای «این است.»

را داشته باشد، گاهی با او موافقت می شود. آنگاه راهبه می آید و از پشت پنجرهٔ آهنین با او گفت و گو می کند. امّا اگر مادر یا خواهر راهبه به دیدار او بیایند، پنجرهٔ آهنین باز می شود. هرگز به یک مرد اجازهٔ دیدار با راهبه ها داده نمی شود.

این، بخشی از قواعد و مقررات سنبنوا بود که مارتنوِرگا دشوارترشان کرده است

این راهبه ها با خواهران روحانی طریقه های دیگر، که غالباً شاداب و با طراوتند، قابل قیاس نیستند. از ۱۸۲۵ تا ۱۸۳۰، سه راهبه از این فرقه کارشان به جنون کشیده است.

# سختگيريها

هرکه در این راه قدم گذارد، دست کم دو سال و غالباً چهار سال، نو آموز است و دو سال تازه کار. و کمتر اتفاق می افتد که کسی پیش از بیست و سه چهار سالگی به مرحلهٔ نهایی برسد و به این طریقه بپیوندد. برناردین بندیکتیانهای پیرو مارتن ورگا، زنان بیوه را در سلک خود نمی پذیرند.

داوطلبان ورود به این سلک ریاضتهای گوناگون و ناشناخته ای را متحمّل می شوند که مُجاز نیستند این اسرار را با کسی درمیان بگذارند.

آن روز که یکی از خواهران، دوران نوآموزی و تازه کاری را پشت سرمی گذارد و برای ورود نهایی به این طریقه سوگند یاد می کند، بهترین لباس را می پوشد و خود را با زیورها می آراید. گیسوان او را جلا می دهند و حلقه حلقه می کنند و با گلهای سفید می آرایند. آن خواهر با این وضع به سجده درمی آید و در این حال پارچهٔ سیاه بزرگی روی او می گسترند و همه با هم دعای مخصوص آمرزش مُردگان را می خوانند. سپس دختران راهبه به دو دسته تقسیم می شوند؛ یک دسته از کنار او می گذرند و با زاری و تأثر می گویند: «خواهر ما مُرده است!» و دستهٔ دیگر با صدای بلند در جواب می گویند: «در وجود عیسی مسیح زندگی دوباره می یابد!»

در آن دوران که وقایع این داستان اتفاق سی افتد، دانش آموزان یک

مدرسهٔ شبانهروزی بهاین صومعه پیوستند. این دختران دانش آموز از خانوادههای اشراف و از ثروتمندان بنام بودند، و در میان آنها کسانی بودند مانند دوشیزه دُوسنت اولرا، و دوشیزه دوبلیسن، و یک دختر انگلیسی به نام تالبُوت ۴. این دختران جوان که زیر نظر مادران روحانی تربیت می شدند، تا سالها بعد وحشت از عالم و همهٔ رویدادهای قرن را احساس می کردند. یکی از آنها به ما می گفت: «حتّی از دیدن سنگفرش کوچه ها می ترسم و سرتا با می لرزما». این دختران لباس آبی می پوشیدند وكلاهى سفيد برسر مى نهادند و صليبى از مس يا نقرهٔ طلابوش به گردن می آویختند. در بعضی از اعیاد بزرگ، بخصوص در روز مارتای مقدّس، این افتخار نصیبشان می شد که به آنها اجازه داده می شد به سبک زنان روحانی لباس بپوشند و مراسم سنبنوا را بهجای آورند. در آن اوایل، راهبه ها لباسهای سیاه خود را به آنها عاریت می دادند، امّا پس از مدّتی این کار گناهی بزرگ به حساب می آمد، و سرپرست صومعه این عمل را ممنوع ساخته بود. از آن بس، تنها بهتازه کاران، یعنی کسانی که دوران نوآموزی را بهپایان رسانده بودند، اجازه داده می شد کمه لباس زنان روحانی را به عاریت بگیرند. و این نکته قابل تأمّل است که در صومعه، بهپیروی از نوعی اعتقادات و تفکر ات اسرار آمیز، سعی میکردند که برای جذب پیروان جدید، شوق و جاذبهٔ در بر کردن لباس مقدّس روحانی را در دختران کم سن و سال برانگیزند. دختران از تماشای اینگونه چیزها به شور و هیجان می آمدند، که به هر تقدیر برای آنها چیز تازهای بود. وانگهی کودکان با عقل و طرز تفکّر بی آلایش خود، نمی توانند به ماکه از شیفتگان زرق و برقهای دنیاییم، سعادت در دست داشتن عطرپاش، و ساعتها ایستادن و سرودهای مذهبی خواندن را بهما یفهمانند.

این دانش آموزان همهٔ آموزشهای صومعه را، بهاستثنای ریاضتهای

آن، فرا میگرفتند. بسیاری از زنان جوان را سراغ داریم، که بعداز طی دورانی در این صومعه، به زندگی عادی و دنیوی بازگشته اند، امّا بعداز سالها هنوز نتوانسته اند از آموخته های خود در صومعه دست بردارند. هرکه دَرِ اتاقشان را میگشاید و سلامی میکند، به رسم راهبه ها در جوابش میگریند: اتا آبد!». این دانش آموزان، مانند راهبه ها و زنان روحانی، با خویشاوندان خود در اتاق مخصوص ملاقات میکردند، و حتی مادرانشان اجازه نداشتند که آنها را در آغوش بگیرند و ببوسند. سختگیری تا این درجه بود. روزی مادر یکی از این دختران دانش آموز به دیدار او آمد، و خواهر سه سالهٔ او را نیز همراه آورده بود. دختر جوان اشتیاق عجیبی داشت که خواهر سه سالهٔ خود را ببوسد، و این اجازه را نداشت. به گریه و التماس افتاد، و با اصرار می خواست که به او اجازه بدهند تا دست خواهر کوچکش را ببوسد. امّا غوغایی به پا شد، و رضایت بدهند تا دست خواهر کوچکش را ببوسد. امّا غوغایی به پا شد، و رضایت ندادند. چون چنین کاری برخلاف مقرزات بود.

#### شادمانيها

این دختران دانش آموز، این خانهٔ عبوس را با خاطرات دلیذیر خود انباشته اند.

در بعضی از ساعتهای روز، جرقههای شور و شادی کودکانه در این محیط بههر سو پراکنده می شد، که زنگ تفریح بود. و دری گشوده می شد و پر ندگان بیرون می دویدند. کودکان به باغ می آمدند و آن باغ را، که چنان بی روح می نمود که پنداری صلیبی برآن نصب کرده باشند، پر از غوغای شاد خود می کردند. چهرههای پُر فروغ و پیشانیهای سفید و چشمان شاد خود می کردند. چهرههای پُر فروغ و پیشانیهای سفید و چشمان معصوم آنها، همچون صبح سعادت، در این تاریکی نور می افساندند. زبور خواندن و دعا کردن و به زنگ ناقوسها گوش فرا دادن فراموش می شد و همهمهٔ شاد دخترکان، که از زمزمهٔ زنبوران عسل شیرین تر بود، جای آن چیزها را می گرفت. درهای کندوی شادمانی باز می شد، هرکس عسل خود را می افشاند. دخترکان بازی می کردند، سر در پی هم می گذاشتند، دور هم جمع می شدند، و می گفتند و می شنیدند و دندانهای سفید و کوچک و قشنگشان نمایان می شد. زنان سراپا سیاه پوش روحانی، از دور ناظر شادی آنها بودند. تاریکی در کمین روشنایی نشسته بود، امّا اثری نداشت. این نظارتها نه از خنده و شادی دخترکان می کاست و نه مانع نورافشانی آنها می شد. در میان این چهار دیواری نحوست بار، مانع نورافشانی آنها می شد. در میان این چهار دیواری نحوست بار، مانع نورافشانی آنها می شد. در میان این چهار دیواری نحوست بار، مانع نورافشانی آنها می شد. در میان این چهار دیواری نحوست بار، مانع نورافشانی آنها می شد. در میان این چهار دیواری نحوست بار،

لحظات شاد و شیرینی جان می گرفتند، و دیوارها از شادی و رقص و حركات سرورآميز اين پروانگان تأثير مي پذيرفتند، و غوغاي شادشان را به گونهای مبهم منعکس می کردند؛ پنداری شادمانی دخترکان، بارانی بود از عطر گل سرخ، که بر فضای این عزاخانه فرو می بارید. دخترکان از نگاه تندِ زنان سیاهبوش واهمه نداشتند، و شادمانه جست و خیز مرکر دند؛ که نگاه اگر پاک و پاکیزه باشد، معصومیتها را آزار نمی دهد. و این دخترکان شیرین حرکات، در میان ساعات دشوار و طاقت سوز، دقایقی دلیذیر و دلنشين مي آفريدند. دختران كوچكتر بههر سو مي دويدند، دختران بزرگتر می رقصیدند، بازی آنها با صفایی آسمانی درآمیخته بود. نشاط و سُرور این دختران از هرچه در تصوّر آید فرحانگیزتر و با شکوهتر بود؟ پنداری هومر در کنار پروا به تماشای شادمانی آنها آمده بود. در آن باغ اندوهگین، آنقدر خنده و شادی و غوغا و سلامت و سعادت وجود داشت که برای دفع غم و محو چینهای پیشانی نیاکان، خواه آنهاکه بهافسانهها پیوستند، خواه آنها که بر تخت فرمانروایی نشستند، و خواه آنهاکه عمری را با فقر و مذّلت طی کردند، یعنی از هِکوب٬گرفته تا «مادریزرگِ» قصهها، کفایت می کرد.

در این خانهٔ شوم، شاید بیش از هر جای دیگر، کودکان با حرفهای شیرین و معصومانه شان، شوق انگیز و خیال پرور بوده اند. در میان همین چهار دیواری نحوست بار، روزی از روزها دخترک پنج ساله ای، با صدای بلند می گفت: «مادر روحانی! یه دختر بزرگ، به من گفت فقط نه سال و ده ماه دیگه باید در اینجا بمونم ... خوش به حال من!»

و در اینجا بود که روزی یکی از مادران روحانی با دخترک شش

۱. Perrault (۱۶۲۸-۱۷۰۳)، از معروفترین نویسندگان داستانهای کودکان.

۲. Hecube زنی که در جنگ تروا، نوزده فرزندش را از دست داد، و شوهر و دختر و نوهاش را جلو چشم او تکه تکه کردند.

سالهای، چنین گفت و گویی داشت، به یادماندنی. «دخترم! چرا گریه می کنی؟»

میگه بلد نیستی.

آليكس نه ساله مي گويد: «درسش را بلد نيست.»

مادر روحانی: «از کجا می دانی که بلد نیست؟»

آلیکس: «به من گفت لای کتاب را باز کنم، هرجا که آمد، از او بپرسم.» مادر روحانی: «خوب؟»

ـ نتونست جواب بده.

ـچه سؤالي بودكه جوابش را بلد نبود؟

همانطورکه خودشگفته بود، لاې کتاب را باز کردم؛ اولين سؤال را که در آن صفحه بود، ازش پرسيدم.

ـ چه سؤالي بود؟

\_سؤال اول صفحه این بود: «بعد از آن چه اتفاقی افتاد؟»

و باز در همینجا بود که یکی از همین دخترکان، دامستان طوطی آموزگار مدرسهٔ شبانهروزی را، که قبلاً به آنجا می رفت، برای مادر روحانی نقل می کرد و می گفت: «این طوطی خیلی با مزه بود، مثل آدمیزاد بود، وقتی که نون مُربّایی بهش می دادند، فقط مُربّای روشُو می خورد.»

و روی تخته سنگی در همین باغ بودکه یک دخترک «گناهکارِ» هفت ساله این اعترافات را از پیش نوشته بود تا بهیاد داشته باشد:

«پدر روحانی! اعتراف میکنم که آدم خسیسی هستم!» «پدر روحانی! اعتراف میکنم که زناکردهام!»

«پدر روحانی اعتراف میکنم که زیرچشمی به مردها نگاه کرده ام!» و روی نیمکتی در این باغ بود که دخترکی شش ساله، که لهایش

به رنگی گُل بود، برای دخترک آبی چشم چهار پنج ساله ای که در کنارش نشسته بود، این قصّه را میگفت: «روزی روزگاری سه تا خرگوش کوچولو بودند که کشوری داشتند پُر از گل. خرگوش کوچولوها گُلها را می چیدند و میگذاشتند توی جیبهاشون، و بعدش برگها را می چیدند و میگذاشتند وسط اسباب بازیهاشون. این کشور یه گرگ داشت، و یه حالم جنگل. یه روز گرگی که توی جنگل بود، اومد بیرون و سه تا خرگوش کوچولو را خورد!»

و دخترکی برای بچههای دیگر این شعر را میخواند:

«پُولی شینل ۱، گربه را دید.

با یه چوب زد تو سَرِش

کار خوبی که نکرد.

یه خانم از در اومد، پُولی شینل را گرفت.

بُردش و انداختش تو زندون.»

در همین باغ بود که یک طفل سرِ راهی، که در صومعه بزرگ شده بود، هر وقت که دخترکان دیگر از مادرهایشان حرف میزدند، در گوشهای می نشست و با اندوه زمزمه می کرد: «وقتی که من به دنیا اومدم، مادرم پیشم نبود.»

یکی از خواهران، که چاق و تنومند بود، و همیشه دسته کلید بزرگی در دست داشت و در راهسروهای ساختمان از ایس طرف به آن طرف می رفت، نامش خواهر آگات آبود. دخترهای خیلی بزرگ - یعنی آنها که ده یازده سال داشتند - به او لقب آگاتوکلس تاده بودند.

اتاق غذاخوری، به شکل مربّع مستطیل بود که از طرف باغ روشنایی کمی در آن می تابید، و نیمه تاریک و مرطوب بود. بچّه ها می گفتند که پر از

<sup>1.</sup> Polichinelle 2. Agathe

۳. Agathoclès از سرداران ستمكار و خون آشام سيراكوس. (۳۶۱-۲۸۹ پيش از ميلاد).

«جانور» است. به اعتقاد آنها اتاقهای دیگر سهمیهٔ حشراتشان را از آنجا می گرفتند! دخترکان روی هر گوشه از این اتاق نامی نهاده بودند؛ گوشهٔ عنکبوتها، گوشهٔ سوسکها، گوشهٔ سوسکها، گوشهٔ سوسکها نزدیکِ آشپزخانه بود و از قسمتهای دیگر محبوبتر بود و دوست داشتنی تر، زیرا سرما در آن گوشه کمتر نفوذ می کرد. این نامگذاری از مدرسه شبانه روزیِ قبلی، که دخترکان مُدّتی در آنجا بودند، به اینجا منتقل شده بود. هر یک از دختران در هر گوشه از اتاق غذاخوری که می نشست، به نام یکی از چهار قبیلهٔ عنکبوت و کِرم و خرخاکی، سوسک، که محصوص آن قسمت بود، خوانده می شد. یک روز عالیجناب اسقف، که در ضمن بازدید از بنیادهای حوزهٔ خود، به آن صومعه آمده بود، دخترک موخرهایی قشنگی را دید که از کلاس بیرون می رون می رون می رون می شد. یک از دخترک موخرهایی قشنگی را دید که از کلاس بیرون می رون داشت، و از دختری شاد و باطراوتی که چهرهای گندمگون داشت، می رون دختری که از کلاس بیرون رفت کی بود؟»

\_عنكبوت، عاليجناب،

-خوب! آن دختری که روی آن نیمکت نشسته، اسمش چیست؟ -سوسک، عالیجناب!

\_اسم آن دختری که بغلش نشسته؟

كرم، عاليجناب!

\_اسم خودت چيه؟

\_خرخاكي، عاليجناب!

هر کدام از این آموزشگاهها ویژگیهایی داشتند. در آغاز این قرن، پرورشگاه اکوئن، جایی بود که به کودکان بسیار سخت میگرفتند، و این سختگیری ها خسنهایی هم داشت. بسیاری از دختران جوان، که دوران کودکی خود را در آنجا گذراندهاند، خاطرات بسیاری از آن روزها دارند.

۱. Écouen بجایی در پُونتواز، که پرورشگاه یتیمان آن مشهور است.

در این پرورشگاه رسم بود که در مراسم عید میلاد مسیح، کودکان را در چند صف حرکت می دادند؛ در یک صف «باکره ها» می رفتند، و در صف دیگر «گُل فروشها». و صفهای دیگری بود ویژهٔ «پرده داران»، و گردانندگان «بخوردان»، که یک دسته ریسمانهای سراپرده را به دست می گرفتند، و دستهٔ دیگر عود در بُخوردان می ریختند. گلها را از سمتِ راست به سوی «گُل فروشها» می آوردند، و چهار «باکره» در جلو صف حرکت می کردند. فردای این روز فراموش شدنی، دخترکان از همدیگر می پرسیدند: «در اینجاکی باکره است؟»

خانم «کامپان» حکایت می کرد که دخترکی هفت ساله به دختری شانزده ساله، که در آن مراسم سَرِ بخوردان را گرفته بود، می گفت: «تو باکرهای، من که با کره نیستم.»

اد Campan، سرپرست پرورشگاه اکوئن – از زنان نامدار فرانسه.



### سرگرميها

در بالای دَرِ اتاق غذاخوری با حروف درشتی به رنگ سیاه، مستن وردی را نوشته بودند که اگر کسی آن را زیر لب زمزمه کند، یکسره به بهشت خواهد رفت؛ و چنین است متن آن ورد:

«این ورد را خداوند ساخته و پرداخته، و خداوند آن را زمزمه کرده، و خداوند آن را در بهشت به یادگار گذاشته است. شب هنگامی که برای خواب می روم، سه فرشته را می بینم که بر بستر من خفته اند؛ یکی در پایین تخت و دو فرشتهٔ دیگر در بالای آن. مریم باکره در بستر من خفته است، و بهمن می گوید که بخوابم و از چیزی نترسم. خدای مهربان پدر من، و مریم باکره مادر من است، و حواریون برادران من، و سه باکره من، و مریم باکره مادر من است، و حواریون برادران من، و سه باکره خواهران من. جامهای که خداوند جسم مرا در آن قالب آفریده، بر تنِ من است. و صلیب مارگریت مقدس بر سینهٔ من. مریم باکره در صحراها بههر سو می رفت و از فراق خداوند اشک می ریخت؛ یحیای قدیس را دید و از او پرسید که از کجا می آیید؟ در جواب گفت: از «آوسالوس» می آیم. پرسید: خدای مهربان را ندیدید؟ ـ در جواب گفت: دیدمش بر درخت مصلوب شده، و پاهایش آویزان بود و دستهایش میخکوب شده، تاج مصلوب شده، و پاهایش آویزان بود و دستهایش میخکوب شده، تا بار شب کوچکی داشت از خار ... هرکه این ورد را سه بار صبح و سه بار شب

زمزمه كند، بهبهشت خواهد رفت.»

در سال ۱۸۲۷، این متن در زیر سه لایه رنگ ناپدید شده بود. حتّی بعضی از پیرزنان، که در آن ایّام دختران جوانی بودند و این ورد راگاهی زمزمه میکردند، این متن را به فراموشی سپرده اند.

یک مجسمهٔ بزرگ مسیح مصلوب، این اتاق غذاخوری راکه تنها در آن بهباغ باز می شد، زینت داده بود. دو میز باریک و دراز در وسط اتاق بود با نیمکتهایی در دو سوی آنها. دیوارها سفید بود و میزها سیاه؛ و جز این دو رنگ غمانگیز، رنگهای دیگر در صومعه کمیاب بود. غذاها بد بود و ناگوار، غذای بچهها هم همینگونه بود. تنها چیز تجمّلی میز غذا، کمی گوشت بود، مخلوط با سبزی، و گاهی ماهی شور. این غذای استثنائی و تجملی فقط برای کودکان تهیه می شد. بیچه ها غذایشان را می خوردند و اعتراض نمی کردند. هر هفته، یکی از مادران روحانی، سرپرست اتاق غذاخوری بود. و اگر مگسی گاه به گاه، برخلاف مقررّات، مى آمد و سر و صدايى مى كرد، يك صفحه چوبى باز و بسته مى شد و آن مگس را بهمجازات می رساند. امّا چاشنی این سکوت، شرح حال قدّیسان بود، که معمولاً هر هفته یکی از دختران بزرگتر، کتابی راکه روی میزی و در جعبهای زیر پای مجسمهٔ مسیح جای داشت، درمی آورد و قسمتهایی از آن را با صدای بلند میخواند. روی میزها در فاصلههای معیّن، خشت بزرگی پُر از آب گذاشته بودند که بچهها خود لیوان و بشقایشان را بعداز پایان غذا در آن میشستند. و گاهی تهماندهٔ بشقابشان راکه کمی گوشت نیخته یا ماهی فاسد بود در آب طشت می انداختند. اگر سرپرست اتاق غذاخوری متوجه چنین کاری میشد، مرتکب را تنبیه می کرد. کسی حق نداشت در بشقاب خود تهماندهای بهجای بگذارد، و این طشت را حوضچه می گفتند.

اگر دخترکی سکوت را در کلاس یا اتاق غذاخوری میشکست،

وادارش می کردند که با زبانش صلیب بکشد، در کجا؟ در روی زمین! ... بله اسنگفرش را لیس می زد و صلیب می کشید! و فرو رفتن گرد و خاک در گلوی او پایان همهٔ شادیها بود. و این هم نوعی تنبیه بود برای دخترکان گلفام، که گناهشان آن بود که همچون پرندگان نغمه سرایی کرده بودند.

در صومعه کتابی برد که تنها در یک نسخه چاپ شده بود و خواندنش ممنوع بود، و آن کتاب مجموعهٔ قوانین «سنبنوا» بود، که هیچ نگاه پلیدی اجازه نداشت به آن بیفتد. ا

دختران دانش آموز یک روز این کتاب را ربودند و با حرص عجیبی به مطالعهٔ آن مشغول شدند؛ و از ترس آنکه کسی سر برسد و آنها را در این حال ببیند، کتاب را مرتباً می بستند و آرام می نشستند، و از این کار پُرخطر لذّت می بردند. چند صفحهٔ آن، دربارهٔ گناهان بسربچهها بود، که برای آنها نامفهوم بود، امّا این قسمت بیش از همه چیز برایشان جذّاب بود.

دریکی از خیابانهای باغ، نزدیک چند درخت کوچک، و میوه دار بازی می کردند، و با آنکه در همه حال زیر نظر بودند و اگر قدمی به خطا برمی داشتند به سختی تنبیه می شدند، هربار که باد سیب یا زردآلوی کندیده و یا گلابی کالی را به زمین می انداخت، برمی داشتند و می خوردند. و اکنون دنبالهٔ مطلب را در نامه ای می خوانیم، که پیش روی من است و بیست و پینج سال پیش نوشته شده است. نویسندهٔ این نامه از دانش آموزان مدرسهٔ شبانه روزی بوده و مدّتی را در آن صومعه گذرانده، و امروز او را به خانم «دوشس دو ...» می شناسیم، که یکی از آراسته ترین و سرشناس ترین خانمهای پاریس است. او در این نامه می نویسد: «هرکس به هر شکل که می توانست گلابی و سیب از درخت افتاده را برمی داشت و در گوشه ای پنهان می کرد. معمولاً موقعی که بچه ها پیش از شام خوردن

۱. به لاتین: Nomo regulas, sen constitutiones nostras, externis communicabit. به این معنی: هیچکس نباید قواعد و مقررّات و طرز کار ما را به بیگانگان اطلاح بدهد.

می رفتند تا روپوش خود را روی تختخواب بگذارند، آن گلابی یا سیب را زیر بالش پنهان می کردند، و شب در رختخواب، یا اگر نمی توانستند در مستراح، می خوردند. ۱ و این، از دقایق شوقناک و هوس آلود دوران زندگی آنها در صومعه بود.

یکبار هنگامی که عالیجناب اسقف از صومعه بازدید می کرده دختری به نام بوشار ۱، از اهالی مُون مُرانسی ۱، با دوستانش شرط بست که از عالیجناب اسقف اجاز مُیک روز مرخصی بگیرد. و چنین چیزی در قواعد و مقررات صومعه از محالات بود. همه با او این شرط را بستند، زیرا مطمئن بودند که شرط را خواهند برد. آن روز هنگامی که عالیجناب اسقف از مقابل صف دانش آموزان می گذشت، دوشیزه بوشار قدمی به جلو گذاشت، و در آن حال که دوستانش از وحشت می لرزیدند، با صدای بلند گفت: «عالیجناب! تقاضا می کنم یک روز مرخصی به من بدهید». دوشیزه بوشار زیبا بود و با طراوت، و صورتی گلگون و جذّاب بدهید». دوشیزه بوشار زیبا بود و با طراوت، و صورتی گلگون و جذّاب داشت، و بلندقامت بود. عالیجناب دُوکِه لن ۲ لبخندی زد و گفت: «دختر مرپرست صومعه نتوانست اعتراضی بکند، و این ماجرا در صومعه خوغایی به پاکرد. همهٔ دختران دانش آموز به وَجد و شرور آمده بودند.

با این وصف، محیط سرد و عبوس صومعه، آنچنان محصور نبود که شور و عشق و زندگی دنیای بیرون به هیچوجه در آن نفوذ نداشته باشد.

۱. این متن را ویکتور هوگو از یادداشتهایی نقل کرده، که ژولیت دروشه دراختیار او گذاشته است (ابو.گ.)

<sup>2.</sup> Bouchard

۳. Mont morancy شهری در شمال پاریس.

برای اثبات این مسأله، یک ماجرای واقعی را به اختصار حکایت میکنیم، که با تاریخچهٔ صومعه چندان ارتباط ندارد، امّا تصویر آن را کاملتر به ما نشان می دهد.

در همان ایّام، زن اسرارآمیزی مقیم این صومعه بود که از زنان روحانی نبود، امّا همه به او احترام می گذاشتند، و او را خانم آلبرتین امی نامیدند. کسی از او چیزی نمی دانست، جز آنکه به عقل پشت پا زده بود و در انتظار مرگ روزگار می گذراند. می گفتند که در زندگی او ماجرایی بوده است بر سَرِ تصاحب یک ثروت بی حساب، از راه یک وصلتِ بزرگ. این زن در حلود سی سال داشت، گندمگون بود و بسیار زیبا با این زن در حلود سی سال داشت، گندمگون بود و بسیار زیبا با که بتواند جایی در شتش طوری اطرافش را نگاه می کرد که عدّه ای شک داشتند که بتواند جایی را ببیند. راه رفتنش به خزیدن شباهت داشت. هیچوقت حرف نمی زد. سوراخهای بینی او به حالتی بود که پنداری آخرین نفس را برمی آورد. اگر کسی او را لمس می کرد، مثل این بود که به برف دست می زند. همچون شبحی بود که زیبایی و ملاحت خاصّی داشته باشد. به هر جا قدم می گذاشت، سرما و انجماد را با خود می برد. روزی یکی از خواهران روحانی از کنار او گذشت و به خواهر دیگری گفت: «مانند مُرده خواهران روحانی از کنار او گذشت و به خواهر دیگری گفت: «مانند مُرده خواهران روحانی از کنار او گذشت و به خواهر دیگری گفت: «مانند مُرده باشد!»

دربارهٔ خانم آلبرتین حکایات زیادی بر سر زبانها بود. دختران دانش آموز کنجکاو بودند که او را بیشتر بشناسند. در نمازخانهٔ صومعه در جایی می نشست که به آن «روزنه» می گفتند، زیرا در مقابل او روزنه ای بود که می توانست سخنران یا کشیشی را که برای وعظ می آمد و در پس پرده ای بلند و ضخیم می ایستاد، از درون آن ببیند. روزی کشیش جوانی به نام عالیجناب دوک دو ژهان ۲، که از طبقات بالا بود و عضو مجلس اشراف فرانسه، و در سال ۱۸۰۵ افسر گردان تفنگداران سرخ بود، و در آن

هنگام به نام شاهزاده لئون معروف بود، برای سخنوری به صومعه آمده بود. نخستین بار بود که این شخصیت برجسته و جوان مذهبی برای این منظور به آنجا می آمد؛ و خانم آلبرتین، طبق معمول، در جای بخصوص خود خاموش نشسته بود و از روزنه پشت پرده را می دید. به محض آنکه چشمش به عالیجناب دور وهان افتاد، در جای خود نیم خیز شد و با صدای بلندی که همه آن را شنیدند، گفت: «آه! ... آگوست!! ... همه شگفت زده شدند و به سوی او روی گرداندند. امّا خانم آلبرتین دیگر چیزی نگفت و تا آخر مجلس خاموش در آنجا نشست. گویی از زندگی گذشته اش در دنیای بیرون صومعه، در یک لحظه نسیمی وزیده بود. لحظه ای روشنایی را به چشم دیده بود، و این چهرهٔ سرد و یخ زدهٔ او لحظه ای گرمای بیرون را به چشم دیده بود، سپس همه چیز تمام شده، و آن زن دیوانه دوبار، حس کرده بود. سپس همه چیز تمام شده، و آن زن دیوانه دوبار، به صورت پیکر بی جانی در آمده بود.

در آن هنگام، دربارهٔ این دو کلمهٔ «آه! ... اگوستِ!» خانم آلبرتین در صومعه تعبیرها و تفسیرهای زیادی می شد. همه کنجکاو شده بودند که بفهمند در این «آه! ... اگوست!» چه معنایی نهفته است. و چه سرّی درکار اوست. در واقع نام کوچک عالیجناب «دُورهان» اگوست بود. با این ترتیب، معلوم می شد که خانم آلبرتین عالیجناب را به خوبی می شناخته، و با این حساب خود او نیز از طبقهٔ اشراف فرانسه بود. و حتّی در این تفسیرها می گفتند که خانم آلبرتین نام کوچک عالیجناب را، آن هم بسیار خودمانی، به زبان آورده، و این ثابت می کرد که با او بسیار نزدیک بوده است. شاید هم خویشاوند بوده اند؛ از خویشاوندان نزدیک یکدیگر، و شاید از این نیز بسیار نزدیک یکدیگر، و شاید از این نیز بسیار نزدیک بوده

از میان بانوان طبقهٔ اشراف و اعیان فرانسه، دو نفر با نامهای دوشس دوشوازول، و دوشس دوسران، گاهی از صومعه بازدید می کردند، که

قطعاً این امتیاز را به علّت وابستگی به اشبراف درباری کسب کرده بودند. دانش آموزان هر وقت که آن دو زن سالخوردهٔ درباری به بازدید می آمدند، از ترس می لرزیدند و نگاهشان را به زمین می دوختند.

امًا عالیجناب دُوروهان، بی آنکه خود بداند، در میان دختران دانش آموز محبوبیتی پیدا کرده بود. در این ایّام، دُوروهان در انتظار آن بود که در مجمع اسقفان او را بهمقام معاونت اسقف پاریس بگمارند، و گاه به گاه برای وعظ به صومعهٔ پُنی پیکپوس می آمد. و چون در پس پردهٔ بلند و ضخیمی سخنرانی می کرد، هیچکدام از دختران نمی توانستند او را ببینند. امّا او صدایی دلنشین و تا حدودی نازک داشت. دختران به محض آنکه صدایش بلند می شد، او را می شناختند. این کشیش عالیمقام قبلاً افسر ارتش بود. می گفتند که زیبا و جذّاب و ظریف است، و موهای خوش حالت و بلوطی رنگ بلندی دارد که آن را به زیباترین شکل آرایش می دهد؛ کمربند پهن و سیاه جالبی روی ردای کشیشی خود می بند، و ردای کشیشی او از خوش ترکیب ترین جامه هایی است که تا حال برای کشیشان دوخته شده است. این داستانها دختران شانزده ساله را در رؤیاهای شیرین فرو می برد. ا

هیچ صدایی از بیرون صومعه شنیده نمی شد. با این حال، در یکی از سالها این قاعده برافتاد، و نوای فلوتی از بیرون به صومعه راه یافت. و این، از حوادث بزرگ صومعه بود که دانش آموزان آن را به خاطر سپردند.

۱. هوگو دوک دُورهان را بهخوبی می شناخته، و از نزدیک با او آشنایی داشته است، و امکان دارد مطالبی که در این صفحات دربارهٔ او نوشته، نزدیک به واقع باشد. «دوست عزیز» او، شاتو بریان، نیز در دوران دیگری دربارهٔ دوک دُورهان می نویسد: «او بسیار زببا بود، و همه را مجذوب می کود؛ بخصوص که در آرایش خویش مهارت عجیبی داشت. در آن زمان که کشیش بود، موهای خود را به سبک شهیدان، آن چنانکه در تابلوهای نقاشی می بینید، آرایش می داد؛ و هر وقت که در نمازخانه ای در پَرتوِ چند شمع به سخنرانی و وعظ می ایستاد، در آن روشنایی پریده رنگ به یک تابلوی نقاشی می ماند.»

کسی در همسایگی صومعه فلوت می زد و نوایی را می نواخت و غالباً

تکرار می کرد، که امروز دیگر فراموش شده است. آهنگی بود به نام

«زتولبهٔ عزیزم! بیا و فرمانروای قلب من باش!» وهر روز سهبار این نوا

شنیده می شد. صدای فلوت از طرف کوچهٔ دروا - مور به گوش می رسید،

و دختران حاضر بودند همهٔ هستی خود را بدهند و به هر کاری دست

بزنند تا بتوانند یک بار این «نوازندهٔ جوان» و با هنر را، که روحش خبر

نداشت چه شیفتگانی دارد، و با نوای خود چه آشوبی به باکرده، ببینند. و

امّا دختران دست از کوشش و تلاش برنداشتند. و سرانجام روزی از دری

که مخصوص خدمتکاران بود، خود را به طبقهٔ بالای ساختمان، که مُشرف

به کوچهٔ دروا - مور بود رساندند، تا شاید بتوانند آن «جوان نوازنده» را

ببینند. حتّی یکی از دختران دستش را از پنجره بیرون برد و دستمال

سفیدش را برای او تکان داد. دو دختر دیگر از این حدّ فراتر رفتند و خود

را به بام رساندند، و موفق به دیدار آن «نوازندهٔ جوان» شدند، که در واقع

پیرمرد مهاجری بود که نابینا بود و تنها، و در اتاق نیم ویران زیر شیروانی،

برای آنکه از اندوه خود بکاهد، فلوت می زد.

<sup>1.</sup> Ma Zéwlbé

۲. روندویی است از ساخته های وینچزو مارتینی ایتالیایی، که بوالدیو Boieldieu آن را در آهنگی به نام «خلیفهٔ بغداد» گنجانده است. و این مطلب را هوگو در یادداشتهای ژولیت دروئه اقتباس کرده است (ایو.گ.).

### صومعة كوجك

در فضای باغ و محوطهٔ پتی پیکپوس، سه ساحتمانِ جدا از یکدیگر وجود داشت؛ یکی از این سه ساختمان، صومعهٔ بزرگ بود که راهبهها در آن منزل داشتند؛ ساختمان دوّم، جایگاه دختران دانش آموز بود؛ و ساختمان سوّم را صومعهٔ کوچک می نامیدند. این صومعهٔ کوچک پناهگاه زنان سالخوردهای بود از فرقههای گوناگون مذهبی که درگیر و دار انقلاب، صومعههایشان ویران شده بود. در میان آنها کسانی بودند از هر رنگ و هر نژاد؛ سیاه و سفید و گندمگون. هر کدام رسوم و آداب خاصی داشتند که متفاوت با بقیّه بود و اگر کلمات رضایت بدهند، باید آنجا را «صومعهٔ چهل تکّه» نام داد.

از ابتدای دوران امپراتوری، ایس زنان سرگردان و بی سامان اجازه یافتند که بیایند ودر زیر بال و پَرِ «برناردینهای بندیکئیان» پناه بگیرند. دولت مستمّری ناچیزی به آنها می داد، و مادران روحانی صومعهٔ پُتی پیکپوس نیز با روی گشاده آنها را پذیرفته بودند. زنان پناهنده در صومعهٔ کوچک، بسیار گوناگون بودند؛ هرکس به طریقهٔ خود عبادت می کرد ومراسم مذهبی را به جای می آورد. گاهی به دختران دانش آموز، برای سرگرمی و تنوّع، اجازه داده می شد که به دیدار این زنان سالخورده

بروند. و این دیدارها باعث شد که خاطرهٔ زنانی چون مادر سَنبازیل ا و مادر سنت-اسکولاستیک ا، و مادر مقدّس زاکُب در ذهن آنها نقش ببندد. یکی از پناهندگان خود را تقریباً در خانهٔ خود حس می کرد. او تنها زنی بود که از اعضای طریقهٔ سنت اور " باقی مانده بود. صومعهٔ قدیمی پیروان طریقهٔ سنت اور، در آغاز قرن هجدهم، در همین محل پُتی پیکپوس دایر بود که بعدها پیروان طریقهٔ برناردینهای بندیکیتان در آن مستقر شدند. و این تنها بازماندهٔ طریقه سنت اور، آن قدر نقیر بود که نمی توانست لباس زیبای مخصوص آن طریقه را، که سفید بود با روپوشی ارخوانی، تهیه کند و بپوشد، ناچار نمونهٔ کوچکی از آن لباس را دوخته و به تنِ عروسکی کرده بود، و آن را به همه نشان می داد. اودر آخرین روزهای عمرش، در سال ۱۸۱۴، آن عروسک را به صومعهٔ پُتی پیکپوس واگذار کرد. تا آن هنگام، تنها یک راهبه از پیروان آن طریقه باقی مانده بود، و امروز جز این عروسک یادبودی از آن برجای نیست.

و امّا جز ایس مادران بزرگوار روحانی، چند زن دیگر، خارج از محدودهٔ مذهبی و روحانی، اجازه یافته بودند که در این صومعهٔ کوچک گوشه نشینی اختیار کنند. یکی از آنها همان خانم آلبرتین بود، و خانم دُو بوفّردو اپول ، و خانم مارکیز دوفرن از آن جمله بودند. زن دیگری هم در اینجا بود که کسی از نام و نشان او اطلاع درستی نداشت، و چون آببینی خود را با سر و صدای وحشت آوری پاک می کرد، دختران دانش آموز او را خانم «فین فینی» لقب داده بودند.

بین سالهای ۱۸۲۰ و ۱۸۲۱، خانم ژانلی، که مدّتی سردبیر مجلهای بود به نام اَنتِرِپید، به توصیهٔ دوک دُورلئان، اجازه یافت که چند ماهی را در

<sup>1.</sup> Saint-Basile

<sup>2.</sup> Sainte-Scolastique

<sup>3.</sup> Sainte-Aure

<sup>4.</sup> de Beaufort d'Haulpoul

<sup>5.</sup> marquise Dufresno

<sup>6.</sup> Genlis

<sup>7.</sup> Intrépide

این صومعه بگذراند. ورود او به صومعه غوغایی به پاکرد. مادران «صاحب رأی» روحانی به وحشت افتاده بودند، زیرا خانم ژانلی پیش از آن چندین رئمان عاشقانه نوشته بود. هرچند که خود او میگفت که هیچکس بیش از خود او از آن رئمانها بدش نمی آید، و احساس می کند به مرحله ای از عمر رسیده است که باید مدّتی در چنین جایی به سر ببرد، امّا خانم ژانلی بیش از هفت هشت ماه در این صومعه نماند، زیرا به عقیدهٔ او باغ صومعه کم سایه بود. راهبه ها از رفتن او خوشحال شدند. او زنی بود سالخورده، امّا هارب می نواخت و بسیار خوب می نواخت.

خانم ژانلی رفت، و یادبودی از او در اتاقش باقی ماند. قضیه از این قرار بود که این خانم خرافاتی بود، و زبان لاتین را بسیار خوب می دانست. با همین دو نشانه، می توان فهمید که چه معجونی بوده است. این بانوی سالخوره شعری به زبان لاتین، با مرکب قرمز روی کاغذی زردرنگ نوشته و آن را در گنجهٔ لباس خود آویخته بود، و اعتقاد داشت که اگر کسی این پنج مصراع را روی کاغذی بنریسد و به دیوار اتاق خود بیاویزد، دزدان جرأت نزدیک شدن به خانهٔ او را نخواهند داشت، و این پنج مصراع چنین موضوعی داشت:

«سه نفر بیگناه و گناهکار را به چوبهٔ دار کردند آویزان، دیسماس، و ژیسماس را در دو طرف، و الههٔ قدرت را در میانشان دیسماس خود را بالاتر کشید، و ژیسماس بیچاره در پایین چوبهٔ دار ماند.

> دعاكنيم كه جان و مال ما در پناه الههٔ قدرت محفوظ بماند. و از بر بخوانيم اين اشعار را، تا دزد هرگز سراغ ما نيايد.» ا

۱. این اشعار را مؤلف از «مجموعهٔ خرافات»، اثر ژی.ب.تیبِر (چاپ سال ۱۶۷۹) نقل کرده است، بین خاتم ژانلی، که بنیادگذار مجلهای بود در ۱۸۲۰ و رُمان نویس بود و زبان

و این اشعار، به زبان لاتین قرن ششم، آن داستان معروف را به یاد می آورد که آیا دو تبه کاری که در جُلجُتا با حیسی مسیح به دار آویخته شدند، دیماس و ژیستاس بودند، یا دیسماس و ژیسماس؟ قطعاً این نامها با املائی که در این شعر آمده، با ادعای ویکونت دو ژیستاس، که خود را از نوادگان ژبستاس تبه کار می خوانند، مغایر بود.

و امّاکلیسای صومعهٔ کو چک، در میان ساختمان آموزشگاه دختران و صومعهٔ راهبه ها واقع بود؛ و در نقطه ای که هر سه ساختمان با آن مربوط می شدند. مردم عادی نیز، از دری که رو به کوچه بود وارد این کلیسا مى شدند، امّا نه آنها ساكنان صومعه را مى ديدند، و نه صومعه نشينان آنها را. برای فهم این منظور، باید کلیسایی را درنظر بیاورید که یک غول عظیم جایگاه سرود و آواز گروهی اش را در دستهای نیرومند خود گرفته، و چنان پیچانده باشد که همه چیز آن به صورت تازهای درآمده باشد. زیرا دیگر اینجا شباهتی به کلیسای عادی نداشت، بلکه به شکل سردابهٔ تاریکی درآمده بود. و در همین تالار سردابهمانند، با آویختن انواع پردههای ضخیم و بلند،در هرگوشه سدّ و مانعی بهوجود آورده بودند. در کنار این پردهها، و روی نیمکتهای چوبی، در سمت چپ راهبههای سرودخوان، و در سمت راست دانش آموزان، و در تم عالار خدمتكاران ونوآموزان می نشستند. مادران روحانی نیز از همه سو این جمع را زیر نظر داشتند. این سردابه با یک دهلیز به صومعه راه داشت. کلیسا رو به باغ بود، و هر وقت که ساکنان صومعه برای اجرای مراسم در این کلیسا حضور می یافتند، سکوت مطلق را مراعات می کردند. به همین علّت، اگر کسانی به صحن عمومی کلیسا آمده بودند، از حضور آنها خبردار نمی شدند، مگر با سر و صدای مختصر و گاه به گاه صندلیهای چوبی به هنگام نشستن و برخاستن آنان.

<sup>◄</sup> لاتین را خوب میدانست، با این قهرمان ریکتور هوگو، مؤلف بینوایان، شباهتهایی وجود دارد (ایو.گ.).

## تصویرهایی از این سایه ۱

از ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۵، یعنی شش سال، دوشیزه دوبلمور سرپرست صومعه بود که او را در اینجا به نام مادر «اینوسان» می خواندند. از خانوادهٔ مارگریت دوبلمور، نویسندهٔ کتاب «زندگی قدیسان طریقهٔ سن بنوا» بود، که در آن سالها برای بار دوّم به این مقام انتخاب شده بود. زنی تقریباً شصت ساله بود و فربه و کوتاه قد، و به هر روی موجودی با کرامت و شاداب و با نشاط و همه خلق و خویش را ستایش می کردند.

۱. این فصل بخشی از اطلاعاتی است که و یکتور هوگو از یادداشتهای خانم لئونی برئار اقتباس کرده، امّاکسانی را که در این جمع نام می برد، چنانکه رسم او بود، به ذوق خود در کنار هم میگذارد، و در نامها و خصوصیات آنها تغییراتی می دهد، و غالباً نامهای نزدیکان و آشنایان خود را برای این منظور انتخاب می کند. پدر هوگو از طرف ژرف، پادشاه اسپانیا، لقبهایی یافته بود، چون کنت دو کُلگردو Collogudo، و کنت دُو چیفونتس در منطقه ای و کنت دُو سیگونزا Siguenza، و در دوران «بازگشت سلطنت» مالک زمینهایی در منطقه های میلی تی بر و لُودی نی بر شد. هوگو این القاب و نامهای این مناطق را گاهی در داستانهای خود به کار می گیرد. مادرش مدّتی در اورنه Auverne نزدیک نانت زندگی می کرد. و هوگو نام اُورونه را با اندکی تنجییر در املای آن (Auvernay) برای یکی از اشخاص داستان «بوک ژارگال» انتخاب می کند. نام دوشیزه Rose را نیز در آثارش با تغییر املاء به صورت Rose می آورد، که نام دختر آمرزگار او بود، در هنگامی که در کوی کلیشی زندگی می کرد، و این دختر نخستین کسی بود که هوگو به او دل بسته بود (ایو.گد).

مادر اینوسان، مانند مادر مارگریت، سرپرست قبلی صومعه، از دانش وسیعی برخوردار بود، و از این نظر به نوعی با خانم داسیه شباهت داشت. ادیب بود و عالم و مجتهد و صاحب نظر و تاریخ دان، و استاد زبانهای لاتین و یونانی و عبری.

معاونت او را یک مادر روحانی اهل اسپانیا به عهده داشت، به نام خانم چینه ریس ، که تقریباً نابینا بود.

در میان مادران صاحب رأی، از همه سرشناس تر مادر سنت آنورین مادر مسئول امور مالی، بود. مادر سنت ژر ترود آموزگار اوّل نو آموزان؛ مادر سنت آنو آموزگار اوّل نو آموزان؛ مادر سنت آنو آموزگار دوّم؛ مادر آنونسیاسیّون مسئول انبار و اموال؛ مادر سنت آگوستن مسرپرست قسمت بهداری که تنها کسی بود که بهبدخواهی و بددلی معروف شده بود؛ مادر سنت مشتیلد (دوشیزه گووون))، که جوان بود و آوای دلنشینی داشت؛ و مادر «فرشتگان» و صومعه (دوشیزه دروسه) که قبلا مقیم صومعه ای «دختران خدا»، و صومعه را نداشت آدلائید (دوشیزه آورنی)؛ مادر میزریگورد (دوشیزه چیفرنتس، ۱۲ که تاب تحمّل ریاضتهای صومعه را نداشت)؛ مادر گومپاسیون (دوشیزه میل تی یر، ریاضتهای صومعه را نداشت)؛ مادر گومپاسیون (دوشیزه میل تی یر، ریاضتهای صومعه را نداشت)؛ مادر گومپاسیون (دوشیزه میل تی یر، ریاضتهای مقررات در شصت سالگی پذیرفته شده و بسیار ثروتمند بود)؛ مادر پرویدانس ۱۵ (دوشیزه لودینی یر)؛ مادر پرزانتاسیون (دوشیزه بود)؛ مادر پرویدانس ۱۸۴۷ رئیس صومعه شد؛ مادر سنت سلینی ۱۱ (که

Dacier .۱ از زنان دانشمند فرانسوی، و از استادان زبانهای روم و یونان قدیم.

<sup>2.</sup> Cineres

<sup>3.</sup> Sainte-Honorine

<sup>4.</sup> Gertrude

<sup>5.</sup> Sainte-Ange

<sup>6.</sup> Annonciation

<sup>7.</sup> Saint Auguotin

<sup>8.</sup> Sainte-Mechtilde

<sup>9.</sup> Gauvain

<sup>10.</sup> Trésor

<sup>11.</sup> Gogolfudo

<sup>12.</sup> Misericorde

<sup>13.</sup> Cifuentes

<sup>14.</sup> Compassion

<sup>15.</sup> Providence

<sup>16.</sup> Sainte celigne

خواهر مجسمه ساز هنرمندی بود به نام سراکشی ا) و سرانجام کارش به جنون کشید؛ و مادر سنت شانتال (دوشیزه شوزن) ا، که او نیز دیوانه شد، ازمادران روحانی و همکاران صومعه در این دوران بودند.

و امّا در میان راهبه ها از همه زیباتر دختری بود بیست و سه ساله، از اهالی جزیره بوربّن، و از نوادگان شوالیه رُز،که دوشیزه رُز ٔ نام داشت، امّا در صومعه او را مادر اَسونسیون نام داده بودند.

مادر سنت مشتیلد، که سرودها و آوازهای گروهی را رهبری میکرد، با عشق و علاقه به دختران دانش آموز درس موسیقی می داد، و یک «گام» کامل موسیقی، یعنی هفت تا را از میان دختران ده تا شانزده ساله، با تناسب و ردیف منظم از نظر قد و قامت و صداانتخاب میکرد، و بهترتیب سن آنها را از کوچک بهبزرگ، در کنار هم قرار می داد، که به هنگام آواز خواندن، شنونده را به این فکر می انداختند که پان فنوای فلوت خود را با آواز فرشتگان هم آهنگ کرده است.

از خواهرانی که در خدمت صومعه بودند می توان از کسانی نام برد، مانندِ خواهر سنت افرازی، و خواهر سنت مارت، که کمسال بود، و خواهر سنت مارت، که کمسال بود، و خواهر سنمیشل،که بینی درازش خنده آور بود، و دختران دانش آموز به این چند نفر سخت علاقه مند بودند.

همهٔ آنها با کودکان مهربان بودند. راهبه ها اگر خشونتی داشتند، نسبت به نقس خودشان بود. جز در ساختمان مخصوص دانش آموزان، در جاهای دیگر آتش روشن نمی کردند. غذای دختران دانش آموز کمی بهتر

<sup>1.</sup> Ceracchi 2. Suzon

<sup>3.</sup> Roze

۴. Gamme، دورهٔ نغمات هشتگانه گام، توالی هشت نُتِ موسیقی است، کمه بمهترتیب طبیعی دنبال همدیگر قرار میگیرند. چون تعداد نُتهای موسیقی هفت است، همیشه نُتِ هشتم گام اسم نُتِ اوّل گام را خواهد گرفت (فرهنگ معین)

A Pan از خدایان یونان قدیم که در نواختن فلوت استاد به ده است.

از بقیه بود. وانگهی همه مراقب و نگهدار کودکان بودند. امّا راهبه ها وقتی که بسچه ها در خارج از کلاس درس نزدشان می رفتند و چیزی می پرسیدند، جوابشان را نمی دادند.

با قانون سکوت، که در صومعه حکمفرما بود، اختیار سخن گفتن را از آدمیان گرفته بودند و بهاشیاء بخشیده بودند. گاهی ناقوس کلیسا بهصدا درمي آمد و گاهي زنگولهٔ باغبان. خواهري كه در واقع ناظم صومعه بود، زنگی در کنار دستش بود که با نواختن آن، با نوعی حروف تلگرافی منظورش را به همه می فهماند. با صدای زنگ،یک راهبه یا یکی از دختران دانش آموز را به اتاق ملاقات می طلبید، و برای هر کس و هر چیز به طرز خاصی زنگ می زد. اگر خانم سرپرست کسی را احضار کرده بود، زنگ او با یک درینگ کوتاه این خبر را اعلام میکرد. و اگر معاون سرپرست با کسی کاری داشت، زنگ با دو درینگ موضوع را بهاطلاع می رساند. و با صدای پنج و شِس زنگ، دختران متوجه می شدند که باید به کلاس بروند. به همین عملت، دخمتران زنگ کملاس را پنج و شش میگفتند. زنگ «چهارچهار» ویژهٔ خانم ژانلی بود. و غالباً زنگ «چهارچهار» شنیده می شد، و شنوندگان بددهن میگفتند: «باز هم زنگ شیطان چهار شاخ!». و اگر اتّفاق مهمی می افتاد، ناظم با نوزده ضربهٔ زنگ همه را خبر می کرد. اين اتفاق مهم، معمولاً ورود عاليجناب اسقف بود، كه دُر صومعه تنها بهروی او باز می شد.

غیر از عالیجناب اسقف و باغبان، مرد دیگری به صومعه نمی آمد. امّا دختران دانش آموز، دو مرد دیگر را نیز می دیدند، که یکی کشیش گرد آورندهٔ صدقات بود، به نام آبه بانس، که پیرمردی بود زشت روی. و دختران در جایگاه آواز گروهی و سرود، او را از بشت پنجرهٔ آهنی می دیدند؛ دیگری آقای آنسین، که معلم نقاشی بود، و دختران او را «پیرمرد گوژبشت ترس آور» لقب داده بودند.

پیدا بود که این مردان را با دقت و موشکافی بسیار انتخاب کرده بودند.

و این خانهٔ شگفت آور چنین وضعی داشت، که گفتیم.

# بعد از قلب، از سنگها باید سخن گفت ۱

تا اینجا نقشی کشیدم از سیمای انسانی صومعه، و حالا بی فایده نیست که از وضع ظاهری و مادی صومعه چیزهایی بگوییم؛ هرچند که پیش از این نیز چیزهایی در این زمینه گفته ایم.

صومعهٔ پتی پیکپوس، به صورت ذوزنقهٔ بزرگی بود که کوچهٔ پُولُونسُو، کوچهٔ دروا-مور، و کوچهٔ پُتی پیکپوس، و کوچهای که در قدیم اُماره آنام داشت، و حالا دیگر وجود ندارد، چهار ضلع این ذوزنقه را تشکیل می دادند. صومعه چند ساختمان داشت و یک باغ. بنای اصلی که بخش عمدهٔ این صومعه را گرفته بود، عبارت بود از چند ساختمان کوچک و بزرگ، که در کنار هم قرار گرفته بودند. اگر کسی از بالا نگاه می کرد، این بنا را به صورت چوبهٔ داری می دید که روی زمین خوابانده باشند. بازوی بزرگ این چوبهٔ دار در کوچهٔ دروامور، بین کوچهٔ پتی پیکپوس وکوچهٔ پودند که بروی بین کوچهٔ پتی پیکپوس وکوچهٔ بود که پنجره هایش رو به کوچهٔ پتی پیکپوس بود، و دَرِ کالسکه رُو شماره بود که پنجره هایش رو به کوچهٔ پُتی پیکپوس بود، و دَرِ کالسکه رُو شماره و عنکبوتها در سراسی آن تار تنیده بودند. این، دَر فقط یکی دو ساعت در

۱. به لاتين: Post gorda lapides

روزهای یکشنبه بهروی عموم، برای رفتن به کلیسا، باز می شد، و همچنین در مواقع اضطراری، برای بیرون بردن جنازهٔ راهبه ها، آن در را می گشودند. آرنج چوبهٔ دار تالاری بود چهار گوشه که آبدارخانهٔ صومعه بود، و مادران روحانی آن را «انبار آذوقه» می نامیدند. در بازوی بزرگ، اتاقهای مادران و خواهران و نوآموزان جای داشت، و جای آشپزخانه و اتاقهای غذاخوری و کلیسا در بازوی کوچک بود. در میان در شماره ۶۲، و نبش کوچهٔ بُنبست به اماره، آموزشگاه دختران دانش آموز قرار گرفته بود كه از بيرون به چشم نمى آمد. باغ، بقيهٔ آن ذوزنقه بود كه سطح آن از كوچهٔ پُولونو گُودتر بود، و بههمین علّت، دیوار باغ از درون بلندتر بود تا از بیرون. زمین باغ در قسمت وسط برآمدگی داشت و در میانِ آن، روی این برآمدگی، سرو زیبایی بود مخروطی شکل که چهار خیابان پهن باغ به آن منتهی می شد، و هشت خیابان فرعی و باریک تر از این چهار خیابان، دو بهدو، جدا می شدند که اگر باغ دایرهای شکل بود، نقشهٔ خیابانها به صورت صلیبی درمی آمد که آنها را روی چرخی گذاشته باشند. خیابانها همه به دیوارهای نامنظم باغ، که طول آنها در هر طرف با طرف دیگر متفاوت بود، می رسید. کنار خیابانها درختانی روئیده بود با میوه های ریز و خوشهای، ا در ته باغ، درختان کبودهٔ بلند در کنار هم صف کشیده بودند، که خرابه های صومعهٔ قدیم را به ساختمان صومعهٔ کوچک، که نزدیک ضلع کوچهٔ اماره بود، متصل می کردند. صومعهٔ کوچک برای خود باغ کوچکی داشت. اگر به این مجموعه، که از آن سخن گفتیم، یک حیاط بزرگ و حیاط خلوتهای کوچک و بزرگ را در کنار بدنههای ساختمان، و دیوارهایی مانند دیوار زندان، و خطوط سیاه باغهایی را که مشرف به كوچهٔ پُولُونشو بود بيفزاييم، نقش كامل صومعه در چهل و پنج سال پيش در برابر دیدگان ما قرار میگیرد. این صومعه را در جایی ساخته بودند که

۱. Groseilliers، درختانی که میوههای ریز سفید یا قرمزها، و خوشهای دارند.

روزگاری به نام «میدان بازی بازده هزار شیطان» معروف بود، و در قرن چهاردهم تا شانزدهم، در آن چوگان بازی می کردند.

همهٔ این کوچهها از کوچههای قدیمی پاریساند، و نامهای دروا-مور و آماره از آن ایّام به یادگار مانده است. کوچهٔ آماره پیش از آن موگو نام داشت، و کوچهٔ دروا-مور پیش از آن اگلانتیه نامیده می شد، که نام گل است؛ چراکه خداوند پیش از آنکه انسان سنگ را تراش بدهد، گلها را از خاک برآورده بود.

### یک قرن زیر یک مقنعه ۱

حالاکه به تفصیل از صومعهٔ پُتی پیکپوس در آن ایّام سخن گفتیم و دریچه ای گشودیم به سوی این خانهٔ پنهان و پُراسرار، امیدواریم خواننده به ما اجازه بدهد که نکتهٔ کوچکی را در اینجا بازگر کنیم، که هرچند با موضوع چندان ربط ندارد، امّا در همین محدوده است، و از این نظر مفید است که نشان می دهد صومعه در همهٔ ابعاد اصالت خاص خود را دارد. در صومعهٔ کوچک، پیرزنی صدساله زندگی می کرد که از دیر فرنتورو آمده بود. این زن که پیش از انقلاب راهبه نبود و زندگی اجتماعی داشت، گاهی از کسانی که در آن ایّام می شناختشان، نام می برد؛ از جمله دربارهٔ آقای میرومیه نیل ۴، که در زمان لوئی شانزدهم وزیر دادگستری بود، و خانمی به نام دویلا ۴، که در جایی مقام ریاست داشت، چیزهایی می گفت. و با خرور و خودستایی، این دو نام را به زبان می آورد و چیزهایی می گفت. و با خرور و خودستایی، این دو نام را به زبان می آورد و می خواست نشان بدهد که در آن زمان با بزرگان آشنایی داشته است، و گاهی از عجایب دیر فونتور و حکایتهایی نقل می کرد، بخصوص این نکته گاهی از عجایب دیر فونتور و حکایتهایی نقل می کرد، بخصوص این نکته کاهی از عجایب دیر فونتور و حکایتهایی نقل می کرد، بخصوص این نکته کاهی از عجایب دیر فونتور و حکایتهایی نقل می کرد، بخصوص این نکته کاهی از عجایب دیر فونتور و حکایتهایی نقل می کرد، بخصوص این نکته که در آن به تکرار می گفت که «آن دیر بسیار بزرگ بود و مانند یک شهر کوچه و

۱. این نام تقریباً تقلیدی است هجوآمیز، از عنوان فصل دیگری در کتاب: «طوفان زیر
 یک جمجمه»

Fontevoraux

#### خیابان داشت.»

این زن صد ساله، لهجهٔ مردم پیکاردی را داشت، و طرز سخن گفتنش دختران دانش آموز را بهخنده می انداخت. او هر سال رسماً تجدید بیعت می کرد و به هنگام ادای سوگند، به کشیش می گفت: «عالیجناب سن فرانسوا عهد و پیمان مرا به عالیجناب سن ژولی یَن سپرد، و عالیجناب سن ژولی یَن آن را به عالیجناب سن آزب سپرد، و عالیجناب سن آزب آن را به سن آزب آن را به سپرد ... و ... و ... و حالا آن عهد و پیمان را، پدر روحانی! به شما می سپارم.» دختران دانش آموز، که در این مراسم حضور داشتند، در زیر مقنعهٔ خود، خنده های ریزی می کردند و ابروهای مادران روحانی را درهم می بردند.

یک روز، این بانوی صدساله، ضمن نقل حکایاتی از ایّام گذشته، گسفت که در دوران جوانی اش «کشیشان برناردین چیزی را تسلیم تفنگداران نمی کردند». و گاهی از دیدنیها و شتیدنیهای قرن گذشته، یعنی قرن هجدهم، داستانهایی می گفت و حکایت می کرد که مردم شامپانی ، و بورگونی ۲ بهخوردن چهار نوع شراب عادت داشتند؛ و رسمشان این بود که هر وقت سرداری یا شاهزادهای و یا مرد صاحب مقام و صاحب نامی گذارش بهشهر شامپانی یا شهر بورگونی می افتاد، مردان سرشناس شهر به استقبال او می رفتند و چهار صراحی به شکل کشتی، که در آن شراب ربخته بودند، تقدیم او می کردند. روی صراحی اوّل نوشته شده بود «شراب میمون»، روی صراحی دوّم «شراب شیر»، روی صراحی سوّم «شراب گوسفند»، و روی صراحی چهارم «شراب خوک». و با این نامها چهار درجهٔ مستی با شراب را معین می کردند، و منظر رشان این بود که مستی در مرحلهٔ اوّل به درجهٔ سرخوشی و سرمستی می رسد، در مرحلهٔ مستی در مرحلهٔ سوّم گیج و منگ

می شود، و در مرحلهٔ چهارم نوبت از دست دادن عقل و هوش است.

این زن صد ساله، در گنجهای که همیشه درش قفل بود، چیز اسرارآمیزی ینهان کرده بود که به آن بسیار علاقه داشت، او پیرو طریقهٔ قُونتورُو بود، و آن طریقه داشتن چنین چیزهایی را منع نمیکرد. او حاضر نبود این چیز را به کسی نشان بدهد، و هر وقت که می خواست آن را تماشا کند، در اتاق را می بست و در گنجه را باز می کرد و محو تماشای آن چیز می شد. اگر در راهرو صدایی می شنید، با منتهای چالاکی و شتابی که در آن سنّ و سال برای او امکان داشت، دَر گنجه را میبست و قفل میکرد. با آنکه زن پرحرفی بود، این راز را بروز نمیداد؛ و کنجکاوترین افراد، وقتی كسه لجاجت و سرسختي او را در حفظ اين راز مي ديدند، عقب می نشستند. در آن صومعه، هرکس دقایقی بیکار میماند، دربارهٔ این راز چیزی میگفت و حدسی میزد. همه میخواستند بدانند، آن گنجینهٔ گرانبها، که زن صدساله این چنین به آن علاقه دارد، چیست. بعضی مى گفتند نوعى كتاب مقدّس است، ديگران مى گفتند احتمال دارد تسبيح بی همتایی باشد. و این حدس و گمانها هر روز رنگ تازهای می یافت، تا آنکه آن زن صد ساله جان سیرد. بعد از مرگش، به اتاق او رفتند و درگنجه را باز کردند، و آن چیزگرانبها و اسرارآمیز را، که مانند شیی، مُتبرِّک در یک پارچهٔ سهلایه پیچیده شده بود، بیرون آوردند. این شیء نفیس بشقابی بود ساخت شهر فانزا۱، که روی آن نقشی بود از فرشتگان عشق، در حال پرواز، و پسران داروفروش شرنگ در دست، سَر در پی آنها گذاشته بودند. در این تعقیب و گریز، هرکدام چهره و ریخت خنده آوری پیداکرده بودند. یکی از فرشتگان عشق، بهدست بسر داروفروشی گرفتار شده بود، وهرچه بال و پر می زد تا بگریزد. پسر داروفروش مانع او می شد وبا شیطنت به او می خندید. نتیجهٔ اخلاقی این داستان مصوّر، مغلوب

۱. Faenza، شهری در ایتالیا.

شدن فرشتهٔ عشق بود به علت درد در ستون فقرات! این بشقاب که واقعاً چیز نفیسی بود، و نقش آن حتی می توانست به مولی بر ۱، «ایده» بدهد، تا سپتامبر ۱۸۴۵ در آن صومعه بود، و در آن وقت برای فروش به یک سمساری در بولوار بُومارشه سپرده شد.

این زن صدساله، تا وقتی که زنده بود دلش نمیخواست آشنایان و خویشاوندانش به دیدار او بیایند. زیرا معتقد بود که اتاق ملاقات بسیار غمانگیز است.

# ریشه یابی آیین نیایش ابدی

امّا این اتاق ملاقات که به گودال قبر می ماند، و ما طرحی از آن را برای شما کشیدیم، تنها در این صومعه چنین وضع و حالی داشت، وگرنه در صومعههای دیگر اتاق ملاقاتشان این قدر محزون و عبوس نبود؛ به خصوص در صومعهٔ کوچهٔ تامپل ابه صورت دیگری بود، دریجههایش به جای کرکرهٔ سیاه، پردههای قهوهای رنگ داشت، و پنجرهٔ تالار را با حریر سفید پوشانده بودند، و چند قاب عکس با تصویرهایی از یک راهبهٔ خوشرو و خندان طریقهٔ بندیکتیان، و یک دسته گل، و چهرهٔ یک مرد خوشرو و خندان طریقهٔ بندیکتیان، و یک دسته گل، و چهرهٔ یک مرد خوشرو را بر دیوارهایش آویخته بودند.

در باغ صومعهٔ کوچهٔ تامپل، یک درخت بلوط هندی وجود داشت که از درختان هم نوع خود در فرانسه بزرگتر و زیباتر بود، و در قرن هجدهم آن را «یدر درختان بلوط کشور» لقب داده بودند.

در این صومعه تامپل، جنانکه گفتیم، بندیکتیانهای طریقهٔ نیایش ابدی منزل داشتند، که با بندیکتیانهای سیتو از همه جهت متفاوت بودند. این طریقهٔ «نیایش ابدی» قدمت زیادی ندارد، و ابتدای کار آن از دویست سال پیش است. در سال ۱۶۴۹، اولیای دو کلیسای سنسولپیس و سَن ژان آن گِرو"، دوبار و به فاصلهٔ چند روز به این آیین نیایش ابدی

سخت حملهور شدند واز آن بدگویی کردند. این بدگویی و اهانت چنان بى سابقه بودكه محافل مذهبي را تكان داد، و بهفرمان معاون اسقف سَن ژرمن دِپره ۱، همهٔ کشیشان حوزه گرد آمدند، و نمایندهٔ پاپ در این جمع روحانی حضور یافت و بعد از انجام مراسم دعا، از حیثیت این آیین دفاع کرد. امّا دو بانوی بزرگوار، با نامهای مارکیز دوبوک ، و کنتس دُوشاتوويو"، حتّى ترتيب دادن اين جلسه، و ستايش و تجليل از آيين نیایش ابدی را کافی نمی دانستند، و می گفتند که بدگویی از این آیین والا و گرانقدر چنان فجیع است که بخشودنی نیست؛ و آن قدر از این عمل متأثر و معذَّب شده بودند كه معتقد بودند تنها با بسط نيايش مُدام در صومعههای دیگر، این کار زشت جبران خواهد شد. این دو بانو در سالهای ۱۶۵۲ و ۱۶۵۳، با معرّفی و مساعدت عالیجناب مِتز، مبلغ هنگفتی دراختیار مادر روحانی کاترین دُوبار ، از پیروان این طریقه نهادند تا صومعهای براساس آیین سن بنوا ترتیب بدهد. وبرای نخستینبار، عاليجناب «مِتز»، آبه سَن ژرمن، اجازهٔ تأسيس چنين صومعهاي را بهآن مادر روحانی داد، به آن شرط که هر دختری که می خواهد وارد این صومعه شود، ماهانه سیصد لیور بیردازد. این اجازهنامه، بعد از مدّتی، به امضای شاه نیز رسید و برهمین اساس در سال ۱۶۵۴، اجازهٔ تأسیس چنین صومعه هایی به تصویب مجلس رسید.

و به این ترتیب، بنیاد بندیکتیانهای معتقد به نیایش ابدی، در پاریس به صورت قانونی درآمد. نخستین صومعه براین اساس در کوچهٔ کاست، باکمکهای مادی خانم دوبوک و خانم دُوشاتوویو، بنیاد نهاده شد.

و امّا این طریقه، چنانکه گفتیم، با طریقهٔ بندیکتیانهای معروف

Saint Germain-des-Prés

<sup>2.</sup> marquise de Boucs

<sup>3.</sup> Comptesse Châteauvieux

<sup>4.</sup> Catherine de Bar

Cassette

به سیتُو متفاوت بود. و آنها به آبهٔ سن ژرمن وابسته بودند، به همان ترتیب که طریقهٔ ساکره کُور از ژزولیت اها، و طریقهٔ شارتیه از لازاریست اها انشعاب یافته اند.

و این طریقه ها با برناردین های صومعهٔ «پُتی پیکپوس»، که در آن راه یافته ایم، متفاوت بودند، در سال ۱۶۷۵ پاپ الکساندر هفتم، فرمانی صادر کرد که بر طبق آن برناردین های «پُتی پیکپوس» نیز مانند بندیکتان های طریقهٔ سن ساکرمان موظفند که به نیایش ابدی مسیح بپردازند. از این وجه مشترک که بگذریم، در میان این دو طریقه تفاوتها بسیار بود.

۱. Jésuites ژزو تیت ها (یــوعیین)، فرقه ای از مــبحیان پیرو مــلک ایگناس.

۲. از پیروان لازار، یکی از پیروان حضرت عیسی، که برادر مریم و مارتا بود. گویند، وی به معجزهٔ عیسی چهار روز پس از مرگ، زنده شد.

## پايانِ كار پُتىپيكپوس

از هسمان آغاز دوران ابازگشت سلطنت بوربُنها، صومعه پتی پیکپوس در فرانسه، رو بهضعف و پژمردگی رفت. نه تنها این صومعه، بلکه همهٔ فرقههای مذهبی پس از قرن هجدهم به نابودی گراییدند. سیر و سلوک، مانند عبادت، از نیازهای جامعهٔ بشری است، امّا انقلاب در این موضوع هم تأثیر کرد و این گونه فرقهها راهی جز این ندیدند که در مقابل ترقی و تعالی اجتماع قرار نگیرند، بلکه با آن همراه شوند.

صومعهٔ پتی پیکپوس نیز از این دگرگونیها برکنار نماند. همه از آن بیرون رفتند، تا آنجا که در سال ۱۸۴۰ کمترکسی در صومعه مانده بود. درهای آموزشگاه دختران نیز بسته شد، و دیگر در آن فضای مرموز نه پیرزنی ماند و نه دختر جوانی. زیرا پیرزنان جان سپردند و کسی به جایشان نیامد، و دختران جوان از آنجا رفتند و دیگر بازنگشتند، همه پرواز کردند و رفتند.

آیین نیایش مُدام در عمل جنان دشوار و طاقت سوز است که وحشت برمی انگیزد؛ آنها که به ریاضت تن درمی دهند و به مراحل نهایی می رسند، ناگهان درمی مانند و عقب می نشینند و دیگر داوطلبی را برای این آزمایش سخت نمی پذیرند. در سال ۱۸۴۵، هنوز چند خواهر از خدمتگزاران، در

صومعه مانده بودند، امّا از راهبههای سرود خوان دیگر کسی نمانده بود. چهل سال پیش، نزدیک بهصد تن از زنان روحانی مقیم این صومعه بودند، که تعداد آنها در پانزده سال پیش به بیست و هشت رسیده بود. امروز چند نفر مانده اند؟ آخرین سرپرست صومعه، جوان بود، و همین نشان می داد که کمتر کسی در آنجا مانده است، و ناچار از میان آن عدّه معدود، این زن چهل ساله را انتخاب کرده بودند. طبعاً هرچه تعداد صومعه نشینان کمتر می شد، تحمّل آنبارِ سنگین دشوارتر می نمود. باقی ماندگان در زیر بار محنت و رنج خمیده شده بودند. چون از سنگینی بار کاسته نشده بود، تعداد کسانی که باید آن را به دوش می کشیدند کاهش یافته بود، و همین تعداد کم نیز مُدام پژمرده تر می شدند و به زانو درمی آمدند و زود هنگام می مردند. در زمانی که نویسنده هنور در پاریس اقامت داشت، دو نفر از آن زنان روحانی، بی هنگام جان سپردند؛ یکی در بیست و پنج سالگی، و دیگری در بیست و سه سالگی. در اینجاست که باید از زبان ژولیا آلپینولا چنین گفت: «من در اینجا خفته ام، و بیست و سه سالگی، در بیست و سه سالگی، در بیست و سه سالگی، در اینجاست که باید از زبان ژولیا آلپینولا چنین گفت: «من در اینجا خفته ام، و بیست و سه سالگی، در اینجاست که باید از زبان ژولیا آلپینولا چنین گفت: «من در اینجا خفته ام، و بیست و سه سالگی، در بیست و بیست و سه سالگی، در بیست و سه سالگی، در بیست و سه سالگی در بیست و بیست و بید

و به همین سبب بود که صومعه دیگر نمی توانست از عهدهٔ تعلیم و تربیت دختران دانش آموز برآید، و ناگزیر آموزشگاه را تعطیل کرد.

ما نتوانستیم از کنار این خانهٔ عجیب و اسرار آمیز بگذریم و کسانی را که با ما همراه شده اند تا باقی داستان ژان والژان را بشنوند، به درون ایس خانه نبریم و با اسرار و رموز آن آشنا نکنیم. هرچند که دشوار بود، امّا

۱. Hic Jaceo, vixi annos vigintiet tres این کتیبه در گورستانی در «آوانتیکوم»، آخرین این کتیبه در گورستانی در «آوانتیکوم»، آخرین پایتخت هلوسیا Helvetia (سویس قدیم) بسه دست آمده است. و هسوگو آن را از کتاب «تاریخ کنفدراسیون سویس»، اثر مولر Müller، برگرفته و خود آن را ترجمه کرده، و ایس تفسیر را بر آن افزوده است: «این کتیبه ای است که بایرون را به گریه انداخته، و مسولر را به عالم رؤیا برده است (ایو.گ.).

به هر صورت نگاهی به زوایای این صومعه انداختیم؛ صومعه ای با رسوم و آدابی کهن که امروز به نظر ما عجیب و بدیع می آید. این صومعه باغی بود از هر سو دَرش بسته ۱، بیگانه در آن راه نداشت. ما از این باغ دَربسته به تفصیل و درعین حال با عزّت و احترام سخن گفتیم، هرچند که گاهی نقل جزئیات با عزّت و احترام سازگاری دارند. ما بعضی از مسائل را در این موضوع درک نمی کنیم، امّا ناسزا هم نمی گوییم. میانه را می گیریم، این موضوع درک نمی کنیم، امّا ناسزا هم آواییم که حتّی کشت و کشتار مخالفان را مقدّس می شمرد، نه با ولتر، که به همه چیز نیشخند می زد، و تصویر و مسخرگی می گرفت.

و در اینجا میگوییم ومیگذریم که ولتر با همان شیوه ای که از کالاس ا دفاع می کرد، می خواست مدافع مسیح باشد. چنین کاری منطقی نیست؛ و برای کسانی که مُنکر حلول و تَجسُد روح خداوند در آدمیان اند، مجسمهٔ مسیح مصلوب مُعرّفِ چه چیزی می تواند باشد ؟

در قرن نوزدهم، افکار و عقاید مذهبی گرفتار بحران شد؛ ناچار پیروان، از قسمتهایی از این اعتقادات چشمپوشی کردند و بسی چیزها را بهدیار فراموشی فرستادند،که کار بجایی بود، به شرط آنکه چیزهای بهتری جای آن معتقدات فراموش شده را میگرفت تا قلب آدمی خالی نماند. ویران کردن کار خوبی است، به شرط آنکه چیزهای تازه ای درجای

۱. بهلاتين: Hortus conclusus

۲. hosanna آوای شوق و پیروزمندی - از سرودهای بهودیان و مسیحیان.

۳. Joseph le Maistre کنت ژزف لومستر، نویسندهٔ اهل ساووا (۱۸۲۱–۱۷۵۳) که بعد از فتح ساووا (۱۸۲۱–۱۷۵۳) که بعد از فتح ساووا به دست فرانسویان به سویس پناهنده شد، و از آنجا به ساردنی و روسیه رفت؛ ضدانقلاب بود وطرفدار شاه و پاپ (لاروس).

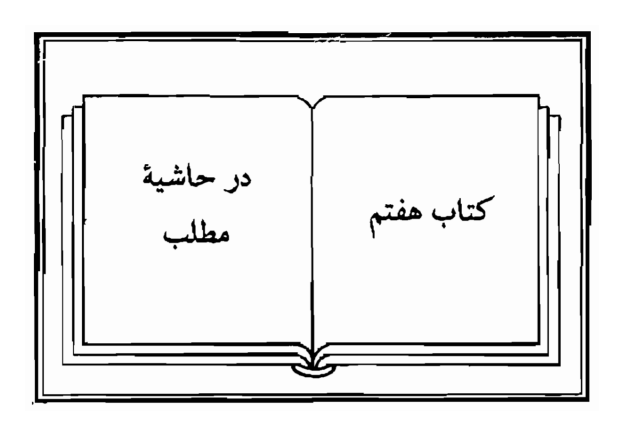
۴. Calae، بازرگانی از اهالی تولوز که متهم شده بود به این که پسرش را به سبب نگرویدن به مذهب پرتستان کشته است؛ و اورا به این اتهام اعدام کردند. امّا ولتر، پس از مرگ او، با دفاعیاتش موجب اعادهٔ حیثیت این مرد شد.

ويرانهها ساخته شود. ا

و ما در انتظار این بازسازی، چیزهایی را مطالعه میکنیم که دیگر وجود ندارند. و به این مطالعات نیاز داریم تا در آینده از این چیزها پرهیز کنیم. نقطهٔ مقابل «گذشته»، به خلط «آینده» نام گرفته است. ما وقتی گذشته را می بینیم که با گذرنامهٔ جعلی قصد بازگشت دارد، نباید بگذاریم که بازگردد و دوباره چنین دامی برای ما بگستراند؛ باید از آن پرهیز کنیم. گذشته چهرهای دارد آلوده به خرافات، و با نقابی به نام ریا چهرهاش را پنهان میکند. نقاب از چهرهاش برداریم تا آشکارا او را ببینیم.

امًا صومعه ها مسألهٔ پیچیده ای به وجود آورده اند؛ تمدن صومعه را محکوم میکند، امّا آزادی به حمایت آنها برمی خیزد.

۱. هوگو در نامه ای به تاریخ ۱۸۶۰/۶/۲ می نویسد: «باید مذاهب را برانداخت و همه چیز را از نو ساخت و پرداخت؛ و من صدای این دوباره سازی را در جامعهٔ بشسری می شئوم» (ایو،گ،).



### صومعه، مفهومی مُجرّدا

این بخش از کتاب درامی است که شخص اوّل آن، بی کرانهای است ناشناخته، شخص دوم آن، انسان.

و از این روی، همین که در طی راه به صومعه ای رسیدیم، ناگزیر وارد آن شدیم. چرا؟ برای آنکه چنین تصوّر و اندیشه ای هم در خرب بوده است و هم در شرق؛ هم در دنیای قدیم و هم در دنیای جدید؛ و در میان بت پرستان و بوداییان، و در اسلام و مسیحیت سابقه داشته، و به هر شکل در بچه ای بوده است که آدمیان برای نگریستن به آن بی کرانهٔ ناشناخته به وجود آورده اند.

هرچند جای آن نیست که در این کتاب چنین موضوعی را به تفصیل شرح بدهیم، درعین حال که به این جریان نظر مساعدی نداریم، و حتّی آن را زیان بخش می دانیم، باید این نکته را بگوییم که هر وقت و در هر کجا که عشق به خداوند را در آدمی می بینیم، خواه با درک درستی همراه باشد یا

۱. این بخش در پایان سال ۱۸۶۱ نوشته شده است. لاکروا (۱۸۳۵ ها)، ویراستار بینوایان،از هوگو خواهش کرد که این قسمت را حذف کند. ویکتور هوگو ابتدا رضایت داد، امّابعداً منصرف شد. و در نامهٔ ۱۸۶۲/۲/۱۸ به لاکروا نوشت: «نمی توانم وقتی که در این رُمان وارد صومعه می شوم، تنها به تعریف و تمجید اکتفا کنم، بلکه لازم می دانم که معایب آن را نیز شرح بدهم.» (ایو.گ.).

برعکس،با احترام به آن می نگریم. در کنیسه و در مسجد و در بتخانه و در صومعه، چیزی می بینیم که یک رویهٔ آن بیزارمان می کند و رویهٔ دیگرش ستایش ما را برمی انگیزد. و چنین چیزی است که روح ما را بهسیر و سلوک می برد و رؤیا ما را سیراب می کند. و ما در این حال جلوههای نورانی خداوند را بر دیوار خانهٔ آدمی می بینیم.

### صومعه، در بُعدِ تاريخي

تاریخ و تعقّل و واقعگرایی، رهبانیت ا را محکوم میکنند.

دیرها چون در سرزمینی فراوان باشند، به صورت مانع و سدّی در راهِ
حرکت و جریان امور درمی آیند؛ و بنیادهایی هستند مزاحم و دَست و
پاگیر؛ و در نقاطی که به کار و عمل نیاز دارند، مرکزی می شوند برای تنبلی
و کاهلی، و تشکیلاتشان برای جامعه به گیاه دِبق می ماند روی شاخههای
درخت بلوط یا زگیل در بدن آدمی. رونق آنها مایهٔ تیره روزی است برای
مملکت. هرچند که طریقهٔ رهبانی در ابتدا، که بشر رو به ترقی و تمدّن
معنویت می برد، امّا بعداز آنکه ملّتها در راه پیشرفت و تمدّن گام نهادند،
به صورت چیزی بد و ناپسند درمی آید، و موقعی که رشتههای آن سست
شد، کار به هرج و مرج و بی نظمی کشانده می شود، و در آن حال نیز از پا
نمی افتد و می خواهد سرمشقی برای پیروان خود باشد، و همان عواملی
نمی افتد و می خواهد سرمشقی برای پیروان خود باشد، و همان عواملی
می شود. از نظر آموزش و طرز عمل، دیرها در قرن دهم سودمند بود و در

١. رهبانيت: ترك دنيا، و اعراض از لذايذ آن - طريقة راهبان.

دبق، گیاهی است که در ساقه و شاخههای برخی از درختان مانند امرود ایجاد میشود (فرهنگ معین).

قرن پانزدهم بحث انگیز، و در قرن نوزدهم نفرت آور شده اند. می توان گفت که مانند جُذام جسم دو ملت ستایش انگیز ایتالیا و اسپانیا را، که یکی نور بود و دیگری غرور اروپا بود، تقریباً تا مغز استخوان جویدند، و در این عصر آن دو ملّت نامور باید با داروی مؤثر و نیروبخش ۱۷۸۹ خود را در مان کنند.

صومعهها، و بهخصوص صومعههای قدیمی زنان، بدان شکل که تا آغاز این قرن در ایتالیا و اتریش وجود داشتند، از تیره و تارترین سازمانهای قرون وسطایی بودند. آن صومعهها مرکز وحشت بودند و جنایت، و صومعه های کاتولیک انباشته بودهاند از پر تو سیاه مرگ. صومعه در اسپانیا، از هرجا نحوستبارتر است. در آنجا، در دل تباریکی، زیس سقفهای مِه آلود، زیر گنبدهای فرورفته در سایهٔ ابهام، محرابهایی درست کردهاند عظیم به سبک برج بابل، و رفیع مانند کلیساهای بزرگ؛ و در آن میان، به تنه های بریدهٔ درخت بلوط، در سیاهی انبوه، بیکرههای سفید مسیح را به صلیب کشیده اند و بر صفحاتی از آبنوس، مجسمه های گوناگون و برهنهٔ مسیح مصلوب را عرضه کردهاند، که نه خون آلود، بلکه خونبارند و هولناک و شکوهمند؛ و استخوان آرنجهایشان نمایان است، و رگ و ریشه ها را در کاسهٔ زانوانشان می توان دید؛ و تاجی از خارهای نقرهای بر سر دارند، که با سوزنهای طلا میخکوب شدهاند، و قطرههای خون، از دانه های یاقوت، بر پیشانی دارند و قطره های اشک از دانه های الماس در چشمان. و این باقوتها و الماسها نمناک می نمایند! ودر این فضای تاریک و ژرف، زنان سیاهروز و کفنپوش در پای جنین پیکرههای عظیم و غمانگیز، سر بهخاک سودهاند، و پهلوهایشان از فشار کمربند زجرآور توبه، و نیش تیز میخهای آهنین کوفته و زخمی اند، و پستانهایشان زیر چفته های چوبی له شده اند، و زانوانشان پس از ساعتها سوده شدن بر

١. منظور انقلاب كبير فرانسه است.

خاک خون چکانند، این زنان تیره بخت خود را عروسان مسیح می پندارند، و به گمان خود از فرشتگانند. این زنان فکر می کنند؟ نه! دوست می دارند؟ نه! زندگی مسی کنند؟ نه! رگ و پی آنها به استخوان تبدیل شده، استخوانهایشان سنگ شده اند. تاروپود پوشش آنها از سیاهی شب است. در زیر آن حجاب کفن مانند، کسی نمی داند تنفسشان چگونه است، و تا چه اندازه ترحم انگیز و مرگبار. ارواحی که به زمین باز می آیند آنها را تقدیس می کنند، و در عین حال به وحشت می اندازند. معصومیت در آنجاست، امّا همراه با خشونت. دیرهای کُهن اسپانیا این چنین اند. کُنام عشق و اخلاص اند با هولناکترین شکل. دخمهٔ دوشیزگان اند و جایگاه در ندگان.

اسپانیای کاتولیک از روم رومی تر بود، و صومعههای اسپانیا حد نهائی صومعهٔ کاتولیک بود. در آنجا آدمی احساس می کرد که در مشرق زمین است؛ اسقف در واقع «قیزلرآقا» ای دربار خداوند است، که درهای این حرمسرای سلطان آسمان را می بست، و سخت از آنجا مراقبت می کرد تا دخترانی که خود را عروس خداوند می پنداشتند، از دستبرد متجاوزان درامان بسمانند. زنان، کنیزان زرخرید این دربار بودند و کشیشان خواجههای آن حرمسرا. این دختران با شیفتگی ایمان، خود را در عالم رؤیا متعلق به مسیح می دانستند، و شبهنگام جوان زیبای برهنه از چوبه صلیب پایین می آمد و شور و جذبه ای به پا می کرد. دیوارهای بلند، اسرار عیش ونوش سلطان روحانی را، که به جای سلطان اعظم به دار کشیده بودند، حفظ می کردند. یک نگاه به آن سوی دیوارهای حرمسرا عهدشکنی و خیانت به شمار می رفت، و زندان صومعه مانند کیسهٔ جرمینی بود که زنان جنایتکار را در مشرق زمین در آن جای می دادند و

۱. kizlar agasi=] اسردستهٔ خواجگان سیاهپوست، در حرمسرای سلطان عثمانی.

به دریا می انداختند. و امّا در مغرب زمین، این گونه زنان را در خاک فرو می بردند. در هر دو سو، در شرق و غرب، زنان در هر حال گرفتار عذاب بودند. در آن سو، زنان را به دست امواج دریا می سپردند و در این سو آنان را زنده در خاک می کردند. در آنجا از غرق شدگان بودند و در اینجا از دفن شدگان؛ و در هر دو جا در یک خط موازی هراس انگیز.

امروز طرفداران وضع سابق، چون نمی توانند مُنکرِ این حقایق شوند، ناچار با لبخند از سَرِ این ماجراها می گذرند، و چون نمی توانند گواهی تاریخ و حقایق فلسفی را باطل اعلام کنند، شیوهٔ خاصّی ابداع کردهاند و رندانه می گویند که این گونه حرفها «یاوه پردازی» است. و ساده لوحان نیز به تقلید از آنان، می گویند که هرچه گفته اند «یاوه پردازی» است. با ایس حساب، ژان ژاک یاوه گو بوده، و دیدرو نیز؛ ولتر هم در مورد کالاس، و لابار و سیرون ایاوه پردازی کرده. و حتّی اخیرا این اشخاص رند کشف کرده اند که تاسیت آنیز دربارهٔ نرون ایوه هایی به هم بافته است، وگرنه نرون موجودی بوده است معصوم که قربانی یاوه پردازی موردان شده است. و با این ترتیب هولفرن هم خوش قلب و مهربان بوده و قربانی یاوه پردازان.

امًا حقایق را نمی توان باطل خواند. نویسندهٔ این کتاب در هشت فرسخی بروکسل، با چشم خود آثاری دیده است که از قرون وسطی برجای مانده، و هرکس می تواند برود و آنها را ببیند. نویسنده در صومعهٔ

۱. ولتر از حیثیت این دو نفر دفاع کرد؛ و لابار Labarre از نجیبزادگان فرانسوی بود که به اتهام خرد کردن یک مجسمهٔ مسیح، در آتش افکنده شد.

<sup>2.</sup> Sirven

Tacite . ۳، تاریخنویس بزرگ لاتین.

۴. Néron، امپراتور خونخوار روم.

۵. Holepherne، سرداری خون آشام.

ویله ۱، در کنار رود دیل ۲، در میان چمنزاری که روزگاری صومعهای بوده، از سوراخ روزنهٔ فراموشخانه ها، چهار سیاه چال سنگی دیده است، که نیمی از آنها در زبر خاک مانده و نیم دیگرشان زبر آب. و آن سیاه چالها سر دابه هایی هستند که از زندانهای صومعهای برجای ماندهانند. در هر یک از این سیاه چالها آثار باقی مانده از یک در آهنین و یک مستراح و یک دربچه با نردههای آهنین را می توان یافت. این سردابها از درون شش یا بالاتر از خاک بوده است، واز بیرون دویا بالاتر از رود. و رود از بیرون بهاندازهٔ چهاریا در طول دیوار زندان جاری است، و خاک این سر دایها همیشه خیس است، و ناچار زندانیان روی این خاک خیس می خفتهاند. در یکی از این سیاهچالها جعبهٔ سنگی چهارگوشی دیده می شود که ظاهراً زندانی را وادار می کردند در آن بخوابید، و سیرپوش سینگی را روی او میگذاشتند ... هنوز این چیزها وجود دارد، و هرکس می تواند برود و آنجا را از نزدیک ببیند. آن سیاه چالها، و آن دریجه های آهنین، و آن غل و زنجیرها را می توان دید. و آن جعبهٔ سنگی را می توان دید که در واقع قبری بوده است با سریوشی از سنگ خارا؛ با این تفاوت که مرده را در قبر می گذارند و در این جعبهٔ سنگی انسان زندهای را جای می دادند. آیا این خاک خیس، این سوراخ مستراح، این دیوارهاکه آب از آنها مر تراود، ياوه يردازي اند؟

# در چه حالتی می توان از گذشته با احترام سخن گفت؟

رهبانیت، به آن شکل که در اسپانیا برقرار بود و اینک در تبّت برقرار است، برای تمدّن بشر نوعی است از بیماری سِل، که زندگی را یکباره از حرکت باز می دارد و از نفوس بشری می کاهد. محصور ماندن در صومعه اخته شدن است. رهبانیت برای اروپا یک بلا بود، و با چه خشونتی با وجدان آدمی رفتار می کردند. برهمهٔ این آفتها، اصول ارباب درعیّتی را بیفزایید که بر صومعه حکمفرماست، و آنهمه درنده خوبی را، که شرح بیفزایید که بر صومعه حکمفرماست، و آنهمه درنده خوبی را، که شرح دادیم، و زندانهای زیرزمینی را، و زبانهای بسته را، و مغزهای حاری از تفکر را، و دربند کشیدن آنهمه هوش و استعداد را، در سیاه چال اخلاص و بندگی مُدام و ابدی، و در قید گذاشتن فکر و روح را، وزنده به گور کردن تیره روزان را، و تحمّل آنهمه خفت و خواری را؛ و آنوقت، این مجموعه را که در نظر بیاورید، در مقابل لبّادهٔ پشمین راهب و چادر راهبه، این دو کفن دست ساز بشر، سراپا خواهید لرزید.

با همهٔ این اوصاف، در بحبوحهٔ قرن نوزدهم، هنوز در پارهای موارد و پارهای نقاط، به رخم فلسفه، و به رخم ترقی و تمدن، اندیشهٔ رهبانیت پایدار است؛ و دوام طریقهٔ ریاضت پیشگی در دنیای متمدن موجب شگفتی است. پافشاری و سماجت آن سازمانها، و آن پندارها برای باقی ماندن در چنین دورانی، به آن می ماند که مایع بدبویی مو و روی شما را

آلوده کند، یا ماهی گندیدهای اصرار داشته باشد در سفرهٔ غذای شما جای بگیرد، یا لباس بچگانهای سماجت ورزد که بهتن مردی پوشانده شود، یا جنازهٔ یکی از مردگان، بخواهد بهجهان باز آید و زندگان را در آغوش بفشارد.

آن جامه به شما می گوید که چرا ناسپاسی می کنید؟ مگر یادتان رفته است که بچه بودید و قد و قامت شما را می پوشاندم، چرا دیگر مرا نمی خواهید؟ و ماهی گندیده می گوید که چرا مرا دور می اندازید، که مدّتی در دل دربا بودم. و آن مایع بدبو می گوید که روزگاری عطر خوشبویی بودم و جای من در میان گلبرگها بود. و جنازهٔ آن مرده می گوید که یک زمان زنده بودم و شما را دوست می داشتم. صومعه نیز می گوید که یک زمان زنده بودم و شما را دوست می داشتم. صومعه نیز می گوید که من بودم که شما را به دروازهٔ تمدّن رساندم.

و همهٔ این حرفها یک جواب دارد: گذشته گذشته است.

تصوّر ادامهٔ حیاتِ مُردگان را در سر پروراندن، اجساد مومیایی را به به به بخت حکمرانی نشاندن، در خواب و خیال به سر بردن، بنای افکار تعصّب آمیز را مسرمّت کسرن، به صندوق اشیای مُتبرّک آب طلا زدن، صومعه ها را دوباره گچکاری کردن و آراستن، خرافات و پندارهای واهی را از نو مجهز ساختن، خنجرها و شمشیرهای کهنه را دوباره دسته انداختن، اساس و بنیاد سلطنت و سلطهٔ نظامیان را یک بار دیگر ساختن و پرداختن، و با افزودن بر طفیلی ها سلامتِ جامعه را انتظار داشتن، و گذشته را برحال چیره کردن، از عجایب است. امّا هنوز هستند گروهی که به اینگونه فرضیه ها معتقدند و به این چیزها امید بسته اند. در میان این گروه، افراد با ذوق و با فکر نیز یافت می شوند و طرز عمل آنها بسیار ساده است؛ گذشته را در زر ورقهایی از کلمات و عبارات زیبا، مانند نظم احتماعی، عدل الهی، اخلاق، خانواده، احترامِ نیاکان، اقتدار عصر کهن، سنتهای مقدّس، مشروعیّت و مذهب، می پیچند و به نمایش می گذارند و سنتهای مقدّس، مشروعیّت و مذهب، می پیچند و به نمایش می گذارند و

مُدام این ندا را سر می دهند که: «ای مردم شریف و نجیب! ببینید و آگاه باشید که گذشتگان ما چنین و چنان بودند.» غیبگویان رومی نیز همین کار را می کردند. ماده گاو سیاهی را با لعاب سفیدرنگ می کردند و می گفتند که «این گاو سفید رنگ است». که گاوی بود با آب گچ سفید شده. ا

ما از گذشته با احترام سخن میگوئیم، به شرط آنکه گذشته مرگ خود، و «گذشته بودنش» را بپذیرد. اما اگر گذشته نخواهد زندگی را از سر گیرد، به آن حمله ور می شویم و به نابود کردنش می کوشیم.

خرافات و قشری گریها و ریاکاریها و خیالبافی ها، ارواحی هستند که از روزگار قدیم باز آمده اند. و در واقع ارواح مردگانند که سخت به زندگی چسبیده اند و در سراپای جسم دود آسای خود دندان ها و ناخن هایی دارند. باید در جنگ تن به تن با آنها درگیر شد، و در این جنگ تا آخر پیش رفت و تسلیم متارکه نشد؛ که آدمی به حکم سرنوشت باید مدام با اشباح و ارواح بحنگد. و امّا با سایه ها درافتادن و آنها را به خاک افکندن کاری است بس دشوار.

صومعهای که در نیمروز قرن نوزدهم قرانسه دایر باشد، به آن می ماند که جغدها در برق آفتاب آشیانه بسازند. ادامهٔ حیات یک صومعه، در عصری که زهد و ریاضیت، آبرو و اعتبارش را از دست داده، آن هم در مرکز پاریس بعد از رویدادهای ۱۷۸۹، ۱۸۳۰، ۱۸۴۸، ۲ چیزی است که با زمان و مکان تطبیق نمی کند؛ و آوردن روم است به پاریس. اگر دورانی بود که زمانه سیر عادی خود را طی می کرد، برای بررسی این خطای تاریخ و برانداختنش، به آنها می فهماندیم که در چه عصر و دورهای زندگی می کنیم، امّا دوران ما سیر عادی ندارد. ۳

۱. به لاتین Bos cretatus ۲. تاریخ سه انقلاب یزرگ، که مرکز آن پاریس بوده است. ۳. اشاره بدوران امپراتوری ناپلتون سوم در فرانسه است.

### پس مبارزه کنیم!

مبارزه کنیم، امّا باید آگاهانه به جنگ رفت. حقیقت، این ویژگی را دارد که با گزافه گویی ومبالغه نمی آمیزد؛ و چنین جنگی نیاز به اغراق گویی ندارد. چیزی هست که بایدش از میان برداشت، و چیزی هست که باید آن را به وضوح دید و در آن به درستی نگریست. باید با متانت و صحت همه چیز را آزمود، که نیرومندی در همین است. جایی که برای دیدنش روشنایی آفتاب کفایت می کند، نیازی نیست که از مشعل کمک بگیریم.

بنابراین، ما در قرن نوزدهم، با زهد و ریاضت، برای هر ملّتی، خواه در آسیا باشد و خواه در اروپا، در هندوستان باشد یا در ترکیه، مخالفیم. آری! هر که دوستدار صومعه است،میل دارد در باتلاق فرو رود؛ پوسیده شدنش حتمی است، و پایدار بودنش موجبِ بیماری، و جوش و جلابش خلق را نزار و بیمار میکند، و توسعه و تکثیرش برای کشوری همچون مصر به صورت یک بلای عمومی درمی آید؛ و ما نمی توانیم به سرزمینهایی که قلندران و مرتاضان و دیرنشینان و پشمینه پوشان و عزلت گزینان و درویشان، مانند کِرم از در و دیوارشان بالا می روند با وحشت نگاه نکنیم.

و حالاکه این مطلب را شرح دادیم،بهمذهب نیز نگاهی باید کرد، که چند بُعدِ اسرارآمیز، و تقریباً خطرناک دارد. اجازه بدهید، دقیقاً به آن بپردازیم.

## دِیر از نظر آداب و اصول

انسانها دُور هم گرد می آیند و به اجتماع زندگی میکنند. براساس کدام حق؟ براساس حقّ تعاون و همکاری.

هرکس می تواند در خانهاش در را به روی خویش ببندد. براساس کدام حق؟ براین اساس که هرکس حقّ بستن و باز کردن دَرِ خانهٔ خود را دارد. و امّا از این خانه، که منظور ماست، کسی بیرون نمی رود. و این حق بر چه اساسی است؟ طبعاً برآن اساس که هرکس حق دارد از خانهٔ خود بیرون نرود، و حق دارد تا هر وقت که بخواهد، در خانهٔ خود بماند.

و امّا در آن خانه چه میکنند؟

آهسته حرف می زنند، سرشان گرم کار خودشان است، به اطراف نگاه نسمی کنند، به دنیا، به جامعهٔ شهری، به لذّتها، به عیش و نبوشها، به خودستاییها، به لاف زدنها، به منافع مادّی، پشت می کنند، جامهٔ پشمین می پوشند، هیچ کدام در آنجا مالک و صاحب چیزی نیستند. دارا به محض آنکه وارد آنجا می شود، پشت پا به مال و مکنتش می زند و ندار می شود. کسی که نجیب زاده و اصیل و صاحب عنوان بوده، در کنار بی اصل و نسب ترین روستایی می نشیند و با او یکسان است. اتاقها همه یک جورند. همه سرشان را به یک شکل می تراشند، مثل هم لباس می پوشند، غذای همه نان سیاه است، بستر همه توده ای است از کاه، و همه روی یک نوع

خاک و خاکستر جان می سپارند. همه ردایی پشمین بر دوش گرفته اند وطنابی به کمر بسته اند. اگر قرار باشد پابرهنه راه بروند، همه پا برهنه اند حتی شاهزادگان در آنجا دیگر شاهزاده نیستند، سایه ای هستند مانند دیگران. القاب و عناوین و نامهای خانوادگی دیگر وجود ندارند. هرکس نام کوچک خود را حفظ می کند، و همه در برابر تساوی نامهای تعمیدی سر فرود آورده اند. خانوادهٔ جسمانی را ترک گفته اند تا در خانوادهٔ روحانی مستحیل شوند. بستگان آنها همهٔ مردم هستند. از بینوایان دستگیری می کنند، پرستار بیمارانند، از میان خود چند نفر را انتخاب مسیکتند و همه گوش به فرمان آنان می سپارند. و هرکس به دیگری می گوید: برادرم!

می دانم که در اینجا سخن مرا قطع می کنید ومی گویید: «کجاست چنین جایی؟ دِیری که چنین آداب و اصولی داشته باشد بهترین جای عالم است.»

آری، اگر چنین جایی در عالم یافت شود، من نیز دل به آن خواهم سپرد.

و به همین سبب در صفحات پیش، از یک صومعه با احترام سخن گفتیم. اگر مسائل مربوط به قرون وسطی و قارّهٔ آسیا، مسائل تاریخی و مباحث سیاسی را فعلاً از بحث و جدل کنار بگذاریم، به آن شرط که ورود در دِیر مطلقاً اختیاری باشد، و هیچکس را بی رضای خود او در دِیر نگاه ندارند، بعضی از ابعاد و جنبه های این جامعهٔ روحانی را محترم می شمارم. هرجا که جمعی گرد آیند، اشتراک و تعاون هم هست؛ و هرجا که تعاون و اشتراک باشد، حق و حقوقی نیز به وجود می آید. دِیر محصول اندیشهٔ «برادری و برابری» است. آه اکه آزادی چه عظمتی دارد، و تغییر و تحول چه شکوهمند است! آزادی می تواند رهبانیت و زندگی در دِیر را به جمهوری تبدیل سازد.

امًا این مردان یا این زنان که در پَسِ این چهاردیواری اند، همه جامهٔ پشمین دربردارند، و همه با هم برابرند، و همدیگر را برادر می نامند. تا اینجای مطلب خوب است، امّا جز اینها، به کار دیگری هم می پردازند؟ دلها

به چه کاری می پردازند؟

بهاشباح و به تاریکی می نگرند، به زانو می افتند و دست روی دست می نهند.

معنی این کار چیست؟

#### نيايش

نیایش میکنند.

که را؟

خداوند را

نيايش خداوند؟ معنى كلمه خداوند جيست؟

آیا در بیرون از وجود ما، لایتناهی دیگری یافت می شود؟ آیا این لایتناهی، این بیکرانهٔ ناشناخته، پایدار است و زوال ناپذیر، و لزوماً دارای ذات؟ اگر عاری از عنصر مادی بود، مرز و حدودی پیدا می کرد؟ و چون لایتناهی است ناگزیر، صاحب هوش و شعور است؟ و اگر صاحب هوش و شعور نبود، به نهایتی می رسید؟ و آیا این لایتناهی در ما تصور جوهر و ذات را به وجود می آورد؟ حال آنکه ما تنها خودمان را صاحب چنین تصوری می دانیم، و به قولی دیگر، این ذات مطلق همان چیزی نیست که ما خود را از او، و وابسته به او می دانیم؟

حالاکه یک ذات لایتناهی بیرون از وجود ما موجود است، آیا در وجود ما نیز لایتناهی دیگری هست؟ و آیا یکی از این دو لایتناهی (که جمع آن دو وحشت آور می شود!) برتر از دیگری نیست؟ و این لایتناهی دوّم، یعنی ما، زیردستِ لایتناهی اوّل نیست؟ واین لایتناهی دوّم، در واقع آیینه و بازتاب و پژواک آن دیگری نیست؟ و نقطهٔ مرکزی این دو در اعماق، یکی نیست؟ و آیا واقعاً آن لایتناهی صاحب شعور است، و دارای

نیروی عقل و تفکّر؟ و می تواند دوست بدارد؟ و دارای خواسته ها و آرزوهاست؟ پس اگر این دو لایتناهی صاحب شعور و اندیشه اند، هر یک از آن دو تمایلاتشان بر اصل و اساسی استوار است. پس در لایتناهی آن بالا چیزی هست که مخصوص اوست، و لایتناهی این پایین نیز چیزی مخصوص به خود دارد. و این چیز مخصوص در وجود این پایین، روح است، و در آن بالایی خداوند است.

چیزی را از روح آدمی حذف نکنیم. نباید چیزی را حذف کرد،بلکه باید بهاصلاح آن کوشید و متحوّلش کرد. در انسان، چیزهایی رو بهسوی آن «ناشناخته» دارند، مانند رؤیا و اندیشه و نیایش. دنیای ناشناخته اقیانوسی است بیکران. وجدان، قطبنمای این اقیانوس است. چیزهایی مانند اندیشه و رؤیا و نیایش، روشنایهای تابناک و اسرارآمیز این دنیای ناشناختهاند. آنها راگرامی بداریم.

عظمت دِمُوكراسى در این نكته نهفته است كه در جامعهٔ بشرى مُنكر چیزى نشود و هیچ چیز را مردود نشمارد و حق وحقوق آدمى را محترم بشمارد، واین حق وحقوق را در مسائل درونى و معنوى بشر نیز رعایت كند.

قانون، سرکوب کردن تعصّب است و گرامی داشتن لایتناهی، انسان باید به وظایف انسانی خود عمل کند. به سجده افتادن زیر درخت «آفرینش» و به سیر و سیاحت شاخ و برگ این درخت بُرستاره اکتفا نکنیم؛ وظیفهٔ ما کوشیدن برای اعتلای روح آدمی است. باید با کشف اسرار طبیعت، از آن در مقابل معجزات دفاع کنیم. وظیفهٔ ما پرستیدن ذات باریتعالی است که از فهم و درک ما برتر است، و دور انداختن چیزهایی که با عقل و منطق سازگاری ندارد، و نپذیرفتن مسائلی که عجیب و دور از باور آدمی است، و پاک و پاکیزه کردن اعتقاد و ایمان خویش، جدا ساختن خرافات از مذهب، و زدودن پندارهای واهی از گرداگرد خداوندی که در تصور ات ماست.

# خير مطلق

نیایش، به هر شکل که باشد، خوب است، به شرط آن که صادقانه باشد و حالاکتاب را ورق بزنید تا به صفحهٔ دیگری از رابطهٔ انسان بالایتناهی برسیم.

جنانکه می دانیم، فلسفه ای هست که مُنکر لایتناهی است. فلسفهٔ دیگری نیز هست که باید برای شناختنش از علم بیماری شناسی کمک طلبید، زیرا وجود آفتاب را انکار می کند و باید آن را «نابینایی» نام نهاد.

اگر حسّی داشتیم که به یاری آن به سرچشمهٔ حقیقت راه می یافتیم، این حس مانند عصایی بود که به دست کوری بدهند تا تعادل خود را حفظ کند.

شگفتاا فلسفه ای که آن بیکرانهٔ ناشناخته را نمی بیند و مُنکر وجود خداوند است، با تکبر و خودخواهی ترکیب شده است و معتقدان به خداوند را به چشم حقارت می نگرد؛ پنداری موش کوری است که فریادزنان می گوید: «این آدمیزادگان با این آفتابشان چه موجودات بدبخت و قابل ترحمی هستند!»

این را نیز می دانیم که در میان ملحدان کسانی یافت می شوند که دانا و توانمند و نام آورند. و به یاری دانایی و قدرت تفکّر خویش، به جست و جوی حقیقت رفته اند، و خود به الحادشان ایمان ندارند، و آنچه می گویند

جز تعریف و توصیف نیست؛ و هرچند که بهخداوند معتقد نیستند، اندیشه ای روشن و روحی پاک و پاکیزه دارند که به اثبات خداوند رأی می دهد.

ما به این گروه از فلاسفه، که اِنکار خود را بی پرده و با صراحت اعلام می کنند، درود می فرستیم.

پس دنبال مطلب را بگیریم.

تحسین باید کردکسانی را که تنها با کلمات خود را دل خوش میکنند. دانشمندانِ یکی از مکتبهای معتقد به ماوراء الطبیعه در شمال اروپا، تصور شان این است که تغییر کلمهٔ «جبر» به «اختیار» دگرگونی بزرگی در فهم و دانش بشری به وجود می آورد.

با این حساب، اگر به جای «گیاه می روید»، بگوییم: «گیاه میل به رویدن دارد»، مسائل بسیاری حل می شود. امّا به آن شرط که بگوییم عالم وجود چنین چیزی را می خواهد. چرا؟ چون از این جمله به آن نتیجه می رسیم که گیاه این تمایل را دارد، زیرا عالم وجود چنین چیزی را می خواهد، و عالم وجود چنین تمایلاتی دارد، چون خداوند چنین اراده کرده است.

امًا به نظر ما که برعکس پیروان این مکتب، با منطق و برهان هیچگونه دشمنی نداریم، تصوّر وجود اراده در یک گیاه، که مورد قبول این فلسفه است، بسیار دشوارتر و نامفهوم تر از وجود اراده در عالم آفرینش است که پیروان این مکتب مُنکر آن هستند

منکر شدن ارادهٔ آن بیکران ناشناخته، یعنی خدارند، در صورتی ممکن است که ما لایتناهی را از بیخ و بن منکر شویم. و ما این مسئله را به ائبات رسانده ایم.

إنكار لايتناهي، نيهيليسم ارا بركرسي حق مينشاند، و همه چيز را

۱. nihil در زبان لاتین به معنای «هیچ» است، ر nihilisme نظریه و مکتبی فلسفی است

به صورت نوعی «ادراک ذهنی» درمی آورد.

با نیهیلیسم، نمی توان به بحث و جدل پرداخت؛ زیرا منطق نیهیلیسم نه تنها در وجود مخاطب خود، حتّی در وجودخود نیز شک می کند.

وگمان میکند که خود او نیز جز یک تصوّر و «ادراک ذهمنی» بیش نیست.

امًا به این نکته توجه ندارند که بعد از اِنکار همه چیز، وقتی کلمهٔ ذهن را به زبان می آورند، معلوم می شود که وجود ذهن را پذیرفته اند، پس با همین کلمه، بطلانِ همهٔ آن چیزهایی را که گفته اند باید بپذیرند.

و طبعاً فلسفه ای که همه چیز را باکلمهٔ یک هجایی «نَه» اِنکار میکند، همهٔ راهها را برای هر نوع تفکّر منطقی و فلسفی می بندد.

«نَه» یک جواب دارد، و آن هم «آری» است.

نیهیلیسم، با این حساب، ارزش و اعتباری ندارد.

«نیستی» وجود ندارد، «هیچ» وجود ندارد؛ «همه چیز» چیزی است، «هیچ» هیچ نیست.

امًا زندگی آدمی بیش از آنکه بهنان بسته باشد، به قبول حقایق و واقعیات و است.

مشاهده کردن و شرح دادن کافی نیست. فلسفه باید حرارت وحرکتی به وجود بیاورد؛ باید تأثیر بگذارد و به بهبود وضع بشر کمک برساند. سقراط باید در «آدم» مستحیل شود تا موجودی چون مارکوس اورلئوس به وجود آید، و به قولی دیگر، از وجود انسان نیکخواه، انسان خردمند برآید و «بهشت موعود» به «مدرسه» تبدیل شود، و دانش باید با صداقت و صمیمیت همراه باشد. لذت بردن چه منظور ناچیز و هدف بی ارزشی

 <sup>→</sup> که به نفی وجود معتقد است و به همه چیز شک میکند.

۱. امپراتور پارسا و خردمند روم، که عدّمای او را یک «انسان کامل» لقب دادهاند.

۲. Lycée، اشاره بهمدرسهای است در آتن، که ارسطو در آن درس می داد.

است. روح آدمی در تفکر به پیروزی می رسد. وظیفهٔ واقعی فلسفه آن است که تفکر را برای رفع عطش انسان به حرکت درآورد، معرفت الهی را چون اکسیر به همهٔ ابنای بشر برساند، وجدان هرکس را برانگیزد، عشق به دانش را در جان و دل همگان بنشاند، و وجدان و علم را در کنار یکدیگر جای بدهد. اخلاق چیزی نیست و شکفتگی حقایق تفکر و تأمّل باید به عمل منتهی شود. بنابراین، ایده آل آدمی باید به مرحلهٔ عمل برسد؛ باید به صورتی باشد که روح آدمی بتواند در فضای آن نفس بکشد، آن را بیشد، آن را بچشد. و چنین ایده آلی است که حق دارد بگوید: «بگیرید این را، این گوشت من است! و این خون من!» آ، عقل و خرد آیینی است مقدس. و تنها در این صورت است که می تواند بیهوده و بی حاصل نباشد، و باعث یگانگی و پیوستگی ابنای بشر شود. فلسفه در این حال، صفت «الهی» پیدا می کند.

به هر روی، ما در عین حال که شرح وبسط اندیشه هایمان را برای وقتی دیگر میگذاریم، تنها این نکته را میگوییم که ما آدمی را نقطهٔ حرکت نمی دانیم، و ترقی و تعالی را هدف نمی شماریم، مگر این که به دو نیروی حرکت دهنده مجهز شود. یکی ایمان و دیگری دوست داشتن.

در این صورت ترقی هدف است. و ایده آل چیزی است که باید نمونه و سرمشق باشد.

ايده آل چيست؟ خداوند.

منتهای آرزوها، خیرمطلق، کمال هرچیز، و لایتناهی، کلماتی هستند همانند و به یک معنی.

## در خُرده گیری احتیاط باید کرد

تاریخ و فلسفه وظایفی ابدی به عهده دارند که بسیار ساده و آسان می نمایند. درافتادن و جنگیدن با کسانی جون کائیفِ کاهن ا، دراگنِ آفاضی، تریمالچیونِ قانونگذار، تی برا امپراتور از واضحات است. و در این مسأله هیچگونه سایهٔ ابهامی وجود ندارد. امّا حقِ گوشه نشینی و جدا از دیگران زیستن نیز با همهٔ معایبی که دارد، باید معقول و موجّه شناخته شود. به هر حال، عزلت گزینی از مسائل پیچیده ای است که بشر همیشه با آن مواجه بوده است.

وقتی که از صومعه ها، از این گوشه های وحشت خیز و در عین حال معصوم، سخن به میان می آید، که مُغاکِ سرگشتگی اند و در آمیخته با حسن نیّت، غمکدهٔ نادانی و بی خبری اند و در کمال اخلاص، مرکز عذاب و شکنجه اند با احساس شهادت، بحث ما کمی پیچیده می شود؛ و در جواب این سؤال پیچیده، همیشه باید گفت: آری. و نه!

صومعه مجموعهای است از چیزهای ضد و نقیض. هدفش آرامش

۱. Caiphe کاهن معروف قوم بنی اسرائیل، که عیسی مسیح را محکوم کرد.

النونگذار بسیار سختگیر آتن.

۳. Trimalcion، از رجال روم قدیم ـ هوسران و فتنه انگیز.

۴. Tibère، امپراتور خونخوار روم قديم.

روح است از طریق فدا کردن خویشتن؛ و نوعی به خود پرداختن است با کیفیتی والا. باید در آنجا از تمایلات خود دست برداشت، و این عمل در سطحی والا انجام می شود. ترک تمایلات و اراده، به منظور تسلّط بر نفس، حکمت و فلسفهٔ رهبانیت است.

صومعه نشینان لذّتشان رنج بردن است، با مرگ پیمان می بندند، ظلمت زمینی و نور آسمانی را دریافت می کنند، در صومعه عذاب دوزخ را به عنوان پیش پرداخت میراث بهشت می پذیرند.

برداشتن چادر راهبه و ردای راهب، برای آنها قتل نفسی است که محکومیت ابدی به دنبال دارد.

به نظر ما، در چنین موردی نمی توان با نیشخند سخن گفت، که در دیر هرچیز، چه خوب باشد چه بد، بسیار جدّی است.

انسان عادل و منصف، این وضع را مشاهده میکند و ابرو در هم میکشد، امّا هرگز نیشخند نمیزند. با خشم صومعه را مینگرد، امّا نه با شرارت و بدخواهی.

و باز، چند كلمهٔ ديگر.

ما کلیسایی را که از دسیسه لبالب باشد به باد ملامت می گیریم؛ معنویتی را که عبوس و آزاردهنده باشد حقیر می شماریم، امّا در همه جا از اشخاص فکور تجلیل می کنیم.

ما به کسی که برای عبادت به سجده در می آید درود می فرستیم. ایمان برای آدمی نوعی نیاز است.

بدا به حال کسی که به هیچ چیز اعتقاد و ایمان ندارد.

کسی که غرق در نیایش باشد، به کاری مشغول است. بعضی از کارها آثاری دارند آشکار، و بعضی دیگر پنهان.

تأمّل و سیروسلوک کار و تلاش است، تفکّر نیز نوعی عمل است. دستها که به هنگام نیایش روی هم می افتند و بر سینه فشرده می شوند، به کاری مشغو لند. به آسمان چشم دوختن برای خود کاری است.

طالس ا چهار سال بی حرکت ماند و فلسفه را بنیاد نهاد.

به نظر ما، تارکان دنیا اوقاتشان را به بیهودگی نمی گذرانند، عزلت گزینان افراد کاهل بیعاری نیستند.

در گوشهای به فکر حالم غیب فرو رفتن، کاری است جدّی.

ال میلاد) از دانشمندان یونان قدیم (حدود ۶۳۷ تا ۵۴۸ قبل از میلاد)

و بی آنکه از گفته های خود عُدول کرده باشیم، باید بگوییم که گاهی به یاد اموات بودن، برای زنده ها نوعی نیاز است. هم روحانیون و هم فلاسفه با این نظر موافقتند. آبه دولاتراپ در جواب «هُوراس» گفته بود: «مرگ در سر راهِ ماست.»

اندیشهٔ مرگ را بازندگی در آمیختن قانون عقل است. زهد نیز همین قانون را دارد. و در اینجا زاهد و عاقل وجه مشترکی دارند.

در جهان، رشد واعتلای مادی وجود دارد که ما خواهان آن هستیم؛ عظمت اخلاقی و معنوی نیز هست که ما شیفتهٔ آنیم.

تنها شتاب زدگان بی فکر می گویند: «این تصاویر بی جان و اسرار آمیز به چه درد ما می خورند؟ فایده شان چیست؟ کارشان چیست؟»

و افسوس که آن ظلمت مرگبار در انتظار ماست، و ما نمی دانیم که با این افکار پراکنده چه باید کرد. در جواب آنها می گوییم که این ارواح معصوم کار بزرگی انجام می دهند؛ و کاری از آن سودمندتر نیست.

عدّهای بهخدا معتقد نیستند و، برعکس، عدّهای هم هستند که مُدام در حال عبادتند.

به نظر ما باید دید که عبادت تا چه اندازه با اندیشه در آمیخته است. لیب نیتز ۱ اگر به عبادت مشغول شود، با عظمت است. ولتر اگر به نیایش برخیزد، بسیار زیباست: که «این بنا را ولتر برای خدا ساخته». ۴ ما با مذهب موافقیم، امّا با فرقه ها موافق نیستیم.

<sup>1.</sup> abbé de latrappe

۲. Horace، شاعر بزرگ لاتین.

٣. Leibniz، دانشمند و فيلسوف نام آور آلمان (١٤٤٤-١٧١٥)

۴. به لاتین Deo erexit Voltaire، به معنی: «ولتر این بنا را برای خدا ساخته است» که کتیبه ای است در کلیسای فرنه Ferney (۱۷۷۰). ویکتور هرگو مفتون چنین کتیبه ای شده است که به نظر کمی ساده اندیشی می آید (ایو.گ.).

ما از کسانی هستیم که عبادت را بزرگ می شماریم، و وعظ و خطابه های ریائی را حقیر.

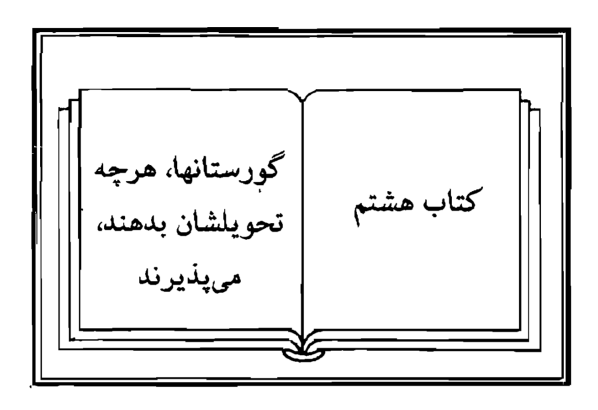
وانگهی در این لحظاتی که ما در آن هستیم، و خوشبختانه بر قرن نوزدهم تأثیری نخواهند گذاشت، لحظاتی است از زمانهای که مردم اغلب به عالم بالا اعتنایی ندارند. و حالاکه همهٔ مردم هدفشان لذّت طلبی است و همگان به امور پست و بی دوام مادّی چسبیده اند، اگر کسی پیدا شود که به مادیّات پشت پا زند، در خُورِ تقدیس است. رهبانیت نرعی چشم پوشی از دنیای مادّی است. این عمل حتّی اگر نادرست باشد، به هر روی چشم پوشی، از مادیّات است، که نمی تواند عاری از عظمت باشد.

از نظر کلّی و نهائی، اگر بی فرضانه قضاوت کنیم، صومعه، و به خصوص صومعه زنان که در اجتماع ما، زنها بیشتر رنج می برند، و زن در واقع در این عزلت گزینی به رنجی که بر او تحمیل می شود اعتراض می کند می تردید، عاری از عزّت و شوکت نیست.

و امّا این زندگی رهبانی،که دشوار است و غمانگیز، و ماگوشهای از آن را نشان دادیم، در واقع زندگی نیست، زیرا در آنجا آزادی نیست. از طرف دیگر گورستان نیز نیست، چون خاموشی محض نیست؛ مانند قلهٔ بلندی است که از یک سو به گودالی در تّه یک دره می نگرد که در آن زندگی می کنیم، و از سوی دیگر به گودال دیگری در درهای نگاه می کند که بعد از مرگ در آن فرو خواهیم رفت؛ مرزی است مِه آلود که دو جهان را از هم جدا می کند؛ هم تاریک است و هم روشن؛ فروغ ضعیفی است از دنیای زندگی آمیخته با تاریکی مرگ؛ و می توان گفت که سایه ای است از دنیای اموات، از گورستان.

ما با اعتقادات زنان راهبه موافق نیستیم، امّا به آن بی ایمان هم نیستیم. با این وصف، هرگز نتوانسته ایم جز با نوعی و حشت مهر آمیز و زاهدانه و نوعی غبطهٔ دلسوزانه، این مخلوقات صاف و پاک و مخلص و مؤمن را، که

آنهمه فروتن و با عزّتند، بنگریم. به هر روی، این زنان راهبه آن قدر جرأت دارند که در مرزِ اسرار زندگی می کنند و در میانِ دو چیز، یعنی دنیایی که بسته است و آسمانی که باز نیست، چشم به راه مانده اندوبه فروغی که دیده نمی شود چشم دوخته اند؛ و تنها به آن دل خوشند که به گمان خویش، می دانند که آن نور از کدام سو می تابد؛ و در آن حال، در فضایی تاریک و ناشناخته نفس می کشند و به ظلمت بی حرکت چشم دوخته اند و سرگشته و حیران و لرزان به زانو افتاده اند، و گاه به گاه نفسهای عمیق ابدیت را احساس می کنند.



## چگونگی ورود بهصومعه

در چنین جایی بودکه ژان والژان، بهقول بابا فوشلوان، «از آسمان نازل شد».

و امّا در واقع، او از دیواری در کوچهٔ پُولُونسو بالا رفته و از آنجا وارد باغ شده بود. آواز فرشتگان که در نیمه های شب به گوش او رسیده بود، آوازِ گروهی زنان راهبه بود که سرود شبانگاهی را می خواندند، تالاری که در آن تاریکی درون آن را از پشت شیشه دیده بود، نماز خانهٔ صومعه بود. شبحی که دیده بود روی زمین دراز کشیده، یکی از خواهران روحانی بود که به «بازسازی» روح خود مشغول بود. و زنگولهای که صدایش در دل شب او را به تعجب انداخته بود، زنگولهای بود که فوشلوان باغبان به زانوی خود بسته بود.

امًا پس از آنکه کُوزت به خواب رفت، چنانکه دیدیم، ژان والژان و بابا فوشلوان در کنار آتش نشستند و شام خود را، که یک تکّه پئیر بُودو کمی شراب، خوردند. و چون کوزت در تنها بستری که در آن اتاق بود خفته بود، آن دو، روی تودههای کاه دراز کشیدند. ژان والژان پیش از خفتن به بابا فوشلوان گفته بود که ناگزیر است در آنجا بماند؛ و این موضوع ذهن فوشلوان را سخت مشغول کرده بود.

آن شب، هیچ کدام از آن دو، نتوانست خود را تسلیم خواب کند.

ژان والژان، که احساس می کرد او را شناخته اند، و ژاور در تعقیب اوست، در این فکر بود که اگر به پاریس باز گردد، گرفتار خواهد شد، و او و کوزت همه چیز را از دست خواهند داد. پس حالا که طوفان سرنوشت او را به آن صومعه افکند، بهتر می دید که در آنجا ماندگار شود. این صومعه از هر جای دیگر خطرناک تر بود و در عین حال مطمئن تر. خطرناک تر از این نظر که، مردان را به اینجا راه نمی دادند، و اگر او را می دیدند کارش ساخته بود، و از یک نظر نیز جای مطمئنی بود. زیرا اگر می توانست چندی در آنجا بماند، هیچ کس به فکرش نمی رسید که او در صومعهٔ زنان پنهان شده باشد.

و امّا فوشلوان نيز لحيظه اي فكرش آرام نسي گرفت؛ مُدام از خود می پرسید که آقای مادلن از کجا و چگونه وارد صومعه شده؟ دیوارهای صومعه آن قدر بلند بود که در تصور نمی گنجید کسی از آن راه وارد صومعه شود، بخصوص وقتی که یک بچه را نیز به همراه داشته باشد. بابا فوشلوان كنجكاو شده بودكه بداند اين بچه كيست، و آنها از كجا آمدهاند؟ ... پیرمرد از روزی که باغبان صومعه شده بود، دیگر از مونتروی سورمر خبری نداشت، و نمی دانست در آنجا چه اتفاقاتی افتاده، و جرأت نمی کرد که از آقای مادلن تفصیل قضایا را بپرسد؛ با خود می گفت: «این مرد، یک قدیس به تمام معنی است. از همچو کسی نباید پرسید که چرا؟ چگوته به اینجا آمده». امّا در ضمن گفت و گو ژان والژان سربسته و در چند کلمه اشارهای بهوضع و موقع خود کرده بود، و بابا فوشلوان چنین نتیجه گرفته بود که شاید آقای مادلن بد آورده، و کارش به افلاس کشیده، و ناچار از دست طلبکاران گریخته و بهاینجا بناه آورده، یا شاید از نظر سیاسی اتهامی به او زده اند که از چنگ مأموران فرار کرده و به این مخفی گاه آمده است. در هر صورت، اینگونه چیزها از نظر بابا فوشلوان عیب و ایرادی نداشت، زیرا او مانند بسیاری از دهقانان شمال قرانسه قلباً به تناپارت

وفادار مانده بود. به هر تقدیر، آقای مادان به هر علّت، به صومعه پناهنده شده بود. امّا آنچه بابا فوشلوان راگیج کرده بود چگونگی ورود او با آن بیچه به اینجا بود. به چشم خود آقای مادان و آن بیچه را می دید و می توانست لمسشان کند. بنابراین، موجودات خیالی نبودند. شاید از یک راه پنهان به صومعه آمده بودند؟ از کدام راه؟ هر لحظه حدسی می زد، و فرض و گمانی به ذهنش می رسید، امّا چه فرق می کرد که چگونه و از چه راه آمده باشند! مُهم رهایی آقای مادان از این گرفتاری بود که روزی او را از مرگ حتمی نجات داده بود. بابافوشلوان، سرانجام، بعداز مدتی درگیری با افکار خویش، تصمیم نهایی اش راگرفت و با خود گفت: «حالا نوبت من است. آقای مادان یک روز مرا از زیر چرخهای گاری بیرون نوبت من است. آقای مادان یک روز مرا از زیر چرخهای گاری بیرون کشیم»

با این وصف، هنوز چیزهایی برای او روشن نبود؛ از خود می پرسید: «اگر آقای مادلن دزدی کرده باشد یا کسی را کشته باشد، باز باید به او کمک کنم؟» و در جواب این سؤال با خود می گفت: «بله اهر کاری که کرده باشد، وظیفهٔ من است که به او کمک کنم. امّا یقیناً او دزد و قاتل نیست، می شناسمش، مردی است پاک و پاکیزه و مقدّس، و البته که باید نجاتش بدهم».

اما چگونه می توانست او را در صومعه نگاه دارد؟ بابا فوشلوان دربارهٔ این مسأله، که ظاهراً محال می نمود، دقیقاً می اندیشید و در ذهنش نقشه می کشید. او از روستائیان فقیر ناحیهٔ پیکاردی بود، وصاف و پاکدل و بی فلّ و غش، امّا در ضمن کمی زرنگ و حیله گر. این بار می خواست مکر و حیلهاش را در راهِ خیر به کار اندازد و غیرممکن را ممکن سازد. بابا فوشلوان، در همهٔ عمرش به نوعی مغرور بود، و حالا در دوران پیری نمی خواست خود را از تک و تا بیندازد؛ سعی داشت، به هر ترتیبی که بتواند، جوانمردی کند و درعین حال حقشناسی خود را نشان بدهد.

مانند کسی بود که در واپسین دم زندگی، جام شرابِ گوارایی را، که تا حال نظیرش را در تمام عمر نخورده، به دست او داده باشند. در این چند سال که در هوای این صومعه تنفس کرده بود، غرور و شخصیتش را از دست داده بود و احساس می کرد که نیاز دارد به چنین کار خیر و در عین حال خطرناکی دست بزند تا از آن حال و هوا درآید.

پس به این نتیجه رسید که باید همهٔ توش و توانش را دراختیار آقای مادلن بگذارد.

گفتیم که بابا فوشلوان، «دهقان بینوایی از ناحیهٔ پیکاردی» بود. این توصیف درست است، امّا کامل نیست. و بی فایده نیست، برای آنکه او را بهتر بشناسیم، شرح بیشتری بدهیم: بابافوشلوان روستایی بود، امّا با سواد بود و چندی در یک دفتر اسناد رسمی کار میکرد و در آنجا مکر و حیله هایی یاد گرفته بود. او بعد از آنکه به عللی نتوانسته بود بهاین کار ادامه بدهد، مدّتی کارگری می کرد و چندی گاریچی بود، و با آنکه مثل همهٔ گاریچیها با اسبش بهزبان تازیانه و دشنام حرف میزد، امّا هنوز زرنگی های دورانی را که دفترنویس بود از یاد نبرده بود، و تا حدودی هوشمند بود و درست حرف مىزد؛ مثل بعضى از روستاييان نمى گفت: «من هستیم» و «من داریم». درست و دقیق حرف زدن در روستای او چیز عجيبي بود، و همولايتيها دربارهاش مي گفتند: «مئل شهريها لفظ قلم حرف مىزند». و از آن دسته آدمهايي بود كه لغتنامه هاي قرن اخير آنها را وقیحانه «نیمه شهری، نیمه دهاتی» میخوانند، و بالانشینان مُتکبّر آنها را به شوخی، «کمی دهاتی، کمی شهری، فلفل نمکی» می گویند. بابا فوشلوان، با آنکه مردی بود بلاکشیده و فقیر و بی چیز وتا حدودی فرسوده، تنبل و بیعار نبود، بلکه کاری و پر تلاش بود، که خود صفتی است گرانبها و آدمی را از گرایش بهبدی حفظ میکند. اگر عیبی هم داشت، سطحی بسود و کسم اهمیت. اگر کسی با دقت در جهرهٔ او

می نگریست، متوجه می شد که از چینهای خشم آلودی که نشانهٔ شرارت و بلاهت اند، در پیشانی او اثری نیست.

در طلوع آفتاب، بابافوشلوان که شب را با تفکّر گذرانده بود، چشم گشود و آقای مادلن را دید که روی بستر کاهی خود نشسته بود و کوزتِ خفته را نگاه میکرد. بابا فوشلوان در بستر خود نشست و گفت: «حالا بهمن بگویید چطور وارد باغ شدید؟»

و با این جمله، آنها به خود آمدند، و ژان والژان از رؤیاهای خود بیرون آمد.

و گفت وگوی آن دو مرد از همینجا شروع شد.

بابا فوشلوان میگفت: «بهتان بگویم که شما و این بچه نباید پایتون را از این اتاق بیرون بگذارید. اگر هر کدام از شما دو نفر را ببینند، کارمان تمام است!»

ـ منظورت را مي فهمم بابافوشلوان.

- آقای مادلن! شما وقت بسیار خوبی به اینجا آمده اید، یعنی می خواهم بگویم وقت بسیار بدی. چون یکی از مادران روحانی صومعه حالش خیلی بد است، و شاید امروز و فردا بمیرد. با این ترتیب، آنها خیلی سرشان شلوغ است، و کسی با ماکاری ندارد. این جور وقتها دور هم جمع می شوند ودعا می خوانند. این زن خیلی مقدس است. همه مادرهای روحانی اینجا مقدسند. فرق من با این زنهای روحانی این است که آنها می گویند: اتاق ما، من می گویم: اتاق من ... وقتی که آن زن در حال جان کندن است، همه دورش جمعند و دعا می خوانند. وقتی که بمیرد، نماز میت می خوانند. با این حساب، امروز خیالمان آسوده است. وقت ندارند به کارهای دیگر برسند، امّا از فردا خبر ندارم. باید فکری به حال خودمان بکنیم.

زان والزان گسفت: «امّا این كلبه پشت ديسوار است. آن ديسوار

خرابه جلوش را گرفته، دور و برش هم پُر از درخت است. در صومعه هیچکس متوجه اینجا نیست، چون جلوی چشم نیست.»

بابا فوشلوان گفت: «و از آن بهتر، زنها هیچ وقت گذارشان بهاین طرف نمی افتد.»

ـ بس دیگر جه غصّهای داری؟

منظور ژان والژان این بود که به بابافوشلوان بفهماند که در این صورت می تواند در کلبهٔ او بماند. امّا او در جواب گفت: «ولی بجّه ها هم هستند. جلوی آنها را نمی شودگرفت.»

بابا فوشلوان میخواست دربارهٔ بچهها توضیحی بدهد، که ناقوسها به صدا درآمد، و او موضوع را عوض کرد: «این ناقوس مرگ است. آن زن مقدّس تمام کرد.»

و به ژان والران اشاره كردكه به بانگ ناقوس گوش بدهد.

ناقوس یک بار دیگر بهصدا درآمد.

بابافوشلوان گفت: «این ناقوس مرگ است. ناقوس مرگ، که تا بیست و چهار ساعت دیگر، یعنی تا وقتی که جنازه را از صومعه بیرون ببرند، مرتباً صداش را می شنویم. امّا از بچه ها گفتم. که در ساعت تفریح توی باغ بازی میکنند. و اگر توپشان این طرف بیفتد، همه شان می ریزند اینجا. با این که قدخن کرده اند، امّا این فرشته های کو چولو آن قدر بازیگوشند که تا وقتی تو بشان را پیدا نکنند دست بردار نیستند.»

ژان والزان پرسید: «بچهها؟... كدام بچهها؟»

- بچههای مدرسهٔ شبانه روزی صومعه را میگویم. آنها همه چیز را زود کشف میکنند. به محض این که شما را اینجا ببیتند، سر و صدا راه می اندازند که یک مرد ... یک مرد اینجاست. امّا امروز خطری نیست. امروز بچهها زنگ تفریح ندارند. همه روزشان به دعا خواندن و عبادت می شنوید؟ ناقوس برای بار سوّم به صدا درآمد. هر دقیقه یک

بار ناقوس میزنند، ناقوس مرگ.

ژان والژان گفت: «متوجه منظورتان شدم بابافوشلوان! اینجا مدرسهٔ شبانهروزی هم هست.»

و با خودگفت: «چه خوب شد. کوزت می تواند در اینجا درس بخواند.»

بابا فوشلوان گفت: «از دست این بچهها باید به خدا پناه برد. اگر شما را گیر بیارند، دیگر هیچ کس نمی تواند ما را نجات بدهد. در اینجا مرد چیزی است مثل جذام و سرطان. همه از مرد می ترسند. می بینید که به پای من زنگوله بسته اند؟ ... درست مثل یه حیوان درنده.»

ژان والژان بیشتر به فکر فرو رفت و با خود گفت: «با اینهمه راه نجات را باید در همین صومعه جست» و با صدای بلند گفت: «امّا اشکال اینجاست که چطور می شود در صومعه ماند.»

بابافوشلوان گفت: «برعکس، اشکال درجای دیگری است، یعنی در بیرون از اینجا.»

ژان والژان به وحشت افتاد، و گفت: «بیرون رفتن از اینجا؟»

بله آقای مادلن، شما برای این که دوباره به صومعه برگردید، و از در ورودی وارد اینجا بشوید، باید طوری که هیچ کس متوجه نشود از اینجا بیرون بروید.

ناقوس یک بار دیگر به صدا درآمد. بابا فوشلوان گفت: «نمی شود شما اینجا باشید. نمی توانم به آنها بگویم که شما از آسمان نازل شده اید. اگر اصرار دارید که دربارهٔ شما با مادران روحانی حرف بزنم، باید از دَرِ صومعه بیایید تو. پس اوّل باید راهی پیدا کنیم که شما بروید بیرون.»

در این هنگام صدای ناقوس بلند شد. ولی این بار آهنگ دیگری داشت.

بابا فوشلوان گفت: «با این آهنگ، مادران صاحب رأی را خبر کردند.

همهٔ آنها می دوند به طرف نمازخانه. وقتی که یه نفر می میرد، مادران صاحب رأی دور هم جمع می شوند و شور و مشورت می کنند. این زن اوّل صبح مرده، پس باید تکلیف کارها روشن بشود. اگر شما می توانستید از همان راهی که وارد باغ شدید بیرون بروید، خیلی خوب بود. نمی خواهم ازتان پرس وجو کنم. ولی دلم می خواهد بدانم که از کدام طرف آمدید توی باغ؟»

رنگ از روی ژان والژان پرید. حتّی تصوّر دوباره از دیوار بالا رفتن و خود را به آن کوچهٔ وحشت آور رساندن بدنش را می لرزاند؛ مثل آن بود که کسی از یک جنگل پُر از ببر بگریزد، و دوباره از او بخواهند وارد چنان جنگلی شود. ژان والژان گمان می کرد که هنوز مأموران ژاور در آن کوچه در کمین نشسته اند و در هر گوشه چند نفرشان پنهان شده اند و منتظر او هستند. به این علت، گفت: «ممکن نیست از راهی که آمده ام بیرون بروم. فرض کنید که من از آسمان آمده ام.»

بابا فوشلوان گفت: «البته من قبول می کنم. باور می کنم که شما از آسمان نازل شده اید، من مطمئنم که خدای مهربان شما را به آسمان برده و در میان دستهای خودش نگاه داشته تا از نزدیک به صورتان نگاه کند، و بعد یکدفعه شما را رها کرده، و افتاده اید وسط صومعهٔ زنان. قطعاً خدای مهربان می خواسته شما را وسط پدران روحانی بیندازد، و اشتباه کرده ... حالا گوش کنید. یک بار دیگر زنگها به صدا درآمدند. با این آهنگ، به دربان خبر می دهند که برود و به شهرداری خبر برساند تا پزشک شهرداری بیاید و اجازهٔ دفن بدهد. این ها جزو رسوم و آداب اینجاست. وقتی یک نفر بمیرد، این کارها را می کنند. این مادران روحانی دوست ندارند یک پزشک مرد وارد صومعه بشود و نقاب مرده را بالا بزند و صورت او را ببیند. بعضی وقتها پزشک قانونی مجبور است به بازو یا مچ دست مرده نگاه کند و اجازهٔ دفن را بنویسد ... امّا عجیب است که این

دفعه خیلی زود ناقوس مخصوص را زدند و دنبال پزشک قانونی فرستادند. نمی دانم چه خبر شده، راستی بچهٔ شما هنوز بیدار نشده؟.

اسم این بچه ...؟

\_كوزت.

\_دختر شماست، پدر بزرگش هستید؟

\_ىلە.

-بچه را آسان می شود از اینجا بیرون برد. برای بیرون رفتن از باغ، من 

دَرِ مخصوصی دارم. در می زنم، دربان در را باز می کند. بچه را توی سبد 
می گذاردم، سبدرا می گذارم روی دوشم. این کار خیلی ساده است. فقط 
شما به بچه سفارش کنید که آرام باشد. پارچهای می اندازم روی بچه. از 
بیرون پیدا نیست که توی سبد چه چنیزی هست. پیرزن میوه فروش 
خانه اش نزدیک اینجاست، در کوچهٔ شمنور او دوست من است. تا هر 
وقت که لازم باشد، بچه را در خانهٔ خودش نگه می دارد. پیرزن گوشش 
نمی شنود. باید سرم را ببرم نزدیک گوشش و فریاد برنم که این بچه 
برادرزادهٔ من است، و باید او را چند روز نزد خودش نگه دارد، نترسید. 
بچه جای دوری نمی رود. من شما و بچه را دوباره به صومعه می آورم. امّا 
این دفعه از در می آیید تو، نه از آسمان. خب، حالا باید راه بیرون رفتن 
شما را از اینجا پیدا کنیم.

ژان والژان گفت: «نمی دانم چه کار باید کرد. نباید کسی موقع بیرون رفتن، مرا ببیند. کوزت می تواند توی سبد پنهان بشود. من هم باید در جایی مخفی بشوم و از اینجا بیرون بروم.»

بابا فوشلوان بسیار نگران بود، و گوشش را می خاراند.

یک بار دیگر زنگها به صدا درآمدند.

فوشلوان گفت: «با این زنگ خبر می دهند که پزشک قانونی مرده را

<sup>1.</sup> Chemin-Vert

معاینه کرده، و حالا می خواهد از صومعه بیرون برود. معمولاً بعد از این که پزشک قانونی جواز دفن را نوشت، یعنی گذرنامهٔ بهشت را برای مادر روحانی امضا کرد، باید منتظر ماند تا برای او تابوت بفرستند. وقتی که یک مادر روحانی بمیرد، مادران روحانی او را کفن می کنند؛ و اگر یکی از خواهران روحانی بمیرد، خواهران این کار را می کنند. بعد از کفن کردنِ مُرده، آن را توی تابوت می گذارند، و من باید تابوت را میخکوبی کنم. این کار جزو وظایف من است. باغبان در اینجا گورکن هم هست! تابوت مُرده را به گوشه ای از کلیسا می برند که هیچ مردی غیر از پزشک قانونی و من و مأموران مُرده کِشی حقّ ورود به آنجا را ندارند. در همین گوشهٔ کلیساست که من تابوت را میخکوبی می کنم. آن وقت چند نفر می آیند و مُرده را می برند به کالسکهٔ نعش کِش، و سورچی شلاق کِش اسبها را راه می اندازد به طرف گورستان. روح آدم این جور به آسمان پرواز می کند. تابوت خالی را می آرند و مُرده را توی این تابوت می گذارند و می برند. و دفن می کنند.

آفتاب باریکهای از نورش را به صورت کوزتِ خفته انداخته بود. دهان دخترک نیمه باز بود. به فرشته ای می ماند که فروغ آفتاب را می نوشد، ژان والژان چشم به او دوخته بود و دیگر به حرفهای بابا فوشلوان گوش نمی داد.

امًا بی شنونده هم می توان سخن گفت. باغبان پیر همچنان پُر می گفت: «بله. مُرده را می برند به گورستان و وژیرار ۲. در آنجا گودال می کنند، می گویند که شهرداری می خواهد این گورستان را خراب کند، چون بدجوری در هم بر هم و بی قاعده است. به زودی این گورستان از بین

۱. De Profundis کلمات اول دعای توبه، که چنین آغاز می شود: «از اعماق فریاد برمی آورم.»

می رود. کار بدی می کنند. این گورستان جای خوب و راحتی است. بابا می رود. کار بدی می کنند. این گورستان خوب من است، راهبه های اینجا را معمولاً غروب آفتاب به این گورستان می برند. اجازه نامهٔ رسمی برای این کار گرفته اند ... راستی که از دیروز تا حالا چقدر اتفاقات عجیب و غریب افتاده ... مادر کروسی فیکاسیون مُرده، و آقای مادلن ...

ژان والژان میان حرف او دوید و لبخند غم آلودی زد و جملهٔ او را کامل کرد: «... دفن شده.»

بابا فوشلوان بهمعنای دیگر این جمله اشاره کرد و گفت: «بله. و شما هم اگر اینجا بمانید، در واقع دفن شده اید.»

زنگها بار دیگر به صدا درآمد. بابافوشلوان زنگوله را از میخ برداشت و به زانویش بست و گفت: «با این زنگ مرا صدا می کنند، مادر مقدّس سرپرست صومعه، احضارم کرده. باید تند و تیز به دفتر کار مادر مقدّس بروم ... آقای مادلن!... از اینجا بیرون نروید. منتظر من باشید. معلوم می شود مادر مقدّس با من کار مهمّی دارد، که به این زودی خبرم کرده، اگر گرسنه بودید، نان و پنیر در آن گوشه هست.» و از کلبه بیرون رفت، و در آن حال می گفت: «زود برمی گردم، زود برمی گردم.»

ژان والژان او را می دید که لنگان لنگان می دود، و از زیر چشم به جالیز جزیره نگاه می کند.

چند دقیقه بعد، بابا فوشلوان، که می لنگید و صدای زنگولهاش راهبه ها را از سر راهش دور می کرد، پشت در رسید و با انگشت به در زد. صدای نرمی شنید که می گفت: «تا ابد ...» ... یعنی بیایید تو.

این در مخصوص پذیرش باغبان بود. معمولاً دراینجاهر کاری که بااو داشتند از این طریق به او اطلاع می دادند. مادر روحانی، سرپرست صومعه، روی تنها صندلی اتاق، پشت میزی نشسته بود و منتظر باغبان بود.

## گرفتاریهای بابا فوشلوان

نگران و درعین حال با وقار بودن در مواقع بحرانی، قاعدتاً از خصوصیات اخلاقی کشیشان و روحانیون است. هنگامی که بابافوشلوان وارد اتاق شد، مادر روحانی، سرپرست صومعه، همین وضع و حال را داشت. این زن جذّاب و دانشمند، دوشیزه دویِلمُور ا بود که او را بهنام مادر «اینُوسان» می شناختند. و معمولاً شاداب بود و با نشاط.

باغبان، با ترس سلامی کرد و در آستانهٔ در ایستاد. مادر روحانی، که دانه های تسبیحش را با انگشت پس و پیش می کرد، گفت: «آه!. شما هستید بابانوان؟»

نام بابا فوشلوان را در صومعه خلاصه کرده، به او بابافوان میگفتند. باغبان پیر سری فرود آورد و گفت: «مادر مقدّس، آماده ام برای اطاعت دستورهای شما.»

مها شما حرفهایی دارم.

باغبان پیر با ترس و نگرانی گفت: «مادر مقدّس! ... من هم حرفهایی دارم.»

ـشما ... شما هم حرفهایی دارید؟

ـ حرف که نه ... استدعایی دارم.

\_بسيار خوب، بگوييد.

بابافوشلوان که روستایی بود و مدّتی دفترنویس، در حین اعتماد بهنفس، جهالتها و مهارتهایی هم داشت که در اینگونه اوقات بـهداد او مي رسيدند و كمكش مي كردند تا مطالبش را درست و دقيق شرح بدهد. در این دو سال که در صومعه بود، همه از او راضی بودند، چون همیشه سرش به کار خودش بود. امّا بي آنکه جلب نظر کند، کنجکاوي مي کرد. از دور، این زنان مقدّس و پوشیده در چادر سیاه را، به صورت اشباح می دید که در رفت و آمد بودند، ودرعین سکوت از عقل وهوش خود کمک می گرفت تا کمی از کار آنها سر دربیاورد؛ مانند ناشنوایی بود که تیزبین باشد، یا نابینایی که گوش تیزی داشته باشد؛ کمکم، در این مدّت جیزهای زیادی یاد گرفته بود،معنی و مفهوم همهٔ زنگهای ناقوس را میفهمید، به گونهای که زنگها با آهنگهای گوناگونشان بنداری با او حرف می زدند و اسرار صومعه را برای او شرح می دادند. در ظاهر این طور وانمود می کرد که هیچ چیز نمی فهمد و بزرگترین هنرش همین بود؛ زیرا در صمومعه او را نادان و ساده لوح مىدانستند. واو، همان طوركه گفتیم،خاموش بود و کنجکاو، و از همه مهمتر، در کارهایش دقیق و منظم بود، و جز در مواقع لزوم وارد باغچهها نمی شد، و بیشتر اوقات در اتاقش مى ماند، و از هر نظر احتياط مى كرد. با اين حال، دور از نظر مادران روحانی، گاهی دربان صومعه را به حرف می آورد و از پارهای اسرار خبردار می شد. در گورستان نیز با گورکن دوست شده بود و از همهٔ اسرار آنجا اطلاع داشت. به این ترتیب، هم دربارهٔ زندگی راهبه ها چیزهایی می دانست و هم اسراری از کفن و دفن و مرگ آنها. امّا بدخواه نبود، و نمی خواست از اطلاعاتش سوء استفادهای بکند.

همهٔ کسانی که در صومعه بودند به او علاقه داشتند. به نظر آنها فوشلوان باغبان پیری بود که می لنگید، و به هیچکس نگاه نمی کرد، و کمی ناشنوا بود. و راستی که چه صفات دلپسند و درخشانی ا با این حساب، آنها نمی توانستند شخص دیگری پیدا کنند و به جای او بگذارند.

این مرد، که می دانست در صومعه چقدر به او احتیاج و اعتماد دارند،

برای مادر روحانی با آب و تاب چیزهایی دربارهٔ پیری و فرسودگی جسم و جان خود شرح داد و نتیجه گرفت که با این وضع از عهدهٔ همهٔ کارهای باغ برنمي آيد، تا آنجا كه بعضي شبها، و از جمله شب قبل، ناچار بوده است که در نور ماه بهجالیز خربزهها برسد و روی آنها را بیوشاند. بعداز این مقدّمه چنین مفصل، گفت که برادری دارد ـ و سریرست صومعه در این موقع با نگرانی روی صندلی اش جابه جا شد ـ و بی معطلی ادامه داد که این برادر جوان نیست ـ و مادر مقدّس دوباره با اعتماد و اطمینان در جای خود نشست ـ و اگر اجازه داده شود، برادرش می آید و در کلبهٔ او می ماند و در کارهای باغ به او کمک می کند؛ زیرا این برادر باغبانی است كارآمل كه مى تواند حتى بهتر از او به صومعه خدمت كند ... و در ضمن، برای محکم کاری، به گفته های خود افزود که اگر چنین اجازهای داده نشود، ناچار است بهعلت پیری و ناتوانی از صومعه برود ... و علاوه برآن، شرح داد که برادر او دختر کوچکی دارد که با خودش می آورد، و آرزو دارد که این دختر بچه در مدرسهٔ شبانهروزی صومعه در راه خدا تربیت شود، و از کجا معلوم که این دختر، روزی در سلک مقدّسان در نباید؟

وقتی که سخن او به اینجا رسید، سرپرست صومعه دست از دانه های تسبیح خود بر داشت و گفت: «بابافو شلوان امی توانید تا موقع تاریک شدن یک میلهٔ آهنی تهیه کنید؟»

- \_ميلهٔ آهني؟ براي چه كار؟
- باید از این میلهٔ آهنی مانند یک اهرُم استفاده بشود.
  - ـ بله، مادر روحاني.

سرپرست صومعه، بی آنکه چیز دیگری بگوید، به اتاق پهلویی رفت که مادران صاحب رأی در آنجا انجمن کرده بودند. و بابا فوشلوان در اتاق تنها ماند.

#### مادر «اینُو سانت»

یک ربع ساعت بعد، سرپرست صومعه برگشت و روی صندلی نشست. بابا قُوشلوان در جای خود ایستاده بود.

هر دو غرق تفکّر بودند. پس از چند لحظه، گفت و گویی آغاز شد، که ما آن را برای شما تندنویسی کردهایم:

- ـبابا فوان!
- \_بله، مادر مقدّس!
- ـ شما نمازخانه راكه مي دانيد كجاست؟
- بله، برای انجام مراسم مذهبی، گاهی به آنجا می روم، و گوشهای برای خودم دارم.
  - ـ هیچ وقت وارد کلیسای صومعه شده اید؟
    - ـدو سه دفعه.
- باید در آنجا یک تخته سنگ بزرگ را از جای خودش حرکت بدهید.
  - \_خیلی سنگین است؟
  - ـ همان تخته سنگی که در کنار محراب است.
  - \_منظورتان سنگی است که روی دخمه گذاشتهاند؟
    - \_بله.

- \_خیلی سنگین است؛ دوتا مرد می خواهد که از جا تکانش بدهند.
- ــمادر «آسانسیون» زورش از مرد کمتر نیست؛ بهتان کُمک میکنند.
  - ـ زن، هیچوقت زور بازوش بهاندازهٔ مرد نیست.
- ـ ما غیر از او کسی را برای کمک به شما نداریم. هرکس در حدّ توانایی اش کار میکند. دُم مابیون ا جهارصد و هفده فصل از سَنبنوا دارد، و مرلونوس هُرستیوس ا فقط سیصد و شصت فصل را. و این دلیل نمی شود که ما مرلونوس هُرسیتوس را حقیر بشماریم.
  - ـ صحيح مى فرماييد.
- بس هرکس که بهاندازهٔ توان و طاقتش کار کند، فرد شایستهای است. صومعه باکارخانه تفاوت دارد؛ در اینجا نمی شود آدمهای پُرزور تربیت کرد.
- بله، و بههمین دلیل زن نمی تواند در این جور کارها جای مرد را بگیرد. برادر من خیلی قوی است و ...
  - سشما یک اهرم دراختیار دارید که کار شما را آسانتر میکند.
    - ـ بله، بدون اَهرم نمي شود تخت سنگ را جابه جاكرد.
      - روی سنگ یک حلقه هم هست.
      - اهرم را از توی آن حلقه میگذرانم.
  - ـ سنگ را جوری روی دخمه گذاشتهاند که بشود تکانش داد.
  - \_مادر مقدس! نگران نباشید. من این سنگ را جابه جا می کنم.
- چهار نفر از مادران روحانی هم آنجا هستند؛ همهشان بهشماکمک میکنند.
- ــمادر مقدّس! بعد از این که سنگ را جابه جا کردیم و سَرِ دخمه باز شد، باید چه کارکنیم؟
  - باید سر آن را دوباره بست.

- ــآن وقت کار تمام می شود؟
  - \_نه!
- ـ هر دستوری دارید به من بگویید، مادر مقدّس!
  - ـ بابا فوانا ما بهشما اطمينان داريم.
    - ـ من برای هر کاری آمادهام.
- ــو از همه مُهمتر، باید سکوت کنید و این راز در سینهٔ خودتان نگه دارید.
  - ـخيالتان أسوده باشد.
  - ـ وقتي كه دَر دخمه باز شد ...
  - ـ همانطور که گفتید، دوباره سر دخمه را می بندم.
    - امًا پیش از بستن سر دخمه ...
      - ـ چه باید کرد مادر مقدّس؟
    - باید چیزی را توی دخمه بگذارید.
- چند لحظه هر دو ساکت ماندند. سرپرست صومعه کمی صبر کرد و تردید راکنار گذاشت و گفت: «بابا فوان!»
  - ـ بله، مادر مقدس!
  - ـ حتماً اطلاع دارید که امروز یکی از مادران روحانی درگذشته.
    - ـنه! خبر ندارم.
    - \_مگر صدای ناقوس را نشنیدید؟
    - ـ توی باغ هیچ صدایی شنیده نمی شود.
      - \_عجبا
    - من بهزحمت صدای زنگ بخصوص خود را می شنوم.
- ـ بله، این مادر روحانی امروز صبح زود جان به جان آفرین تسلیم کرد.
- ـ امروز جهتِ باد از آن طرف نبود. صدای ناقوس را به کلبهٔ من

نمي آورد.

کسی که امروز جان سپرد مادر کروسی فیکاسیون بود. چه سعادتی داشت که به دیار باقی شتافت.

سرپرست صومعه لحظاتی سکوت کرد. لبهایش تکان میخوردند، پنداری دعا میخواند. چند لحظه بعد دنبالهٔ کلام راگرفت: «مادر کروسی فیکاسیون زن باخدایی بود. سه سال پیش، خانم دُوپِتون که از پیروان یانسنوس بود، این مادر مقدس را در حال نیایش دید و چنان منقلب شد که به آیین او درآمد.

بله، حالا دارم صدای ناقوس مرگ را می شنوم.

مادران روحانی پیکر بیجان او را میبرند به تالار اموات که متصل به کلیساست.

ـ بله.

هیچ مردی جز شما نمی تواند وارد آن تالار بشود. مواظب باشید که هیچ مرد دیگری وارد آنجا نشود. قابل قبول نیست که مردی وارد تالار اموات صومعه بشود.

ـ بله. بيشتر اوقات ...

<u>- چ</u>ى ؟

-گفتم بیشتر اوقات.

\_منظورتان چیست؟

\_منظوري نداشتم. خواستم حرف شما را تكرار كنم.

ــولى من كه نگفتم بيشتر اوقات.

ـ خيال كردم كه شما گفتيد بيشتر اوقات ...

در این دَم، ساعت کلیسا نه بار زنگ زد، و سرپرست صومعه دستها را به سینه چسباند و گفت: «در ساعت نُه صبح وهر ساعت دیگر، مسیح را

<sup>1.</sup> de Béthune

۲. Jansénus از عالمان دین هلندی، پیروان او را «یانسنیست» میگویند.

ستایش و نیایش میکنم.» بابا فوشلوان گفت: «آمین!»

«ساعت به موقع زنگ زده بود، و بابافو شلوان از «بیشتر اوقات» گفتن دست برداشت، وگرنه مرتباً این کلمات را تکرار می کرد.

سرپرست صومعه در خود فرو رفت و دعاهایی خواند و سپس گفت: «مادر کروسی فیکاسیون» تا وقتی که زنده بود همه را پیرو آیین خود میکرد، و از این بهبعد باید درانتظار معجزات او بود.

بابا نُوشلوان، که پای لنگ خود را تکان میداد ومراقب بود که دیگر کلمات بیربط بهزبان نیاورد، گفت: «البته که معجزه میکند.»

-بابا فوآن! ... مادر کروسی فیکاسیون مایهٔ برکت این صومعه بود.
البته هیچ کس تا حال در عالم بهزیبایی کاردینال دوبرول اجان
بهجانآفرین تسلیم نکرده، زیرا این موجود مقدّس در آن حال که در کلیسا
مراسمی را بهجا می آورد و جملهٔ «با شور و شوق بهسوی تو می آیم» ا
بر زبان داشت، پرندهٔ روحش به آسمانها پرواز کرد. مادر کروسی
فیکاسیون چنین سعادتی نداشت؛ امّا بسیار زیبا به دنیای دیگر رفت؛ تا
آخرین نفس عقل وهوشش را از دست نداده بود وبا ما حرف می زد؛ با
فرشتگان حرف می زد. آخرین وصایایش را به ما گفت. اگر شما ایمان او را
داشتید و در آن دَم در بالین او حاضر بودید و با دستهای مقدّسش پای
شما را لمس می کرد، فوراً خوب می شدید. آن مادر مقدّس تا دم آخر
لبخند می زد. ما می دیدیم که در وجود خداوند فانی شده بود. ما بهشت را
در سر تا پای وجود او می دیدیم.

بابافوشلوان که گمان می کرد، مادر روحانی دعایی کرده و دعای اوبه آخر رسیده، گفت: «آمین!»

ـ بابافو آن! باید به وصیّتِ مادر کروسی فیکاسیون عمل کرد. ـ البته، مادر مقدّس!

سرپرست صومعه کمی تسبیح را در انگشت چرخاند. بابافوشلوان ساکت بود. مادر روحانی پس از چند لحظه تردید، گفت: «من در این مورد با مادران روحانی شور و مشورت کرده ام و همه با هم اتفاق رأی داریم.»

ـ مادر مقدّس! صدای ناقوس مرگ را از اینجا بهتر می شود شنید.

مقام مادر کروسی فیکاسیون از تصورًات ناچیز ما بالاتر و والاتر بود، او یک قدّیس بود.

سمثل شماء مادر مقدّس!

از بیست سال پیش، با اجازهٔ مخصوص پاپ پیِ هفتم، مادر کروسی فیکاسیون در تابوت می خوابید.

باپ پی هفتم، ... همان کسی که تاج را بر سر ناپلئون بُناپارت گذاشت؟

از مرد باهوشی مانند بابافوشلوان بعید بود که چنین چیزی را در چینین جایی بگوید، امّا مادر روحانی چنان غرق در افکار خود بود که سخن او را نشیند.

\_بابا فوآنا!

\_بله، مادر مقدّس!

سسَن دیودور ۱، اسقف کاپادوس وصیت کرده بود که روی قبرش بنویسند: کِرمِ خاکی! ... و به وصیت او عمل کردند و این کلمه را روی قبرش نوشتند. متوجه منظورم هستید بابافوان؟

\_بله، مادر مقدّس!

\_مزوكانه "، آبهٔ آكيلا "وصيت كردكه زير چوبهٔ دار دفن شود، و همين

<sup>1.</sup> Saint Diodore

<sup>2.</sup> Cappadoce

<sup>3.</sup> Mezzocane

<sup>4.</sup> Aquila

كار راكردند.

-بله، صحيح مي فرماييد!

\_ ترنس امقد س، اسقف برت، واقع در جایی که رود تیبر ابه دریا می ریزد، وصیت کرد که روی قبرش علامتی بگذارند تا هر کس ببیند، گمان کند از کسانی است که پدرش را کشته، و با غیظ و نفرت روی قبرش آب دهن بیندازد. و این وصیّت هم عملی شد. باید به این وصایا عمل کرد. \_ البته، مادر مقدّس!

- جسد بی جان برنار گیدونیس ارا، که در فرانسه نزدیک رُش آبی ا متولد شده بود، به وصیّت خودش، و برخلاف نظر پادشاه کاستیل، به کلیسای دومینیکهای لیموژه بردند؛ حال آن که برنار گیدونیس اسقف شهر توی ابود در اسپانیا. هیچ کس حق ندارد با وصایای چنین بزرگوارانی مخالفت کند.

\_البته، مادر مقدّس

ـ پلانتاویس دولافوس ۲ هم این موضوع را تأیید کرده.

من هم تأييد ميكنما

مادر روحانی تسبیح می انداخت و می گفت: «بابا فوآن! مادر کروسی فیکاسیون را باید در همان تابوتی بگذاریم که بیست سال تمام در آن می خوابید.»

\_صحيح مي فرماييد.

ـ تا خيال كند كه مرك نيز دنباله خواب اوست.

\_منظورتان این است که باید مادر مقدّس در همان تابوت باشد، و من

<sup>1.</sup> Saint Térence

<sup>2.</sup> Tibro

<sup>3.</sup> Bernard Guidonis

<sup>4.</sup> Roche-Abcille

۵. Limoge، شهری در جنوب فرانسه.

# دَرِ آن را میخکوبی کنم؟

\_بله.

\_پس باید تابوتی را که سازمان کفن و دفن می فرستد، بگذاریم کنار؟ \_ همین طور است.

سمن بی چون و چرا امر شما را اطاعت میکنم.

ـ جهار مادر روحانی در این کار بهشما کمک میکنند.

ـ برای میخکوبی کردن احتیاج به کمک آنها ندارم.

\_ آمًا برای پائین بردن جسد، به کمک آنها احتیاج داربد.

ـ پایین بردن جسد؟ در کجا؟

ـ توی دخمه ... دخمه زیر محراب.

ـ دخمهٔ زیر محراب؟

\_بله، بابافوآن.

**ــامًا** ...

ـشما یک اهرم در دست دارید، و کارتان زیاد مشکل نیست.

\_بله، امّا

ـ میلهٔ آهنی را از وسط حلقه میگذرانید، و سنگ را جابهجا میکنید.

\_بله، امّا

ـ باید بهوصیّت او عمل کرد. مادر کروسی فیکاسیون وصیت کرده، که در دخمهٔ زیر محراب دفن بشود و جسدش زیرِ خاکِ پلید گورستان دفن نشود. آرزوی او این بوده در جایی دفن بشود که در دوران حیات عبادتگاهش بوده. او این وصیّت را کرده، و از ما خواسته که بهوصیّتش عمل کنیم.

\_امّا مادر مقدّس، اين كار غيرقانوني است.

ـ در اينجا ما بهقانون خداوند عمل ميكنيم.

ــامًا اگر یک روز حقیقت معلوم بشود ...

- \_ما بهشما اطمينان داريم.
- بله. من سنگی هستم از دیوار این صومعه.

در انجمن، با مادران روحانی مشورت کردم. همه شان گفتند که باید به وصیت این به وصیت مادر کروسی فیکاسیون عمل کرد. بابافوآن، عمل به وصیت این مادر مقدّس، برای ما افتخار بزرگی است، نوعی معجزه است، آرامگاه مُردگان سرچشمهٔ معجزات است.

ـ ولى مادر مقدّس، امكان داردكه نمايندهٔ ادارهٔ بهداشت ...

فکر این چیزها را نکنید. سن بنوای دوّم در مورد محلِّ دفن مُردگان، با کنستانتین پُوگونات مدّتها بحث کرد و موافقت او را به دست آورد.

-امّا اگر رئيس بليس بو ببرد؟

کنود مِر ٔ یکی از هفت پادشاه آلمان بود، که در دوران امپراتوری کنستانس وارد سرزمین «گُل» شد. و این پادشاه رسماً موافقت کرد که روحانیون را در زیر محراب دفن کنند.

\_امًا بازرس دولتي هم هست.

در برابر صلیب، هیچ چیز ارزش و اعتبار ندارد. مارتن یازدهمین سردار شارترو۴ جملهٔ کوتاهی دارد با این مضمون: «تا وقتی دنیا دنیاست، صلیب بریا می ماند». ه

بابافوشلوان به محض آنکه جمله ای به زبان لاتین می شنید، به گمان آنکه دعا می خوانند، آمین می گفت.

كسى كه به سكوت عادت كرده است، هر وقت كه گوش شنوايي پيدا

<sup>1.</sup> Constantin Pogonate

<sup>2.</sup> Chonodemaire

۳. Gaule نامی که در قدیم به سرزمینهای واقع دربین رود رایس، کوهستانهای آلپ، و مدیترانه، و جبال، پیرنه، و اقیانوس اطلس داد، بودند (لاروس)

<sup>4.</sup> Chartreux

میکند دیگر دست بردار نیست و دوست دارد تا آنجا که می تواند حرف بزند. معروف است که ژیمناستوراس ای سخنور نامدار، روزی که از زندان آزاد شد، چون مدّتها ناگزیر ساکت مانده بود و می خواست هرچه زودتر حرفهایش را که سالها در سینهٔ او مانده بود بزند، در مقابل نخستین درختی که سر راهش بود، ایستاد و برای آن درخت سخنرانی مفصلی کرد، و سعی اش این بود که طوری مستدل و منطقی حرف بزند تا شنوندهٔ او، یسعنی درخت، قانع شود و استدلالهای او را بپذیرد. سرپرست صومعه نیز که با سکوت انس گرفته بود و ذخیرهٔ بزرگی از سخن در سینهٔ خود داشت، در اینجا فرصتی به دست آورده بود که حرف بزند؛ حالت جشمه ای را داشت که مدّتی پشت سدّی مانده باشد، و آن سدّ را ناگهان از سر راه بردارند، و یکباره چون سیلی در مسیر خود پیش برود. ناگهان و زبانش باز شده بود؛ کاری نداشت که باباقوشلوان معنای حرفهای او را

- برای ثابت کردن ادّعایم، گواهان زیادی دارم. سنبنوا در سمت راست من ایستاده و بِرنار در سمت چپ. «بِرنار» کیست؟ اولین راهب کِلروً۲. قُونتن جایی است در بورگُونی "که پُر برکت و مقدّس است؛ چون برنار در آنجا به دنیا آمده، نام پدرش تِسلن بود و مادرش زنی بود به نام آلِت از سیتُو شروع کرد و به کِلروً رسید.

گیوم دوشامپو<sup>۱</sup>، اسقف شالن سورسن بجواز کشیشیاش را امضا کرد؛ هفتصد شاگرد داشت، صد و شصت صومعه تأسیس کرد، در یک بحث و جدلِ مذهبی در سانس<sup>۱</sup>، آبلار و پی بردوبروس ۱۰، و شاگرد او

<sup>1.</sup> Gymnastoras

<sup>2.</sup> Clair-vaux

<sup>3.</sup> Bourgogne

<sup>4.</sup> Técelin

<sup>5.</sup> Alèthe

<sup>6.</sup> Guillaume de Champeaux

<sup>7.</sup> Châlon-sur-Saône

<sup>8.</sup> Sens

<sup>9.</sup> Abeilard

<sup>10.</sup> Pierre de Bruys

هانری، و دسته ای از گمراهان را، که خود را ظاهراً از معتقدان به حواریون حضرت مسیح می دانستند، در سال ۱۱۴۰، از گمراهی و ضلالت نجات داد؛ آرنودوبرس ارا در مباحثه شرمسار كرد؛ رائول، قاتل يهوديان،را بهمجازات رساند؛ در سال ۱۱۴۸ رئیس انجمن روحانیون شهر رَنس ۲ شد؛ ژیلبردولاپوره ۳، اسقف پواتیه، و اُندولتوال ٔ را محکوم ساخت؛ شاهزادگان آن حدود را با همدیگر آشتی داد، «لوئی»، یادشاه جوان را راهنمائی کرد؛ با نصایح خود مانع از آن شد که پاپ اُژنِ سوّم بهراه خطا قدم بگذارد، و سازمان تامیل را نظم و ترتیب بخشید؛ به تبلیغ و توصیهٔ او جنگهای صلیبی رونق بیشتری پیدا کرد. در دوران حیات خود، از او دویست و پنجاه معجزه در خاطرهها مانده؛ تنها در یک روز سسی و نه معجزه از او دیده بودند. بنواکیست؟ او طریقهٔ مونکاسن فی را پذیرفت. این روحانی بزرگ دوّمین کسی است که آیین رهبانی را بنیاد گذاشت؛ بازیل ۱ مقدس غرب اروپاست؛ چهل پاپ، دویست کاردینال، پنجاه مطران، هزار و ششصد اسقف، چهار امپراتور، دوازده همسر امپراتور، چهل و شش یادشاه، چهل و یک شهبانو، سه هزار و ششصد قدیس از پیروان طریقهٔ او بودند؛ و هزار و چهارصد سال است که آیین او بربا و برقرار است. ما از یک طرف سَنبرنار را داریم و در طرف دیگر نمایندهٔ سازمان بهداشت را. در یک طرف سن برنار را داریم و در طرف دیگر بازرس شهرداری، و قوانین و مقررات و دولت را. ما برای این گونه چیزها ارزش و اعتباری قائل نیستیم. هرکس ببیند که اینها ما را زیر فشار گذاشته اند ازشان متنفر مي شود. ما حق داريم كه خاكستر وجودمان را نثار عيسي مسيح كنيم. اين بهداشت همگانی چیزی است از اختراعات قرن حاضر، مگر کلانتر پلیس

<sup>1.</sup> Arnaud de Bresce

<sup>2.</sup> Reims

<sup>3.</sup> Gilbert de Porce

<sup>4.</sup> Éon de l'Étoile

<sup>5.</sup> Mont Cassin

۶. Basile، پدر کلبسای یونانی.

مى تواند قوانين الهى را ناديده بگيرد و خداوند را محكوم كند؟ قرن حاضر كارش همين است بابا فُوآن! حقيقت را از من بشنو.

بابافوشلوان، زبررگبارکلماتی که برایش نامفهوم بود، درمانده شده بود. امّاسرپرست صومعه به درماندگی او کاری نداشت و همچنان سخن می گفت: ـ هر صومعهای حق و حقوقی دارد، باید بتواند امواتش را برطبق اعتقادات خودش دفن كند. هيچكس مُنكر اين حق نيست جز عدّهاي افراد ناتوان و گمراه. ما در عصری زندگی میکنیم که همه چیز درهم ریخته؛ هرکس چیزهایی را که دانستنش لازم است نمی داند، امّا چیزهایی را که دانستنش لازم نیست می داند. همه بی ایمان شده اند و نادرست. در این عصر کسانی هستند که سنبرنار قدیس، نام آور و بزرگ، را با روحانی سادهای به نام برنار کاتولیکهای فقیر عوضی می گیرند. • عدهای در کفرگویی حدّ و مرز نمی شناسند. اعدام لوئی شانزدهم را با مصلوب کردن مسيح مقايسه ميكنند. لوئي شانزدهم شاه بود. شاه را با خداوند مقایسه کردن گفر است. همه ولتر را می شناسند؛ امّا نام سزاردوبیوس ا به گوش کسی آشنا نیست. سزار دوبوس از اولیای نیکبخت خداوند بود، و ولتر انسانی بود تیره روز. دوبریگور۲، آخرین کاردینال، حتی نمی دانست که شارل دوگوندران<sup>۳</sup>، جانشین برول<sup>۴</sup> بوده، و فرانسوا بورگوان<sup>ه</sup> جانشین «كوندران»، و پدر روحاني مارتِ ٢ مقدّس، جانشين سِنُو٧. مردم بانام پدر روحانی کوتن^ تا حدودی آشنایی دارند، امّا نه به آن علّت که این مرد بزرگ از بنیاد گذاران اوراتوار ۱ بود، بلکه از آن جهت که هانری چهارم

۱. César de Bus (۱۵۴۴-۱۶۵۷) از دانشمندان روحانی.

<sup>2.</sup> de Périgord

<sup>3.</sup> Charles de Condren

<sup>4.</sup> Bérulle

<sup>5.</sup> F. Bourgoin

<sup>6.</sup> Saint-Marthe

<sup>7.</sup> F-Senault

<sup>8.</sup> Père Coton

۹. Oratoire، از سازمانهای مذهبی که اصلاحاتی در مذهب کاتولیک انجام داده بود.

یادشاه بی ایمان فرانسه از او بدگویی می کرد. سن فرانسوا دوسال به آن دلیل محبوبیت پیدا کرده، و نامش بر سر زبانهاست که در قمار تقلب م کرد. از همین چیزهاست که دستاویز درست میکنند و از دین و مذهب بد مم گویند. چرا؟ برای آنکه کشیشان بد نیز وجود دارند؛ برای آنکه سازی بر، اسقف گاپ، برادر سَلُون اسقف آمبرُون ابود، و هر دوی آنها از مریدان مومول "بودند. امّا این بدگوییها مانع از آن نیست که روحانی بزرگواری مثل مارتن تور حتّی ردایش را به یک مرد فقیر ببخشد. قدّیسان را اذیت میکنند، بهروی حقایق چشم می بندند، همه با تاریکی انس گرفتهاند و جایی را نمی بینند. درنده ترین حیوانات آنها هستند که بینایی خود را از دست دادهاند. دیگر هیچکس از آتش دوزخ نمی ترسد، هيچ كس به فكر خوب شدن نيست ... آه! ... امان از دست اين مردم بدكار! می گویند به نام شاه این کار را می کنیم، و در واقع منظور شان به نام انقلاب است. هیچکس نمی داند که وظیفه اش در برابر زنده ها و مرده ها چیست. مقدّس مُردن ممنوع شده. در مرگ و میر هم باید قانون و مقررّات را رعایت کرد. واقعاً وحشت آور است. سن لِئون دوّم نامهای نوشت برای پی پر تُوتِر ۴، و نامه ای برای پادشاه وینزی گُوتها. و در این دو نامه با صراحت اعلام کرد که مقامات امپراتوری و دولتی نباید در امور مربوط به اموات مداخله کنند. گو تیه، اسقفِ شالون، در این مورد در مقابل اتون<sup>ه</sup> دوکِ بورگُونی ایستاد و آنقدر پافشاری کرد تا دیوان عالی بهنفع او رأی داد. پیش از آن هم ما در ادارهٔ امور مملکت سهیم بودیم آبه دوسیتو، از پیشروان طریقهٔ ما، در مجلس شورای بورگونی جزو مشاوران بود. ما حق داریم مُردگان خودمان را هرطور که میل داریم دفن کنیم. برای نمونه، از سن بنوا می گویم که در مون کاسن ایتالیا در گذشت و به وصیّت او جنازهاش

<sup>1.</sup> F. de Sales

<sup>2.</sup> Embrun

<sup>3.</sup> Mommol

<sup>4.</sup> Pierre Notaire

<sup>5.</sup> Othon

را در صومعهٔ فلوری در فرانسه دفن کردند، و این محل به نام سن بنوا سورلوار امعروف شد. در این چیزها چون و چرا نباید کرد. من از افراد بی ایمان و بی اعتقاد بیزارم، امّا از کسانی که با اجرای آداب و مراسم ما مخالفت می کنند نفرت دارم. آنها فقط «آرتُول ویون» ا، گابریل بوسلن ار تربتم ا، مُورولیکُوس و لوک داشری ارا مطالعه می کنند. ۷

در اینجا سرپرست صومعه نفسی تازه کرد، و سپس خطاب بهباباقوشلوان، گفت: «بابا فوآن!»

- ـ بله، مادر مقدّس!
- ـ مى توانم به شما اعتماد كنم؟
- -البته. دستور بفرماييد، من اطاعت ميكنم.
  - ـ بسيار خوب.
  - ــ من خودم را وقف صومعه كردهام.

- پس دیگر مشکلی نداریم. شما تابوت را میخکوبی میکنید. خواهران تابوت را میبرند به نمازخانه، و بعداز دعاخواندن، برمیگردند. بعداز ساعت یازده، نزدیک نیمه شب، شما می روید به نمازخانه، مادر آسانسیون و آن چهار مادر روحانی هم آنجا هستند. میلهٔ آهنی را باید با خودتان ببرید. البته همه چیز باید بی سروصدا و بسیار محرمانه انجام بگیرد.

معمولاً در آنجا یکی از خواهران هم هست، که زیر تیرک در حال عبادت است.

<sup>1.</sup> Saint Bnois Sur-Loire

<sup>2.</sup> Arnoul Wion

<sup>3.</sup> Gabriel Bucelin

<sup>4.</sup> Trithème

<sup>5.</sup> Maurolicus

<sup>6.</sup> Luc d'Achery

 $<sup>\</sup>gamma$ . ویکتور هوگو با کلمات ماهرانه بازی میکند، و در ضمن سخنرانی مادر «اینُوسانت» با زبردسنی سبک ویژهٔ خود را به کار میگیرد، و کلمات را در دهان او میگذارد (ایو.گ،)

- ـ هركى باشد، غرق عبادت است وكارى به كار شما ندارد.
  - امًا سر و صدا را می شنود.
  - در این حال، خواهران هیچ صدائی را نمی شنوند.

سپس جند لحظه هر دو ساکت ماندند. سرپرست صومعه فکری کرد و گفت: «شما زنگوله هاتان را باز می کنید. بهتر است خواهری که زیر تیرک نشسته، از وجود شما خبر دار نشود.»

- \_مادر مقدّسا
- ـ بله، بابافوآن.
- \_پزشک قانونی، مُرده را دیده و جواز دفن صادر کرده.
- مگر شما صدای زنگ مخصوص خبر دادن بهپزشک قانونی را نشنیدید. امروز ساعت چهار بعدازظهر پزشک بهاینجا می آید.
  - ــمن به هیچ زنگی، جز زنگ مخصوص خودم گوش نمی دهم.
    - كار خوبي ميكنيد، بابا فوشلوان.
  - \_مادر مقدّس! ... اهرمی لازم داریم که درازیاش شش پا باشد.
    - \_از کجا این اهرم را تهیه میکنید؟
- من مقدار زیادی آهنپاره در ته باغ ریخته ام. از آن میان میله را می توانم پیداکنم.
- \_یادتان باشد که سه ربع پیش از نیمه شب، در نماز خانه حاضر باشید.
  - \_مادر مقدّس!
  - \_بله، بابافوآن!
- برادر من خیلی پُر زور است. اگه به آدم قوی احتیاج داشته باشید، خیلی به درد می خورد.
  - ـ هر کاری که گفتم مو به مو باید انجام بشود.
  - ـ من تند و چابک نیستم. پای من لنگ است به کمک احتیاج دارم.
- ـ لنگیدن عیب نیست، و شاید از برکات الهی باشد. امپراتور هانری

دوم، که با گرگوار، پاپِ غاصب، می جنگید و بنوای هشتم را بر تخت سلطنت روحانیون نشآند، لنگ بود، و دو لقب داشت: هانری مقدّس و هانری لنگ.

بابا فوشلوان که کمی گوشش سنگین بود، و «دو لقب» را «دو عقب» شنیده بود، آهسته گفت: «چقدر خوب است که آدم «دو عقب» داشته باشد!

بابا فوآن! بهنظر من بهتر است که ما یک ساعت تمام را اختصاص بدهیم به این کار. یک ساعت خیلی زیاد نیست، شما ساعت بازده با میلهٔ آهنی تان نزدیک نمازخانه بایستید. نصف شب وقتِ شروع نماز میت است. بنابراین، باید یک ربع بیش از نصف شب، کار نمام شده باشد.

\_من تا آنجا که بتوانم، سعی خودم را میکنم تا اخلاص و وفاداری ام را به صومعه نشان بدهم. همان طور که دستور دادید، تابوت را میخکوبی میکنم. درست سر ساعت یازده به نماز خانه می روم. آن چهار مادر، و مادر آسانسیون آنجا هستند. اگه یک مرد هم آنجا بود بهتر بود. ولی حالا که نیست، عیب ندارد! با آن اهر می که همراه می برم، در دخمه را باز می کنم. تابوت را می برم پایین و بعد در دخمه را می بندم. با این ترتیب، هیچ اثری باقی نمی ماند، که دولت متوجه حقیقت بشود ... مادر مقدس! ... غیر از این هم کاری هست؟

سبله، مادر مقدّس را با تابوتی که در آن میخوابیده، در آن دخمه میگذاریم، امّا تابوت دیگری هم هست، که خالی است، و باید برای آن فکری کرد.

هر دو به فکر فرو رفتند. مادر روحانی گفت: «بابافوآن! با آن تابوت چه باید کرد؟»

\_آن را می بریم به گورستان و خاک میکنیم.

\_تابوت خالي را؟

باز هم سکوت کردند. بابا قُوشلوان، که کمی مضطرب شده بود، گفت: «مادر مقدّس! من هستم که باید توی نمازخانه تابوت را میخکوبی کنم. غیر از من کسی وارد آنجا نمی شود، و باز من هستم که تابوت را نمدییچ می کنم.»

دوست! ... ولی کسانی هم هستند که می آیند تا تابوت دوّم را به کالسکهٔ نعش کش ببرند، و طبعاً آن را روی دوش می گیرند و متوجه می شوند که تابوت خالی است.

بابا فوشلوان گفت: «آه! ... لعنت بر شي...»

سرپرست صومعه صلیب کشید، و چنان در چشمهای بافبان خیره شد که او کلام خود را نیمه تمام گذاشت. و «طانِ» شیطان در گلوی او ماند. بابا فوشلوان برای آنکه تأثیر بد این دشنام را از دهن مادر مقدّس پاک کند، گفت: «مادر مقدّس! نگران نباشید. من آن قدر توی تابوت سنگ و خاک می ریزم، که هیچ کس متوجه خالی بودن آن نشود.»

سرپرست صومعه گفت: «چه خوب گفتید. خاک و آدمی هر دو از یک سرشتند. پس شما مشکل تابوت خالی را حل میکنید؟

ـ بله مادر مقدّس! مطمئن باشید،

مادر اینوسانت دوباره چهرهاش با صفا و روشین شد، و با دست اشارهای به باباقوشلوان کرد تا به او بفهماند که دیگر کاری با او ندارد، و او می تواند برود. باغبان به طرف در رفت؛ می خواست بیرون برود که مادر روحانی او را صدا زد و با لحنی مهرآمیز گفت: «بابافُوآن! من از شما خیلی راضی هستم. فردا بعداز آنکه کارتان تمام شد، برادرتان را بیارید پیش من. بگویید دخترش را هم بیاورد.»

## ظاهراً ژان والؤان كتاب «اوستين كاستيله خو» الم خوانده بود

قدمهای مرد کنگ، و نظر بازی مرد یک چشم دیر به مقصد می رسد. بابا فوشلوان علاوه بر لنگیدن، در این موقع حیران و دو دل نیز بود. یک ربع ساعت طول کشید تا به کلبه اش در ته باغ رسید. کوزت بیدار شده و در کنار آتش نشسته بود. ژان والژان در آن لحظات، سبدی را در گوشهٔ اتاق به او نشان می داد و می گفت: «کوزتِ کوچولوی من! به حرفهای من درست توجه کن! ما باید از این خانه برویم. امّا دوباره به اینجا برمی گردیم. آن وقت، همه چیز خوب می شود. این آقای خوب و مهربان ترا توی سبد، روی دوشش می گذارد و می برد از اینجا بیرون، و ترا به خانمی می سپارد. بعدش من می آیم و ترا با خودم می آرم اینجا. برای آنکه دوباره گیر خانم بعدش می قویم بکن، و چون و چوا هم نکن. می فهمی دخترم؟»

كوزت سرش را بهعلامتِ قبول تكان داد.

در این موقع، در باز شد. ژان والژان روی گرداند و بابافوشلوان را دید و پرسید: «خوب؟ چه کار کردی؟»

بابا فوشلوان گفت: «كارها دارد رديف مى شود. امّا هنوز صد جور مشكل داريم. من اجازه گرفتهام كه شما و كوزت را بـا خـودم نـزد مـادر

مقدّس ببرم تا ترتیب کار را بدهد. منتهی باید اوّل شما دو نفر از اینجا بیرون بروید و بعد، درست و بهقاعده، همراه من وارد صومعه بشوید. البته بیرون بردن این کوچولو خیلی ساده است. او را در سبد میگذارم و می برم.

بله، برای او مشکل نداریم.

\_فقط باید توی سبد ساکت باشد و سر و صدا نکند.

داز این لحاظ مشکلی نیست، بچهٔ حرف شنوی است.

امًا آقای مادلن، شما چه کار میکنید؟ ... نمی شود از همان جائی که وارد شدید بیرون بروید؟

ژان والژان این بار هم جواب منفی داد: «این کار ممکن نیست.»

بابا فوشلوان زیر لب چیزهایی میگفت؛ مثل این که با خودش حرف می زد: «نمی دانم چه کار کنم؟ به مادر مقدّش گفتم که توی تابوت خاک می ریزم، امّا اگر به جای جنازه، توی تابوت خاک بریزم، ممکن است بو ببرند که حقّه ای در کار است. خاک با جنازه فرق می کند. همین که تابوت را جابه جا کنند، خاک از این طرف به آن طرف کشیده می شود. ممکن است سر و صدا داشته باشد. آن وقت کنج کاوی می کنند و قضیه آفتابی می شود و خبرش می رسد به گوش دولت.»

ژان والژان تصوّر می کرد که بابافوشلوان بیمار شده است و هذیان می گوید. امّا او بی آنکه در این مورد توضیحی بدهد، گفت: «آقای مادلن! باید هر طوری هست، از اینجا برید بیرون. تا فردا فرصت دارید. چون فردا من باید شما را نزد مادر مقدّس ببرم. منتظر شماست.»

و ابس بسار بسابافوشلوان قسضایا را بسرای ژان والژان شسرح داد، که سرپرست صومعه در برابر خدمتی که قبرار است به صومعه بکند، ایس پاداش را به او خواهد داد. زیرا راهبه ای که صبح امروز مرده، وصیت کرده است که او را در تابوتی بگذارند که سالها توی آن می خوابیده، و ایس

تابوت را در دخمهٔ زیر محراب نمازخانه دفن کنند؛ و این کار برخلاف مقررّات است. امّا آن مرحوم موجودی بوده است مقدّس، و در میان مادران روحانی مقام و مرتبهٔ مُهمی داشته، و بههمین دلیل وصیّت نامهٔ او باید بی چون و چرا اجرا شود. و برای این منظور قرار شده است که او، یعنی بابا قوشلوان، این مُردهٔ مقدّس را در تابوت همیشگی او بگذارد و آن را میخکوبی کند، و بعد، در سنگی دخمه را با یک اهرم فلزی جابهجاکند و تابوت را در دخمه جای بدهد. و سرپرست صومعه قبول کرده است که بهپاداش این کار، برادرش، یعنی آقای مادلن را به عنوان کُمک باغبان، و برادرزاده اش، یعنی کورت را در مدرسهٔ شبانه روزی صومعه بپذیرد. امّا مشکل عمده آن است که باید تابوت خالی را به گورستان ببرند و در آنجا، بعداز انجام مراسم مذهبی، دفن کنند. بعد از این کار، او می تواند با برادر و برادرزاده اش نزد سرپرست صومعه برود.

ژان والژان پرسید: «تابوت خالی از کجا می آید»

ـ همان تابوتي كه ادارهٔ متوفيّات مي فرستد.

- عجب! تابوت اگر خالی باشد، کارگرهایی که آن را روی دوش می گیرند، حقیقت را می فهمند.

به هر حال باید فکری کرد. قضیه کمی پیچیده است. مادر مقد س و محترمی در گذشته، پزشک قانونی هم جواز دفن را صادر می کند. ادارهٔ متوفیّات هم تابوت می فرستد تا جنازه را توی آن بگذارند. فردا هم کالسکهٔ نعش کش را با چند کارگر می فرستند که تابوت را بردارند و ببرند به گورستان. اگر تابوت خالی باشد، قطعاً کارگرها متوجه می شوند که جیزی توی آن نیست.

- این که کاری ندارد. باید به جای جنازه چیزی توی تابوت گذاشت.
  - \_از کجا مُرده بیارم و توی تابوت بگذارم؟
    - ـ مُرده بيدا نمي شود، امّا ...

- \_امّا چي؟
- ــزنده که پیدا می شود.
  - ــزنده؟
  - \_بله، خود من!

بابافُوشلوان مثل ترقّه از جا پرید و شگفت زده گفت: «شما؟»

ـ چراكه من نباشم؟

ژان والژان لبخندی زد که همچون فروغی بود آسمانی در یک صبح زمستان، و گفت: «بابافوشلوان! شما گفتید که آن زن مقدّس، یعنی مادر کروسی فیکاسیون، در گذشته، و من هم قبلاً بهشما گفته بودم که دیگر کسی بهنام آقای مادلن وجود ندارد، و در واقع دفن شده؛ و حالا ۱۰ آقای مادلن را دوباره دفن میکنیم که برای همیشه از بین برود.

فوشلوان گفت: «می بینم که می خندید، حتماً دارید شوخی می کنید.» داز اتّفاق، حرف من بسیار جدّی است. مگر نگفتید که من باید از اینجا بیرون بروم؟

- \_ بله،شما بايد از اينجا برويد بيرون.
- پس من هم باید مثل گوزت سبدی پیداکنم و توی آن پنهان شوم، تا مرا از اینجا بیرون ببرند.
  - این درست، امّا.
- \_وآن سبد همین تابوت است که از چوب کاج درست شده، و سرپوشی دارد از نمد سیاه.
  - -امًا يوشش تابوت راهبه ها از ماهوت سفيد است.
  - ـ بسيار خوب، ماهوت سفيد؛ اصل مطلب كه فرق نمي كند.
  - آقای مادلن اشما با همهٔ آدمهایی که می شناسم فرق دارید.

بابا فوشلوان که با زندگی آرام و بی در دسر، و به قول خودش با «ادا و اصولهای صومعه» انس گرفته بود، وقتی چنین چیزی را از ژان والژان

شنید، بی اندازه متعجب شد، درست مثل آن بود که رهگذری ناگهان ببیند که یک کشتی بزرگ ماهیگیری در جویباری در کوچهٔ سندونی مشغول صید ماهی است.

ژان والژان گفت: «مسأله خیلی واضح و روشن است. من باید از اینجا بروم بیرون؛ و هیچکس هم نباید مرا ببیند. تابوت بهترین وسیله است. امّا اوّل بهمن بگویید که جای این تابوت کجاست؟»

ـ تابوت خالى؟

\_بله.

در جایی است که به آن میگویند تالار اموات، روی دو تا چهار پایه، و زیر ماهوت سفید.

\_طول این تابوت چقدر است؟

\_ تقريباً شش يا.

\_ تالار اموات كجاست؟

در طبقهٔ همکف؛ پنجرهای آهنی دارد رو بهباغ، و دوتا در دارد؛ یکی به صومعه باز می شود، دیگری به کلیسا.

-كدام كليسا؟

\_كليسايى است براى عموم. درش به خيابان باز مى شود.

-کلیدهای این دوتا در، پیش شماست؟

ـ نه، کلید دَرِ کلیسا پیش دربان است. امّا کلید دری که به صومعه باز می شود پیش من است.

ــدربان معمولاً چه وقت آن در را باز میکند؟

دربان وقتی در را باز میکند که کالسکهٔ نعشکش برای بردن تابوت می آید. بعداز بردن تابوت در را می بندد.

ـ چه کسی دُرِ تابوت را میخکوبی میکند؟

ــ من.

- \_كَسِ ديگرى هم آنجا هست؟
- ـ هیچ مردی غیر از پزشک قانونی نمی تواند وارد این تالار بشود. روی دیوار تالار این مطلب را نوشته اند.
- به این ترتیب، امشب وقتی همه خوابیدند، مرا ببرید توی این تالار، و یک گوشه را نشانم بدهید تا مخفی بشوم.
- مى توانم شما را در گوشهٔ تاریكى، كنه ابزار كارم را مى گذارم و كليدش پيش من است، مخفى كنم.
  - \_كالسكة نعشكش چه ساعتى براى بردن مرده مى آيد؟
- در حدود ساعت سه بعدازظهر. مُرده را میبرند به گورستان و و پیش از تاریک شدن هوا در آنجا دفن میکنند، گورستان زیاد نزدیک نیست.
- من تمام شب و روز بعد را در اتاق ابزار و وسایل شما می مانم. به شرط آن که گرسنه ام نگذارید.
  - ـ برای شما خوراکی می آرم.
- ـ ساعت دو بعدازظهر، می توانید بیایید و در تابوتم را میخکوبی کنید.
  - \_این کار عملی نیست، غیرممکن است.
- ــ چرا عملی نیست؟ من تـوی تـابوت مـیخوابـم، شـما بـا چکش میخهای تابوت را میکوبید. مگر غیر از این است؟

این گونه چیزها در تصوّر بابافوشلوان نمی گنجید. امّا ژان والژان این کار را ساده و آسان می پنداشت؛ زیرا از گذرگاههای خطرناکی عبور کرده بود. در زندان یادگرفته بود که در موقع فرار چگونه خود را جمع و جور کند تا بتواند در محفظهٔ کوچکی جا بگیرد. چون زندانیهای محکوم بهاعمال شاقه، مُدام در فکر فرارند؛ مثل بیماری که می داند اگر بیماری اش به مرحلهٔ بحرانی برسد، یا می میرد یا شفا می یابد. زندانی فرار بیماری اش به مرحلهٔ بحرانی برسد، یا می میرد یا شفا می یابد. زندانی فرار

را مانند دارویی تلخ برای درمان درد خویش می داند. بیمار برای شفا یافتن هر دارویی را می خورد. در تابوت خزیدن، و مانند شیی، جابه جا شدن، و ساعتها در محفظهٔ تنگی زیستن، و در چنان هوای خفهای نفس کشیدن و تا مرحلهٔ خفگی پیش رفتن، امّا به هر روی زنده ماندن، از هنرهای شگفت آور و ویژهٔ ژان والژان بود.

وانگهی تنها زندانیان نیستند که برای فرار، گاهی ناگزیر در تمابوت پنهان می شوند؛ یکی از امپراتوران نیز چنین کاری کرده است. راهبهای به نام اوستن کاستیله خو در رمانِ خود شرح داده است که چگونه شارلکن ، پس از کناره گیری از مقام سلطنت، برای ورود به صومعه سن روست و خروج از آن در یک تابوت خوابید و به مقصود خود رسید.

بابافوشلوان که هنوز از حیرت درنیامده بود، گفت: «برای نفس کشیدن چه کار میکنید؟»

\_نفس مىكشىم.

در تابوت نمی شود نفس کشید. وقتی که فکرش را میکنم، نفسم می گیرد.

مدفکر میکنم شما مَنّه داشته باشید. روی تابوت، در جایی که صورت و دهان من قرار میگیرد، با منّه چند سوراخ کوچک باز کنید. بعداز آن هم

۱. موضوع خوابیدن یک انسان زنده در تابوت ظاهراً نباید از کتاب «اوستن کاستی له خُو» اقتباس شده باشد، زیرا ما تنها شاعر و نویسنده ای که به این نام می شناسیم «کریستُوال کاستی له خُو» است که در قرن نوزدهم می زیسته، و نام کوچک او «اوستن» نبوده. وانگهی موضوع زنده در تابوت خفتن و از زندان بیرون رفتن، در چند کتاب معروف نمونه هایی دارد، که شاید از همه معروفتر رُمان کنت مونت کریستو، اثر الکساندر دوما، باشد، همچنین داستان «راهب» اثر لویس Lewis ولی در اینجا اهمیت موضوع، در مفهوم ومعنای رمزی آن است که قهرمان داستان با تابوت، به صومعهٔ زنان راهبه راه می یابد و برای بازی با مرگ، از تجربه های زندان یاری می گیرد و زندگی و خلق و خوی تازه ای می یابد (ایو،گ.). «Charles Quint ۲» شارل پنجم پادشاه اسپانیا.

طوری میخهای تابوت را بکوبید که زیاد روی سینهٔ من فشار نیاورد.

داگر سرفه تان گرفت، یا خواستید عطسه کنید، چی می شود؟

کسی که خودش را به خطر می اندازد، نه سرفه می کند نه عطسه.

و چند لحظه ای سکوت کرد و سیس گفت: «بابا قُوشلوان! چاره ای

نیست؛ یا باید در اینجا گرفتار شد، یا در تابوت از اینجا بیرون رفت.»

همه دیدهایم که وقتی گربهبهیک در نیمهباز میرسد، مدّتی با تردید در میانِ دو لنگهٔ درمیماند؛ گوبا در انتظار است که یک نفر به او بگوید:

«بیا توی اتاق! معطل چه هستی؟» انسان هم وقتی به وادی پرخطر می رسد، به تردید می افتد؛ زیرا می ترسد که پیش برود و سر به نیست شود. افراد محتاط مانند گربه اند که در میان دو لنگهٔ در، از حرکت باز می مانند و گاهی از ورود به اتاق منصرف می شوند. امّا همین افراد محتاط غالباً بیش از انسانهای بی باک و شجاع دچار خطر می شوند. بابافوشلوان نیز در این هنگام محتاط بود و تردید داشت. با این وصف، خونسردی و بی باکی ژان والژان در او اثر کرد، و آهسته گفت: «فکر می کنید راه دیگری برای بیرون رفتن نیست؟»

ژان والژان گفت: «تنها چیزی که فکرم را پریشان میکند، این است که در گورستان چه اتفاقی می افتد. از بقیهٔ کارها مطمئنم.»

بابافوشلوان گفت: «برعکس، این تنها چیزی است که از آن واهمه ندارم. اگر شما صحیح و سالم به گورستان برسید، من قول می دهم که شما را بی در دِسَر از قبر بیرون بکشم. گورکن پیرمردی است می خواره و همیشه مست. و از دوستان من است. به اسم بابامِستی ین اب مثل این که وجودش را از خمرهٔ شراب بیرون کشیده اند. این دوست همیشه مست من، تابوت را توی قبر می گذارد و من به آسانی آب، خوردن تابوت را می آرم بیرون. بگذارید از حالا برایتان بگویم که در گورستان چه اتفاقی می آرم بیرون. بگذارید از حالا برایتان بگویم که در گورستان چه اتفاقی

می افتد. کمی پیش از غروب، یعنی سه ربع ساعت پیش از آن که در بزرگ گورستان را ببندند، كالسكه نعشكش وارد آنجا مى شود. من همراه كالسكه مي آيم. يك چكش و يك ميخكش و يك گازانبر با خودم دارم. بعد از توقف كالسكه، كارگرهاى مرده كش طنابي را مى پيچند دور تابوت، وشما را که توی تابوت هستید می آرند پایین. کشیش می آید و دعا می خواند و صلیب می کشد، و آب مقدّس روی تابوت می ریزد، و بعداز این کارها پی کارش می رود. آن وقت، من و بابا مستی ین تنها می مانیم. گفتم که بابا مستیین دوست من است. از دو حال خارج نیست، یا بابامستی بن مست مست است، یا هنوز مست نشده. اگر مست مست نباشد، دستش را میگیرم، میبرم بهمیخانه، بُن کُوانی، و در آنجا آنقدر شراب به او می خورانم که مست مست بشود. مست شدنش زیاد طول نمى كشد، اصلاً با همان پيالهٔ اول اختيار از دستش درمي رود. بعداز آنكه مست مستش کردم، همانجا روی سکوی میخانه میخوابانمش و کارت مخصوص ورود به گورستان را از جیبش درمی آرم، و خودم تک و تنها به گورستان می آیم. در این صورت، دیگر همه چیز در دست ماست، امّا اگر مست باشد، كار آسانتر است. بهش مىگويم برود دنبال كارش تا خودم ترتیب کارها را بدهم. او هم ول میکند و میرود؛ من هم شما را از تابوت درمي آرم.

ژان والژان برای آنکه هوش و درایت او را تحسین کند، دستش را پیش برد، و باباقوشلوان باصفای روستایی دست او را گرفت. آنگاه ژان والژان گفت: «پس دیگر هیچ مشکلی نیست. بابا قوشلوان! تردید نداشته باش. ما به مقصودمان می رسیم.»

بابا فُوشلوان با خودگفت: «ای کاش کارها بر محس نشود. آن وقت، نمی دانم چه وضعی پیش می آید.»



## بادەنوشان ھم مىمىرند

روز بعد، نزدیک غروب آفتاب، کسانی که در خیابان مِن در رفت و آمد بودند، کلاهشان را به احترام کالسکهٔ نعش کشی که پوشش سفیدی داشت و صلیب سیاهی روی آن نصب شده بود، برمی داشتند. دنبال این کالسکه کشیشی با ردای بلند، و کودک سرودخوانی با کلاه سرخ در حرکت بودند. دو نفر کارگر مُرده کشی، با لباس خاکستری و سرآستینهای سیاه، در طرف چپ، کالسکه را همراهی می کردند. پیرمردی با لباس کارگری، لنگان لنگان، از پی این گروه می آمد. این کالسکهٔ نعش کش به گورستان و و ژبرار می آمد.

از جیب گشاد پیرمردِ لنگ، دستهٔ یک چکش و تیغهٔ یک میخکش، و دستکهای یک گازانبر بیرون زده بود.

كسورستان ووژيسرار در يساريس وضعى استئنائي داشت؛ آداب و

## 1. Maine

7. Vaugirard گورستانی در پاریس که از پتی پیکپوس چندان دور نیست. تاریخ و قرع ماجرای این فصل از کتاب (مارس ۱۸۲۴)، با واقعیات تاحدودی ناسازگار می نماید؛ چون در آن موقع، زنان راهبه را در گورستان و و ژیرار دفن نمی کردند. و این، همان محلی است که بعداً مدرسهٔ بوقن Buffon را در آن ساختند، و دیگر اجازه ندادند که مُرده ها را در آنجا به خاک بسپارند. با این وصف، ژنرال لائوری Lahorie را در ۱۸۱۲، و مادر و یکتور هوگو را در سال ۱۸۲۱، در این گورستان دفن کردند. «ایو،گ.»

رسومش با بقیهٔ گورستانها متفاوت بود، دری مخصوص ورود کالسکه، و دَركو چكى ويؤه يادگان داشت،كه سالخوردگان بهاصطلاح خودشان آنها را در سواره و در پیاده، نام داده بودند. برناردینهای بندیکتیان ساکن در صومعهٔ پُتی پیکپوس، چنانکه گفتیم، مجاز بودند کمه مردگان خود را به هنگام غروب، در گوشهٔ خاصی از این گورستان دفن کنند؛ زیرا این زمین سابقاً جزو موقوفات صومعه بود، و گوركنها بههمين علَّت در تابستانها یک برنامهٔ اضافی عصرانه داشتند. در زمستانها، که روزها کوتاه بود، این برنامه شبانگاهی می شد. ولی بمهر تنقدیر، ناچار بودند که مقررات گورستان را درنظر بگیرند. در آن هنگام، شهرداری ها گورستان ها را موظّف كرده بودند كه بعداز غروب آفتاب درهايشان را ببندند، و گورستان ووژیرار نیز همین کار را می کرد. درهای سواره و بیادهٔ این گورستان در کنار همدیگر بودند، و نزدیک جایگاه دربان. به محض آنکه آفتاب در پس گنبدهای انوالید اینهان می شد، این درهای آهنین روی پاشنه ها می چرخیدند و بسته می شدند؛ و اگر گورکنی در گورستان مانده بود، برای بیرون رفتن، ناچار بود کارت مخصوص خود را، که ادارهٔ متوفیّات به آنها داده بود، در جعبه ای که شبیه به صندوق بست بود و در کنار ینجرهٔ اتاق دربان نصب شده بود، بیندازد. دربان که صدای آن را می شنید، طنابی راکه به در پیاده رو اتّصال داشت میکشید، و در باز می شد و گورکن بیرون می رفت. اگر گورکن کارتش را همراه نداشت، ناچار بود دربان را صدا بزند، و دربان که یا مشغول چرت زدن بود، یا خفته بود، از جا بلند می شد و بیرون می آمد و در را باز می کرد. امّا قبل از آنکه اجازه بدهد که گورکن بیرون برود، او را پانزده فرانک جریمه می کرد. این، جریمهٔ گورکنی بود که کارتش را همراه نیاورده باشد.

این گورستان با مقررًات خاص خود، که با قواعد و اصول اداری

<sup>1.</sup> Invalide

چندان سازگار نبود، کمی بعد از سال ۱۸۳۰ متروک شد، و گورستان مونیارناس، که به نام «گورستان شرقی» معروف شده بود و با آن فاصله ای نداشت، جای آن را گرفت. امّا میخانهٔ بُن کُوانی به همان حال ماند، و مشتریان قدیم خود را حفظ کرد. بالای دَرِ میخانهٔ بن کوانی، به معنای به خوب تابلویی نصب کرده بودند، که تصویر میوهٔ درخت به را روی آن نقاشی کرده بودند و زیر آن نوشته بودند: «می نوشم به سلامتی به خوب!». و این میخانه در آن موقع مشهور بود.

گورستان و و ژیرار، در آن هنگام نیز تقریباً نیم ویران بود، و کمکم به صورت گوشه ای متروک در می آمد؛ علفهای خشک همه جایش را گرفته بودند، دیگر گل و گیاهی نداشت. بورژواها دیگر دلشان نمی خواست که پس از مرگ جنازه شان در آنجا دفن شود، و همه شان وصیت می کردند که در گورستان پرلاشِز ا دفنشان کنند. دفن شدن در چنین گورستانی نشانه فقر و نداری بود، و بر عکس خفتن در گورستان پرلاشز، مانند داشتن مُبلِ آبنوس مایهٔ سرافرازی و افتخار بود، و نوعی تشخص به حساب می آمد. با این وصف، گورستان و و ژیرار هنوز جای آبرومندی بود که به سبک باغهای قدیم پاریس، در ختکاری شده بود؛ خیابانهای صاف و مستقیمی باغهای قدیم پاریس، در ختکاری شده بود؛ خیابانهای صاف و مستقیمی بافهای آن به هنگام غروب غمانگیز می شد، گویی از همه سوی آن بود. فضای آن به هنگام غروب غمانگیز می شد، گویی از همه سوی آن بود. فضای آن به هنگام غروب غمانگیز می شد، گویی از همه سوی آن

پیش از خروب آفتاب، کالسکهٔ نعشکش با روپوش سفید آراسته به صلیب سیاه، وارد «وُوژیرار» شد. مردی که لنگان لنگان از بی آن می آمد، کسی جز بابافوشلوان تبود.

دفنِ مادر کروسی فیکاسیون در دخمهٔ زیر محراب نمازخانه، و بیرون بردن گوزت با سبد، و پنهان شدن ژان والژان در تالار اموات، بیمانع و

اشكال انجام گرفته بود.

درضمن، این نکته را نیز بگوییم که به نظر ما دفن مادر کروسی فیکسیون در دخمهٔ زیر محراب گناهی بوده است ناچیز و درخور عفو. مادران روحانی نیز بیخیال و با وجدانی آسوده این کار را انجام داده بودند. معمولاً در صومعه وقتی از دولت و مقامات رسمی سخن بهمیان می آید، منظور آن است که چگونه می توان مقررًات دولتی را نادیده گرفت و قواعد و قوانین مخصوص صومعه را اجرا کرد. حالا هرچه می خواهید، قانون وضع کنید؛ آن قوانین برای خودتان خوب است، که در صومعه تنها قوانین الهی حاکم است. اصول و قوانین الهی کجا، و مقررًات و قواعد دولتی حاکم بر جامعه کجا؟

بابافوشلوان دنبال کالسکهٔ نعشکش میلنگید و میرفت و خوش و خوش و خوش و خرسند بود چرا که دو رازِ بزرگ را در سینه نهفته بود و در دو توطئه شرکت کرده بود، یکی به خاطر صومعه و دیگری به خاطر آقای مادلن، یکی به نفع صومعه و دیگری بر ضد صومعه. به هرحال، گشاده رو و بانشاط بود؛ پنداری آرامش و اعتماد به نفسِ ژان والژان در او عمیقاً اثر گذاشته بود.

بابافوشلوان تردید نداشت که در این کار هم موفق می شود؛ مهمترین قسمت کار را به انجام رسانده بود و باقی کار به نظرش ساده و آسان می آمد. از دو سال به این طرف، بیش از ده بار بابامِستی پنِ ساده دل را، که لبهای قلمبه ای داشت، با خود به میخانه برده و مست کرده بود. در واقع، بابا مِستی پن در دست فوشلوان مثل یک بازیچه بود، و می توانست مستی پن در دست فوشلوان مثل یک بازیچه بود، و می توانست مستی پن را به هر کاری وادارد و هرجور که دلش می خواهد سرش کلاه بگذارد؛ گویی سر بابا مستی پن درست به اندازهٔ کلاه بابا فوشلوان بود!

هنگامی که کالسکهٔ نعشکش به گورستان رسید، فوشلوان شادمانه دستهایش را بههم مالید و با خودگفت: «حالا حسابی کیف میکنیم. باید

ببینم آن پیرمرد همیشه مست کجاست؟»

کالسکهٔ نعشکش جلوی دَرِ گورستان توقف کرد تا جوازِ دفن را به دربان نشان بدهد. و این کار معمولاً یک دقیقه طول میکشید. در این هنگام، بابانوشلوان چشمش به کارگری افتاد که در کنارِ دَر ایستاده بود و پالتوی کوتاهی با جیبهای گشاد پوشیده بود و بیلی زیر بغل داشت. از او پرسید:

بدشما؟

\_من گوركن هستم.

مثل این بود که گلولهای مستقیماً در سینهٔ بابافُوشلان فرو رفته باشد؛ مثل صاعقهزدهها از جا پرید و گفت: «شما ... شما گورکن هستید؟»

بله.

\_شما؟

\_بله، من.

ــامًا بابا مِستىين، گوركن اينجاست.

ــ بود.

ـچطور؟ يعني چه که بود؟

ـ بابا مِستىين مُرد.

بابا فوشلوان منتظر هر خبری بود، جز آن که بشنود که گورکنی مُرده باشد. امّا این خبر حقیقت داشت، چون گورکنها هم مثل بقیه می میرند. آنها که برای دیگران گور می کَنند، جادّهٔ گورِ خود را هم صاف می کنند.

بابا قُوشلوان از حيرت دهانش باز ماند و بود؛ بهلكنت افتاده بود: «امّا ... ممكن ... نيست ... كه بابا مستى ين ... مُرده باشد.»

\_حالاكه ممكن شده.

صدای فُوشلوان بهزحمت شنیده می شد که می گفت: «گورکن اینجا ... همیشه «بابا مستیین» بود، حالا هم هست.»

گورکن جدید در جواب او گفت: «بعد از ناپلئون، نوبت رسید بهلوئی هـجدهم؛ بعد از بابامِستیین هـم نوبت رسید بهاین جانب، یعنی «گرببی یه» ۱.

فوشلوان، رنگ از رویش پریده بود، گریبییه را نگاه میکرد که دراز قامت بود و لاغر با رنگ پریده، و با سر و وضعی تُحوست بار؛ سر و وضع پزشکی را داشت که در کارش موفق نشده و از ناچاری گورکن شده باشد.

فوشلوان، بی خود و بی جهت به خنده افتاد و گفت: «آه!... کار دنیا چقدر عجیب است! بابا مستی بن مُرده، بابا مستی بن خوب و مهربان مُسرده. امّا بابا لُونوار معزیزمان زنده است. بابا لُونوار را که حتما می شناسید؟ عکس خوشگلش را روی سبوی شراب قرمز شماره شش چسبانده اند. این شراب سورِن عجب چیزی است، شراب مردافکن پاریسی است. بابا مستی بن مُرده، حسابی خورد توی ذوقم. چه آدم شاد و بانشاطی بود. شما هم حتما به خوبی او هستید، رفیق! ... السّاعه می رویم و چند پیاله با هم می زنیم به سلامتی همدیگر.»

آن مرد در جواب گفت: «من درسخوانده ام؛ كلاس هشت را تمام كرده ام، اصلاً لب به شراب نمى زنم.»

کالسکهٔ نعشکش دوباره به راه افتاد. در خیابان اصلی قبرستان پیش میرفت، نُوشلوان آهسته تر راه می رفت، نگران شده بود و بیشتر می لنگید. گورکن جلوتر از او می رفت.

فوشلوان یک بار دیگر سعی کرد گریبی به را آزمایش کند. به نظرش آمد که این مرد سن و سال زیادی ندارد، امّا طرز فکرش به پیران می ماند؛ و با آنکه لاغر است، برزور است.

با آواز بلند صدایش زد، آن مرد روی گرداند. بابافُوشلوان گفت: «رفیق! من هم گورکن هستم، گورکن صومعه.»

1. Gribier 2. Lenoire 3. Suresne

\_پس همکاریم.

فوشلوان کمسواد، امّا تیزبین و موشکاف بود؛ متوجّه شده بود که با موجود ناسازگار و زبان آوری طرف شده است، سعی داشت به ترتیبی دل او را به دست بیاورد.

-بله. تقريباً همكاريم ... امّا شما گفتيد كه بابا مستىين مُرده.

بله دیگر، خدای مهربان به کارنامهٔ او نگاهی انداخته و دیده بود که مهلتش تمام شده. از دست بایا مِستیین هم کاری ساخته نبود، ناچار از دنیا رفت.

\_خدای مهربان ...

گورکن با خودنمایی و پُرحرارت، گفت: «بله، خدای مهربان ... بهقول فلاسفه پدر جاودانی، و بهقول ژاکُوبنها قادر متعال.»

فوشلوان گفت: «رفيق! اين حرفها به كنار، بايد ترتيبي بدهيم كه بيشتر با هم آشنا بشويم.»

\_ آشناکه شدیم؛ شما دهاتی هستید و من پاریسی.

ــتا درگوشهٔ دِنجی ننشینیم و چند جرعهای ننوشیم و درد دل نکنیم، با هم آشنا نمی شویم. جام شراب که خالی شد، قلبِ آدم پُر از صفا می شود. بیایید برویم چند پیاله شراب بخوریم. هیچکس همچو دعوتی را رد نمی کند.

\_اوّل بايد كارمان را تمام كنيم.

فوشلوان با خودگفت: «وای! که چه بلایی به سرم آمد!»

کالسکهٔ نعشکش همچنان پیش میرفت و به گوشهٔ مخصوص راهبه ها نزدیک می شد.

گورکن گفت: «آهای دهاتی! ... من هفت تا بچه دارم که باید شکمشان را سیر کتم؛ برای آنکه بچه ها بتوانند نان بخورند، من نباید پولم را خرج نوشیدن بکنم.»

و سپس جملهای را، که به خیال خودش زیبا و دلنشین آمده بود، به سخن خود افزود: «بله، گرسنگی آنها دشمن تشنگی من است!»

کالسکهٔ نعشکش از کنار چند درخت سرو گذشت و از خیابان اصلی وارد یک خیابان فرعی شد، و نرم نرم جلو می رفت. فوشلوان آهسته تر قدم برمی داشت، و خوشبختانه زمین از باران شب قبل خیس شده بود، چرخهای کالسکه در خاک فرو می رفت، و از سرعت آن کاسته شده بود. فوشلوان هنوز نومید نشده بود؛ آهسته در گوش گورکن گفت: «رفیق،

آنجا در آن میخانه، از آن شرابهای اعلا هست؛ شراب «آرانتوی» ۱.

آن مرد گفت: «دهاتی! ... اصلاً گورکنی برازندهٔ من نیست؛ پدر من دربان شهرداری بود، دلش میخواست که من دنبال ادبیات بروم، امّا خیلی بد آورد؛ هرچه داشت فروخت و از بورس سهام خرید. همهٔ اندوخته اش از دست رفت. منهم ناچار ادبیات را کنار گذاشتم، امّا هنوز برای مردم پاریس نامه می نویسم. دستم آماده است برای نویسندگی!»

باباقوشلوان به فكر افتادكه به اين شاخهٔ نازك آويزان شود؛ آهسته در گوش گوركن گفت: «پس شما گوركن نيستيد، نويسنده ايد.»

گوركن گفت: «اين دو شغل با هم مُنافات ندارند؛ من جامع الاطرافم!» فوشلوان معنى اين كلمه را نفهميد و گفت: «بعد از همهٔ اين حرفها، برويم و لبى تركنيم!»

در اینجا نکته ای را نباید ناگفته گذاشت که بابانوشلوان به گورکن اصرار می کرد که بروند شرابی بخورند، امّا نمی گفت که وجهِ می را که خواهد داد؛ چون قبلاً وضع به صورت دیگری بود. بابانوشلوان اصرار می کرد که بروند و شرابی بخورند، و در میخانه بابا مستی بن بود که مست می شد و وجهِ می را می پرداخت. و حالا معلوم نبود که اگر به میخانه می را می پرداخت. و حالا معلوم نبود که اگر به میخانه می رفتند، پرداخت پول شراب به عهدهٔ که بود. البته فوشلوان چاره ای

<sup>1.</sup> Argentouil

نداشت جز آن که اصرار کند و او را بهمیخانه بکشد، امّا بهقول رابله ۱، موضوع اصلی ناگفته می ماند. قُوشلوان جنان نگران و ناراحت بود که اصلاً فکر نمی کرد چه کسی باید خرج میخانه را بپردازد. و گورکن لبخندزنان می گفت: «باید در فکر نان بود. من هم کار بابا مِستیین را قبول کردم تا نانِ بچهها را دربیاورم. آدم وقتی درسش را تمام کرد، فیلسوف درست و حسابی می شود. فعلاً دو کار می کنم؛ صبحها با قلم چیز می نویسم و عصرها با بیل گور می کنم. صبحها در گوشهٔ دکانی در خیابان می سور ۲، نزدیک بازار چترفروشها، می نشینم و نامه می نویسم. بیشتر مشتریهای من کُلفتها هستند و زنهای آشپز، که من از قول آنها برای کس و کارشان نامه می نویسم. صبحها نامهٔ عاشقانه می نویسم و عصرها کارم و کارشان نامه می نویسم. صبحها نامهٔ عاشقانه می نویسم و عصرها کارم گورکنی است. زندگی همین است، رفیق دهاتی من!»

کالسکهٔ نعشکش جلوتر می رفت، فوشلوان لحظه به لحظه نگران تر می شد و به اطرافش نگاه می کرد. عرق بر پیشانی اش نشسته بود. گورکن همچنان حرف می زد: «امّا آدم نمی تواند دو معشوقه داشته باشد؛ باید تصمیم خود را بگیرم، و از بین قلم و بیل یکی را انتخاب کنم.»
کالسکهٔ نعش کش توقف کرد.

کودک سرودخوان و کشیش از کالسکه پایین آمدند. یکی از چرخهای کالسکه در کنارکپهٔ خاکی بود که در دو قدمی آن گوری دهان گشوده بود.

فوشلوان مبهوت بود و با خود میگفت: «چه شوخی مسخرهای!»

## در جعبهٔ تابوت

چه کسی در تابوت بود؟ روشن است که کسی جز ژان والژان نبود. ا ژان والژان به خود سخت می گرفت تا در تابوت زنده بماند؛ و به همین دلیل، هرقدر که می توانست کمتر نفس می کشید.

عجیب است که وقتی فکر و روح آدمی با اطمینان در پی چیزی باشد، جسم نیز احساس امنیت و اطمینان می کند. طرحی که شب پیش ژان والژان و بابا فوشلوان ریخته بودند تا اینجا به خوبی پیش رفته بود، و ژان والژان نیز در تابوت به امید بابا مِستی بن گورکن بود، که فوشلوان از این بابت به او اطمینان داده بود، و تردیدی نداشت که در گورستان قضایا به سادگی حل می شود، و این قسمت از برنامه از کارهای قبلی آسان تر انجام می شود.

جعبهٔ چوبی تابوت به ژان والژان آرامش هول انگیزی بخشیده بود، پنداری آرامش و آسودگیِ مُردگان، در جسم و جان ژان والژان اثر گذاشته بود.

لحظاتی بعد از آنکه فوشلوان در نمازخانه تابوت را میخکوبی کرد،

۱. موضوع زنده به گور شدن، الهامی بوده است برای و یکتور هوگو، که براساس آن، منظومهٔ بسیار زیبایی در «تأملات» خود دارد. اعتقاد او به حلول روح از جسمی به جسم دبگر، در پروراندن چنین موضوعاتی تأثیر بسیار داشته است. (ایو.گ.).

ژان والژان متوجه شد که تابوت را از زمین برداشتند و جابه جا کردند. سپس حس کرده بود که تابوت را در کالسکه گذاشته اند. در ابتدا حرکت کالسکه با تکانهای شدید همراه بود، و بعداً کمی نرم تر شد. ژان والژان حس می کرد که از روی سنگفرشهای کوچه گذشته، به زمین نرم و صاف خیابان رسیده اند. حتّی با شنیدن صدایی خشک و ممتد فهمیده بود که از روی پُلِ اُسترلینز عبور می کنند. در اولین توقف، متوجه شده بود که به گورستان رسیده اند، و در توقف بعدی نیز دریافته بود که کالسکهٔ به گورستان رسیده اند، و در توقف بعدی نیز دریافته بود که کالسکهٔ به شرکش در کنار گودال قبر ایستاده است.

لحظاتی بعد، متوجه شد که چندنفر دو سَرِ تابوت راگرفتهاند، و سپس جعبهٔ تابوت به سر و صدا افتاد. معلوم بود که طناب را دور تابوت پیچیده اند تا آن را درگودال قبر بگذارند.

در این هنگام، دچار نوعی سرگیجه شد.

احتمالاً کارگران مُرده کش و گورکن تابوت را سرازیر کرده و سَرِ آن را پیش از پاها به گودال قبر بُرده بودند. امّا چند لحظه بعد، تابوت به حالت افقی درآمد، و او یقین پیدا کرد که به تَهِ گودال رسیده است.

احساس سرما می کرد.

در بالای سر صدایی شنید؛ آوایی شکوهمند و مرگبار. صدای کشیش را می شنید که با کلماتی شمرده، به زبان لاتین چیزهایی می گفت که او معنایش را نمی فهمید: «آنها که در غُبار تیرهٔ خاک به خواب می روند، در دنیای دیگر از خواب بیدار می شوند؛ بعضی به زندگی جاودانی دست می بابند و بعضی دیگر جز شرمساری چیزی عایدشان نمی شود.» او کودک سرود خوان گفت: «از اعماق خدا را فرامی خوانم.»

١. بهزبان لاتين:

Qui dormiunt in terrce pulvere, evigilabunt; afii in vitam ceternam, et alii in opprobrium, ut videant semper.

و صدای باوقار کشیش برخاست: «صلح و صفای ابدی از آنِ او باد.» و صدای کودک سرودخوان بلند شد: «روشنایی ابدی نصیب او باد.» ژان والژان، سپس احساس کردکه چند قطره آب را، مثل قطرات باران از بالا، روی تابوت او میریزند، که احتمالاً آب مقدّس بود.

با خودگفت: «بهزودی کار تمام می شود، و چند دقیقه باید صبر کنم تا کشیش و دیگران بروند. آن وقت، فوشلوان، بابامستی بن را به میخانه خواهد برد، و من تنها خواهم ماند. مدّتی بعد، بابافوشلوان برمی گردد و مرا از تابوت بیرون می آورد.» پیش خود حدس می زد که این کار حدود یک ساعت طول خواهد کشید.

در اینجا صدای با وقار کشیش بلند شد: «روحش با صلح و صفای ابدی محشور باد.»

و کودک سرودخوان گفت: «آمین!» ا

ژان والژان دراین هنگام صدای گامهایی را شنید که دور می شدند؛ با خود گفت: «دیگر تنها شده ام، کشیش و دیگران رفتند.»

امًا ناگهان، برخلاف همهٔ حدسیاتش، احساس کرد که چیزی روی تابوتش میریزند. که صدای آن همچون رعد در گوشهایش ترکید.

و این، یک بیل خاک بودکه روی تابوت او ریخته می شد.

جند ثانیه بعد، یک بیل پر از خاک دیگر فروریخت، و یکی از سوراخهایی که روی تابوت بود و ژان والژان از راهِ آن تنفس می کرد، بسته شد.

و سپس برای بار سوم، خاک روی تابوت او ریخته شد.

۱. این جمله ها در دعای آمرزش اموات وجود ندارد؛ تنها میگویند: «خداوندا، به او آرامش ابدی عطاکن، و ما دعا میکنیم که روشنایی ابدی نصیب او شود، و با آرامش به خواب برود، « آنچه در ابتدا از زبان کودک سرودخوان بازگو می شود، در دعای آمرزش بدین گونه نیست (ایو.گ.).

و بعد از آن بيل چهارم.

در جهان چیزهایی هست که حتّی نیرومندترین مردان را از پای درمی آورد. در این هنگام بود که ژان والزان عقل و هوش خود را از دست داد.

چرا از قدیم گفته اند: «مواظب باش ورقهٔ عبورت راگم نکنی»

و امّا چنین بود ماجرایی که بر سَرگودال قبر روی می داد:

پس از آنکه کشیش و کودک دعاخوان سوار کالسکهٔ نعشکش شدند و از آنجا رفتند، بابا فُوشلوان که گورکن جدید را زیر نظر گرفته بود، به چشم خود دید که آن مرد خم شد و کفهٔ بیلش را زیر کُپهٔ خاک فرو برد.

بابافُوشلوان، که نزدیک بود نفسش بند بیآید، تصمیم عجیبی گرفت. پیش دوید و خود را در میان گورکن و گودال قبر قرار داد، و گفت: «مهمان من باش!»

گورکن گفت: «بروکنار، دهاتی!»

فوشلوان گفت: «مهمان من باش، پولش را من مي دهم.»

\_پول چي رو؟

ـ پول شراب را.

ـ چه شراب*ی*؟

ـ آرژانتوی.

ـ آرژانتوی کجاست؟

در ميخانهٔ *بُن كواني.* 

گوركن گفت: «بگذاريد كارمان را بكنيم، حالا چه وقت شراب خوردن است؟»

و در این حال بیل پر از خاک را روی تابوت ریخت.

بابافُوشلوان پایش چنان لغزید که نزدیک بود در گودال قبر بیفتد. و با صدایی که به ناله شباهت داشت، گفت: «رفیق! پیش از آنکه میخانهٔ بُن کوانی را ببندند، برویم!»

گورکن بار دیگر بیلش را از خاک پُر کرد.

فوشلوان همچنان اصرار می کرد: «بریم. زودتر بریم.»

و بازوی گورکن را چسبید و گفت: «درست به حرفهام گوش کن! من گورکن صومعهام، آمدهام که کمک تو باشم. برای این کار عجلهای نیست؛ اوّل می رویم و شراب می خوریم، بعد برمی گردیم و این کار را تمام می کنیم.»

در حالی که این حرف را می زد، نومپدانه در این فکر بود که شاید گورکن جدید ظرفیت زیادی برای مشروب خوردن داشته باشد و به این آسانی مست و خراب نشود.

گورکن گفت: «دهاتی! حالاکه این قدر اصرار داری که با هم شرابی بخوریم، من هم موافقم، به شرط آن که اوّل کارمان را تمام کنیم و بعد با خیال آسوده بریم به میخانه.»

و بیلش راکه پُر از خاک بود به طرف گودال قبر برد. فوشلوان جلو او را گرفت و گفت: «مثل این که فکرت درست کار نمی کند. آرژانتوی شماره شش منتظر ماست. برویم.»

گورکن گفت: «شما مثل ناقوس کلیسا هستید، که هیچ حرفی بلد نیست غیر از این که پشتِ سَرِ هم بگوید: دینگ دانگ، دینگ دانگ ... اصلاً از اینجا بروید، من کمک نمی خواهم.»

و بیل دوم را روی تابوت ریخت.

قُوشلوان به لحظه ای رسیده بود که آدمی نمی داند چه بگوید و چه کند. امّا از تلاش دست برنمی داشت و با صدایی که طبیعی نمی نمود،

گفت: «حالاکه پول شراب با من است. دیگر چه اصرار دارید که این کار را تمام کنید. برویم.»

صبر کن، دهاتی! اوّل بچه را میخوابانیم و از شرّش خلاص می شویم، بعد می رویم دنبال مستبازی.

و بیل سوّم راکه پر از خاک کرده بود روی تابوت ریخت.

و دوباره بیل را زیرِ کُپهٔ خاک برد و گفت: «مگر نمیبینید؟ هوا دارد سرد می شود. اگر مُرده را بی لحاف بگذاریم و برویم، پشت سرمان جیغ و داد راه می اندازد.»

دراین هنگام که گورکن خم شده و بیل را زیر خاک فرو برده بود، جیب جیبش دهان باز کرده بود و بابا فوشلوان نگاهش بی اختیار به درون جیب او افتاد.

هوا هنوز تاریک نشده بود، آفتاب در افق مغرب فرو می رفت؛ و در این روشنایی کم رنگ، بابافوشلوان در تّهِ جیب گورکن چیز سفیدی دید و فکر عجیبی به سرش زد. در آن لحظات که گورکن به هیچ چیز، جز پُر کردن بیل از خاک توجهی نداشت، باغبان پیر دستش را در جیب او فرو برد و آن چیز سفید را بیرون کشید.

گورکن که اصلاً ملتفت این موضوع نشده بود، بیل چهارم را، که پُر از خاک بود، روی تابوت ریخت و بیل را باز بهطرف کُپهٔ خاک برد. امّا بابافوشلوان با آرامش عجیبی نگاهش کرد و گفت: «رفیق تازه کار من! ... ورقهٔ عبورت را همراه آوردهای؟»

- \_ورقهٔ عبور؟
- \_ آفتاب دارد غروب میکند.
- فرض کنیم که آفتاب هم شب کلاهش را بگذارد به سرش، آن وقت چطور می شود؟
  - حدَرِ قبرستان را می بندند.

در قبرستان را هم ببندند، چه تفاوتی به حال ما می کند؟ موقع بیرون رفتن، ورقهٔ عبورت را باید نشان بدهی.

گورکن به تردید افتاد و دست در جیبش کرد؛ یک جیبش را کاوید، دست در جیب دیگرش کرد، جیبهای جلیقه را پشت و رو کرد، دوباره سراغ جیب اوّل رفت، و بعد سراغ جیب دوّم، و مأیوس شد و گفت: «ورقهٔ عبورم نیست. حتماً یادم رفته بیارمش.»

فوشلوان گفت: «حتماً خبرداری که پانزده فرانک جریمه دارد.»

گورکن، که اصلاً پریده رنگ بود، رنگ صورتش تقریباً سبز شد، و با پریشانی گفت: «خدایا! ... یا عیسی مسیح! من بدبخت از کجا بیارم و پانزده فرانک جریمه بدهم؟»

ـ پانزده فرانک، یعنی سه تا سکهٔ پنج فرانکی! گورکن بیلش را بهزمین انداخت.

و حالا نوبت بابا فوشلوان بودكه او را دست بيندازد.

رفیق تازه کار من! ... هرکار چارهای دارد. البته پانزده فرانک برای یک گورکن بینوای تازه کار پول کمی نیست. دادن این جور پولها واقعاً زور دارد امّا من پیرم و همهٔ فوت و فنها را بلدم. می دانم چه حقّه هایی باید زد و چه جور باید زندگی کرد که کلاه آدم پسِ معرکه نماند. حالا هم دیر نشده. نگاه کن رفیق عزیز! آفتاب دارد غروب می کند. آفتاب رسیده تا سرِ گنبد انوالید. و تا پنج دقیقهٔ دیگر در گورستان را می بندند.

گوركن گفت: «بله. فقط تا پنج دقيقهٔ ديگر.»

فوشلوان گفت: «در ظرف پنج دقیقه که نمی شود این گودال را پُر کرد. مثل خانهٔ شیطان می ماند. آن قدر گود است که تَهِش پیدا نیست.»

ـ دهاتی! ... همهٔ حرفهات درست و بهجاست، قبول دارم.

\_ظاهراً چارهای نیست جز پرداختن پانزده فرانک.

\_ بانزده فرانك!

بله ... پانزده فرانک. امّا رفیق عزیز، هنوز فرصت هست. خانهات خیلی دور است؟

دور نیست، نزدیک دروازه است. تا اینجا همهاش یک ربع ساعت راه است؛ کوچهٔ وُودبرار شمارهٔ هشتاد و هفت.

ـپس معطل نکن، راه بیفت و تا نفس داری تند برو تا بهخانه برسی. ـ مثل این که چارهای غیر از این ندارم.

- تا می توانی تند برو. ورقهٔ عبور را بردار و زود برگرد. دربان قبرستان و قتی ورقه را ببیند، در را باز می کند. آن وقت می آیی و کار مُرده را تمام می کنیم. من اینجا می مانم و مُرده را نگه می دارم، که یک وقت فرار نکند.

دهاتی! ... کمک بزرگی بهمن کردی، مدیونت هستم.

فوشلوان گفت: «پس دیگر معطل نکن! عجله کن!»

گورکن گیج و آشفته، دستش را برای ابراز حقشناسی تکان داد و با شتاب دور شد.

بابا فوشلوان آنقدر صبر کرد تا وقتی که دیگر صدای پای گورکن شنیده نمی شد. آن گاه سرش را به درون گودال قبر بُرد و با صدایی که چندان بلند نبودگفت: «آقای مادلن!»

جوابي نيامد.

بابا فوشلوان بشتش لرزید. خود را شتابان در گودال قبر انداخت و به طرف سَرِ تابوت رفت و سرش را نزدیک برد و فریاد زد: «آقای مادلن! زنده اید؟ صدام را می شنوید؟»

در تابوت جز سکوت چیزی نبود.

فوشلوان می لرزید، نفسش بند آمده بود، چکش و میخکش را از جیش درآورد و میخهای تابوت را بیرون آورد. تخته های تابوت را بلند کرد. صورت ژان والژان را دید، چشمان او بسته بود، و رنگ پریدهای داشت.

موهای تنِ فوشلوان راست شده بود. از جا بلند شد، ایستاد، به دیوارهٔ قبر تکیه داد؛ آرزو می کرد که همان دم جان بسپارد! به ژان والژان چشم دوخته بود.

ژان والژان همچنان سرد بود و بی حرکت و پریده رنگ. فوشلوان با صدایی که به آه می مانست، گفت: «مُرده.»

با دو دست به سینه و شانهٔ خود کوفت و گفت: «به جای آنکه نجاتش بدهم، کشتمش!»

به گریه افتاد، با خودش حرف میزد. بی خُود می گویند که با خود سخن گفتن در طبیعتِ آدمی نیست. اضطراب و وحشت وقتی به جان آدمی می افتد، آدم با خود و با صدای بلند سخن می گوید.

فوشلوان با خودش حرف می زد: «همهاش تقصیر این بابا مستی ین احمق است که بی موقع نفس آخر را کشید و به گور رفت. بابا مستی ین قاتل واقعی آقای مادلن بیچاره است. آقای مادلن توی تابوت از دنیا رفته، مرده. باورم نمی شود. اصلاً معنی ندارد. خدایا! آقای مادلن بیچاره را برای چی از ماگرفتی؟ حالا بگو ببینم که با بچهاش چه کار کنم؟ آن پیرزنی که بچه را نگاه داشته حتماً هزار جور فکر می کند. هر وقت که یادم می آید این مرد بیچاره، آن روز چطور خودش را زیر گاری انداخت تا مرا نجات بدهد، بدنم می لرزد. آقای مادلن! ... ترا به خدا جواب بده! ... بهش گفته بودم که خفه می شود. بهش گفته بودم که این کار را نکند. به حرفم گوش بود، چه موجود عجیبی بود، چقدر شجاع بود، بهترین مخلوق خداوند بود. چه مر سرِ بچهاش می آید. من که جرأت نمی کنم از اینجا بیرون بروم. همینجا می مانم، وقتی دوتا آدم دیوانه، مثل مین و آقای مادلن، با هم بنشینند و نقشه بکشند، نتیجهاش همین می شود. اصلاً نفهمیدم از چه بنشینند و نقشه بکشند، نتیجهاش همین می شود. اصلاً نفهمیدم از چه راهی وارد صومعه شده بود. آدم نباید از این کارها بکند ... آقای مادلن! ... آقای شهردار! ... ته! صدام را نمی شنود ...

مُرده ... آقای مادلن! چشماتان را باز کنید. باید از این گودال برویم بیرون. جوابی نشنید. با دو دست توی سرش زد. موهای خود را کند.

از دور صدای غژغژ خُشکی به گوش می رسید. صدای دَرِ گورستان بود که بسته می شد.

فوشلوان خم شد، به ژان والژان چشم دوخت، و ناگهان از جا پرید. و تا جایی که در آن گودال امکانش بود به عقب رفت. ژان والژان چشمهایش را باز کرده بود، ژان والژان به او نگاه می کرد.

دیدنِ یک مسرده وحشت می آفریند، و زنده شدن یک مسرده وحشت آفرین تر است. فوشلوان مثل یک تکه سنگ شده بود، رنگ به چهره نداشت، بهت زده بود، می لرزید، دچار هیجان شده بود؛ هنوز نمی دانست که یک مرده را در مقابل خود می بیند یا یک موجود زنده را. هر دو به همدیگر نگاه می کردند.

ژان والژان گفت: «مثل این که خوابم برده بود.»

و از جای خود تکان خورد و در تابوت راست نشست.

فوشلوان بهزانو نشست و با شوق و شور گفت: «خدا را شکر میکنم. شما مرا ترساندید.»

سپس از جا بلند شد و در آن حال که از هیجان می لرزید، گفت: «خدا را شکر!»

ژان والژان که در تابوت از هوش رفته بود، دوباره بههوش آمده بود. هوای بیرون او را حال آورده بود.

ترس که از میان برود، شادی به جای آن می نشیند. بابافوشلوان دلش می خواست آنچه را که بر سرش آمده بود برای ژان والژان حکایت کند: «پس شما زنده اید! به هوش آمدید. نمی دانید چقدر داد و فریاد کردم و شما را صدا زدم. آنقدر صداتان زدم و سر و صدا کردم تا از آن دنیا برگشتید. وقتی دیدم که چشمهاتان بسته شده، با خودم گفتم که خفه

شده اید. دیوانه شده بودم؛ یک دیوانهٔ پر سر و صدا! یک دیوانهٔ زنجیری. باید مرا می بردند به تیمارستانِ بی سِتر! اگر مُرده بودید، چه خاکی به سرم می کردم؟ چه بلایی سَرِ بچه تان می آمد؟ مگر می توانستم به آن پیرزن حالی کنم که پدربزرگ بچه ناگهانی مُرده؟ داستانم را باور نمی کرد. بچه روی دست ما می ماند و پدربزرگ مُرده بود. چه داستانی! خدایا، خداوند!! چه داستانی است! حالا که شما زنده اید، زنده اید مثل یه دسته گل.»

ژان والژان گفت: «سودم شده.»

فوشلوان به خود آمد. متوجه شد که وقت میگذرد. هر دو پریشان و آشفته بودند. احساس عجیبی داشتند. فضای نحوست بار گیور در هر دوی آنها اثر گذاشته بود.

فوشلوان گفت: «زودتر باید از اینجا رفت.»

دَست در جیب کرد و قمقمهٔ پر از عرق را که برای احتیاط با خود آورده بود، درآورد و بهدست ژان والژان داد و گفت: «اوّل کمی از این بخورید.»

ژان والژان جرعهای عرق سرکشید و از سستی بیرون آمد.

از تابوت بیرون آمد. فوشلوان دوباره تابوت را میخکوبی کرد.

سه دقیقه بعد، این کار تمام شده بود، و در بالای گودال ایستاده بودند.

تا اینجا همهٔ کارها، هرچند با دشواری، طبق نقشه پیش رفته بود. فوشلوان می دانست که دَرِ قبرستان را بسته اند. دیگر از بازگشت گریبی به گورکن جدید وحشتی نداشت؛ می دانست که آن گورکن تازه کار، فعلاً در خانهٔ خود مشغول است و همه جا را زیر و رو می کند تا ورقهٔ عبورش را پیدا کند. امّا قطعاً نمی توانست آن را بیابد، چون ورقهٔ عبورش در جیب فوشلوان بود.

فوشلوان بیل را برداشت و ژان والژان کلنگ را، و به کمک همدیگر، گودال قبر را، که تابوت خالی در آن بود، پُر کردند.

بعد از پایان این کار، فوشلوان به ژان والران گفت: «بیل را من می آرم. کلنگ را شما بیار بد.»

هوا تاریک شده بود.

ژان والژان که مدّتی در تابوت خوابیده بود، به زحمت راه می رفت، مثل این که مفصلهایش خشک شده بود؛ امّا ناچار بود که راه برود و مفصلهایش را به کار اندازد.

فوشلوان گفت: «چند قدم که راه بروید، پاهاتون از سستی و بی حالی درمی آید.»

از همان خیابانهایی که ساعتی پیش کالسکهٔ نعشکش از آنها عبور کرده بود، باز میگشتند. وقتی به دَرِ قبرستان رسیدند، فوشلوان ورقهٔ عبور گورکن را در جعبهٔ مخصوص انداخت، و دربان طناب راکشید و در باز شد.

فوشلوان گفت: «آقای مادلن! فکر شما خوب کار میکند. این نقشهٔ شما بودکه از اوّل تا آخر عملی شد، عالی بود!»

از زنجیر راهبندِ ووژیرار بهسادگی گذشتند. نزدیک قبرستان، هرکس بیل و کلنگ در دست کسی ببیند، خیال میکند که گورکن است، و بی هیچگونه ایراد راه را برای او باز میکند.

در کوچهٔ ووژیرار هیچکس نبود.

فوشلوان به شماره های پلاک خانه ها نگاه می کرد، و به ژان والژان گفت: «شما چشمتان بهتر از من می بیند، شمارهٔ ۸۷ را نشانم بدهید.»

ژان والژان گفت: «درست همینجاست که جلو آن ایستادهایم.»

فوشلوان گفت: «هیچکس توی کوچه نیست. کلنگ را بهمن بدهید و گوشهای بایستید. زود برمیگردم.»

فوشلوان وارد آن خانه شد و به کمک طبیعت فقیرانهاش، یک راست برای رسیدن به اتاق زیرشیروانی، از پلهها بالا رفت و دری را کوفت.

صدائی را شنید: «بیایید تو.»

صدای گریبی یه گورکن بود.

فوشلوان در را فشار داد و قدم در اتاق گورکن گذاشت. خانهٔ این گورکن مثل جا و منزل همهٔ مردم فقیر، چرکین و محقّر بود و مبل و اثاث نداشت و درهم ربخته بود، صندوق چوبینی در گوشهٔ اتاق دیده می شد که به تابوت می مانست، امّا در واقع گنجهٔ لباس آنها بود. کوزهٔ آبشان، یک ظرف بزرگ حلبی بود، ظرفی که قبلاً گویا جای کره یا روغن بود. تشک کاهی یاره پارهای بسترشان بود و آجرهایی که روی هم چیده بودند صندلی و میزشان. جُل پارهای به جای فرش کف اتاق گسترده بودند. زنی لاغر و چندتا بچه در گوشه و کنار این کلبهٔ زیرشیروانی به چشم می آمدند. مثل این بود که در این خانهٔ فقیرانه همه چیز زیر و رو شده بود. در اوّلین نگاه احساس می شد که در آنجا زلزلهای روی داده است. کاسه ها و كوزهها جابه جا شده بودند. كهنه پاره ها در هر سو يخش بود. سبوى آنها شکسته بود. مادر گریه می کرد. به نظر می آمد که بنچه ها در چند دقیقهٔ گذشته کتک مفصّلی خوردهاند. همهچیز نشان می داد که در این دقایق همهجا را بههم ريختهاند بلكه ورقهٔ عبور را پيداكنند. گوركن كه ديوانهوار و خشمگین همهجا را دنبال ورقهٔ خود گشته بود، ظاهراً زن و تکتک بچههایش را مسئول گُم شدن آن دانسته بود.

امًا فوشلوان که بسیار عجله داشت، نمیخواست به این موضوع فکر کند که مسئول این وضع غمانگیز کسی جز او نیست. برای بایان دادن به ماجراگفت: «من بیل و کلنگ را آوردم. فردا صبح بروید و ورقهٔ عبورتان را از دربان بگیرید.»

گریبی به گیج شده بود: «منظورتان را نمی فهمم.»

فوشلوان گفت: «منظورم خیلی روشن است. بعداز رفتن شما ورقهٔ عبورتان را که روی زمین افتاده بود، پیدا کردم، و معطل نشدم. گودال قبر را با خاک پُر کردم. فردا صبح ورقه تان را از دربان بگیرید. دیگر مجبور نیستید پانزده فرانک جریمه بدهید ... رفیق تازه کار! ... حالا متوجه منظورم شدید؟»

گریبی یه باخوشحالی گفت: «متشکرم رفیق دهاتی اگر به میخانه رفتیم، مهمان من باشید.»

## مُوفِّق شدن در امتحان

یک ساعت بعد، از آن شب تاریک، دو مرد و یک دختر بچه در جلو در شماره ۱۲ کوچهٔ پتی پیکپوس ایستاده بودند. یکی از آن دو مرد که سنّ و سال بیشتری داشت، به در کوبید.

آنان، بابافوشلوان و ژان والژان و کُوزت بودند.

آن دو مرد، پیش از آمدن به اینجا، به خانه پیرزنی در کوچهٔ شُمنور رفته بودند که فوشلوان، کوزت را شب قبل به او سپرده بود. گوزت، در این بیست و چهار ساعت، تکلیف خود را نمی دانست؛ ساکت بود و از همه چیز وحشت داشت؛ پیش از گریستن، ترسیده و لرزیده بود، نه چیزی خورده بود و نه به خواب رفته بود. پیرزن، بی آنکه قصد و غرض داشته باشد. چیزهایی از او می پرسید، و کوزت جواب نمی داد و نمی خواست از چیزهایی که در این دو روز دیده و شنیده بود، حتّی یک کلمه به پیرزن بگوید. دریافته بود که وضع بحرانی است و درک کرده بود که باید هوشیار و عاقل باشد. زیرا ژان والژان به او گفته بود که «مبادا به کسی چیزی بگوید». هر کودکی که چنین توصیه ای را بشنود، طبعاً وحشت زده می شود. ترس گنگ است و بی زبان. وانگهی هیچ کس بیشتر از بچه ها راز نگه دار نیست.

وقتی که بعد از بیست و جهار ساعت ژان والژان را دوباره دید، از

خوش حالی فریاد کشید. و اگر آدم چیز فهمی او را در این حال می دید، متوجه می شد که دختر بچه احساس می کند از پرتگاه هراس آوری نجات یافته است.

فوشلوان از ساکنان صومعه بود. اسم شب را می دانست و درهای صومعه به آسانی به روی او باز می شد. به این ترتیب، معمّای بیرون رفتن و دوباره وارد شدن ژان والژان و کوزت حل شده بود.

دربان صومعه، که قبلاً به او اطلاع داده شده بود که آن سه نفر در آن وقت شب خواهند آمد، وقتی که اسم شب را از زبان فوشلوان شنید، در را به روی آنها باز کرد. و این، همان دری بود که تما بیست سال پیش رودرروی دَرِ بزرگ در تَهِ حیاط هنوز وجود داشت. آن سه نفر به همان اتاقی رفتند که روز قبل بابا فوشلوان با مادر روحانی، سرپرست صومعه، ملاقات کرده و از او دستور گرفته بود.

مادر مقدّس، که تسبیح خود را به دست داشت، در انتظارشان پشت میز نشسته بود، و یکی از مادران روحانی که صورتش را پوشانده بود، در کنارش ایستاده بود. پرتو شمعی، از یک گوشهٔ ناپیدا، اتاق را روشن می کرد.

سرپرست صومعه از زبر چشم ژان والژان را با دقّت نگریست و میس گفت: «شما برادر بابافوشلوان هستید؟»

باباقوشلوان در جواب او گفت: «بله، مادر مقدّس!»

\_اسم شما چيه؟

فوشلوان جواب داد: «اولتيم ا فوشلوان.»

و در واقع قوشلوان برادری بهاین نام داشت.

مادر مقدّس برسید: «اهل کجا هستید؟»

فوشلوان جواب داد: «اهل «پیکینی» ۲ نزدیک آمیین ۳.

ـ چند سال دارید؟

فُوشلوان جواب داد: «بنجاه سال.»

\_شغل شما.

فُوشلوان جواب داد: «باغباني.»

\_مسیحی با ایمانی هستید؟

فوشلوان جواب داد: «در خانوادهٔ ما همه مسیحی هستند و با ایمان.» این بچه مال شماست؟

فوشلوان جواب داد: «آرى، مادر مقدس.»

\_پدرش هستید؟

فوشلوان جواب داد: «خير مادر مقدّس، نوهٔ من است.»

و آن مادر روحانی که در کنار سرپرست صومعه ایستاده بود، گفت: «چقدرخوب و به جا جواب می دهد!»

و در تمام این مدّت، ژان والر ان حتّی دهان باز نکرده بودکه کلمهای بگوید.

سرپرست صومعه با دقت کوزت را نگریست، و آهسته به مادر روحانی گفت: «چه بچهٔ زشتی است.»

و آنگاه دو مادر روحانی چند دقیقه، آهسته با همدیگر چیزهائی گفتند و سرانجام سرپرست صومعه گفت: «بابا فوآن! ... یک زنگوله و یک زانوبند دیگر بهشما می دهیم. از این به بعد دوتا زنگوله برای شما لازم است.»

و روز بعد، سر و صدای دو زنگوله در باغ شنیده می شد. راهبه ها با شنیدن صدای زنگولهٔ دوّم، کنجکاو شدند و نقاب خود را کنار زدند و در تَهِ باغ دو مرد را دیدند که زیر درختها باغچه ها را بیل می زنند. بابا فرشلوان بود و یک مرد دیگر. حادثهٔ بزرگی در صومعه روی داده بود. راهبه ها در برابر وقوع این حادثهٔ بزرگ تاب نیاوردند و سکوت را

شكستند و به همديگر گفتند: «كُمك باغبان!»

و مادران صاحب رأى بهراهبه ها گفتند كه «اين مرد برادر بابافوآن ست.»

و از آن پس، ژان والژان نیز در صومعه جای خود را باز کرده بود. زانوبندی از چرم داشت، با یک زنگوله. و نام او اولتیم نُوشلوان بود.

و امّا مُهمترین دلیل پذیرفته شدن کوزت، کلامی بود که سرپرست صومعه درباره این دختربچه گفته بود: «چه بچهٔ زشتی است!» با این کلام او، کوزت را با اطمینان خاطر در مدرسهٔ شبانه روزی، به عنوان شاگرد پذیرفتند؛ و صومعه از راه صدقه و احسان، هزینهٔ او را به عهده گرفت.

موضوع زشتی و زیبایی در یک صومعه، با عقل و منطق محک زده می شود. در صومعه آینه وجود ندارد. با این وصف، هر زن از زیبایی و زشتی خود با خبر است. دخترانی که خود را زیبا حس می کنند، کمتر با دیانت و عبادت انس می گیرند. و غالباً تقدّس و زیبایی با یک دیگر در تضادند و تناسب معکوس دارند. در صومعه، دختران زشت بیش از دختران زیبا مورد اطمینان و اعتمادند، و به همین جهت در صومعه بیشتر به زشت رویان تمایل دارند.

و امّا این ماجرا به نُوشلوان باغبان، ارزش و اعتبار خاصّی بهخشیده بود؛ و کامیابی او سه بُعد مختلف داشت: در نظر ژان والژان قدر و قیمت پیدا کرده بود، که او را نجات داده و زیر بال و پر خود گرفته بود؛ گریبی به گورکن نیز از آن پس مُرید او شده بود، زیرا فکر می کرد که او را از جریمه دادن معاف کرده است؛ و از همه مُهمتر، در صومعه مقام و درجهٔ او بالاتر رفته بود، زیرا تابوت مادر کروسی فیکاسیون را، بی آنکه کسی متوجه شود، در دخمهٔ زیر محراب دفن کرده بود و در حقیقت، قوانین و مقررات دولتی را نادیده انگاشته و رضای خداوند را درنظر گرفته بود. تابوت مادر روحانی را به دخمه برده و تابوت خالی را در گورستان و وژیرار به خاک

سپرده بود؛ و صومعه سپاسگزار او بود.

از این پس، قُوشلوان را در این صومعه خدمتکاری وفادار و باغبانی گرانقدر میدانستند، و در اولین بازدید اسقف از صومعه، مادر روحانی اینوسانت، این راز را بهاطلاع او رساند، و حتی در این مورد قدری اغراقگویی کرد، تا کاردانی خود را بهاثبات برساند. اسقف این قضیهٔ محرمانه را برای عالیجناب دُولاتیل ا، که بعدها بهمقام کاردینالی رسید، شرح داد. و این راز بزرگ، از این طریق، بهگوش مقامات عالی دربار پاپ رسید، و نام بابافوان در آنجا با احترام برزبانها جاری می شد. و پاپ لئون دوازدهم، ضمن نامهای برای یکی از مقامات عالی رتبهٔ کلیسا در پاریس، بهنام دلاجنگا، نوشت: «در یکی از صومعههای پاریس باغبانی دارند که موجودی فروتن و بسیار مقدس است، و نام او باباقوآن است». و این نامه اینک دراختیار ماست.

امًا بابافوشلوان، در گوشهای از آن باغ با فروتنی و گمنامی زندگی می کرد و از شهرت عجیب خود بی خبر بود؛ شب و روز، به باغچه ها می رسید و مشغول پیوند زدن و وجین کردن و مراقبت از جالیز خربزه بود، بی آنکه از عظمت تقدّس خود مطلّع باشد؛ مثل آن گاوی بود از ناحیهٔ دورهام " یا سوری "، که در مسابقهٔ جانوران شاخدار همهٔ حریفان خود را مغلوب کرده بود و عکسش را در روزنامهٔ ایلاستریتد لاندن نیوز " چاپ کرده بود و عکسش را در روزنامهٔ ایلاستریتد لاندن نیوز و چاپ کرده بود داطلاع داشت، کرده بودند؛ همانقدر که آن گاو از قهرمانی و پیروزی خود اطلاع داشت، باباقوان باغبان هم از عظمت کار خود باخبر بود.

<sup>1.</sup> de Latile

<sup>2.</sup> Della Genga

<sup>3.</sup> Durham

<sup>4.</sup> Surry

<sup>5.</sup> Illustrated London News

#### حصار صومعه

گوزت در صومعه نیز سکوتش را حفظ می کرد.

گوزت خود را فرزند ژان والژان می پنداشت، و این قضیه در نظرش طبیعی می نمود. وانگهی چون از همه چیز بی اطلاع بود، چیزی هم نداشت که بگوید. ما پیش از این نیز گفته ایم که هیچ چیز بیش از فقر و تیره روزی، کودکان را خاموش و تودار نگه نمی دارد. کوزت آنقدر زجر کشیده بود که از هر چیز می ترسید. حتّی از سخن گفتن و نفس کشیدن واهمه داشت؛ به خاطر می آورد که بارها برای یک کلمه که دانسته یا ندانسته به زبانش آمده بود چه بلاها که بر سرش آورده بودند. و چه زود با صومعه انس گرفت؛ تنها چیزی که آزارش می داد، جدا شدن از عروسکش کاترین بود که او نمی توانست آن را به صومعه ببرد، امّا جرأت نداشت اعتراضی بکند. با این وصف، یک بار به ژان والژان گفت: «پدر! کاش می توانستم عروسکم را با خودم به همه جا ببرم.»

کوزت بعداز آنکه شاگرد مدرسهٔ شبانهروزی شد، ناچار لباس مخصوص آنجا را پوشید. ژان والژان موفق شد لباس سیاه قبلی او را از صومعه بگیرد. هنوز این لباس از رنگ و رو نیفتاده بود، و ژان والژان آن لباس را با جوراب و کفش کُوزت با عطر و کافور، که به فراوانی در هر صومعهای یافت می شود، آغشته کرد، و همه را در چمدان کوچکی که

همراه آورده بود گذاشت و جمدان را در گوشهای نهاد، کلید جمدان همیشه روی آن بود. روزی کوزت از او پرسید: «پدرا این چمدان چقدر خوشبوست. توی آن چیست؟»

بابافوشلوان بعداز پیروز شدن در آن قضایا، که شرحش را دادیم، و افتخاراتی که کسب کرده بود و خود از آن بی خبر بود، پاداش کارهای نیکش را گرفت؛ چون به تمام معنی خوشبخت شده بود، و از آن گذشته کارهایش را با ژان والژان قسمت کرده بود؛ برای استراحت و لَم دادن و پیپ کشیدن وقت بیشتری داشت و می توانست روزی سهبار پیپ بکشد، چون خرج توتون او را ژان والژان می داد.

راهبه ها نام اولتیم فوشلوان را برای ژان والژان نیسندیدند و او را «قُوانِ دوّم» نام دادند.

این راهبه ها اگر اندکی از تیزبینی ژاور را داشتند، قطعاً به نُوانِ دوم با نظر تردید می نگریستند؛ زیرا بابا نُوشلوان که لنگ بود و به زحمت راه می رفت، درهر فرصت ساعاتی را در بیرون از صومعه می گذراند، امّا ژان والژان که عیب و علّتی نداشت، پایش را از باغ بیرون نمی گذاشت. ولی راهبه ها آنقدر محو و مفتون خالق بودند که با مخلوقات او کاری نداشتند؛ و تازه اگر فرصتی می یافتند، بیشتر دوست داشتند مراقب کارهای همدیگر باشند، و کسی با فُوانِ دوم کاری نداشت.

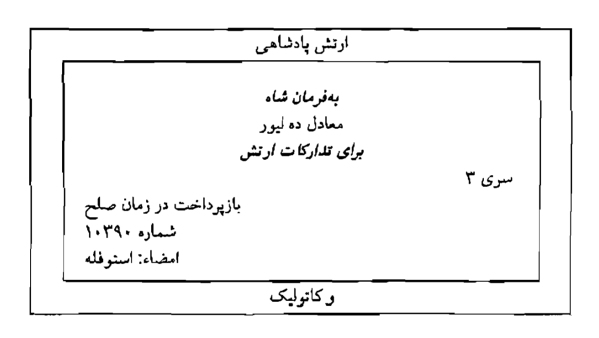
احتیاط و دوراندیشی ژان والؤان به جا و به مورد بود؛ زیرا ژاور بیش از یک ماه این محله را زیرنظر داشت.

این صومعه برای ژان والژان مانند جزیرهای بود در میان گردابها؛ و سراسر دنیای او منحصر شده بود به این باغ و محوطهٔ میان این چهار دیواری. در اینجا آسمان را به اندازه ای که لازم داشت، می دید، و کوزت را که تنها سرچشمه خوشبختی اش بود، تقریباً در کنار خود داشت.

و با این ترتیب، زندگی شیرینی داشت.

بابافوشلوان در کلبهای در تمهِ باغ منزل داشت. این کلبه که با سنگ و گچ ساخته شده بود، تا سال ۱۸۴۵ هنوز بر سَرِ پا بود، و همانگونه که گفتیم، سه اتاق داشت، بی هیچگونه مبل و اثاث، و بابافوشلوان بهترین اتاق را به زان والزان داده بود؛ زیرا هنوز او را آقای مادلن، و گاهی آقای شهردار، می نامید و شخصیت معتبری داشت.

به دیواری از این اتاق، زنگولهای آوین بودند، و سبدِ باغبانی را به دیواری از این اتاق، زنگولهای آوین بخاری نیز یک اسکناس رایج بین سلطنت طلبان، در سال ۱۷۹۳ را به دیوار جسبانده بودند، که رونوشت آن عیناً به این شکل است:



این اسکناس که در دوران جنگهای داخلی در وانده ا چاپ شده بود، باغبان قبلی، آن را در گوشهای پیدا کرده و بهدیوار چسبانده بود.

ژان والژان روزها وقتش را با کار در باغچه میگذراند. او در اینگونه کارها خبره بود. چون در جوانی سالها درختان را وجین میکرد، حالا با میل و علاقه به باغبانی می پرداخت. پیش از این نیز گفته بودیم که از اسرار

و رموز باغبانی و کشاورزی چیزهای زیادی میدانست. بیشتر درختهای باغ وحشی خودرو بودند، و او همه را پیوند زد، و درختان بیبار بههمت او بهگُل نشستند و میوه دادند.

به کوزت اجازه داده بودند که هر روز یک ساعت نزد او بماند. چون خواهران راهبه، کم حرف و عبوس بودند، و او مهربان و خوش اخلاق بود، کوزت آنها را با هم مقایسه می کرد، و روز به روز بیشتر به ژان والژان علاقه مند می شد؛ و در واقع او را می پرستید. به محض آنکه پای کوزت به آن کلبه می رسید، همه چیز عوض می شد. و کلبهٔ آنها حال و هوای به آن کلبه می رسید، همه چیز عوض می شد. و کلبهٔ آنها حال و هوای به شنت را پیدا می کرد. ژان والژان وقتی که چشمش به او می افتاد. شاد و سرمست می شد و احساس می کرد که کوزت نیز سعادتش را در او جست و جو می کند. بی تردید، وقتی باعث و بانی شادی موجود دیگری شویم، و چراغ سعادت را در جان دیگری برافروزیم، این فروغ تابناک به سوی خود ما برمی گردد و قلب و روح ما را روشن می کند. در زنگ تفریح، که شاگردان مدرسهٔ شبانه روزی به حیاط می آمدند و بازی می کردند، ژان والژان در باغ مشغول کار بود، و صدای کوزت را از دور می شنید و صدای خندهٔ او را از میان همهٔ خنده های کودکانه تشخیص می داد.

برای کوزت دنیا عوض شده بود؛ و حالا می خندید.

چهرهٔ همیشه غمگین کوزت، تغییر کرده بود، شکفته شده بود، تیرگی غم از آن گریخته بود. خنده همچون آفتاب است که زمستان را از چهرهٔ آدمی میزداید.

کوزت، که چندان زیبا نبود، روز بهروز چهرهاش دلپسندتر می شد، شدین سخن می گفت و درعین حال عاقلانه.

بعد از پایان زنگ تفریح، کوزت به کلاس درس می رفت. ژان والژان به پنجره های کلاس او نگاه می کرد تا از دور پنجره های خوابگاه او را ببیند. مشیت الهی به صورتهای گوناگون جلوه گر می شود. به همان شکل که

اسقف دینی در ژان والؤان اثر گذاشت و او را دگرگون کرد، صومعه نیز در ساخت و پرداخت کوزت مؤثر بود. تردیدی نیست که یکی از ابعاد تقوا و پارسایی به غرور و خودخواهی نزدیک می شود؛ و غُرور پلی است که به دست شیطان درست می شود. شاید ژان والژان در چند سال پیش بی خودانه به این پُل نزدیک شده بود. امّا مشیّت الهی زندگی او را زیر و رو کرد و او را به صومعهٔ پُتی پیکپوس آورد. در اوج قدرتش در مونتروی سورمر، تا وقتی که خود را با اسقف دینی مقایسه می کرد، فروتن بود و خود را ناچیز می شمرد، امّا بعداز مرگ اسقف، ژان والژان به مقایسهٔ خود معلوم نبود که اگر آن وضع مدّت زیادی دوام می یافت، کار به کمه معلوم نبود که اگر آن وضع مدّت زیادی دوام می یافت، کار به کمه می کشید. شاید ذرّه ذرّه خیرخواهی را کنار می گذاشت و مانند گذشته می کنیه توزی متمایل می شد.

صومعه او را از لغزش در این سراشیبی حفظ کرد.

امًا در اینجا نیز، مانند زندان، اسیر بود؛ که صومعه نوعی زندان بود، در جوانی با زندان آشنا شده بود، و اخیراً نیز مدّتی گرفتار زندان شده بود و به خوبی می دانست که زندان چگونه جایی است، و چه جای ترسناک و نفرتانگیزی. خشونتهای آن را نمایشی از ستمکاری دستگاه دادگستری و جنایات قانون می پنداشت. حال بعد از زندان، صومعه را می دید. روزگاری تنگنای زندان اعمال شاقه را تحمل می کرد و حالا در صومعه از دور تماشاگر کسانی بود که خود را در محیط تنگی محصور کرده بودند. او این دو تنگنا را در ذهن خود در کنار همدیگر می گذاشت و مقایسه می کرد.

گاهبهگاه، از کار باز می ایستاد، بر بیل خود تکیه می کرد و در عوالم فکر و خیال فرو می رفت.

رفقای سابق زندانش را به خاطر می آورد که چه تیره بخت بودند. پیش

از طلوع آفتاب، بیدار می شدند و تا غروب کار می کردند و زجر می کشیدند. آن وقت به آنها اجازهٔ خفتن می دادند، و آنان ناچار بودند روی چند تکه چوب زمخت و تاهموار بخوابند. در خوابگاهشان حتّی در سرد ترین روزهای سال آتشی افروخته نمی شد؛ لباسی داشتند قرمزرنگ و بسیار نازک و مُندرس، و تنها در روزهای بسیار سرد مُنجاز بودند که روپوش پشمینی به تن کنند. به آنها شراب و گوشت نمی دادند، مگر در روزهای بسیار سخت. نام و مشخصاتی نداشتند، و هر کدام را با یک شماره صدا می زدند. زندانی شماره ... بودند. سر به زیر بودند و خاموش، و موهایشان را تراشیده بودند، و مُدام شلّق می خوردند، و تحقیر شده بودند و سرافکنده.

و آنگاه رفقای زندان را در دنیای خیال کنار میگذاشت و بهزنانی می اندیشید که در آن جهار دیواری بودند.

این موجودات نیز موهای تراشیده داشتند، و سر بهزیر بودند و خاموش. سرافکنده بودند، امّا عملاً خود را خوار و ضعیف می شمردند. کسی شلاق بر سر و بَرشان نمی کرفت، امّا دوشهایشان در زیر بار سنگین قواعد و مقررات صومعه خم شده بود. لباسشان بدبو و آزاردهنده بود، و هبرگز لب به گوشت نمی زدند، شراب نمی خوردند، تا شب گرسنه می ماندند، و هرچند لباس سرخ زندانیان را نمی پوشیدند، امّا کفن سیاه رنگ و پشمینی بر تن داشتند که در تابستان ضخیم می نمود و در زمستان از سرما حفظ شان نمی کرد. آنها مُجاز نبودند که براین لباس چیزی بیفزایند یا چیزی از آن بکاهند. جامهٔ پشمین در شش ماه از سال، وبه خصوص در فصل تابستان، به تب دچارشان می کرد. آنها نیز در اتاقهایی می خفتند که در زمستان هرگز آتشی در آن افروخته نمی شد، و بسترشان تودهای از کاه بود، و اجازه نداشتند که هر وقت، وتا هر وقت که می خوهند، بخوابند. شبها همین که به خواب می رفتند، بیدارشان می کردند تا به نمازخانهٔ شبها همین که به خواب می رفتند، بیدارشان می کردند تا به نمازخانهٔ تاریک و سرد بروند و زانوهای خستهٔ خود را روی سنگ بگذارند و تاریک و سرد بروند و زانوهای خستهٔ خود را روی سنگ بگذارند و

به عبادت و نیایش بیردازند.

گاهگاهی، این زنان بینوا ناچار بودند که بهنوبت، دوازده ساعت تمام، یا بر زانو بنشینند و یا به سجده بیفتند و صورت خود را به خاک بسایند و دستهایشان را صلیبوار در دو طرف بازکنند.

زندانیان، مرد بودند و اینها زن.

جرم آن مردان چه بود؟ دزدی کرده بودند و تجاوز به عنف و غارت و کشت و کشتار. آنان جنایتکار بودند و جاعل، به دیگران زهر داده بودند، آتش به انبار مردم زده بودند، آدمکش و پدرکش بودند، امّا این زنان بینوا چه جرمی مرتکب شده بودند؟ هیچ.

در آن سوی، راهزنی بود و کلاهبرداری و تقلّب و شهوترانی و خشونت و قتل و انواع جنایتها و خیانتها؛ و در این سوی تنها یک چیز بود: معصومیت.

معصومیت تا مرزهای کمال، و در مرحلهٔ صعود به دنیایی فراتر.

وابسته بهزمین بودند با رشتههای تقوا و پرهیزکاری، و پیوسته به آسمان با معنویت و تقدّس.

در آن سو اسرار جنایتها را محرمانه در گوش همدیگر باز میگفتند، و در این سو با صدای بلند به گناهی؟ چه گناهی؟ چه گناهانی؟

در آن سو، گندابی بود بدبو، و در این سو باغی عطرآگین. در آن سو طاعون روح و اخلاق بود که در حصار توپ و تفنگ، ذرّه ذرّه مبتلایان را متلاشی میکرد، ودر این سو شعلهای بود پاک و پاکیزه، که همهٔ جانهای مشتاق را در یک کوره به آتش میکشید. در آنجا تاریکی بود و در اینجا سایه، سایهای لبریز از نور، نوری که فروغ تابناکش را در هر سو پخش میکرد.

و هر دو، یعنی آنجا و اینجا، حکایت از بردگی بود. امّا در آنجا امکان رهایی وجود داشت. خالباً دورهٔ زندان پس از چند سال بهپایان می رسید،

و امکان فرار نیز بود، امّا در اینجا اسارت ابدی بود، و تنها راه رهایی، که اسیران صومعه فروغش را در دور دست میدیدند، جدا شدن روح از جسم بود، یعنی همان چیزی که مرگ نام دارد.

در آنجا اسیران را با زنجیر مقید می ساختند و در اینجا اسیران به زنجیر ایمان پای بند بو دند.

در آنجا، زنجیریانش همه با لعنت و نفرین دمساز بودند، دندانها را با خشم به همدیگر می فشردند، با کینه و بدخواهی بهزمین و زمان می نگریستند، و حتی دشنام خود را نثار آسمانها می کردند.

امًا در اینجا، اسیرانش با شفقت و رحمت و عشق درآمیخته بودند.

و در این دو جایگاه، که اینقدر باهم تشابه داشتند و در عین حال با هم متفاوت بودند، همه به یک راه می رفتند؛ و آن راهِ مجازات بود و کیفر دیدن برای گناهانی که مرتکب شده بودند.

ژان والژان در محاسبات خود، به سادگی درک می کرد که در زندان مجازات کاملاً جنبهٔ شخصی دارد، و کسی را به جُرم گناهی که مرتکب شده بود مجازات می کردند؛ امّا نمی فهمید که چرا در صومعه، این کسان را که در عمر خود به گناهی آلوده نشده اند مجازات می کنند؟ و هراسان و لرزان از خود می پرسید: «به کدام گناه کیفر می بینند؟» و در جواب او ندایی از قلبش برمی آمد که: «اگر عقوبتی می بینند، بُعدی بسیار والا و ملکوتی دارد؛ زیرا آنها به جُرم گناهانی که دیگران مرتکب می شوند خود را تسلیم زجر و عذاب می کنند.»

و مادر ایسنجا هسرچه مسیگوییم از زبان دیگران است، کار ما داستانسرایی است، و از چشم ژان والژان دنیا را مسیبینیم، و هسرچه او می بیند و می فهمد باز می گوییم. ا

ژان والژان در آن حال غرق در چنین عوالمی بود.

۱. این چند سطر را ویکتور هوگو در سال ۱۸۶۲ بهمتن افزوده است. (ایو.گ.).

آنچه در پیش روی خود می دید اینار بود و فداشدنِ محض و قلّهٔ بلند تقوا و پارسایی بود؟ و معصومیتی بود که گناه آدمیزادگان دیگر را می بخشد و خود را به جای گناه کاران به عقوبت می رساند و بندگی و عبودیت را می پذیرد و به استقبال زجر و عذاب می رود. در پیش چشم او کسانی بودند که آلوده به گناه نبودند و خود را مجازات می کردند تا موجب پرهیز دیگران از گناه شوند. آنها عشق به انسانیت را با عشق به خداوند آمیخته بودند، و با آنکه به زاری و خواری تن داده بودند، محترم و معظم بودند. ایس می موجودات عیزیز، که هیمچون گناه کاران به مجازات می رسیدند، در عین حال تبسّم پاداشیافتگان را بر لب داشتند.

و آنگاه، به یاد می آورد که در سالهائی که در زندان بود، چه عذابی می کشید و از بخت بد خودگلایه و شکایت داشت.

گاهی در تاریکی شب، بیدار می نشست و گوش فرا می داد تا آوای شکرگزاری این زنان بی گناه را، که زجر و عذاب به ستوهشان آورده بود، بشنود. این آوای ملکوتی در او تأثیر می گذاشت. و او به یاد می آورد بعضی از زندانیان واقعاً تبهکار را که به حق محکوم به تحمّل مجازات شده بودند، و هیچکدام جز برای دشنام گویی سر به آسمان بلند نمی کردند. خود او نیز بارها در آن حال مشتش را با کینه توزی به آسمان نشان داده بود. او با یاد آوری آن لحظات، خون در رگهایش از جریان باز می ماند.

در این عوالم، نکتهٔ عجیب و جذّابی که ذهنش را بهخود مشغول می داشت، این بود که بعداز فرار از زندان، چه زجرها کشیده بود و ازچه راههای دشوار کوهستانی عبور کرده بود، و بارها در کوره راهها با مرگ روبه رو شده بود، و آنهمه خود را بهزحمت انداخته بود تا سرانجام از مجازات زندان رهایی یافته بود، و اینک بعداز تحمل آنهمه زجر و عذاب، بسه جایگاه مجازات داوطلبانهٔ زنان راهبه پناهند، شده بود. از خود می پرسید که در این ماجرا راز و رمزی نیست؟

این خانه نیز نوعی زندان بود، و با زندانی که از آنگریخته بود شباهت نحوست باری داشت امّا در اینجا تصورّات دیگری داشت، که پیش از آن هرگز در ذهنش نقش نبسته بود.

در اینجا نیز درهای آهنین را می دید و قفل و بستها را و نردههای فلزی را ... با این قید و بند چه کسانی را می خواستند در زندان نگاه دارند؟ ... فرشتگان را.

در زندان دیوارهای بلند را برای نگاهداری پلنگان دیده بود، ودر اینجا دیوارهای بلند را می دید که میشها را در حصارگرفته بودند.

صومعه جایگاه کفّاره ابود، و جایگاه کیفر و مجازات. امّا این کنفّاره حتی از مجازات زندانیان، خشن تر و غمانگیز تر و بی رحمانه تر بود. این دوشیزگان معصوم بیش از زندانیان در زیر بار سنگین زجر و عذاب خم می شدند. در زندان، باد سرد و هولناکی از لابه لای میله ها و از بالای دیوارها به خانهٔ کرکسها می وزید، و ریشهٔ جان و جوانی آنها را خشک می کرد، و در صومعه باد هول انگیز تر و تهدید آمیز تری به قفس کبو تران راه می یافت.

و چرا؟

هرگاه به این چیزها می اندیشید، هرچه در اعماق جانش بود، در این گرداب عجیب فرو می رفت، و او آن راز شگفت آور و گرانقدر را کشف نمی کرد.

با این گونه تصور ّات و تفکر ّات، غرور و خودبینی از آدمی دور می شود؛ و به همین جهت، هربار که در انتهای این بازنگریها، از دیگران غافل می شد و به خود می پرداخت و خود را می دید و در خود می کاوید، درمی یافت که چقدر ناچیز و ناتوان است. به گریه می افتاد، و بار دیگر به سوی تعلیمات و تلقینات اسقف دینی بازمی گشت و در این راه، کوزت

١. كفّاره: هر حيز كه بدان گناه را ياك كنند.

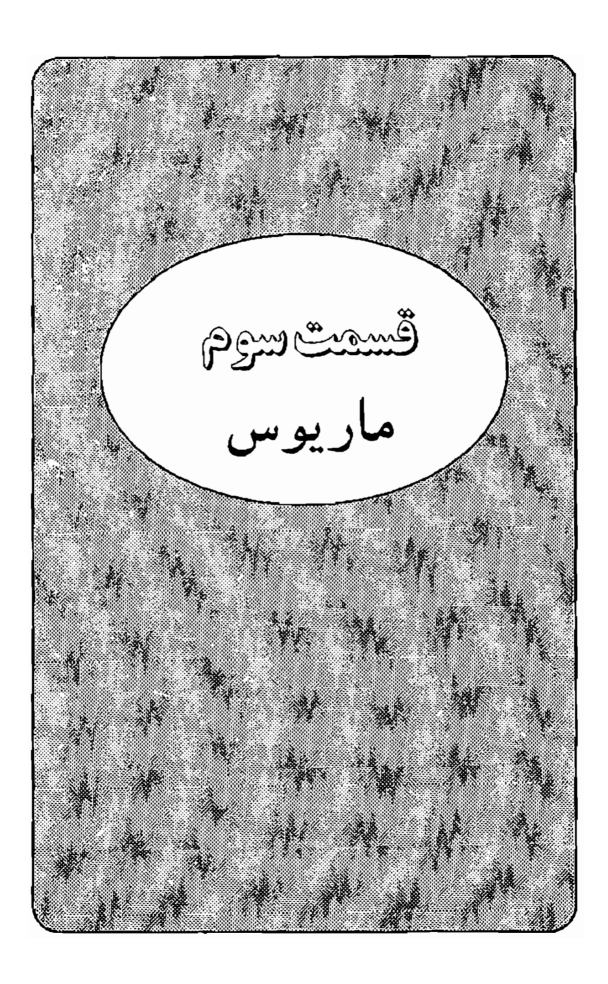
به او می آموخت که چگونه دوست بدارد، و صومعه به او یاد می داد که چگونه فروتن باشد.

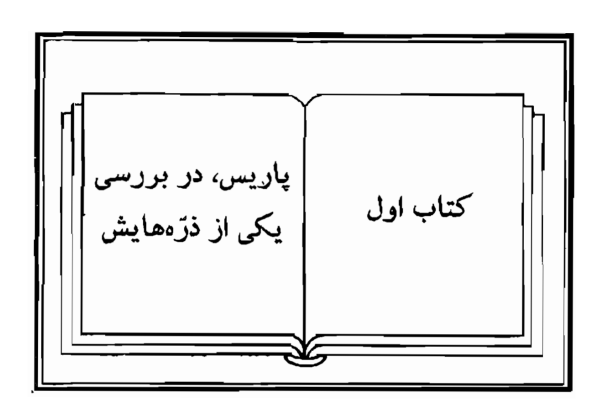
گاهی بعد از غروب آفتاب، در تاریک و روشن که در باغ هیچکس نبود، او را می دیدند که خود را پشت میلههای نمازخانهای می رساند که شب اوّل ورودش با حیرت به درون آن نگریسته بود. او در آنجا زانو می زد و رو به سویی می کرد که می دانست یکی از خواهران مقدّس به سجده افتاده؛ و ساعتها در آن حال می ماند و در تنهایی عبادت می کرد.

پنداری جرأت نمی کرد که بی واسطه خدای خود را نیایش کند، و دنبال واسطه ای می گشت که شفاعت او را نزد خداوند برعهده بگیرد.

آنچه در اطراف او بود، این باغ آرام، این گلهای عطر بیز، این کودکان شاد، این زنان ساده و با متانت، این محیط ساکت و بی سروصدا، آهسته آهسته در او تأثیر می گذاشتند، و روح و فکر او از این محیط سکوت را می گرفت و از این گلها عطر را، و از این زنان سادگی را، و از این باغ صفارا، و از این کودکان شادی را؛ و همه را بههم می آمیخت. او غالباً به این موضوع می اندیشید که در زندگی اش، خداوند دوبار درهای خانهٔ خود را به روی او گشوده، و انوار الهی دوبار در بحرانی ترین ایّام عمرش در وجود او تابیده است: یکی در آن هنگام که همهٔ درها به روی او گشوده شد، و او را از بازگشت به دنیای تبهکاران بازداشت، و این بار نیز خداوند درهای صومهه را به روی او باز کرده بود، تا از مجازات و بازگشت به زندان او رهایی بخشد.

در این حال، دل و جان او سرشار از حقشناسی و شکرگزاری می شد. و احساس دوست داشتن وجدش را پُر می کرد. بدین گونه چندسالی گذشت و کوزت بزرگتر شد.





پاریس برای خود کودکی دارد و جنگل پرندهای. پرندهٔ جنگلی گنجشک است و کودک پاریسی، پسرکی است برهنهٔ خوشحال.

طرحی از آن دُورا، پاریس و آن پسرک را، که یکی سراپا شعله است و دیگری پای تا سر فروغ سپیده دم، در هم بیامیزید و شراره های آن دو را به هم نزدیک کنید، تا جرقه ای بزند به شکل موجودی ریزه میزه و پُرشور، که پلوت آن را «هُومُونچیو» آنام داده است.

این مرد کوچک برهنهٔ خوشحال است. همه روز غذاگیرش نمی آید، اما همه شب وقتش را در تماشاخانه ای که دلخواه اوست میگذراند. نه پیراهن دارد نه کفش و نه سقف بالای سَر؛ مثل مگسهای هواست که آنها هم این چیزها را ندارند.

هقت ساله است تا سیزده ساله، در میان دارودستهاش زندگی

۱. به لاتینی: Parvulus، به معنای بسرک.

۲. plautos / plaute بلوت یا پلوتوس، شاعر طنز پرداز لاتین است؛ و نکته اینجاست که تعبیر «هومونچیو» بهمعنای «مرد کوچک»، اصلاً به پلوتوس اختصاص ندارد. امّا ویکتور هوگو در طئ این اثر به بهانه هایی از پلوتوس و هُوراس عمداً نام می برد، که این کار او بسیار پُرمعنی است (ایو \_گ.).

میکند، کارش ولگردی است، خانهاش زیر سقف آسمان است. شلوار کهنهٔ پدرش به او رسیده که برایش گشاد است و پاچهٔ آن روی زمین میکشد. کلاه گشادش تا زیر گوشش را می پوشاند، و شاید آن هم میراث پدر باشد. بند شلواری دارد زرد رنگ. پرسه می زند، می دَود، اطرافش را می پاید، وقت را به بیهودگی می گذراند. اگر توتون گیرش بیاید، پیپ می کشد. همچون دوزخیان مدام فحش می دهد، به میخانه ها سر می زند، با دخترها خودمانی است، ترانه های رکیک دزدها آشنایی دارد، با دخترها خودمانی است، ترانه های رکیک می خواند، بدی و پلیدی در دل او راه ندارد. در جسم و جانش مرواریدی پنهان کرده، که نامش معصومیت است؛ و این مروارید در عمق جسم و بان این مرد کوچک درخشش خود را از دست نمی دهد و هرگز کدر نمی شود. آدمی تا وقتی که دوران کودکی خود را می گذراند، خداوند دوست شود. آدمی تا وقتی که دوران کودکی خود را می گذراند، خداوند دوست

اگر از پاریس، این شهر بسیار بزرگ، بپرسید که این دیگر چگونه موجودی است؟ در جواب خواهدگفت: این فرزند من است.

### یارهای از ویژگیهای او

این پسرک ولگرد پاریسی، غولی است ریزه اندام.

اغراق نگوئیم، این ولگرد شوخ و شیطان، گاهی پیراهنی بهتن دارد که تنها بیراهن اوست؛ گاهی کفشی به یا دارد که نه تخت دارد و نه یاشنه؛ و گاهی خانهای دارد و مادری. هر چند آن خانه را دوست دارد، چون مادرش را در آنجا می بیند، امّا خوش دارد که در کو چهها ولگر دی کند، که آزادی را در ولگردی می بیند و در کو چهها می پابد. برای خود سرگرمیها و بازیهایی دارد، هدفش از بازیها و شیطنتها در افتادن با بورژواهاست. برای خود اصطلاحات و زبان مخصوص دارد. وقتی میخواهد مُردن کسی را خبر بدهد، می گوید: «چیقش راکشیدند!». شغل و حرفهای نیز مخصوص به خود دارد. برای منتظران در حاشیهٔ خیابان درشکه خبر می کند، یله های كالسكه را پايين مي آورد. وقتى در كوچه و خيابان سيلاب راه مي افتد، عابران را بهدوش میگیرد و از یک سو بهسوی دیگر میبرد، و بهاصطلاح خودش «بُل آرتیستی» درست میکند. اگر بزرگان و رجال فرانسه بهنفع مردم نطق و خطابهای ایراد کنند، بهذوق خود بهترین جملههایش را در كوچه و خيابان فريادزنان باز ميگويد. پول رايج اين برهنگان خوشحال مخصوص خود آنهاست، که ترکیبی است از هر نوع مِس پارهای که در سَر راه خود در کوچه و خیابان پیدا میکنند، و بهاصطلاح خودشان این چیزها را «پول خرد» مینامند. همین سکههای ساختگی بین خودشان نرخ معیّنی دارد.

حتّی جانورانی که پسرک برهنه خوشحال به آنها علاقه دارد، و در اطراف او به فراوانی یافت می شوند، مخصوص خود او هستند. از آن جمله اند: کفشدوزک، شپشه، عنکبوت، و حشرهٔ سیاهی که دُم کژ دارد و دو شاخک تهدیدکننده. جانور افسانه ای او زیر شکمش فلس دارد، و مارمولک نیست، پشتش پُر از گُرک و دانه های ریز است، و قورباغه نیست، و در سوراخ تنورهای آهکی، و چاههای خشک شده زندگی می کند؛ سیاه است و پشم آلوده چسیناک، خزنده است، و گاهی تُند و ترسناک است امّا کسی او را به چشم ندیده، و نام این جانور خیالی «ناشنوا» است.

ترسناکترین تفریحات، جست وجوی چنین جانوری است در میان سنگریزهها.

تفریح دیگرشان این است که سنگ یا آجری را از زمین درمی آورند تا خرخاکیهای زیر آن را تماشا کنند. هر قسمت از پاریس جانوران مخصوص دارد که پسرک ولگرد آن محله را به همین نام می شناسد. در کارگاههای اورسولین اگوش خزک فراوان است، و در اطراف پانتئون هزارپا، و در گودالهای شان دُومارس بچه وزغ.

از نظر کُلّی، باید گفت که این پسرک ولگرد، مانند تالیران مسفاتی

۱. ویکتور هوگو و برادرش، اُژن، در دوران کودکی جانور خیالی خود را این چنین تصور میکردند و در جاههای «فُریانتین» در جستوجوی چنین جانوری بردند.

<sup>2.</sup> Ursulines

۳. نوعی هزارپا که میگویند در گوش آدمی فرو میرود.

<sup>4.</sup> Champs de Mars

۵. Talleyrand سیاستمدار معروف فرانسوی (۱۷۵۴ م ۱۸۳۸) مردی بود خودخواه و بذله گو و باهوش؛ به همهٔ رژیمها خدمت کرد و به همهٔ آنها خیانت ورزید (فرهنگ معین).

مخصوص بهخود دارد.

هر چند مانند تالیران رنگ عوض میکند، امّا شرافت بیشتری دارد. کسی از راز با نشاط بودنش آگاه نیست. گاهی چنان به قهقهه می خندد که دی کانداران را به خشم می آورد، و گاهی شوخ و شنگ بودنش از مرحلهٔ لُودگی و مسخرگی می گذرد و به مرز وقاحت می رسد.

برای نمونه، مُردهای را دفن میکنند، و یکی از پزشکان در مراسم دفن حضور دارد. ناگهان یکی از این پسرکهای ولگرد فریاد میزند: «اُوهُو! کِی تا حالا دکترها شاهکار خودشان را تا لب گور همراهی میکنند؟»

یا در شلوغی خیابان، یک آقای با وقار و خوش سر و لباس و عینکی ناگهان از دست پسرک ولگردی بهخشم می آید و رو به او پرخاش کنان فریاد می زند:

«پسرهٔ بی سر و پا! چه خیالی به سرت زده؟ با کمرِ زن من چه کار داری؟»

و أن پسرك ولگرد به شوخي مي گويد:

«حضرت آقا! کمر زن شما که سرجای خودشه. من که بَرِش نداشتم. جیبهامو بگردید تا ببینید که کَمر زن شما توی جیب من نیست!»

### این پسرک خوش آمدنی

شب، آن مرد کوچک، با چند سانتیمی که از هر راه در آورده، به تماشاخانه می رود. به محض آن که وارد آن فضای سحرآمیز می شود وضع و حال دیگری پیدا می کند، و یک باره همهٔ خصوصیات برهنه خوشحالان پاریس در او جمع می شود تماشاخانه به یک کشتی واژگون می ماند که انبارش در طبقهٔ بالای آن است. در این تالار انبار مانند، در این فضای تنگ و تاریک، برهنه خوشحالان گرد هم می آیند. و شیطنتهای کودکانه شان گُل می کند. به پروانه هایی می مانند که تازه از تخم در آمده باشند؛ مثل این که از زمین کنده شده باشند و پرواز کنند. آن وقت پسرک ولگرد، در میان این جمع خودمانی و با نشاط، به سعادت و اقتدار واقعی ولگرد، در میان این جمع خودمانی و با نشاط، به سعادت و اقتدار واقعی این شادی به هر سو پراکنده می شود. این تالار تنگ و بدبو و تاریک و این شادی به هر سو پراکنده می شود. این تالار تنگ و بدبو و تاریک و کثیف و ناسالم و بدریخت و کراهت آور، در نظر او به صورت یک به شت درمی آید.

به یک انسان، هر چه بی خُود و بی فایده است بدهید و هر چه لازم و بهدرد بخور است از او بگیرید، تبدیل می شود به یک پسرک ولگرد پاریسی.

چنین پسرک ولگرد و برهنه خوشحالی، از ذوق هنری بیبهره نیست.

ولی متأسفانه ذوق او جنبهٔ کلاسیک ندارد، و طبعاً دانشگاه پسند هم نیست. برای نمونهٔ بگوییم که دوشیزه مارس ارا، که روی صحنه ادیبانه و لفظ قلم حرف می زد، نمی پسندیدند و با لحنی که از چاشنی نیشخند عاری نبود، دوشیزهٔ «بلند آستان» لقب داده بودند.

این پسرک ولگرد، دوست دارد دادوبیداد کند و لودگی کند، همه را دست بیندازد، و کتک بزند و کتک بخورد. مثل بچههای شیرخوار، سر و لباسش کثیف است، و مانند فیلسوفان کهنه پوش. در فاضلابها می لولد و چیزهایی گیرمی آورد. از میان زبالهها شادی و نشاط بیرون می کشد. چهار راهها را با شور و غوغایش به هم می ریزد. شوخی می کند، نیش می زند، سوت می کشد، آواز می خواند، پُرهیاهوست، فحش می دهد. «اله لُویا» از با ماتانتورلورت بدرقه می کند. هر سرود و نوایی را می خواند، از دو پرفوندیس گرفته با شیانلی بی آنکه از کسی بپرسد، هر گوشهای را پیدا می کند، همهٔ نادانستهها را می داند، در نیرنگبازی به اسپارتیها شباهت دارد، در جنون به مرز عقل نزدیک می شود، در به اسپارتیها شباهت دارد، در جنون به مرز عقل نزدیک می شود، در نمایش شوروشوق، کثافتکاری می کند. اگر برفراز کوه اُلمپ بنشیند، در کود و پهن فرو می رود، و از آن میان پُر از ستاره بیرون می آید. پسرک کود و پهن فرو می رود، و از آن میان پُر از ستاره بیرون می آید. پسرک ولگرد پاریسی، رابلهٔ ۷ کوچکی است.

از شلوارش، اگر جیب مخصوص ساعت نداشته باشد، خوشش نمی آید.

۱. Mars، هنرپیشهٔ فرانسوی.

۲. Alleluia ، کلمهٔ عبری، بعنی «بستائید یَهُوه را» دعا و سرود مذهبی بهودیان و مسیحیان.
 ۳. Matanturlurette ، و شاد آن روزگار.

۴. De Profundis مرودي مذهبي كه معمولاً براي مُردكان مي خوانند.

۵. Chienlit ، از ترانههای رکیک عامیانه.

ع. Spartes، از شهرهای یونان جنگهای اسپارت ر آتن در تاریخ معروف است.

٧. Rabelais ، نویسنده هزل پرداز فرانسوی.

هیچ چیز باعث تعجّب او نمی شود. ترس در وجودش کمتر راه می یابد، خرافات را دست می اندازد. بادِ گزافه گویان را خالی می کند، اسرار و رموز عالم را به شوخی می گیرد، برای ارواح بازگشتهٔ مُردگان زبانش را بیرون می آورد؛ از هر کس حرفهای قُلمبه شلمبه بشنود، زیر خنده می زند.

ادای آدمهایی را درمی آورد که ادیبانه و لفظ قلم حرف می زنند. البته با شعر و ادب دشمنی ندارد. دور از این گونه چیزهاست، امّا تصورّات شوخ و مسخرهای را جایگزین تخیلات شاعرانه و دور از ذهن می کند. و اگر «آداماستّو» ارا در برابر خود ببیند، می گوید که «وای! عجب لولو خورخورهای!»

۱. Adamasto ، غولی افسانهای.

#### مى تواند مُفيد باشد

پاریس، هم بچههای فضول و زود باور دارد و هم بچههای ولگرد و برهنه خوشحال. هیچ شهری جز پاریس لیاقت داشتن این دو موجود را ندارد؛ از یک سو، بچههای کنجکاوی که بههمه جا سرک می کشند و همه چیز را باور می کنند و همیشه راضی هستند، از سوی دیگر، بچههایی که از هیچ چیز راضی نیستند و هر دم پی کار تازهای می روند. «پرودم» و «فویو» دو نمونهاند. و تنها پاریس است که در تاریخ طبایع خود چنین چیزهایی دارد. این کودک رنگ پریدهٔ حومهٔ پاریس، این ولگرد برهنه خوشحال، در این محیط زاده می شود رشد و نمو می بابد، به دام رنج و بلا می افتد، و خود را با لودگی از این گرفتاری می رهاند؛ در برابر حقایق اجتماعی و مسائل و معضلات جامعهٔ بشری به فکر فرو می رود، امّا خود را بی قید و بی خیال نشان می دهد. حال آن که حقیقت چیز دیگری است؛ همه چیز را می بیند و حس می کند و آماده می شود برای خندیدن و کارهای دیگر. اگر نام و خصلت شما خیالات واهی، تعدّی و تجاوز، کارهای دیگر. اگر نام و خصلت شما خیالات واهی، تعدّی و تجاوز، جهالت، اختناق، بی انصافی، استبداد، بی عدالتی، تعصب و زورگویی باشد، از این ولگرد، که اختیار زبانش را ندارد، حذر کنید.

۱. Prudbomme نمونهٔ نادانی و خودخواهی، که در داستانی از «هانری موینه» با ایس صفات ظاهر می شود. ۲. Foullou ، نمونهٔ افراد ولگرد و هرج و مرج طلب.

این پسرک ولگرد به سنّ رشد خواهد رسید.

گِلِ وجودش را از چه خاکی سرشته اند؟ از نخستین لجن زاری که دَمِدست بوده، برش داشته اند! یک مُشت گِل، که نفس خداوند در آن دمیده شد و «آدم» را به وجود آورد. همین بس است که خدایی گذارش از این سو بیفتد، که همیشه خدایی بالای سَرِ این پسرک ولگرد بوده است. بخت همیشه با این موجود ناچیز یار بوده، و همین کلمهٔ «بخت» ما را تا حدودی به حقیقت نزدیک می کند. این موجود ریزه اندام که گِل وجودش را از یک لجن زار عمومی برداشته اند و مخلوقی ساخته اند جاهل و بی سواد و سرگشته و عامی، آیا روزی سرشتش نرم خواهد شد یا به خشونت خواهد گرایید؟ کمی صبر باید کرد و دید که آیا پاریس، که چنین دیوی را، چنین کودک خودرو و بی خیالی را، می پرورد، «وقتی که چرخ برگردد» این کوزه گر لاتین، از کوزهٔ گلین، سبوی رنگینی خواهد ساخته این خواهد

۱. به لاتینی Currit rota ، عبارتی است از یکی از اشعار گوراس، که اصل آن چنین است:

<sup>?</sup>Amphora coepit institui currente rata cur urceus exàt? کست بسلاین مسعنی است: میخواستند سبوی رنگینی بسازند، چه کسی میدانست که وقتی چرخ برگردد، کوزهٔ گلینی درست می شود؟



#### مرزها*ی کشو*ر او

پسرک ولگرد شهر را دوست دارد، تنهایی را نیز دوست دارد، زیرا از عقل بی بهره نیست. مانند «فُوسکوس» دلبستهٔ شهر است، و همچون «فلاکوس» ا شیفتهٔ دهستان.

در عالم خیال فرو رفتن و سرگردان بودن، یعنی پرسه زدن، از وقت گذرانیهای فیلسوفان است، به خصوص پرسه زدن در چنین دهکدههایی که در اطراف شهرهای بزرگی چون پاریس باشند که ویژگیهای دوگانه دارند؛ هم شهرند و هم روستا. حومهٔ شهرهای بزرگ، به جانوران ذو حیاتین می مانند که هم در آب زندگی می کنند و هم در خشکی، و زندگی دوگونهای دارند؛ پایان در ختستان اند و آغاز بامها، پایان علفزارند و آغاز شور و شیدایی، پایان زمزمههای آسمانی اند و آغاز بانگ و غوغای آسمانی، که جمعاً چیزی است شگفت آور.

از این روی، در این نقاط که جاذبهٔ چندانی ندارند، و رهگذران صفت «غمانگیز» را برای آن حدود مناسب میدانند، کسانی را میبینید که در

۱. Flaccus ، Fuscus ، اشاره است به شعری از هوراس. به زبان لاتین:

سهر را دوست دارد، من که شیفتهٔ دهستانم، درود می فرستم.» فلاکوس از القاب هُوراس به فرراس به درود می فرستم.»

عالم خيال فرو رفتهاند، و ظاهراً بي هدف به گشت و گذار آمدهاند.

کسی که این مطالب را می نویسد، مدّتهای طولانی در این محدوده با پرسه زدن وقت گذرانده است و خاطرات بسیاری از آن روزها دارد. آن علفهای کوتاه، آن راه باریکههای سنگلاخ، آن تودههای گچ، آن گودالهای بسر از آهک، آن زمسینهای ناهموار و یکنواخت، آن گیاهانِ خودروی هرگوشه و هر کُنج، آن تلاقی تمدّن و توحش، آن صدای طبلهای یک سربازخانهٔ دور دست، آن خلوتکدههای روز و دزدگاههای شبانه، آن آسیاب ویرانه و بازیچهٔ دست باد، آن دستگاههای سنگ بُری، آن میخانههای نزدیک گورستانها، آن دیوارهای اسرارآمیز و غمزده در اطراف اراضی بی سر و ته و پُر از آفتاب و پروانه، و همهٔ این چیزها، اطراف اراضی بی سر و ته و پُر از آفتاب و پروانه، و همهٔ این چیزها، نویسندهٔ این سطور را ساعتها مجذوب خود می ساختند.

تقریباً هیچکس در روی زمین گوشه هایی نظیر این نقاط عجیب ندیده است ۱؛ گوشه هایی نظیر گلاسی بر ۲، کونِت ۲، دیوار بدقوارهٔ گرنل ۲ که از کثرت جای گلوله ها به پوست ببر شباهت یافته، مُونپارناس ۵، فُوس اُولو ۲، اُوبیه ۷، در حاشیهٔ شیب دار مارن ۲۰ و همچنین نقاط دیگری، مانند مُون سوری ۲، تُومب ایسوار ۲۰، و پی پر پلات دُو شاتیون ۱۱، که در آن ایّام هنوز بقایایی از یک معدن سنگ در آن حدود یافت می شد، حالا در گودالهایش علف و قارچ روییده است. حومهٔ شهر ژم به نوعی دیگر بود و حومهٔ پاریس به صورتی دیگر. و اگر ما در این محدوده تنها چیزهایی مانند

۱. در میان این نقاط عجیب، از دیوار گرنّل (قسمتی از حصار پاریس قدیم) می توان نام برد که در سال ۱۸۱۲، در کنار آن، ژنرال لائوری را، که مدّتها در میان خانوادهٔ هوگو پنهان شده بود، تیرباران کردند (ایو گ.).

<sup>2.</sup> Glaciere

<sup>3.</sup> Cunette

<sup>4.</sup> Grenelle

<sup>5.</sup> Mont parnasse

<sup>6.</sup> Fosse - aut - Loups

<sup>7.</sup> Aubier

<sup>8.</sup> Marne

<sup>9.</sup> Montsouris

<sup>10.</sup> Tombe Issoire

<sup>11.</sup> Pierre Plate de Chatillon

کشتزارها و خانه ها را ببینیم، از واقعیات غافل مانده ایم، زیرا در جایی که دشت و جلگه با شهر پیوند می بابد، اندوه ژرفی احساس می شود، کسی نمی دانند چگونه اندوهی است. در آنجا طبیعت و جمعیت در کنار همدیگر، با شما سخن می گویند؛ و بدایع و خصوصیات محل خودنمایی می کنند.

هر کس در این مناطق خلوت، و مجاور با حومهٔ پاریس کمه حاشیهٔ پاریس نام گرفتهاند، گشت و گذاری کرده باشد، در گوشههای پرت و متروک، در ساعاتی که همه جا ساکت و خاموش است، ناگهان در پشت یک پرچین، یا سه گنج یک دیوارهٔ نیم ویران، کودکانی را می بیند پُر غوغا، سرایا غبار آلود، ژولیده و پارهپوش، که در هم افتادهاند و هر یک تاجی از ساقه های گندم به سر دارند و به تیله بازی مشغول اند. اینها کو دکانی هستند از خانوادههای فقیر که اغلب در حاشیههای حومهٔ شهر جمع می شوند. این حاشیهها متعلق به آنهاست مدرسه و مرکز آموزش و پرورش آنها در میان همین گرد و خاکهاست. در آنجا آزادند. هیچ کس مراقبشان نیست، هر ترانهٔ رکیکی راکه بلدند راحت و بی خیال می خوانند، خاطرشان از هر جهت آسوده است. آنها در اینجاه درست تر بگوییم، زندگی میکنند. در گرمای تابستان در آفتاب، در اطراف سوراخی در زمین زانو میزنند و تیلهها را قِل میدهند. گاهی بر سر چند سکّه پول خُرد، بهجان همدیگر می افتند و زد و خورد میکنند، زبر بار هیچگونه قید و مسئولیتی نمی روند؛ گویی هیچ نوع گرفتاری و مشکلی ندارند، خوشحال و خوشبختاند. و تازه وقتی که چشمشان به کسی مثل شما می افتد، که از آن حدود می گذرد، کسب و کارشان را بهیاد می آورند و جلو می روند و سوسکهای طلایی رنگ را که در یک جوراب پشمی ریختهاند، یا دسته های گل یاس را برای فروش به شما عرضه می کند. در حاشیه های پاریس روبه رو شدن با این کودکان عجیب، هم جالب و هم جذًاب است و هم رقّتانگیز. گاهی در میان این بسران، دخترکانی نیز یافت می شوند. خواهران آن پسراناند؟... این دختران کم سن و سالاند و لاغراندام، پرشور و شر، سیاه سوخته، با پوستی بر از لکه های قرمز؛ موهایشان را با خوشه های گندم و شقایق آراستهاند، دشاداباند و با نشاط و سرکش و بابرهنه. بعضم شان در گوشهای ایستادهاند و گیلاس می خورند. تا نزدیک غروب، صدای خندهٔ این دخترها از دور به گوش می رسد. این دختران که در شامگاهان،شادی وحرارت آفتاب نیمروز را دارند، ذهن رهگذر متفكّر را به خود مشغول مي دارند؛ و اين مشاهدات با تصورًات او بههم مي آميزند. پاریس مرکز دایره است و حومه محیط آن. برای این کودکان، حومهٔ پاریس سراسر روی زمین است، و آنها هرگز از این محیط بیرون نمی روند. همچنانکه ماهیها نمی توانند از آب پیرون بیایند، این کودکان نیز نمی توانند هرگز از پاریس قدمی بهبیرون بگذارند. برای آنان، دو فرسخ آن سوی تر از دروازهٔ پاریس هیچ چیز وجود ندارد؛ و در آن سوی ایوری ، ژانتی یی ، ، آرکوی ۴، بلویل ۴، آبرویلیر ۵، مِنی شونتان ۱، شوازی لو روا۷، بیانکور ۸، مُودُن ١، ایسی ۱، وانور ۱۱، سِور ۱۱، پوتُو۱، نویی ۱۴، ژانویلیه ۱۵، کُلب ۱۱، رُّمَن ویل ۱۷، شاتو ۱۸، آنی پر ۱۹، بوژی وال ۲۰، نانیر ۲۱، آنژین ۲۲، نوازی لُوسِک ۲۳، نُورَان ۲۴، گورنه ۲۵، درانسی ۲۱، گُونِس ۲۷، دنیا برای او تمام می شود.

| 1. <b>Ivry</b>     | 2. Gentilly          | 3. Arcueil        |
|--------------------|----------------------|-------------------|
| 4. BeLLeviLLe      | 5.AoberviLLiers      | 6. Menilmontant   |
| 7. Chaisy - Le Rai | 8. Billancaurt       | 9. Meudon         |
| 10. Jssy           | 11. Vanvres          | 12. Sevres        |
| 13. Puteawx        | 14. Najily           | 15. Gennevilliers |
| 16. Colombes       | 17. Romainville      | 18. Chatau        |
| 19. Asnieres       | 20. Bougival         | 21. Nanterre      |
| 22. Enghien        | 23. Najsy - Le - Sec | 24. Nogent        |
| 25.Gournay         | 26. Draucy           | 27. Gonesse       |

# نیمنگاهی به تاریخ

وقایع این کتاب در دورانی که تقریباً معاصر ماست اتفاق افتاده. در آن روزها مثل امروز، در هر گوشه و هر کوچه، پاسبانی نمی دیدید (و چه خوب بود ـ که فعلاً جای این بحث نیست) و کودکان ویلان و سرگردان در پاریس فراوان بودند. به گواهی ارقام، در آن هنگام، مأموران پلیس در هر سال در حدود دویست و شصت کودک بی خانمان را از میان ویرانه ها و ساختمانهای نیمه کاره و زیر پلها جمع آوری می کردند. یکی از آشیانه های این گونه کودکان به نام پرستوهای بُل آرکول ا مشهور شد که باید گفت از نکست بارترین گوشه های اجتماعات بشری بود. همهٔ جنایات از ولگردی کودکان ریشه می گیرد.

با این حال، پاریس را از این قاعده جدا باید کرد. به رغم مطالبی که شرح دادیم، این استثنا چندان بی علّت نیست. بی تردید، در هر شهر بزرگ، کودک ولگرد انسانی است تباه شده! و چنین کودک خودرو و رها شدهای، معمولاً در انواع معایب غوطه می خورد و ریشههای شرف و وجدان در او خشک می شود. امّا کودک ولگرد پاریسی، با آنکه ظاهری خشن و ناسازگار دارد، باطنش تا حدودی صاف و شغّاف است. علّت و مبنای آن را در وسعت و عظمت و شکوه انقلاب مردمی کشور ما باید

جُست، که ذرّاتی را در هوای پاریس پراکنده و پخش کرده است، که هر که در آن نفس میکشد، به نوعی فساد ناپذیر می شود. و این ذرّات به نمکی می ماند که آب اقیانوسها را از فاسد شدن مُبرا میکند. در پاریس نفس کشیدن، روح آدمی را از پلیدیها پاک می سازد.

با این وصف، هر بار که ما یکی از این کودکان ولگرد پاریسی را می بینیم، و حس می کنیم که به رشتهٔ خانواده ای پیوند ندارند، قلبمان فشرده می شود. در تمّدن کنونی، که هنوز دارای نقایص زیادی است، چندان غیر طبیعی نمی نماید که خانواده ای از هم بپاشد، و اعضای خود را در تاریکی گذرگاهی رها کند، و اصلاً خبر نداشته باشد که بر سر کودکانش چه می آید. سرنوشت تاریک این کودکان از همینجا آغاز می شود. و این ماجرای غم آور را به اصطلاح «پرتاب شدن در کوچههای پاریس» می گویند.

در ضمن، این نکته را هم بگوییم که در دوران استبداد سلطنتی قدیم، مانع رها کردن کودکان در کوچه ها و گذرگاههای پاریس نمی شدند؛ زیرا در آن روزگار مقامات عالی و قدر تمند، وجود چنین کولیهای بی خیال و سرگشته را برای حفظ طبقات پایین جامعه لازم می دانستند، و با آموزش و پرورش فرزندان افراد بی چیز و فقیر میخالف بودند و می گفتند: این «دانایی اندک» به چه کار آنها می خورد؟ این نظریه در واقع به صورت قاعده در آمده بود، حال آنکه کودک ولگرد، محصول منطقی کودک جاهل و بی اطلاع بود.

وانگهی رژیم سلطنت استبدادی گاهی به این گونه کودکان نیاز داشت؛ و در چنین مواقعی، گروهی از این کودکان سرگشته را از کوچهها می ربود.

در دوران لوئی چهاردهم - نمیخواهیم از آن دورتر برویم - پادشاه بهدلایلی میخواست نیروی دریایی نیرومندی داشته باشد. فکر خوبی

بود، امّا از چه راه و چگونه؟ اگر در کنار کشتیهای بادبانی جنگی، که بازبچهٔ دست باد و طوفاناند، کشتیهای کو چکتر یا قایقهای پارویی وجود نداشته باشند و به هنگام خطر به کمک غرق شدگان نشتابند، ناوگان جنگی فلج می شود.

در آن روزگار، بردگان و زندانیان محکوم بهاعمال شاقه در این کشتیها و قایقهای همراه که حُکم کشتیهای یا ککش را داشتند، بارو می زدند. بس به این پاروزنان نیازمند بودند، و معمولاً زندانیان محکوم به اعمال شاقه چنین کارهایی را به عهده داشتند کُولیر <sup>۱</sup> تا آنجا که می توانست، از طریق کارگزارانش در شهرستانها، تعدادی از زندانیان را که برای این کار بنیه و نیروی کافی داشتند، گردآورد. قاضیان دادگستری نیز در این راه بهاو یاری می کردند. گاهی اتفاق می افتاد که مرد فقیر و قوی بنیه ای، از کنار دسته ای از روحانیون کاتولیک می گذشت و بهاحترام آنان کلاه از سر برنمی داشت. قضات، چنین مردی را بهاین اتّهام که بهمذهب پروتستان گراییده و بهروحانیون کاتولیک بی اعتنایی کرده، بهزندان باکار محکوم می کردند، و اغلب اینگونه افراد را برای پاروزدن بهچنین کشتیهایی می فرستادند. گاهی مأموران، کودک چهاردهپانزده سالهای را در کوچهای می دیدند که سرگردان و بی خانمان است و جایی برای خفتن ندارد؛ او را می گرفتند و به این گونه زندانها می فرستادند، و بعضی از آنها را برای خدمت به نیروی دریایی گسیل می داشتند. و راستی که چه عظمتی داشت آن سلطنت! و چه شکوه و عظمتی داشت آن دوران!

در دوران سلطنت لوئی جهاردهم، گاهی کودکان در کوچههای پاریس ناپدید می شدند؛ پلیس آنها را می ربود، و کسی نمی دانست که ربوده شدگان را برای چه منظوری می خواهند. مردم با وحشت سر در گوش همدیگر می گذاشتند و پچ پچ می کردند و دربارهٔ حمامهای ارغوانی فام

۱. Colbert ، از مشاوران و وزیران معروف لوئی چهاردهم.

شاه، که با خون بی گناهان رنگ می گیرد، داستانها می بافتند؛ و باربیه ا در این زمینه شعرهایی می سرود، و گاهی مأموران بلیس در سَر راه خود، کودکان بی خانمان را نمی یافتند و به اطفال با خانمان برمی خوردند و آنها را با خود می بردند؛ و پدران، نومیدانه دنبال مأموران می دویدند و با اعتراض سعی می کردند فرزندان خود را از چنگ مأموران بیرون بیاورند. در این گونه موارد، مجلس دخالت می کرد و قانونی به تصویب می رساند برای به دار آویختن مأموران بلیس؟... نه ا برای به دار آویختن آن پدران معترض و پرخاشگر!



# به سبک جامعهٔ طبقاتی هِند دریک «کاست» ا

ولگردان پاریس تقریباً یک «کاست» را تشکیل می دهند.

کلمهٔ «ولگرد»، نخستین بار، در سال ۱۸۳۴ به حروف چاپی آراسته شد و از زبان عامیانه، به دنیای ادبیات راه یافت و در جزوهای به نام «کلودگدا» ۲، این کلمه ظهور رسمی خود را اعلام کرد. و غوغایی به پاشد؟

۱. Caste ، طبقهٔ محدودی، دارای یک نوع خصوصیات، در جامعهٔ طبقاتی هند.

۲. «کلودگدا» Claude Gucux، اثر ویکتور هوگو، جملهای دارد به این صورت: «میچ چیز نمی تواند بیش از ولگرد دیرین کوچهها، بوی پاریس را به مشام برساند». امّا این کلمهٔ «رلگرد» برای نخستین بار در سال ۱۸۳۴ غوغائی برپا نکرد، زیرا خود او در ژمان «نُتردام دوپاری» در سال ۱۸۳۷، از این ونگردان نام برده، و در جایی می نویسد: «این پسرک وحشی پابرهنه که مُدام در کوچههای پاریس پرسه می زند و نام بحاودانی ولگرد را بهخود اختصاص داده، در زمانی که ما دانش آمور بودیم، هر روز عصر که از مدرسه بیرون می آمدیم، به طرف ما سنگ پرتاب می کرد، زیرا شلوار ما مثل شلوار او پاره نبود. و اسًا پسرکان ولگرد پاریسی، بعد از سال ۱۸۳۰، بهصورت چهرههای آشنایی درآمدند و در قالب یک مسألهٔ اجتماعی و سیاسی جای خود را در ذهن و فکر مردم باز کردند. دولاکُروا در همان سال ۱۸۳۰، تابلوی معروف «بسرک ولگرد» را که پیشگام و رهنمای انقلابیون می شود، نقاشی کرد. گاوژش نیز در داستان بینوایان، تقریباً همین نقش را به عهده دارد. می شده دارد. میشاه در کتاب «مرده»، آژن سو در ژمان «اسرار پاریس» ولگردان را مظهری از میشله یا میشاه در کتاب «مرده»، آژن سو در ژمان «اسرار پاریس» ولگردان را مظهری از

وكلمهٔ "ولگرد" در اين غوغا به پيروزي رسيد.

مسائلی که توجه پسرکان ولگرد را برمی انگیزد و باعث می شود که آنان یکی از اعضای گروه خود را به چشم عزّت و احترام بنگرند بسیار گوناگون است. یکی از آن موارد که به آن برخوردیم و عملاً به چشم دیدیم، این بود که پسرک ولگردی سقوط یک نفر را از بالای مناره های نتردام دیده بود، و همین امر تحسین و تمجید همگنانش را برانگیخته بود. ولگرد دیگری نیز وارد محوطهای شده بود که موقتاً مجسمه های گنبد انوالید را برای مرّمت در آنجا گذاشته بودند، و او توانسته بود تکّهای از سرب آن مجسمه ها را «کش برود». ولگرد دیگری موفق شده بود که واژگون شدن دلیجانی را که با سرعت زیاد در حرکت بود، به چشم ببیند. با یکی دیگر از این ولگردان آشنا شدیم، که سربازی را «می شناخت» که روزی با یک بورژوا در افتاده و خواسته بود یک چشم او را از کاسه در بیاورد، و موفق نشده بود.

مردم عادی قطعاً معنی و مفهوم این کلمات را نمی فهمند، وقتی می شنوند که ولگردی می گوید: «خدایا اخداوندا من چقدر بدبختم که هنوز نتوانسته ام از پنجم بیفتم روی زمین» و منظورش از پنجم، طبقهٔ پنجم است!... چنین چیزی برای شنوندهٔ عادی مضحک است، حال آنکه ولگرد پاریسی آرزویسی را به زبان می آورد که باعث جلب احترام همقطارانش شود.

و این آرزوی او، بهتعبیر آن مرد دهاتی، از مرگ می ماند که به او گفته

فساد و شرارت می پنداشتند. امّا بعضی از هنرمندان، مثل ژانن Janin در کتاب «فرانسویها» پسرکان ولگرد فرانسوی را به صورت روح و نهاد مردم فرانسه معرفی می کنند، و برای نخستین بار در همین کتاب بینوایان، ولگرد باریسی، با تمام خصوصیات و معایب و محاسنش، به صورت یک چهره منشخص در ادبیات، جلوهٔ اصلی خود را پیدا می کند.»

بودند:

«شنیدیم که زنتان مربض شده و مُرده؛ چرا دکتر را خبر نکردید؟» در جواب گفته بود:

«ما بیچاره ها احتیاج به دکتر نداریم؛ خودمان می میریم!»

همان طور که می توان تأثر و در عین حال تمسخرِ آن مرد روستایی را در کلام او پیدا کرد، هرج ومرج طلبی و بی قیدی پسرک ولگرد حومه نشین پاریسی نیز در کلمات او نهفته است.

روزی، یکی از محکومان بهاعدام را در گاری مخصوص نشانده بودند و به سوی چوبهٔ دار می بردند، و کشیش نیز با او همراه بود و در گاری در کنار او ایستاده بود و به او دلداری می داد، و آن مَحکوم به اعدام به سخنان او گوش فرا داده بود. یکی از پسرکان ولگرد پاریسی این منظره را دیده، و فریادزنان گفته بود:

«به حرفهای آن عرقچین به سرگوش می کنه، عجب بی غیرتی!»

بی اعتنایی به مذهب و سرکشی در این محدوده، ارزش و اعتبار ولگرد پاریسی را بالا می برد؛ و داشتن روحیهٔ قوی از هر چیز مهم تر است. حضور در مراسم اعدام جزو وظایف آنهاست. گیوتین را به همدیگر نشان می دهند و می خندند، و برای گیوتین نامهایی درست کرده اند، مثل آدم خور، بداخلاق، مادر آسمانی، لقمهٔ آخر. و نامهایی مانند اینها. برای آنکه تمام جزئیاتِ گردن زدن با گیوتین را تماشا کنند، از در و دیوار بالا می روند و خود را به یک بالکن یا بالاترین شاخه های درخت می رسانند، به نرده ها، به دودکشهای بخاری و هرجای دیگر آویزان می شوند تا منظرهٔ به نام را خوب تماشا کنند. ولگرد پاریسی، سفال سازِ شیروانیهای بام، و اعدام را خوب تماشا کنند. ولگرد پاریسی، سفال سازِ شیروانیهای بام، و ملوان از مادر زاده شده، از بام بلند عمارات و دکلهای کشتی هراس ندارد. بازگترین جشنها برای او زیبایی مراسم اعدام را در میدان گِرو ا ندارد.

نام سانسون و آبه مُونتِس رامُدام بر سرزبان دارد. ولگرد پاریسی افراد صبور و پُرتحمّل را مسخره می کند تا به آنها دل و جرأت بدهد و گاهی نیز صبر و تحمّل این گونه افراد را تحسین می کنند. یکی از ولگردان به نام لاسونر ، روزی که دُوتُن ٔ را دیده بود که با چه شیجاعتی تا پای گیوتین می رود، گفته بود: «به او حسودی ام می شود ا» و در واقع آیندهٔ خود را به چشم می دید و پیشگویی می کرد!

ولگردان نام وُلتو را نشنیده اند، امّا پاپاووان در میان آنها شهرت بسیار دارد. برای آنها فرق نمی کند که کسی به جُرم سیاسی اعدام شود، یا به خاطر ارتکاب جرایم عادی. نفس اعدام شدن برای آنها مهم است؛ و در میدان اعدام همه چیز در ذهنشان به همدیگر می آمیزد. به خوبی به یاد می آورند که هر کدام از محکومان در روز اعدام چه نوع لباسی به تن داشتند؛ می دانند که تُولِرُون کلاهِ آتشکاران را بر سرداشت؛ و آوریل کلاهی از پوست سمور؛ و لوول مکلاهی گرد. می دانند که دلاپورت کلاهی از پوست سمور؛ و لوول مکلاهی گرد. می دانند که دلاپورت شالخورده بود، و سرش برهنه بود و بی مو؛ کاستَن اصورت زیبا و سرخ و سفید داشت؛ بوری ار ریش کوتاهی به چانه داشت به سبک رُمانتیک؛ ژان مارتَن ابند شلوارش را با دست نگاه داشته بود؛ لوکوفه او مادرش در آخرین دقایق با هم بگو مگو داشتند. یکی از ولگردان که پای گیوتین

۱. Sanson شارل سانسون جلّاد پاریس (۱۷۴۰ -۱۸۰۶) که لوئی شانزدهم را اعدام کرد، و پسرش هانری سانسون (۱۷۴۷ - ۱۸۴۰)، که ملکه، خانم الیزابت، و دوک دُورلکان را با گیوتین گردن زد. ۲. ۵bbe Montés کشیشی که اعدام شد.

Lacenaire .۳، از ولگردانی که خود در سال ۱۸۳۵ اعدام شد.

<sup>4.</sup> Dautun

۵. Papavoine، از حادثه جویان هرج و مرج طلب.

<sup>6.</sup> Tolleron

<sup>7.</sup> Avril

<sup>8.</sup> Louvel

<sup>9.</sup> Delaporte

<sup>10.</sup> Casting

<sup>11.</sup> Bories

<sup>12.</sup> Jean - Martin

<sup>13.</sup> Lecoussé

ایستاده بود، فریاد زد:

«بر سَرِ هیچ و پوچ دعوا نکنیدا» یکی از پسرکان ولگرد که بسیار ریزهاندام بود، برای آنکه مراسم اعدام دباکه از ببیند، از ستون چراغ بالا می رفت. یک ژاندارم سعی داشت جلو او را بگیرد، آن ولگرد می گفت: «آقای ژاندارم! بگذارید بروم بالا». و برای آنکه ژاندارم آزادش یگذارد، می گفت: «قول می دهم که نیفتم». و ژاندارم گفت: «افتادن تو برای من چه اهمیتی دارد؟» ۲

در زندگی یک ولگرد یک حادثه پُر جنجال هرگز فراموش نمی شود. اگر ولگردی یکی از اعضای بدنش بریده شود، و به هر صورت عضوی را از دست بدهد به اوج اعتبار و احترام می رسد.

مشتهای قوی برای یک ولگرد پاریسی عزّت و احترام فراهم می آورد. و این جمله را از پسرکان ولگرد بسیار می شنوید: «نمی دانی که چه زور خوشگلی دارم!». و اگر ولگردی چپ دست باشد، محبوبیت بیشتری دارد. لوچ بودن بسیار احترام انگیز است.

#### 1. Debacker

۲. ویکتور هوگو در نام بردن از اعدامیها، خیالپردازی نکرده، و در این قسمت بیشتر از خاطرات شخصی خود یاری گرفته است. غیر از دِباکه، که در تحقیقات هوگو از او نامی نیافتم، بقیهٔ کسانی که مؤلف از آنها نام میبرد، یا قاتلان مشهور بودهاند یا محکومان سیاسی، بُوری، دو تُن مارتن، پاپاووان، کاستن، از اعدامیانی بودند که هوگو در آخرین روز یک محکوم نیز از آنها نام برده است. دُوتن به هنگام اعدام فقط پانزده سال داشت. پاپاووان دو بچه را در جنگل وَنسِن کشته بود. لوول، دوک دوبری de Berry و ادر ۱۸۲۰ کشته بود. دولاپرت راهزن بود و در ۱۸۲۴ اعدام شد. دکترکاستن دو نقر از دوستانش را در منازعه بر سَرِ ارث مسموم کرده بود بُوری یکی از چهار «سرگروهیان لاروشِل» بود، که در سال ۱۸۲۲ در سال ۱۸۲۲ به جرم توطئه برضد جمهوری اعدام شد. لوکوفه و مادرش در سال ۱۸۲۴ اعدام شدند. این مادر پسرش را وا داشنه بود که پیرزنی را به قصد سرقت اموالش به قتل اعدام شدند. این مادر پسرش را وا داشنه بود که پیرزنی را به قصد سرقت اموالش به قتل برساند. نام کوچک «مارتن» نیز «پی برلوئی» بوده است نه ژان (ایو گر).).



### آنجاکه آخرین پادشاه کلمات دلنشینی بهزبان میآورد

ولگرد پاریسی در فصل تابستان در جلد قورباغه فرو می رود، و از عصر تا اوایل شب، نزدیک پُلِ اُسترلیتز و پلِ پِنا، از روی قطارهای ویژهٔ حمل زخال، یا قایقهای مخصوص رختشویان، خود را برای شنا در میان آبهای رود سِن می اندازد، و همهٔ قواعد و مقررّات پلیس و آداب شرم و حیا را نقض می کند، امّا سرپاسبانهای پایتخت دقیقاً مراقب اوضاعاند، و مانع از این کار می شوند. و همین مراقبتهای دائمی باعث شد که پسرکان ولگرد، برای آنکه همدیگر را از نزدیک شدن خطر آگاه کنند، با فریاد کشیدن و شعر خواندن و لودگیهای مخصوص، موضوع را به همدیگر خبر بدهند. اشعاری که آنها در چنین مواقعی می خواندند، در سال ۱۸۳۰ شهرت بسیار یافته بود و مانند شعرهای هُومِر، یا ترانههایی که در یونان شهرت بسیار یافته بود و مانند شعرهای هُومِر، یا ترانههایی که در یونان قدیم در جشنهای پاناتنه می خواندند، وزن و آهنگ دلچسبی داشت، و خیین بود:

«اوهوی رفیق!... بادِ زُکام از آن طرف، دردِکمر از این طرف! بنن به چاک!. اوهوی رفیق!... بزن به چاک! در آن طرف، از این طرف، از راه تنگ فاضلاب!»

گاهی در میان این مگس ریزهها ـ نامی که ولگردها بهخودشان

مى دادند كسانى يافت مى شدند كه سواد خواندن داشتند، امّا همهشان بلد بودند نقّاشی كنند. معلوم نبود ولگرد باریسی در كجا و چگونه آموزش دیده بود. بسیاری از کارها را که در موقع خود می توانست مفید باشد و در جایی به درد بخورد، یاد گرفته بود. ولگرد یاریسی از ۱۸۱۵ تا ١٨٣٠، صداي بوقلمون را خوب تقليد مي كرد؛ از ١٨٣٠ تا ١٨٤٨، عادت کرده بودکه تصویر یک گلابی را روی دیوارها با زغال نقاشی کند. در یک شب تابستانی، لوئی فیلیب پادشاه فرانسه، که پای پیاده گردشکنان به کاخ خود باز میگشت، یکی از ولگردان بسیار ریزهاندام باریس را دید که عرق ریزان خود را از ستونهای بلند نُویی ا بالاکشیده بود و در حال کشیدن یک گلابی بزرگ بود. شاه که خوش اخلاقی را از هانری چهاردم بهارث برده بود، و آن شب بر سر ذوق بود، ایستاد و آن ولگرد را تشویق کرد تا نقاشی اش را تمام کند، و بعد از پایان کار یک سکّه طلا به او داد و گفت: «نگاه کن که یک «پُوار» Poire هم روی این سکّه هست ۳.

ولگرد پاریسی جاروجنجال را دوست دارد؛ هر نوع آشفتگی و بحرانی را می پسندد و از کشیشها بدش می آید. روزی یکی از همین مسخرههای کوچک، روی در کالسکه رو شماره ۶۹ کوچهٔ اونیورسبته علامتِ «شست روی بینی» از با زخال نقاشی می کرد. در این موقع رهگذری رسید و برسید: «جرا این علامت مسخره را روی این در می کشیی؟». بسرک ولگرد در جوابش گفت: «برای اینکه اینجا خانهٔ کشیش است!» و در واقع نمایندهٔ پاپ در آن خانه اقامت داشت. ولگردان بر آنکه

1. Neuilly

۲. Poire ، هم به معنای گلابی است و هم به معنای آدم زودباور و احمق، اشارهٔ لوئي نيليپ به اين مطلب است كه تصوير يك احمق، يعني شاه هم روى سكّه حك شده

Pied de nez . شست یک دست را روی بینی میگذارند، و انگشتهای دیگر را از هم باز میکنند و با حالت مسخرهای تکان میدهند. این عمل نشانهٔ مسخره کردن طرف است، که هنوز بین فراسویان مرسوم است.

ولتر را بشناسند به مسلک و مکتب او تمایل دارند، زیرا هرگونه اعتقاد و ایمانی را بهباد تمسخر می گیرند. با این وصف، اگر با اصرار از پسرک ولگردی بخواهند که در گروه آواز کلیسایی سرود بخواند، احتمال دارد که چنین کاری را بپذیرد.

در این صورت، مسخرگی راکنار میگذارد و در نهایت ادب، در گروه آواز حاضر می شود و سرودهای مذهبی می خواند.

دو چیز است که ولگرد پاریسی، همچون تانتال ا، دیوانه وار آرزوی رسیدن به آنها را دارد؛ یکی واژگون کردن اساس حکومت، دیگری دوختن پارگیهای شلوار خودش.

ولگرد پاریسی وقتی در این مسیر به حد کمال برسد، کارنامهٔ همهٔ مأموران پلیس در دست اوست. هرکدام را که ببیند، نام او را بی معطّلی به شما می گوید؛ با نوک انگشتش همه شان را می شمارد و حاضر و غایب می کند؛ از خلق و خوی هر کدامشان چیزها می داند و در شناسایی آنها خبره است. خصوصیات هر یک از مأموران پلیس مانند کتابی با صفحات گشوده، جلو روی او قرار دارد. درست و دقیق به شما می گوید که «این یکی دغلکار است؛ آن، خیلی بد ذات است؛ آن، دُم کلفت است؛ آن، مضحک است و مسخره».

و این کلمات دغلکار و بد دات و دُم کلفت و مضحک و مسخره را با لحن خاصی ادا میکند: «این یکی خیال میکند که اطراف «پُون ـ ثَف» آ جزو ارثیهٔ بابای اوست؛ نمیگذارد کسی پُشتِ دیوارهٔ پل گردش کند. آن یکی را می بیند؟ جنون عجیبی دارد؛ دوست دارد گوش هر کس را که دم دستش باشد بکشد... ووو...».

۱. Tantale بادشاه لیدی، که در اساطیر یونان آمده است که به فرمان ژوپیتر در رود بزرگی افکنده شد. و محکوم بود به تشنگی و گرسنگی ابدی. آرزو داشتن و هرگز به آن دست نیافتن را با وضع خاصِّ تانتال شبیه می دانند.

۲. Pont-Neuf ، نام یکی از بُلهای رودِسِن.

# ﴿ روحِ کهنِ سرزمین «گُل» ۱

دربارهٔ این کودک، در تألیفات «پُوکلن» می توان چیزهایی یافت؛ و همچنین در آنارِ بُومارشه ولگردی با این خصوصیات که شرح دادیم، از رنگ آمیزیهای روح ساکنانِ سرزمینِ «گُل» است. گاهی به همان شکل که الکل با شراب می آمیزد، این آیین بی قیدی و بی خیالی، با روح متین و سلیم متحد می شود و به آن جرأت و جسارت می بخشد؛ و گاهی نیز موجب نقص و عیب می شود. هومر مطلبی را به تکرار می گوید. باشد! ولتر را می توان گفت که شوخ و شنگی ولگردان را دارد. کامی دِمولن در حومهٔ پاریس بزرگ شده بود. شامپیونه که با معجزات در منی افتاد، از میان همین بچههای حاشیه نشین پاریس برخاسته بود، و چنین کسی در آن میان همین بچههای حاشیه نشین پاریس برخاسته بود، و چنین کسی در آن ایام که چندان سن و سالی نداشت، رواق کلیساهای سن ژان دو بُووه و و آن

۱. Gaule ، نام قدیم کشور فرانسه.

۲. ژان باتیست پُوکلن Poquelín، نام ر نام خانوادگی مولی بر نمایشنامهنویس بزرگ فرانسه.

۳. Beaumarchais ، نویسنده و نمایشنامه نوبس فرانسوی (۱۷۳۲ ـ ۱۷۹۹).

۴. Desmoulins (۱۷۶۰ - ۱۷۶۰)، روزنامه نگار و وکیل دعاوی انقلابی فرانسه، که اعدام شد.

۵. Championet ، ژنرال فرانسوی (۱۷۶۲ ـ ۱۸۰۰) در وَلانس بهدنیا آمد نه در پاریس؛ بر
 ناپل مسلّط شد و در آنجا جمهوری برقرار کرد.

سَنت اتى ين دُومون ١، را به آب بست و به صندوقچهٔ ميراث سنت ژنويو ٢ دست انداخت تا بتواند به شيشهٔ محتوي خونِ سن ژانويه ٢ دست پيدا كند.

ولگرد یاریس ارجمند است و مسخره و گستاخ، دندانهای بد و نامرتبی دارد؛ زبرا تغذیهٔ او بد است، و درد معده آزارش می دهد. چشمان قشنگی دارد؛ زیرا زیرک و هوشمند است. حتّی اگریّهوه ناظر باشد، روی یک یا جست و خیز می کند و از پله های بهشت بالا می رود. در مشت زدن و لگد پراندن استاد است. برای هر نوع رُشد و ترقی آمادگی دارد. در همان حال که در جوی آب مشغول بازی است، اگر ناگهان غوغای شورش را بشنود، از بازی دست برمی دارد و شتابان بیرون می دود و گستاخ در برابر گلوله سينه سير مي كند. بدين گونه، ولگردي كه غرق در كثافت بوده ناگهان به قهرمانی تبدیل می شود؛ مانند آن مرد ریزه اندام اهل شهر تِب، که با شیر درنده جنگید. باراهی طبلزن، که از ولگردان باریس بود، در غوغای انقلاب، در میان جمعیت بر طبل می کوفت و فریاد می زد: «به پیش!». و این بسرک شجاع داستان آن اسب را که در «عهد عتیق» آمده است، بهیاد مى آورد كه شيههاى مىكشيد و ناگهان به يك غول عظيم تبديل مىشد. بدینگونه، ولگرد باریسی، این موجود پست و ناچیز، با یک حرکت می توانست به صورت یک انسان «ایده آل» در آید. برای اندازه گیری ابعاد و وسعت این تحوّل، باید قاصلهٔ بین مولی بر و بارا را در نظر آورد.

و جمعاً برای آنکه همه چیز را در یک کلام خلاصه کنیم، می گوییم که ولگرد پاربسی کسی است که زندگی را بهبازی و تفریح می گذراند، زیرا مدیخت است.

<sup>1.</sup> Saint - Étienm - de - Mont

<sup>2.</sup> sainte - Geneviève

۳. saint Janvier از قدیسانی که بهشهادت رسید، و او را حافظ شهر ناپل می دانند، و خون خشک شده اش را در شیشه ای نگاهداری میکنند.

Thèbes .۴ شهری در مصر قدیم.

ه Bara، پسرک چهارده سالهای که بهدست سلطنت طلبان گرفتار شد و تا آخرین لحظه فریاد میزد: «زنده باد جمهوری» و جان خود را بر سَرِ این اعتقاد گذاشت.

#### این پاریس، این مرد۱

باز این مطلب را خلاصه کنیم که ولگرد پاریسی عصر ما، همان پسرک آسمان جُلِ رومِ قدیم است؛ و در واقع، این ولگردان چینهای دنیای کهن را بر پیشانی دارند.

ولگرد برای یک قوم و ملّت عاری از خُسن و لطف نیست؛ امّا در عین حال ولگردی نوعی بیماری است، و این بیماری را باید درمان کرد. چگونه؟ با روشنایی.

روشنايي، سلامت ميبخشد.

روشنایی، جانها را برمی افروزد.

هسمهٔ روشسناییهای یک جامعه از دانش و ادب و هنر و آسوزش سرچشمه می گیرند. انسانها را خلق کنید، انسانها را با نور دانایی روشس سازید تا آنها نیز روشنایی بخش جامعه باشند. دیر یا زود، آسوزش و پرورش در جهان جای واقعی خود را به دست خواهد آورد و بر همهٔ مسائل برتری خواهد یافت. در آن هنگام، کسانی که بر فرانسه حکومت خواهند کرد باید از این دو، یکی را انتخاب کنند: کودکان تحصیلکردهٔ فرانسوی، یا ولگردان پاریس، که یکی مشعل فروزانی است که نور می باشد، و دیگری شعلهٔ سرکشی است در دل تاریکی.

۱. به لاتين Ecce Paris, Ecce Homo، كه تحريف زيركانه اى است از يك جملهٔ انجيل.

بسرک ولگرد فشردهای از پاریس است، و پاریس فشردهای از جهان. زیرا پاریس کمال همه چیز است، پاریس سقف بالای سر بنی آدم است؛ این شهر شگفتانگیز، فشر دهای است از آیینها و آداب قدیم و جدید. کسی که بهباریس بنگرد، زیر و بالای سراسر تاریخ را می بیند، و آسمان و ستارگان را در لابهلای آن مشاهده میکند. پاریس همه چیز دارد. کاییتول ۱ پاریس، ساختمان شهر داری است. یارتنون ۲ آن، تُـتر دام است. مون اوانتن " آن، حومهٔ سَنت آنتوان است. آزیناربوم ان سُورتِن، و پانتئونِ ۵ آن بولوار ایتالیایی هاست. برج بادنمای آن، برخوردِ عقاید و افکار مردم است. به جای آنکه اجساد شأن را بر سکوی ژمونی ۲ به تماشا بگذارند، همه چیز را بههجو و تمسخر میگیرند. ماژو۲ی آن روزگار، شیک پوش امروزی باریس است، و حاشیه نشینان روم را، در اینجا حومه نشین می نامند. حمّال قدیم، مردم پُرزور بازار میوه و سبزی است. لازارونه مرا در طبقهٔ فقیر و محروم پاریس می توان دید، و لندنی های خوشگذران را در جوانان خودآرای اینجا. هر چیز که در هر جای دیگر دنیا وجود داشته و دارد، در پاریس نمونهٔ کاملی از آن یافت می شود. زن برهمن در نسمایشنامهٔ تألیمف «دومارسه» ۱ از زن گیاهفروش تراژدی آوريبيد٬۱ دستكم ندارد. و نقش وژانوس٬۱، قهرمانِ يرتاب ديسك در

<sup>1.</sup> Capitole

<sup>2.</sup> Parthénon

<sup>3.</sup> Mont - Aventin

<sup>4.</sup> Asinarieum

<sup>5.</sup> Panthéon

۶. Gémonies سکویی در ژم در کنار رود تیبر، که اجساد محکومان بهاعدام را روی آن میگذاشتند تا مردم ببینند و عبرت بگیرند.

۷. Majo مردان آراسته در روم قدیم.

A. Lazzarone، طبقهٔ فقیر در نایل.

A. Dumarsais ، ادیب و نویسندهٔ فرانسوی.

۱۰. Euripide ، أوريبيد، يا «اوريبيدوس»، شاعر و تراژدىنويس يونانى.

یونان باستان را فوریوزو ای بندباز به عهده دارد. تراپونتی گنوس میل ۱، بازو در بازوی وادبنکور ۳ نارنجک انداز، می اندازد. دامازیب ۱، سمسارِ آن ایّام، اگر زنده می شد و مغازه های دست دوّم فروش پاریس را می دید، چه لذّتی می برد! در وَنیس همی توان سقراط را به محاکمه کشید، و دیدرو ۱ جه لذّتی می برد! در وَنیس می توان سقراط را به محاکمه کشید، و دیدرو ۱ در آگورا ۷. گریمود دو لارنیر ۸ مُبتکر خوراک ژزیف بود، و کورتیلوس ۱ کاشفِ کبابِ خاریشت. و می بینیم که در زیر طاق نصرت اِتوال، بندبازی می کنند، به همان صورت که پلوتوس ۱۰ در اشعارش توصیف می کرد؛ و بلعیدن شمشیر و فرو دادن کارد و خنجر، به همان صورت که آپوله ۱۱ شرح می دهد، در پُون تف اجرا می شود و تماشاگران را مجذوب می کند. «برادرزاده رامُو» ۱۲ و کورکولیون ۱۳ مفتخوار زوج و همردیف می شوند. ارگازیل ۱۴ احتمال دارد که در قالب اگرفری ۱۵ فرورود و کانباسِرِس ۱۰ را بفربید. چهار مرد خوشگذران رومی، آلچسی مارکوس ۱۷، فودروموس ۱۸، بهریس دیابولوس ۱۰، آرگرب ۲۰ می توانند با دلیجان پستی لاباتو ۲۱ به پاریس دیابولوس ۱۰، آرگرب ۲۰ می توانند با دلیجان پستی لاباتو ۲۰ به پاریس

1. Forioso

2. Thérapontigonus Milles

3. Vadeboncoewr

4. Damasippe

۵. Vícennes، نام ناحیهای و جنگلی در پاریس.

۶. Diderat ، نویسنده و دانشمند فرانسوی.

۷. Agora میدان بزرگ آتن، که قاضیان در زیر طاقنماهای آن سقراط را محکوم کردند.

8. Grimod de la Reynière

9. Curtillus

۱۰. Plaute یا پلوتوس. ۱۱. Apulée، ۱۱، نویسندهٔ لاتینی در قرن دوّم.

۱۲. «برادرزادهٔ رامنو»، از آثار دیدرو.

Curculion .۱۳ از شخصیتهای یک نمایشنامه.

14. Ergasile

۱۵. Aigrefeuille، از رجال روحانی فرانسه.

Cambaceres . ۱۶، تاضی فرانسوی.

17. Alcesimarchus

18. Phoedromus

19. Diabolus

20. Argyrippe

21. Labatut

بیایند. الو جله ۱ در مقابل کونگریو ۲، مقاومتش از شارل نودیه ۲ در برابر پولی شینل ۲ بیشتر نبود. مار آن م ماده ببر نیست، امّا پاردالیسک ۱ نیز اژدها نبود. پانتولابوس ۲ در انگلستان در خانه ای به نام نیومانتانوس ۴ بذله گویی می کند و مردم را می خنداند؛ هرمّر ژن ۱ نیز در شانزه لیزه در شوخی و مسخرگی سنگ تمام می گذارد، و همراهش ترازیوس ۱ گدای شوخی و مسخرگی می پوشد و برای او پول جمع می کند. در تویلری، گدای مزاحمی به دکمهٔ لباس شما می چسبد و جلو شما را می گیرد و خطابهٔ مزاحمی به دکمهٔ لباس شما می چسبد و جلو شما را می گیرد و خطابهٔ دوهزار سال پیش تسپوریون ۱۱ را تکرار می کند: «کیست که بشتابد و سَرِ راه را بر من بگیرد؟» شراب سورِن ۱۲، تقلیدی است از شرابِ آلب ۱۲. جام لبریز شراب سرخِ دزوژیه ۱۴ از شراب بالاترون ۱۵ کم نمی آورد. گورستان پرلاشز در زیر باران شبانه لطافتش از اسکیلی ۱۱ کمتر نیست؛ و گور فقیرانه ای که در این گورستان برای مدّت پنج سال خریداری می شود ۷۱، فقیرانه ای که در این گورستان برای مدّت پنج سال خریداری می شود ۷۱، مقیمت تابوتی است که برای برده ای کرایه می کردند.

7. Pantolabus

8. Nomentanus

9. Hermogène

10. Thrasius

Thesporion . ۱۱، بهلوان یونانی.

12. Suresnes

13. Albe

14. Désaugiers

15. Balatron

۱۷. اگر قبری برای پنج سال خریداری می شود، پس از انقضای این مدّت استخوانهای مرده را بیرون می آورند و در گودالی می ریزند.

Aulu - Gelle .\

Congrio .۲ یکی از طبّاخان.

Charles Nodier . ۳ ، نویسندهٔ فرانسوی.

۴. Polichinelle ، از شخصیتهای نمایشنامههای عروسکی.

۵. Marton از زنان شجاع فرانسوی.

۶. Pardalisca زنی در یونان.

Squilies . ۱۶ یکی از هفت تپهٔ رم.

چیزی بگویید و نام ببرید که در پاریس نباشد. طشت تروفونیوس اهیمان کراماتی را دارد کسه طشتک مسیمر اا ارگافیلاس در جله کاگلیوسترو فرو می رود و حیات دوباره می یابد؛ وازافانتاهی برهمن به صورت تازهای در کُنت دو سَن ژرمن جلوه گر می شود؛ گورستان سَن مدار همان معجزات و کراماتی را دارد که به مسجد جامع دمشق نسبت می دهند.

ازوبِ باریس، «مایو» نسام دارد، و کانیدی باریس دوشیزه «گوترمان» است. پاریس، مانند معبد دِلف ۱۱، با حقایق بهتانگیز و رؤیاگونه آشناست، و بدانگونه که در دُودُن ۱۱ مرسوم بود، هر کس به نوبت خود را به عالم رؤیا تسلیم می کند. در اینجا نیز، همانند روم، زنان روسپی را بر تخت می نشانند. هر چند که لوئی پانزدهم از کلودیوس امپراتور روم بدمگال تر است، امّا خانم دوباری ۱۳ بر مسالین ۱۴ برتری دارد. گوشه ای از هر چیز و نمونه ای از هر جا را در پاریس می توان یافت. برهنگی یونانی،

۱. Trouphonius از پهلوانان یونان قدیم، که میگفتند خاکستر جسد او راکه در طشتی نگاه داشته بودند، دارای کرامانی است.

۲. Mesmer، پزشک آلمانی (۱۷۳۳ ـ ۱۸۱۵) که طشتک عجیبی ساخته بود؛ میگفتند هر بیماری که به آن نزدیک شود، شفا می یابد.

<sup>3.</sup> Ergaphilas

۴. Cagliostro ، پزشک شیّاد ایتالیابی، مقیم فرانسه.

<sup>5.</sup> Vásaphanta

<sup>6.</sup> Saint - Médard

۷. Esop با افسانه سرای یونانی، که زشت بود و گوژپشت.

<sup>8.</sup> Mayeux

<sup>9.</sup> Canidie

<sup>10.</sup> Lenormand

Delphes . ۱۱، شهری در یونان قدیم.

Dodone .۱۲ ، شهری در یونان قدیم، که معبد زنوس در آنجا بود.

madame Du Barry . ۱۲، معشوقهٔ لوئي پانزدهم.

Messaline . ۱۴، مرجایی که همسر کلودیوس امپراتور روم بود.

رنج مدام عبری، و شوخ طبعی مردم گاسکونی در پاریس جمع شده است، پاریس، دیوژن و ایوب و پیلاس را با هم می آمیزد، و شبحی را لباسهای کهنه «مشروطیت» می پوشاند و آن را کودروک دوکلوس می سازد.

هر چند که پلوتارک گفته است که «ستمگر پیروز نمی شود»، روم در دوران سیلا شرِ تسلیم فرود آورد و در عصر دومی سین ۷، آرامش خود را حفظ کرد. واروس و ببیسکوس مدربارهٔ رود تیبر ۱، معتقد است که این رود خصوصیات رود لِیه ۱۰ را دارد و «هر که از آن آب بنوشد سرکشی و طغیان را فراموش می کند.» ۱۱

به هر حال، پاریس بچهٔ خوبی است. همه چیز را شاهانه قبول می کند؛ در مورد ونوس سخت نمی گیرد؛ دلبر سیمین بَرِ او از زنان سیاه پوست قُوم

Contra Gracchos Tiberum habemus. Bibere Tiberim, id est seditionem ollivisci ابنوشد عصیان را بنوشد عصیان را بنوشد عصیان را فراموش میکند».

۱. Gascogne ، منطقهای در چنوب غربی فرانسه.

۲. دیوژن، یا دیوجانس Diogène که برهنه در خُم زندگی می کرد.

۳. ایّوب پیامبرکه رنجهاکشید و بدنش پُر از زخم بود.

۴. Paillasse مردی که نماد لودگی و مسخرگی بود.

۵. Chodruc Duclos، جوانی زیبا و شجاع و ماجراجو که در زمان انقلاب فرانسه نامش
 بر سر زبانها بود.

V. Domitien، امپراتور خونخوار روم.

Narus Vibiscus .A نویسندهٔ رومی.

۹. Tibre، رودی که از شهر رُم میگذرد. فرانسویها آن را تیبر، و خود ایستالیاییها آن را «تهور» Tevere میگویند.

۱۰. Lethe ،۱۰ رودی افسانه ای که هر که از آن آب بنوشد، همه چیز را فراموش میکند.

١١. اصل اين متن:

هوتنتوت است، که کمتر می خندد، و زشتی اش مایهٔ رضایت اوست، و بی قواره بودن را می پسندد، عیب و نقصهای خود را اسباب سرگرمی می داند. در پاریس اگر لُوده باشید، همنشین بزرگان خواهید شد. ریا و تظاهر، حتّی اگر وقیحانه باشد، کسی را به خشم نمی آورد. پاریس آنقدر باادب است که در مقابل بازیل آنیز کراهتش را نشان نمی دهد، و بیش از آنچه هوراس از سکسکهٔ پریاپ آپرهیز می کرد، از عبادت ریائی تارتوف آنچه هوراس از سکسکهٔ پریاپ آپرهیز می کرد، از عبادت ریائی تارتوف محروم باشد. در تالار رقص مابیل ه، از رقصهای مرسوم در ژانیکول شاید اثری نباشد، امّا در اینجا، زنی که زر و زیور می فروشد، به زیبارویانِ سبکسر، به همان گونه می نگرد که استافیلا می فروشد، به زیبارویانِ باکره نگاه می کرد. تماشاخانهٔ کومبا اجای کوُلیزه ارانمی گیرد، امّا در آنجا جانوران درنده را به جان آدمیان می انداختند تا قیصر روم تماشاگر آن باشد. بانویی از تبارِ مردم سوریه، که در اینجا میخانه دارد، از ننه ساگه ابا جیزی کم ندارد. و اگر در روم قدیم بزرگانی چون ویرژیل به میخانه جیزی کم ندارد. و اگر در روم قدیم بزرگانی چون ویرژیل به میخانه می رفتند، در پاریس نام آورانی چون داوید دانوه ۱، بالزاک، و شارله ۱۰ در

#### 11. mère Saguet

۱. Hotientote، قوم چادرنشینی در نامیبی، در شمال رودِ اُرانژ.

۲. Basilo در نمایشنامهٔ «آرایشگر شهر سویل» نمادی از تزویر و ریاست.

۳. Priape، ربالنوع بوستانها در اساطیر یونان، که بسیار زشت بود.

۴. Tartuffe، مظهر ريا و فساد اخلاقي در نمايشنامهٔ معروف موليير، بههمين نام.

Mabille ، از تالارهای رقص پاریس.

۶. Janicule ، از تبه های معروف هفتگانهٔ رُم.

<sup>7.</sup> Staphyla

<sup>8.</sup> Planesium

<sup>9.</sup> Combat

۱۰. Colisée، تماشاخانهٔ معروف روم قدیم، که گاهی عیسویان را در آنجا میان حیوانات درنده می انداختند.

Davide d'Angers . ١٢ ، بيكر تراش نامدار فرانسوي.

Charlet .۱۳ نقاش فرانسوی.

میخانه های پست همنشین میخوارگان می شدند. پاریس سلطنت می کند. نوابغ در آن نورافشانی می کنند. دلقکان و مقلّدان در پاریس بازارشان رونق دارد. ادونای ۱ با گردونهٔ دوازده چرخ خود، که رحد و برق می آفریند، از پاریس می گذرد. سیلن ۲ بر ماده الاغش می نشیند و وارد پاریس می شود، او را رامپونو ۴ بخوانید.

پاریس همنام کائنات و عالم وجود است. پاریس آتن است و رُم و سیباریس و بیتالمقدس و پانتن ه. همهٔ تمدنها در پاریس خلاصه شدهاند و همهٔ توحشها نیز. پاریس اگر گیوتین نداشته باشد که گردن بزند، خشمگین خواهد شد.

میدان اعدام گِرِو نیز اندکی لازم است. اگر اینهمه جشن و پایکوبی، این جاشنی را نداشت، لطف آنهمه شور و شیدایی از بین میرفت. قوانین ما فکر همه چیز راکردهاند، بهلطف این قوانین، گاهی ساطور گیوتین فرود می آید و چک چکِ خون بر جشن و شادی عموم فرومی پاشد.

Adonar ، از نامهایی که یهودیان به خداوند دادهاند.

۲. Silène از ارباب انواع یونان قدیم که زشت رو بود و بر ماده خری سوار می شد.

۴. Ramponneau، از پیران می فروش آن دوران.

۴. Sybaris از شهرهای قدیم روم.

۵. Pantin از شهرهای کوچک صنعتی نزدیک پاریس.

## مسخره کردن و ځکم راندن

پاربس در هیچ محدودهای نمی گنجد. هیچ شهری چنین سلطه و قدرتی ندارد که گاهی افراد زیر فرمانش را نیز دست بیندازد و مسخره کند. اسکندر مقدونی با صدای بلند می گفت: «آتنیها! شما باید از این چیزها خوشتان بیاید!ه؛ امّا باریس چیزی بالاتر از قانون می آفریند، مُند مي آفريند، حتّى بالاتر از مُد را به وجود مي آورد؛ هـر چـيز نـامأنوسي را به صورت عادی و مأنوس در می آورد. پاربس اگر دلش بخواهد، خود را بهندانمکاری می زند، و گاهی خود را تسلیم چنین هوسی میکند. آن وقت، دنیا را با خود به سوی نادانی و ندانم کاری می کشد. امّا سرانجام، پاریس از خواب بیدار می شود، چشمهایش را می مالد و می گوید: «چقدر من نادانم و ندانم کار!». و رودرروی مردم جهان می ایستد و قاهقاه می خندد. شهری است عجیب! و شگفت آن که وقار و متانت پاریس، با مسخرگی و لودگیاش ملازم همدیگرند، و هیچکدام به هم لطمه نمیزنند؛ دهانی که امروز در صوراسرافیل میدمد، روز بعد نیلبک روستایی را به صدا در می آورد. پاریس شادی و طراوت والایی دارد. شادی او از صاعقه بر میجهد، و لودگیاش عصای سلطنت را بهدست دارد. طوفانش گاهی از اخم و دهن کجی برمی خیزد. انفجارهای این شهر، وقايع مُهمش، شاهكارهايش، شگفت آوريهايش، حماسه هايش تا انتهاي

دنیا باقی می ماند و تأثیر می گذارد. و حتی ندانم کاریهایش این راه طولانی را طی می کند و سراسر عالم را فرامی گیرد. خندهٔ پاریس از دهانهٔ آتشفشانی بر می آید که مواد مُذاب خود را بر همه جا می گستراند. مسخرگی ها و لودگی هایش همچون شعله های آتش نورانی و سوزان است. کاریکاتورهایش را نیز، مانند چیزهایی که کمال مطلوب اوست، به دنیا تحمیل می کند. والاترین نمونه های تمدن بشری، نیشخندها و شوخ و شنگی های او را می پذیرند و جاودانگی خود را به هوسبازی ها و هرزگی های او تسلیم می کنند. جلال و عظمت دارد، چهاردهم ژوئیه ای هرزگی های او تسلیم می کنند. جلال و عظمت دارد، چهاردهم ژوئیه ای دارد که شگرف است و رهایی بخش سراسر کرهٔ زمین. همهٔ ملتهای جهان را، به پیروی از پیمانِ «ژو دو پُم» وادار می سازد، و شب چهارم اوت او در و با منطق و عقل، همه را در یک مسیر متحد می کند و خود را به انواع و با منطق و عقل، همه را در یک مسیر متحد می کند و خود را به انواع و کوسیوتسکو ۴، بُولیوار، بُوتزاریس ۴، ریوگو ۲، بر ۲ مانن ۸، لُوپز ۲، جان کوسیوتسکو ۴، بُولیوار، بُوتزاریس ۴، ریوگو ۲، بر ۲ مانن ۸، لُوپز ۲، جان

6. Ríego

۱. ۱۵ ژوئیه ۱۷۸۹، نخستین روز عصیان پاریسیها در انقلاب کبیر فرانسه، که هـر سـال فرانسویان این روز را جشن می گیرند.

۲۸ او العالی العالی

٣. شب چهارم اوت ١٧٨٩، مجلس ملى بيشتر امتيازات اشرافي را لغو كرد.

Kosciusko . برنوال لهستانی که در مقابل روسها ایستادگی کرد.

۵. Botzaris ، سردار وطن پرست اسپانیایی.

Bem .۷ سردار فرانسوي.

۸. Manin ، از مبهن پرستان ایتالیایی،

۹. Lopez باز میهن پرستان اسپانیایی.

براون ۱، وگاریبالدی را با روشنایی تابناک خود فروغ می بخشد. هر جا که امیدی به آیندهٔ روشن باشد، پاریس در آنجاست. در ۱۷۷۹ در بوستون است، در ۱۸۲۰ در جزیرهٔ لثون ۲، و در ۱۸۴۸ در پست ۲، و در ۱۸۶۰ در پالرم ۹. پاریس رمز باشکوه آزادی را در گوش طرفداران لغو بردگی آمریکا، که در کشتی هاریر ۲ گرد آمدهاند، زمزمه می کند؛ و این آوای جانبخش را برای میهن پرستان آنگون ۷ که در جلو مسافرخانه گزی ۸ در ساحل صف کشیدهاند، سر می دهد، کاناریس ۲ را خلق می کند؛ کی روگان از آفریده های اوست.

پهنهٔ زمین را با روشنایی اش جلال می بخشد. بایرون در میشو لُونگی ۱۱ جان می سپارد، و مازِه ۱۲ در بارسلون، برای آنکه دَمِ پُر شور و انقلابی پاریس آنها را به آن سرزمینها رانده است.

پاریس در زیر پای میراتو جایگاه شخنوری می شود و در زیر قدمهای رویسپیر، دهانهٔ آتشفشان. ادبیات و فلسفهٔ پاریس، کتابهای آموزشی نوع بشر است. پاریس پاسکال را دارد و ربنیه ۱۳ و گورنی و دکارت و ژان ژاک

۱. John Brown از مبارزان آمریکایی بر ضد بردگی.

۲. Boston شهری در آمریکا، نخستین مبارزات استقلالطلبی از این شهر شروع شد.

۳. Leon ، جزیرهای در اقیانوس طلس.

۴. Pesth شهری در مجارستان، که بر ضد اتریش قیام کرد.

۵. Palerme ، مرکز سیسیل، که با گاریبالدی همراهی کرد.

<sup>6.</sup> Нагрег

Ancône .۷ بندری در ابتالیا، در کنار آدریاتیک.

<sup>8.</sup> Gozzi

۹. Canaris ، دریانورد یونانی، قهرمان جنگهای استقلال در مقابل عثمانیها.

۱۰. Quiroga ، سردار اسپانیایی.

۱۱. Misso Longhie، شهری در یونان که بایرون در آن جان سپود.

<sup>12.</sup> Mazet

Régnier . ۱۳ ، داستان نویس و شاعر فرانسوی (۱۵۷۳ ـ ۱۶۱۳).

روسو و ولتر را برای همهٔ لحظات تاریخی انسانها؛ و مؤلی بر را دارد برای همهٔ قرنها؛ زبانش را در دهان عالم می گذارد و به جای او سخن می گوید، و سخن او رهگشا و رهنما می شود. اندیشه های ترقیخواهانه را در هر ذهنی می نشاند، و اصولی را کمه به نام آزادی و رهایی در قالب خاص خود می ریزد، برای نسلهای آینده به صورت شمشیری برنده در می آید، و در کنار بالین آنان قرار می گیرد. فکر و روح اندیشمندان و شاعران، اوست، که بعد از سال ۱۷۸۹، در اعماق جان قهر مانان همهٔ خلقهای جهان نفوذ کرده است. با این وصف، چنین فکر و روح بلند و متینی از شوخی و شیطنت دست بردار نیست. این نابغهٔ بزرگ، که پاریس نام دارد، در آن حال که جهانی را با روشنایی خود پُرنور می کند و دگرگون می سازد، دماغ بوژینیه او با زغال روی دیوار معبد تِزِه می کشد، کلمات «کِرِدُویل توزیل تا دزد ه را روی بدنهٔ اهرام می نویسد.

پاریس همیشه دندانهایش را نشان میدهد؛ و هنگامی که خیال غُریدن ندارد، می خندد.

چنین است پاریس، دودی که از بامهایش فرا می رود، اندیشه و رؤیای جهان را به وجود می آورد. می توان آن را به صورت توده ای از گِل و سنگ دید، امّا از بالای این تؤده خاکی روح با عظمتی در پرواز است. پاریس از بزرگ بزرگتر است، وسعتش بی انتهاست؛ چرا؟ چون جسور است و با حرارت.

جرأت باید داشت. تنها از این راه می توان به ترقی و تعالی رسید.

همهٔ پیروزیها در جهان، کم و بیش، با جرأت و جسارت به دست می آید. برای آنکه انقلاب بزرگ فرانسه پدید آید و به پیروزی برسد، همه

<sup>1.</sup> Bouginier

۲. Thésée ، پادشاه افسانهای یونان.

دست به کار می شوند. مؤنتسکیو از پیش، ظهور آن را احساس می کند؛ دیدرو به توجه و تبلیغ آن می پردازد؛ بؤمارشه از آن خبر می دهد؛ گوندورسه آن را از قالب حساب و ریاضی می ریزد؛ ولتر در آماده کردنش می کوشد؛ ژان ژاک روسو در افکار و تأمّلاتش حقانیت آن را ثابت می کند. امّا همهٔ این چیزها کفایت نمی کنند، بلکه برای پیروزی و به ثمر رسیدن انقلاب باید مردی چون دانتون نیز جرأت کند و خود را به آب و آتش بزند.

غریو «انترسید و جرأت داشته باشید»، نیرو بخش است و همه چیز را زیر و زبر می کند. نوع بشر برای آنکه پیش برود، باید سرمشق والای جرأت و شهامت را، بر فراز قلّه ها جای بدهد تا آن را مُدام پیش روی خود داشته باشد. بی باکی و شهامت تاریخ را مبهوت می کند و در فضای زندگی آدمی نور می افکند. سپیده دم باید بی پروایی کند تا به مرحلهٔ طلوع برسد. سعی کردن، خطر را ناچیز شمردن، پای فشردن، به خود اعتماد داشتن، با سرنوشت دست به گرببان شدن، وقایع و مصیبتها را با تهور و بی اعتنایی به شگفت آوردن، گاه با قدرتهای ظالمانه در افتادن و گاه به مستی روی آوردن و پیروزیها را دشنام گفتن، برقرار ماندن، سماجت ورزیدن، سرمشقهایی هستند که اقوام و ملل به آن نیاز مندند.

جرأت و جسارت، همان روشنایی ترس آوری است که از مشعل پرومته " برخاست و بهجان کامبرون افتاد، که آن کلمهٔ تاریخی را بگوید.

۱. Condorcet ، دانشمند و ریاضی دان فرانسوی.

<sup>2.</sup> Danton

٣. Prométhée ، ربالتّرع أتش در اساطير يونان.

۴. Cambronne ، از سرداران ناپلئون، که در فصلهایی از این کتاب، در نبرد واثرلو، شرح داده شد. که در جواب دشمنان که فرانسویان را به تسلیم تشویق می کردند، فریاد زد: «گُها»

#### آيندهٔ نهفته در اعماق تودهها

دربارهٔ مردم پاربس، می توان گفت که در وجود همین پسرک لات و آسمان جُل متمرکز شده است. اگر نقشی از این پسرک تهیه کنیم، در واقع تصویر همهٔ مردم پاریس را نقاشی کرده ایم. به همین جهت، ما برای شناختن آن عقاب، به مطالعهٔ این گنجشک سبکبال پرداخته ایم.

بر این نکته پای می فشاریم که نژاد خالص پاریسی را به خصوص در حومه باید جُست؛ خون پاک در آنجاست؛ چهرهٔ واقعی در آنجاست؛ در آنجاست که کسانی کار می کنند و رنج می برند، رنج و کار دو چهرهٔ آدمی را می سازند. در آنجا آدمیان بسیاری هستند که همه گمنام اند و ناشناس، و در میان آنان همه نوع آدمی پیدا می کنید؛ از باربری که اهل را په است تا کسی که از مُون فوکون آمده و در کشتارگاه پوست حیوانات را می کند. همه شان توی همدیگر می لولند. سیسرون آاین طبقه را از «رسوبات شهر» می نامد، و «برک آ» با نفرت، آنان را عوام، و از طبقهٔ پست، می نامد. این کلمات را زود تر از موقع به میان آوردیم، امّا، باشد! چه اهمیت دارد؟

۱. Râpée ، نام دهستانی در فرانسه.

۲. Mont Faucon از دهستانهای فرانسه.

T. Cicéron خطیب معروف رومی.

۴. Burke، سیاستمدار انگلیسی و از مخالفان انقلاب کبیر فرانسه.

برای ما چه تفاوت میکند که آنها پا برهنه راه میروند و خواندن و نوشتن نمی دانند.

این هم مانعی ندارد! آیا شما، بهاین یا به آن دلیل، آنها را رها می کنید؟ آیا از ذلت و فلاکت، طوق لعنتی خواهید ساخت و به گردن آنان خواهید انداخت؟ آیا روشنایی نمی تواند در میان این طبقه راه یابد؟ و ما روی این كلمه تكيه ميكنيم: روشنايي! روشنايي! ازكجا مي دانيد كه روزي اين جسم كدر شفّاف نخواهد شد؟ مگر انقلابات همه چيز را دگرگون نمی کنند؟ ای فیلسوفان! بروید تاریکیها را روشن کنید! نور دانایی را در دلها برافروزید، به فکر خود اعتلا ببخشید، با صدای بلند حرفتان را بزنید، شاد و خندان در آفتاب بدوید، با مردم آشنا شوید، ببینید و بفهمید که آنها در چه بیغوله هایی زندگی می کنند؛ به آنها امید بدهید، نوید بدهید، به آنها خواندن و نوشتن یاد بدهید، از حق و حقیقت برایشان حرف بزنید، سرودهای انقلابی بخوانید، دانههای شور و اشتیاق را در دل مردم بیفشانید، از اندیشههای پرشور، طوفانی بهیا سازید. این مردم، این تودهٔ تسیره روز، می توانند دگرگون شوند و به سوی عظمت بشتابند. این پابرهنگان، این تهی دستان، این ژندهپوشان، این نادانان، این فرومایگان، ابن تیره روزان، می توانند برای رسیدن به کمال مطلوب بشری نقش مهمی بازی کنند. شما به تو دهٔ مردم توجه کنید تا حقیقت را دریابید. این سنگ ریزه راکه بهنظر شما ناچیز و بی مقدار می آید، از زیر پای خود بردارید و آن را در کوره بیندازید؛ در کوره ذوب می شود، جوش می خورد و عاقبت بلوری خواهد شد درخشنده؛ و بهلطف و یُمن اوست کمه کسانی چون گالیله و نیوتن به کشف ستارگان نایل می شوند. تقریباً هشت ـ نه سال بعد از وقایعی که در قسمت دوّم این رُمان شرح دادیم ، در خیابان تامپل ، و در محدودهٔ شاتو دُو، پسرکی بود ده دوازده ساله، که نمونه ای بود از همان ولگرد آسمان جُلی که در فصلهای گذشته وضع و حالشان را گفتیم؛ لبی همیشه خندان داشت، امّا دلی تیره و تهی.

این پسر شلوار بسیار گشاد مردانه ای به پا داشت که میراث پدر او نبود، و بلوز زنانه ای پوشیده بود که آن نیز از مادرش به او نرسیده بود، بلکه اشخاص دلسوز به قصد صدقه و خیرات این لباس پاره ها را به او داده بودند. هم پدر داشت و هم مادر، امّا پدرش به فکر او نبود و مادرش به او علاقه نداشت! از کودکانی بود که سزاوار دلسوزی و ترحماند، که پدر و مادر دارند و در عین حال از پتیم پیم ترند.

پسرک، تنها در لحظاتی احساس خوشی و خوشبختی میکود که سرگردان کوچه باشد. سنگفرش کوچه، برای او به سختی دلِ سنگ مادرش نبود. پدر و مادر، او را با یک لگد از خانه بیرون انداخته بودند. و او خود بزرگ شده بود.

<sup>1.</sup> Petit Gavroche

۲. با این حساب منظور مؤلف، سالهای ۱۸۳۰ و ۱۸۳۱ است.

<sup>3.</sup> Temple

پسرک پُرگو بود و رنگ پریده و چابک و پُرجوش و شوخ و شنگ.
می رفت و می آمد و آواز می خواند و بازی می کرد و در آب و گِبل قِبل می خورد. از دزدی بدش نمی آمد، امّا دَله دزد بود، مثل گربه و گنجشک.
همر وقت که او را «بچهٔ شیطان» می نامیدند، می خندید و لودگی و مسخرگی می کرد؛ و برعکس، هر وقت که او را بی سر و پا می خواندند، به خشم می آمد. سرپناهی نداشت، نان نداشت، در زمستانها جای گرمی نداشت، عشق و علاقه ای نداشت، با این وصف شاد بود؛ زیرا آزاد بود.

معمولاً وقتی که این پسرکان بینوا بزرگتر شوند و به سن مردان بر سند، آسیاب اجتماع به کار می افتد و آنها را در میان سنگهای سهمگین خود خرد و خمیر می کند. امّا تا وقتی که کودک اند، چون کوچک اند، می توانند از هر سوراخ ریزی بیرون بروند، به لطف کوچک بودن و کودک بودن، از مصیبت و بلا بگریزند.

با این وصف، این پسرک، که مطرود خانواده اش بود، هر دوسه ماه یک بار میگفت که «باید بروم مامانم را ببینم!» از خیابان تامیل و پُورت سن مارتن، به طرف ساحل رود سِن می رفت و از پُل می گذشت و به سالپتریر امی رسید، و سرانجام در جلو خانهٔ شماره ۵۲ - ۵۰ که خواننده آن را بهیاد دارد، و آن را بهنام ویرانهٔ گوربُو می نامیدند، می ایستاد ساختمان شمارهٔ ۵۲ - ۵۰ که معمولاً خالی بود، و کاغذی را که روی آن توشته بودند: «اتاق برای اجاره»، غالباً روی دَر آن می چسباندند، از قضا در آن موقع چند مستأجر داشت. این مستأجرها، آن چنانکه در رفت و آمدی نداشتند. همهٔ مستأجر دان این خانه یا فقیر و بی چیز بودند، یا رفت و آمدی نداشتند. همهٔ مستأجران این خانه یا فقیر و بی چیز بودند، یا افراد تهی دستی از طبقهٔ خرده بورژوازی، که همهٔ هستی و دارایی شان را زدست داده و در پرتگاه فقر فروافتاده، در کنار بینوایانی جای گرفته

<sup>1.</sup> Salpêtriére

بودند که راهروهای طولانی فاضلاب پاریس را جارو میکشند، یا کهنه فروشانی که لباسهای تکه پاره را جمع آوری میکنند.

پیرزنی که قبلاً، یعنی در ایّامی که ژانوالژان در آنجا اقامت داشت، سرایدار و مستاً جر اصلی بود، مرده بود، و پیرزن دیگری، درست با همان خلق و خو و خصوصیات، جای او راگرفته بود. ـ و نمی دانم کدامیک از فلاسفه گفته است: «دنیا هرگز بی پیرزن نخواهد ماند.»

سرایدار جدید، خانم بورگن انام داشت. و در سراسر زندگی او چیزی که گفتنی باشد وجود نداشت، جز آنکه سه طوطی، نسل به نسل، در کنار او بودند و یکی پس از دیگری فکر و روح او را زیر سیطرهٔ خود داشتند.

از بینواترین کسانی که در این خانه اجاره نشین بودند، خانواده ای بودند چهار نفری: پدر و مادر و دو دخترشان، که همهٔ آنها در یکی از اتاقهای این خانه منزل داشتند.

این خانواده، در نظر اوّل، چیز قابل گفت و گویی نداشت، جز فقر و نداری بی نهایت؛ پدر خانواده خود را به نام ژُوندرت معرفی کرده بود. و اثاثی که به این خانه آورده بود چنان ناچیز و عجیب بود که پیرزن سرایدار گفته بود: «در این اسباب کشی تقریباً هیچ چیز به خانه نیاوردند!». و در ضمن آقای ژُوندرت، یعنی مرد این خانواده، به پیرزن، که هم سرایدار و هم نظافت چی خانه بود، گفته بود: «اگر کسی تصادفاً به اینجا آمد و سراغ یک لهستانی یا یک ایتالیایی... یا احتمالاً یک اسپانیایی را گرفت، حتما منظورش من هستم، و با من کار دارد!»

مردی که خود را ژوندرت معرفی کرده بود و با زن و دو دخترش در آن اتاق زندگی میکرد، خانوادهٔ آن پسرک شوخ و شنگ و ولگردی بودند که از او سخن گفتیم. هروقت که پسرک به آن خانه می آمد، فقر و فلاکت را

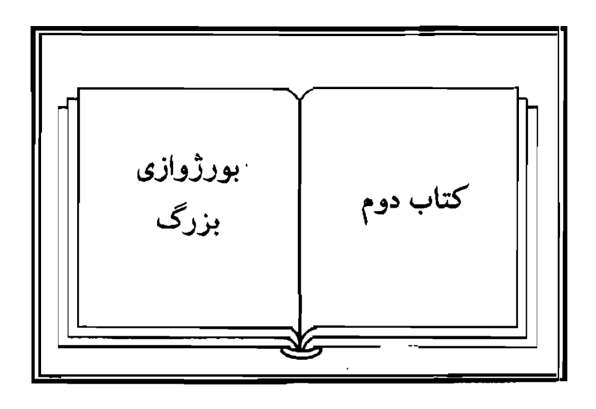
می دید و از آن غمانگیزتر، شادی و لبخند را نمی دید. در آنجا بخاری بی آتش بود و سرد، و دلها نیز سرد. به محض آنکه واردِ خانه می شد، از او می پرسیدند که از کجا می آیی؟ در جواب می گفت: «از کوچه!...» و موقع خداحافظی از او می پرسیدند که به کجا می روی؟ در جواب می گفت: «به کوچه!...» و مادرش می گفت: «اصلاً برای چه به اینجا آمده ای؟»

پسرک مانندگیاهان بیرنگ و جلائی که در سردابه ها میروبند، از روشنایی نوازش و محبّت بی بهره بود، امّا از این گونه زیستن رنج نمی برد؛ از هیچ کس توقع مهربانی نداشت و اصلاً نمی دانست که یک پدر و یک مادر چگونه باید باشند

امًا مادر او خواهرانش را دوست می داشت.

فراموش کردیم بگوییم که در خیابان تامپل، پسرک را «گاورش کوچک» صدا می زدند. چرا نام او گاورش بود؟ شاید به این دلیل که نام پدرش نیز ژوندرت بود! به نظر می آید که در میان بسیاری از بیچارگان، پاره شدن رشتهٔ خانواده امری طبیعی است. خانوادهٔ ژوندرت، در اتاق ته راهرو زندگی می کردند، و اتاق مجاور را جوان فقیری به نام ماریوس اجاره کرده بود.

حالا برای شما میگوییم که ماریوس که بود.



#### نود سال و سی و دو دندان

هنوز در میان ساکنان قدیمی اطرافِ کوچهٔ بوشرا۱، و کوچهٔ تُرماندی، و کسوچهٔ سَن تُنژ ۲، کسانی را می توان یافت که پیرمردی به نام آقای ژیل تُرمان را به خاطر دارند و از او به نیکی و احترام یاد می کنند. این ساکنان قدیمی در آن هنگام جوان بودند، و امروز که در لابه لای سایه های گذشته، با اندوهی مبهم، به کند و کاو می پردازند، گویی شبح آن پیرمرد را در کوچه های پیچاپیچ مجاور می بینند. در آن ایّام، اکثر کوچه های آن حدود نام یکی از شهرستانهای فرانسه را داشتند، و این نامها از دوران لوئی چهاردهم برای آن کوچه ها به یادگار مانده بود؛ همچنانکه امروز نام پایتختهای اروپا را برای کوچه های واقع در کوی تُربنیاد تیولی ۳ انتخاب کرده اند، که خود پیشرفتی در زمینهٔ نامگذاری به حساب می آید، و آثار کرده اند، که خود پیشرفتی در زمینهٔ نامگذاری به حساب می آید، و آثار ترقی در این کار نمایان است!

آقای ژبل نُرمان، که در سال ۱۸۳۱ هنوز در قید حیات بود، از کسانی بود که تنها به دلیل عمر طولانی کنجکاوی را برمی انگیزند، زیرا آدمی تا وقتی که سنّش آن قدرها زیاد نباشد، به بقیهٔ مردم شباهت دارد؛ امّا وقتی

۱. Rue Boucherat کوچهٔ بوشرا، حالاکوچهٔ ماره Marais نام دارد. و بین کوچهٔ فی ی دو کالور Fille de Calvaire ، و کوچهٔ شارلُوت واقع شده است (ایو گ.).

<sup>2.</sup> Saintonge 3. Tivoli

که عمرش طولانی می شود، با زمانه فاصله می گیرد و دیگر به هیچ کس نمی ماند.

او نیز پیرمردی بود با خلقیات خاص، که واقعاً بهدوران گذشته تعلق داشت؛ بورژوای تمام حیاری بود . کم و بیش با تکبر و تفرعن مخصوص قرن هجدهم، روحیات بورژوایی قرن گذشته را حفظ کرده بود، درست مانند یک مارکی ۱، که در هر عصر و زمانه ای بهلقب اشرافی اش افتخار می کند. بیش از نود سال داشت، قامتش هنوز راست بود، با صدای بلند حرف می زد، دید چشمهایش خوب بود، باده گساری می کرد، می خورد و می خوابید و خُرخُر می کرد، و هنوز سی و دو دندان در دهان داشت؛ جز برای خواندن عینک نمی گذاشت، طبع عاشق پیشهاش را از دست نداده بود، امّا میگفت که از ده سال پیش دیگر از زنان کناره گرفته است، و می گفت که دیگر نمی تواند زنان را مجذوب خود کند، حاضر نبود بگوید که «پیر شدهام»، بلکه می گفت: «حیف که مال و ثروت زبادی ندارم، وگرنه می دیدید که چه کارها می کردم ا... و در واقع، سالی بانزده هزار فرانک درآمد داشت، و آرزویش این بود که ارث و میراثی به او برسد، و هر سال دست کم صد هزار فرانک درآمد داشته باشد تا بتواند چند معشوقه برای خود دست و یا کند. رنجور و از کار افتاده نبود، مثل آقای و لتر ۲ نبود که در همهٔ دوران عمرش بیمار بود و در آستانهٔ مرگ؛ مثل کوزهٔ تَرَک خورده نبود که همیشه در حال شکستن است، شاداب بود و تندرست، آدمی بود سطحی نگر و چایک و تندخو. با هر کس و دربارهٔ هر چیز دعوا و مرافعه می کرد، و غالباً درگیریهای او با دیگران بر سر هیچ و پوچ و بهناحق بود. هر کس برخلاف نظر او حرفی می زد، بی معطلی عصایش را

۱. marquis ، از القاب اشرائي.

۲. اشارهای است بهولتر، نویسندهٔ بزرگ فرانسوی، که همیشه رنجور و بیمار بود.

تهدیدکنان، بالا می برد و به شیوهٔ بزرگان قرنِ کبیر ا مردم را کتک می زد. دختری داشت که از پنجاه سال بیشتر داشت و شوهر نکرده بود. هر بار که آقای ژبل ترمان به خشم می آمد، به سختی او را کتک می زد، و گاهی شلّاق را برمی داشت و بر سر و پهلوی او می کوفت؛ درست مثل این که کودک هشت سالهای را کتک می زند. گاهی با تمام قدرت، به گوش خدمتکارش سیلی می زد، و بر سر او فریاد می کشید: «آی ا... بی غیرت!». دشنامهایی مخصوص به خود داشت؛ مانند: «ای کفش تو سر خورده!»... به تنبلی و تن پروری علاقه مند بود. همه روز یک استاد سلمانی به خانه اش می آمد و ریشش را می تراشید. این مرد عقل درست و حسابی نداشت، و آقای ژبل ترمان از او بدش می آمد، چون زن خوشگلی داشت، که او هم آرایشگر بود و زیبا ولوند. شوهرش به آقای ژبل ترمان حسادت می کرد. آرایشگر بود و زیبا ولوند. شوهرش به آقای ژبل ترمان حسادت می کرد. این پیرمرد جوان نما بسیار خودستا بود، در تمام مسائل خود را خبره و کارشناس می دانست.

از قول او نقل می کردند که گفته بود: «کمتر کسی فراست و تیزهوشی مرا دارد. اگر پشهای بیاید و نیشش را در صورت من فرو ببرد، بی معطلی می توانم بگویم که این پشه از روی صورت کُدام خانم برخاسته، و برای نیش زدن به طرف من آمده ای غالباً کلماتی مثل «انسان حسّاس» و «طبیعت» را در جملههای خود می گنجاند. امّا کلمهٔ «طبیعت» را با مفهوم دلیسندی که در روزگار ما پیدا کرده، به کار نمی برد، بلکه به شیوهٔ خود، و همچنانکه در کنار آتش نشسته بود، در کلام هجو آمیزش، از طبیعت بدین گونه یاد می کرد: «بله! برای آنکه دنیای متمدّن کمی از هر چیز را داشته باشد، طبیعت نمونه هایی از دنیای تو خش را به آن بخشیده. به همین علّت باشد، طبیعت نمونه هایی از دنیای تو خش را به آن بخشیده. به همین علّت می بینیم که اروپا نمونه هایی از آسیا و آفریقا را با قطع و اندازهٔ کوچکتر در خود دارد. گربه ببر کوچک است، و مارمولک سوسماری است با قطع

۱. دوران لوئی چهاردهم را قرن کبیر میگفتند.

کوچکتر. زنهای رقّاص تماشاخانه ها همان وحشیان آفریقایی اند. این زنها آدم خُور نیستند، امّا مردان را زیرِ دندانهای خود نرم می کنند. بهتر بگوییم، این زنها جادوگرند، مردها را به یک تکه گوشت لذی نید تبدیل می کنند و می بلعندشان. آدم خُورهای آمریکای جنوبی، طوری آدم را می خورند که فقط استخوان باقی می ماند. این زنها طوری مردها را می بلعند که از آنها چیزی باقی نمی ماند جز پوستشان. اخلاق ما آدمهای متمدّن، این طور است که نمی بلعیم بلکه می جویم. طعمهٔ خودمان را درسته نمی خوریم، تکه تکه اش می کنیم و می خوریم.»

#### خانه و آقای خانه

آقای ژیل ترمان، در ماره ۱، در خانهٔ شماره ششِ، کوچه فیی دو کالور ۲ منزل داشت. او مالک این خانه بود. که یک بار خراب شده، و آن را از نو ساخته بودند؛ و شاید شمارهٔ آن در طی انقلاب، که شماره گذاریهای قبلی ساخته بودند؛ و شاید شمارهٔ آن در طی انقلاب، که شماره گذاریهای قبلی را تغییر داده بودند، عوض شده بود. این خانه، ساختمان قدیمی و وسیعی داشت در طبقهٔ اوّل، که درهای آن از یک سو به کوچه باز می شد و از سوی دیگر به سوی یک باغ بزرگ. اتاقها دارای مبل و اثاث زیادی بودند، و دیوارهایشان با پارچه های نقش گوبلن، و بُووه ۳، پوشش یافته بود. مناظر و نقشهای روی دیوارها با قطع و اندازهٔ کوچکتر روی پارچهٔ مُبلها تکرار شده بود. یک پاراوانِ پُر نقش و نگار و تُنه تکّه، ساخت کوروماندل ۴، خوابگاه آقای ژیل ترمان را از بقیهٔ قسمتها جدا می کرد. جلو درها و پنجره ها پرده های بلند آویخته شده بود، که چین های زببایی داشتند و پنجره ها برده های بلند آویخته شده بود، که چین های زببایی داشتند و به هر اتاق جلوهٔ خاصّی می بخشیدند. یکی از اتاقها پلکانی به سوی باغ به هر اتاق جلوهٔ خاصّی می بوانست از دوازده پلهٔ آن پایین برود، در فضای داشت که صاحب خانه می توانست از دوازده پلهٔ آن پایین برود، در فضای دلگشای باغ قدم بگذارد و پس از گردشی در باغ، از پله ها بالا بیاید و وارد دلگشای باغ قدم بگذارد و پس از گردشی در باغ، از پله ها بالا بیاید و وارد

<sup>1.</sup> Marais

<sup>2.</sup> Filles - de - Calvaire

۳. Gobelins و Beauvais کارخانه هایی نزدیک پاریس، که پارچه هایی با نقش و نگارهای باب دورانهای سلطنتی قدیم فرانسه می بافتند.

۴. Coromandel شهری در مشرق هندوستان، در ساحل خلیج بنگال.

اتاق مخصوص كتابخانه شود، كه بهخوابگاه او راه داشت. آقاى ريل نرمان، يك اتاق خصوصى هم داشت كه به آن بسيار علاقهمند بود. دیوارهای این خلوتکده با کاغذهای مرغوب، که نقش و نگارهای بانویسندی داشت، پوشش یافته بود. گروهی از زندانیان محکوم بهاعمال شاقّه، که در دوران لوئی چهاردهم هم در کشتیها کار می کردند، آنها را به سفارش آقای دُو ویون ا برای معشوقهاش ساخته بودند؛ و آقای ژیل نرمان، این کاغذ دیواریهای منحصر بهفرد را از یکی از خالههای خود، که صدسال عمر کرده بود، بهارت برده بود. و امّا آقای ژیل تومان، در عمرش دو بار زن گرفته بود. و از نظر رفتار و خلقیات، خد فاصل یک عُضو دربار بود، که هرگز نبود، و یک کارمند دولت، که می توانست باشد. هر وقت که اراده می کرد، سرزنده و شاداب بود. در جوانی از تیرهٔ مردانی بودكه زنشان آنها را فريب مى دهد، امّا معشوقه هايشان به آنها وفادار مى مانند؛ زيرا شوهران بداخلاقي هستند و عُشياقي مهريان. از نقاشي سررشته داشت. در اتاقش تابلویی از ژوردانس ۲ داشت، که معلوم نبود چه کسی کشیده بود، با قلم موی درشت و با قلمگیریهای قوی، و ریزه کاریهای شگفت آور. آقای ژیل نُرمان به سبک دوران لوٹی پانزدهم، و حتى لوئى شانزدهم لباس نمى بوشيد، بلكه لباس او بهشيوه جوانان دوران «دیرکتوار» بود. پنداری خود را هنوز جوان می دانست و دنبال مُد مى رفت. لباس او معمولاً از ماهوت ريز بافت بود، بالب برگردانهاى يهن و دکمه های فلزی، که با آن یک شلوار کوتاه می پوشید و یک جفت کفش سگکدار. و همیشه دستهایش را در جیب جلیقهاش نگاه می داشت و با غرور و تکبر می گفت: «یک مشت آدم بی سر و پا در فرانسه انقلاب کر دند.»

<sup>1.</sup> de Vivonne

#### روشن ضمير

در شانزده سالگی، شبی به اپرا رفته بود که سعادت به او روی آورد؛ ناگهان متوجه شد که دو زن بسیار زیبا و جا افتاده و مشهور، کامارگو ا و ساله که روزگاری مورد عنایتِ وُلتر بودند، در دو سوی او نشسته اند. احساس کرد که در میانِ دو آتش سوزان نشسته است؛ ناچار شبجاعانه عقب نشست و به دخترکی روی آورد به نام ناهنری ۲، که رقّاص بود و زیبارو، و مثل خود او شانزده ساله، و مثل یک گربه اسرار آمیز؛ و از همه مهمتر آنکه به او دل بسته بود. آقای ژبل ترمان از گذشته خاطرات بسیار داشت، و مشتاقانه حکایت می کرد: «وای، که چقدر زیبا بود آن دختر، یادم نیست اسمش گیمارد بود یا گیماردینی یا گیماردینت. آخرین بار در یادم نیست اسمش گیمارد بود یا گیماردینی یا گیماردینت. آخرین بار در بود، گسردن بندش به رنگ مُدِ روز بسود، گسردن بندش بسمانگ فیروزه و توریهای سرآستینش چقدر وسوسه انگیز بود!» آقای ژبل ترمان در دوران نوجوانی یک کُتِ کوتاه از وسوسه انگیز بود!» آقای ژبل ترمان در دوران نوجوانی یک کُتِ کوتاه از ماهوت «نن ـ گندرن» همی پوشید؛ و گاهی با هیجان از خاطرات آن روزها ماهوت «نن ـ گندرن» می پوشید؛ می گفت: «مثل مشرق زمینیها لباس حرف می زد که چنان کُتی می پوشید؛ می گفت: «مثل مشرق زمینیها لباس

<sup>1.</sup> Camargo

<sup>2.</sup> Sallé

<sup>3.</sup> Nahenry

<sup>4.</sup> Longchamps

پوشیده بودم، خانم دُو بوفله ا، که آن وقت بیست ساله بود، به محض آنکه مرا در آن لباس دید، چنان از من خوشش آمده بود که می گفت: وای! چه دیوانهٔ جذّابی!» هر وقت که یکی از آشنایانش در حضور او، از مردان صاحب مقام حرف می زد، ابروهایش را در هم می کشید، و همهٔ آن اشخاص عالیمقام را مردانی بی ارزش و موجوداتی پیش پا افتاده و حقیر می دانست.

روزنامه ها را، و به قول خودش «روزی نامه ها» و «ورق پاره ها» را مى خواند و قاهقاه مى خنديد؛ همه شان را يست و مسخره به حساب می آورد و می گفت: «این روزنامه های شما مُدام اسمهای این آدمکها را پشت سر هم ردیف میکنند و دربارهٔ گوربی یر ۲، اومان ۳، کازیمیر پریه ۴، مطلب می نویسند. این آقایان مسخره وزیرهای شما هستند. من هم باید اسم خودم را بهروزنامه ها بدهم، تا مرتباً بنوبسند که، آقای ژیل نُرمان وزیر شده... راستی که چه وضع مسخرهای است! امّا مردم آن قدر احمقاند که هر چه روزنامه ها بنوبسند، باور می کنند!». و با خنده و شوخی نام بعضی چیزها را، که معمولاً اشتخاص باادب بهزبان نمی آورند، در نهایت بی حیایی، و حتّی در حضور زنان، میگفت و از هیچ کس پروا نداشت. کلمات زشت و جمله های دور از ادب را چنان ساده و آرام به زبان می آورد که گویی مطلب ظریف و دلچسیی را بازگو می کند. و از این نظر نمونهای بود از بی شرمی عصر خویش. در این نکته دقت باید کرد که در آن عصر شاعران در پرده سخن میگفتند، و در نثر نیز چنین پردهدری نمی کردند. پدر تعمیدی او پیش بینی کرده بود که نابغه ای خواهد شد، و نام «روشن ضمير» به او داده بود.

<sup>1.</sup> de Boufflers

### در آرز*وی صد*سالگی

در کودکی، در شهر زادگاهش، مولن ۱، درس خوانده و جایزههای زیادی در دوران تحصیل گرفته بود. از همه مهمتر نشانی بود که دوک دُو نی ورنه ۲ یا بهقول او دوک دو نِهور ۳، با دست خود بهسینهٔ او نصب کرده بود.

همهٔ وقایع تاریخی، اعدام لوئی شانزدهم، پیروزیهای ناپلئون، و بازگشت بوربنها به سلطنت، نتوانسته بودند خاطرهٔ گرفتن این نشان را از ذهن او محوکنند. دوک دُونِه وِر در نظر او بزرگترین چهرهٔ قرن بود؛ دربارهٔ او میگفت: «چه مرد بزرگ و پُر جاذبهای، با آن حمایل آبی رنگش چه شکره و وقاری داشت.» به عقیدهٔ ژیل نُرمان، کاترین دوم جنایت تقسیم لهستان را با خریدن راز اکسیر طلایی به بهای سه هزار روبل از بستوشف، جبران کرده بود. او ضمن نقل این مطلب، به هیجان می آمد و می گفت: «اکسیر طلایی، مایع زرد رنگی بود که در قرن هجدهم، شیشهٔ کوچکی از آن را یک لوئی طلا می فروختند. دارویی بود برای رفع کوچکی از آن را یک لوئی طلا می فروختند. دارویی بود برای رفع ناراحتیهای جنسی، و معجونی بود ضبه ونوس ه، لوئی پانزدهم دویست ناراحتیهای جنسی، و معجونی بود ضبه ونوس ه، لوئی پانزدهم دویست

1. Mouline

2. Nivernais

3. Nevers

4. Bestuchef

۵. منظور دارویی است که شهوت را تسکین میدهد.

شیشهٔ آن را برای پاپ فرستاد.» ـ و اگر آقای ژبل نرمان این حقیقت را می دانست، که اکسیر طلائی در اقع چیزی جز ترکیبات کُلُر و آهن نبوده، از شدّت خشم ساعتها فریاد می کشید!

آقای ژبل ترمان، پادشاهان بوربن را می پرستید، و از انقلاب ۱۷۸۹ با وحشت سخن می گفت: و در هر فرصت داستان خود را می گفت که چگونه در دوران «ترور» با مهارت و فراست توانسته است از چنگ دشمنان رهایی پیدا کند و سرِ خود را به باد ندهد... اگر در حضور او جوانی دربارهٔ جمهوری با تعریف و تمجید سخن می گفت، برافروخته می شد و چنان به خشم می آمد که بیم آن می رفت که از هوش برود و به زمین بیفتد. گاه به کنایه، از نود سالگی خود حرف می زد و می گفت: «امیدوارم یک بار دیگر ۱۹۳ را ببینم».

وگاهی حرفهایی میزدکه معنایش آن بودکه آرزو دارد صدسال عمر کند.

۱. اشاره به سال ۱۸۹۳ که کشتارهای وحشتناک بعد از انقلاب کبیر در آن هنگام روی داد.



## باسک ۱، و نیکُولِت ۲

آقای ژبل نُرمان برای خود نظریه هایی داشت؛ و این یکی از آن نظریه هاست: «وقتی که مردی زنی را عاشقانه دوست دارد، در صورتی که متأهل باشد و همسري داشته باشد زشت و نافرمان، که مُدام اخلاق و شرع را بهرخ او بکشد و در سایهٔ مقررات و قوانین بخواهد او را سرجای خود بنشاند و با حسادت روزگارش را سیاه کند، مرد برای نجات از این وضع، چارهای ندارد جز آن که دارایی و اندوختهاش را در اختیار زن خود بگذارد. در این صورت، زن او را به حال خود می گذارد و شب و روزش را با این فکر میگذراند که چگونه پولها را خرج کند، و مُدام با اسکناسها ور مى رود و به كار مباشر و كدخدا و دهقان رسيدگى مى كند، و براى رفع مشکلات، بساو کسلای دادگستری به بحث و مذاکره می پردازد، در دادگاههای حلّ اختلاف حاضر می شود، اجاره نامه تنظیم میکند، قرارداد مى نويسد و حس مى كند كه اختيار همه كارها با اوست. مى قروشد، مى خرد، نسق مى كشد، دستور مى دهد، داد و بيداد مى كند، قرارداد مى بند، قرارداد فسخ مى كند، زير قولش مى زند، پيش مى رود، عقب میکشد، همه چیز را نظم میدهد، نظم را بههم میزند، پسانداز میکند، ولخرجي ميكند، و دنبال هزار جوركار احمقانه مي رود و خيال مي كندكه

به سعادت واقعی رسیده است. در آن حال که شوهرش با معشوقهٔ خود با شادی و خوشی وقت میگذراند، او خوشحال است که ثروت شوهرش را به باد می دهد و او را خانه خواب می کند.»

آقای ژیل نرمان، به صحّت این نظریه اعتقاد دربست داشت، زیرا خود آن را تجربه کرده بود، و این ماجرا در واقع جزئی از داستان زندگی او بود. زن دوّم او همهٔ دارایی اش را در اختیار گرفته بود.

هسنگامی که این زن در یک روز آفتابی و زیبا در گذشت، آقای ژیل نرمان متوّجه شد که همسرش قسمت اعظم ثروت او را به هدر داده، و او ناچار است باقی عمر را با درآمد سالی پانزده هزار فرانک بگذراند.

خود او نیز در سالهای بعد، سه چهارم باقیماندهٔ نروتش را برباد داد، زیرا در فکر آن نبود که برای بازماندگان ارث و میرائی بهجای بگذارد. وانگهی بسیار دیده بود که ارث پدری چگونه به هدر می رود، و غالباً ضبط و مصادره می شود. گفتیم که او خانهای داشت در کوچهٔ فیی دو کالور. و دو خدمتکار داشت، «یکی نّر، دیگری ماده». هر وقت که خدمتکار جدیدی به خانهاش می آمد، در روز اوّل برای او نامی انتخاب می کرد. از مردها می پرسید که اهل کُدام شهرستاناند، و نام همان شهرستان را روی آنها می گذاشت؛ مثلاً کسی که اهل نیم بود، او را «نیمی» امی نامند، و به همین ترتیب، دربارهٔ خدمتکاران دیگر نیز که از اهالی کُنت، و پُوت وَن، و پیکاردی بودند، همین کار را می کرد. خدمتکار اخیر او مردی بود درشتاندام، و آن قدر فربه، که به زحمت نفس می کشید؛ بیش از پنجاه درشتاندام، و آن قدر فربه، که به زحمت نفس می کشید؛ بیش از پنجاه سال داشت، و حتّی نمی توانست چند قدم بدود، یا تند راه برود. اهل سال داشت، و آقای ژبل نّرمان او را «باسک» می نامید. امّا همهٔ زنان خدمتکار را نیکولت می نامید «حتی مائیون را که بعداً دربارهٔ او بیشتر خدمتکار را نیکولت می نامید «حتی مائیون را که بعداً دربارهٔ او بیشتر

۱. Nimes ، شهری در جنوب فرانسه، که اهالی آن را Nimois می نامند.

خواهيم گفت، نيكُولِت مي ناميد».

یک روز زنی که ادّعا می کرد آشپز خوبی است نزد او آمد تا به خدمت مشغول شود. آقای ژیل نرمان از او پرسید: «چقدر دستمزد می خواهی؟» جواب داد: ماهی سی فرانک. نام او را پرسید. گفت: اُلَمپی ا. آقای ژیل نرمان گفت: ماهی پنجاه فرانک می دهم، و از این به بعد نام تو نیکولت است.

#### مانیون و دو فرزند او

ژیل نرمان ناراحتی اش را با خشم ابراز می کرد؛ نومیدی او را آزار می داد. تصوّرات و اوهامی برای خود داشت، مراعات هیچ کس را نمی کرد، به هر چیز ایراد می گرفت. چیزی که به قلب و روح او آرامش می بخشید، آن بود که حتّی در دوران کهن سالی محبوب زنان باشد؛ و برای این منظور به هر کاری دست می زد.

محبوب زنان بودن را «شکوه شاهانه» می دانست، و همین «شکوه شاهانه»، گاهی برای او مسائل عجیبی به وجود می آورد. روزی از روزها، در سبدی که گویی آن را پُر از صدف کرده برای او فرستاده باشند، پسر بچهٔ نوزاد پاره پوشی را برایش فرستاده بودند که گریه اش قطع نمی شد. فرستندهٔ این سبد زن خدمتکاری بود، به نام مانیون، که شش ماه پیش او را از خانه اش بیرون کرده بود. این زن ادّعا می کرد که پدر بچه کسی جز او نیست. آقای ژبل نُرمان در آن هنگام هشتادو چهار سال داشت. همسایگان او که از ماجرا خبردار شده بودند، آمده بودند و از آن زن حق ناشناس و حقّه باز بحدگویی می کردند و می گفتند: «آن زنک بی حیای بی صفت می خواهد بچهٔ حرام زاده اش را به گردن چه کسی بیندازد. واقعاً که چه می خواهد بچهٔ حرام زاده اش را به گردن چه کسی بیندازد. واقعاً که چه همسایه هایش، اصلاً ناراحت نشد و مانند مرد پاکدلی که به او تهمت زده

باشند، لبخند دوستانهای زد و به قنداق بچه نگاهی انداخت و گفت: «مگر چه شده؟ چه اتفاقی افتاده، که این طور متعجب شده اید؟ مثل این که از تاریخ چیزی نمی دانید! دوک دانگولم!، فرزند نامشروع اعلیحضرت شارل نهم، در هشتادوپنج سالگی با یک دختر پانزده ساله ازدواج کرد. نمونهٔ دیگری هم داریم؛ مارکی دالوی ۲، برادر کاردینال دو سوردی ۳، در هشتادوسه سالگی با دختر جوانی که در قصر خانم دو ژاگن خدمتکار بود همبستر شد و فرزند پسری پیدا کرد، که بعدها به نام شوالیه دو مالت ۴، مشهور شد، و به مقام وزارت کشور رسید. حتماً نام پدر روحانی آبه تاباروه را شنیده اید که از مردان بزرگ این قرن است. وقتی کمه او به دنیا آمد، پدرش هشتادوهشت سال داشت. این چیزها که تعجب ندارد. کتاب به مقدس ما هم شواهد دیگری دارد در همین زمینه. البته من به شما می گویم که بچه مال من نیست. امّا ترتیبی می دهم که از بچه نگهداری شود. این بچه که تقصیر ندارد.»

و بدین گونه عکسالعمل او در مقابل چنین حادثه ای بسیار نرم و ظریف بود. این ماجرا در اینجا خاتمه نیافت. و سال بعد مانیون بچهٔ دیگری را در سبدگذاشت و برای او فرستاد که این بچه نیز پسر بود. آقای ژیل نُرمان، مانیون را نزد خود طلبید و با او قرار گذاشت که خود نگهداری آن دو پسر بچه را به عهده بگیرد و ماهی هشتاد فرانک برایش مقرری معین کرد؛ البته به این شرط که بعد از آن، به فکر زاییدن بچهٔ دیگری نباشد! و در ضمن به او توصیه کرد که با این دو بچه رفتار خوبی داشته باشد، و قول داد که گاهی به دیدن بچهها برود، و بر سر قول خود ایستاد. برادری داشت که کشیش بود و سی ودو سال مسئول مدرسهٔ مذهبی بواتیه بود، و در هفتادونه سالگی در گذشته بود. همین که خبر مرگ او را

<sup>1.</sup> duc d' Angoulême

<sup>2.</sup> marquis d' Alluye

<sup>3.</sup> de Sourdis

<sup>4.</sup> de Malte

<sup>5.</sup> abbé Tabaraud

به آقای زیل ترمان دادند، با تأثّر گفت: «افسوس که جوانمرگ شدد!» این برادر، که کمتر کسی از او یاد میکند، آرام بود و بردبار، و بسیار خسیس. چون کشیش بود، طبعاً به فقرایی که در سر راه خود می دید صدقه می داد. امًا از بس خسیس بود، سکه هایی که به فقرا می داد، یا کج و معیوب بودند یا از رواج افتاده بودند؛ و با این عمل، از مسیر بهشت جادّهٔ دوزخ را برای خود هموار می کرد. حال آنکه برادر بزرگتر او، یعنی ژبل ترمان، در صدقه دادن چانه نمی زد و از روی میل و رضبت، و سخاوتمندانه این کار را می کرد. خیرخواه بود و بخشنده؛ و اگر مال و ثروت بیشتری داشت، بیش از این بذل و بخشش می کرد. دلش می خواست در هر کار دست بالا را داشته باشد، و هر چه مربوط بهاوست بزرگ و با اهمیّت باشد، حتّی در مورد رودست خوردن! روزی یک معامله گر حقّه باز، برای انجام کاری، آشکارا سر او کلاه گذاشت و مبلغی به ناحق از او گرفت. آقای ژیل نُرمان ناراحت شد و به او گفت: «واقعاً که کار شما بسیار زننده بود. من در مقابل این جور تقلّبات کم اهمیّت، احساس شرمساری میکنم. در این قرن، همه چیز اعتبارش را از دست داده، حتّی تقلّب! کار شما بهاین می ماند که در جنگل برت و دورافتادهای، جلو مرا بگیرد و فقط چند تا سکه از من بدزدید، دزد جنگل باید همه را مات و مبهوت کند، نه این که دَله دزدی کند. جنگل هم باید برای خود دزد و راهزن شایسته ای داشته باشد!» ا

گفتیم که در عمر خود دو بار زن گرفته بود. از زن اوّلش یک دختر داشت، که پیر شده و شوهر نکرده بود. و از زن دوّم نیز دختری داشت که در سی سالگی مرده بود. امّا این دختر در ابتدای جوانی، به حُکم عشق یا تصادف، یا علّت دیگری، با یکی از افسران ارتش ازدواج کرد. و این افسر

۱. به لاتین Sylvæ sintconsule dignæ، طنزی است بر اساس شعری از ویرژیل به این عسبارت: Sicamimus sylva sylva sint consulte dignae و به این معنا: ما جنگلها را می ستاییم، و آرزو داریم که جنگلها سردار شایسته ای داشته باشند.

سالها در سپاه جمهوری، و سپس در ارتش ناپلئون خدمت کرد؛ در نبرد استرلیتز نشان افتخار گرفت و در نبرد واترلو بهدرجهٔ سرهنگی رسید. آقای ژبل نرمان همیشه میگفت: «این، ننگ بزرگی بوده است برای خانوادهٔ من!»

آقای ژیل نرمان به پیپ کشیدن علاقهٔ زیادی داشت، با ظرافت خاصّی برگردان توری دور یقه اش ارا، با دست، بشت و رو می کرد. اعتقاد او به خداوند بسیار کم بود.

۱. لباس آن روزگار یقهای داشت پهن و بزرگ، که با پارچهای از تور درست شده بود.

## قانون زندگى:

## تنها به هنگام شب باید دَرِ خانه را به روی مهمان باز کرد

این بود نقشی از آقای ژیل ترمان، که در کهنسالی موهایش را از دست نداده بود؛ موهایش سفید نیز نبود، بلکه خاکستری بود، و فرقِ موهایش را از وسط باز می کرد. با تمام این اوصاف، جمعاً شخص محترمی بود.

بهمردان قرن هجدهم شباهت داشت: سبکسر و در عین حال متشخص و باوقار.

در نخستین سالهای بازگشت سلطنت، آقای ژبل نرمان که هنوز جوان بود ـ در ۱۸۱۴ بیش از هفتادو چهار سال نداشت! ـ در حومهٔ سَن ژرمن، در کوچهٔ سِرواندنی از دیک سن سولپیس، منزل داشت و به خانهٔ خود در ماره نرفت، مگر در ایّامی که از اجتماع کناره گرفت و به هشتاد سالگی رسید.

حتّی در این هنگام که از دنیا کناره گرفته بود، حاضر نبود از عادتهای تغییرناپذیرش این بود که روزها در خانهاش را بهروی آشنا و بیگانه میبست، و هیچکس را بههیچ ترتیبی نمی پذیرفتن آشنایان مناسب

می دانست. معمولاً ساعت پنج بعدازظهر شام می خورد، و بعد از آن نوبت پذیرایی می رسید، و دَرِ خانه اش به روی غیر گشوده می شد. حاضر نبود که این رسم را بشکند، و می گفت: «روز چیزِ پست و فرومایه ای است، باید در را به روی او بست. امّا وقتی که آسمان چراغ ستارگانش را روشن می کند، مردم نیز چراغ روحشان را بر می افروزند.» و در مقابل هرکس، حتّی اگر شاه بود، در سنگر عادات خود می ماند. و این، از خلقیات و ظرافتهای او بود.

## دُو، همیشه عدد زوج نیست

دربارهٔ دو دختر آقای زیل نرمان، که از آنها یاد کرده ایم، باید بگوییم که ده سال فاصلهٔ سنّی داشتند. در جوانی کمتر بههمدیگر شبیه بودند، و از نظر روحیه و اخلاق نیز متفاوت بودند؛ در واقع، دو خواهر بودند از هر حیث متمایز از همدیگر. خواهر کوچکتر موجودی بود پُر جاذبه، و رو به سوی روشنایی داشت و شیفتهٔ گُل بود و موسیقی، روحش در فضایی با شکوه و دلنشین سیر می کرد، بسیار حسّاس بود، و از کودکی سیمای یک قهرمان، به گونهای مبهم، به صورت ایده آل او درآمده بود. و امّا خواهر بزرگتر، برعکس در آرزوی آن بود که شوهری پیداکند که معامله گر باشد و صاحب مقام و ثروت، و جوانی باشد بزرگ و با حشمت!... و در واقع دلش می خواست که میلیونها فرانک به صورت مردی در آید و او را به همسری انتخاب کند. و چه بهتر که آن مرد ثروتمند صاحب مقام مُهمّی باشد، مثلاً استاندار باشد و حمایل مخصوص بزرگان را ببندد، و در مهمانیهای رسمی سخنرانی کند. همیشه در تصوراتش خود را خانم استاندار می دید و احساس غرور می کرد. این دو خواهر در جوانی، هر یک به صورتی در عالم رؤیاهای خود پرواز میکردند، و هر دو بال و پر داشتند؛ با این تفاوت که یکی فرشته بود، دیگری غاز ماده.

کمتر کسی در جهان، به همهٔ آرزوهای خود میرسد. در دوران ما نیز

بهشت نصیب کسی نمی شود. و آن دو خواهر از این قاعده مستثنی نبودند؛ خواهر کوچکتر شوهر ایده آل خود را پیدا کرد، امّا چند سال بعد از ازدواج در سی سالگی درگذشت. خواهر بزرگتر اصلاً بهخانهٔ شوهر نرفت، و در آن زمان که داستانش را باز می گویم، خواهر بزرگتر، موجودی بود که جوانی را پشتِ سر گذاشته بود و ظاهراً خود را با تقوی نشان می داد، و یک خشکه مقدس به تمام معنی بود، که دو چیزش بسیار مشخص بود: اوّل تیزی نوک بینی اش، دوّم کُندی ذهنش. و از عجایب آنکه هیچ کس، جز چند نفر از نزدیکانش، نام کوچک او را نمی دانست، و همه او را دوشیزه ژیل نُرمان می خواندند. امّا این دوشیزه ژیل نُرمان، آن قدر در مورد عفت و پاکدامنی زیاده روی می کرد که از این حیث حتّی از پیردخترهای انگلیسی گوی سبقت ربوده بود. شرم و حیای او به حدّی رسیده بود که کراهت برمی انگیخت. و حشتناکترین خاطرهٔ او در تمام عمر، آن بود که کراهت برمی انگیخت. و حشتناکترین خاطرهٔ او در تمام عمر، آن بود که روزی یک مرد بند جوراب او را دیده بود.

هر چه سن او بالاتر می رفت، شرم و حیای او تحمّل ناپذیرتر می شد. مسوهایش را باروسری ضخیمی می پوشاند و مرتبا آن را بلندتر می کرد؛ حتّی جاهایی از بدنش را، که هیچ کس تصوّر دیدش را نداشت، با پارچهٔ ضخیم می پوشاند و به هر گوشهٔ این پارچه چند جور گیره و سنجاق قفلی می زد. از خصوصیات تظاهر به نیکی و پاکی، یکی این است که هر حصاری که کمتر در معرض تهدید باشد نگهبان بیشتری بر آن می گمارند.

با این وصف من که نمی دانم شاید دیگری بیاید و اسرار این راز را افشا کند گاهی به تئودول ۱، که از افسران دستهٔ نیزه افکن بود، اجازه می داد که او را ببوسد.

امّا بهرغم بوسه دادن بهاین افسر جوان، این زن را می توان جنرو

<sup>1.</sup> Théodole

متظاهران به عفت و عصمت دانست، و با این صفت او را شناسایی کرد. دوشیزه ژبل ترمان، جمعاً در روحیات و خُلقیاتش تاریکیها و روشنیهای بسیار داشت، که همین متظاهر بودن، نیمهاش فضیلت است و نیمهاش عیب و علّت.

البته خشکه مقدّسی را بهعفیف نمایی او باید افزود، که این دو صفت، مثل لباسی هستند که رویه و آستر آن با هم جور درمی آید. این دوشیزه خود را از وابستگان و نزدیکان حضرت مریم میدانست، و در بعضی از اعیاد مذهبی، با نقاب سفیدی صورتش را پنهان میکرد و وردها و دعاهای مخصوصی میخواند؛ «خون مقدس» را گرامی میشمرد و قلب مقدس ارا متبرّک میدانست. چندین ساعت، در برابر محراب کلیسا می نشست و به عبادت مشغول می شد و روح خود را در باریکههای نوری کسه از میان چوبهای طلایی فام محراب بهبیرون می تافت، به پرواز درمی آورد.

درکلیسا دوستی پیداکرده بود به نام دوشیزه و وبوا ۱، که او نیز پیردختر بود؛ و آن قدر مَنگ و کودن بود که دوشیزه ژیل نرمان، در مقایسه با او عقابی تیز چنگ به حساب می آمد. تنها هنر این دوشیزه و وبوا از بَرکردن سرودهای مذهبی آگنوس دِی و آوماریا بود. و هنر دیگرش آن بود که می توانست چند نوع مربّا درست کند. دوشیزه و وبوا، که در نوع خود به مرز کمال رسیده بود، مثل پوست قاقم که یک دست سفید است، یک بارچه احمق بود و بلاهت، بی آنکه حتّی یک خال کوچک از هوشمندی بارچه احمق بود و بلاهت، بی آنکه حتّی یک خال کوچک از هوشمندی بر آن افتاده باشد.

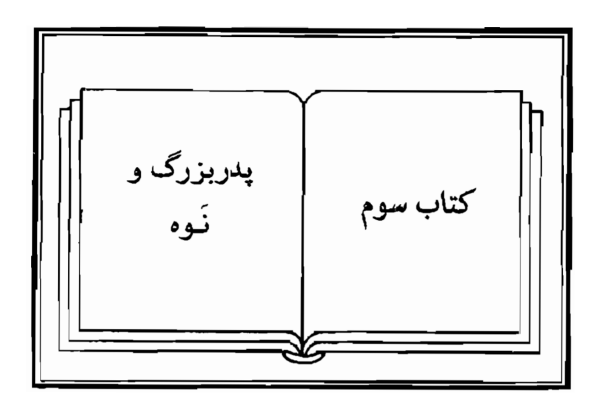
این را نیز بگوییم که دوشیزه ژیل نرمان، وقتی سن و سالش بیشتر

۱. Sacré coeur، قلب حضرت عیسی که در نزد کاتولیکها نمادی است از تقرب به عشق الهی.

<sup>2.</sup> Vaubais

شد، بردهایش از باختهای او بیشتر بود، معمولاً طبایع آرام و مطیع چنین وضعی دارند. این دوشیزه هرگز به شرارت، که خود میزایایی دارد، رو نیاورده بود. وانگهی مرور ایّام کمکم گوشههای تیز و خراشندهٔ روح آدمی را هموار میکند. از وقتی که پا به سن گذاشته بود، طبعاً ملایمتر شده بود، و غم عجیبی بر روحش چنگ انداخته بود که دلیلش را نمی دانست. پنداری احساس میکرد که عمرش رو به پایان است، حال آنکه هنوز زندگی را شروع نکرده بود.

به امور خانهٔ پدرش رسیدگی می کرد. آقای ژبل نرمان دخترش را در خانهٔ خود نگاه داشته بود. خانواده هایی نظیر آنها، که پیرمردی با پیردخترش در کنار هم زندگی می کنند، کم نیستند؛ و در واقع دو موجود ضعیف اند که به هم تکیه کرده اند.



### یک محفل قدیمی

در آیامی که آقای ژبل نرمان در کوچهٔ سِرواندُنی منزل داشت، در چند محفل اشرافی راه یافته بود. او با آنکه بورژوا بود و از تبار اشراف نبود، در این محافل پذیرفته بودندش. زیرا از دو خصلت برخوردار بود؛ یکی خصلت خود او، دیگر خصلتی که بهاو نسبت میدادند. بههمین علّت، طالبِ حضورش بودند و در هر محفل او را میپذیرفتند. معمولاً بههیچ کجا نمیرفت، مگر آنکه در صدر مجلس قرار گیرد. هستند کسانی که بههر قیمتی، حاضرند در جایی نفوذ کنند و همه را مجذوب خود سازند؛ و اگر در این محافل نتوانند بهمنظور خود برسند، همه چیز را بهباد نیشخند میگیرند. امّا آقای ژبل نُرمان از اینگونه کسان نبود. در محافل سلطنت طلبان، چنان خود را نشان میداد که بر جمع مسلّط می شد و از شان و شایستگی خود فراتر می رفت؛ قاطعانه حرفش را می زد و با کسانی مانند آقای دُو بُونالدا، و حتّی با آقای بنژی پو واله اله بحث می کرد و درمی افتاد.

در حدود سال ۱۸۱۷، دو روز در هفته، بعد از ظهرها بهخانهای

۱. de Bonald ، نویسنده و دانشمند فرانسوی (۱۷۵۴ ـ ۱۸۴۰).

Fengy - Puy - Vallee . ۲ ، از سیاتمنداران طرفدار سلطنت.

ميرفت كه در همسايگياش بود، و دركوچهٔ فِروا. خانه متعلق بهبانويي از طبقهٔ اشراف بود، که لایق و در خور احترام بود. شوهرش، بـارون دُو «ت...» در دوران سلطنت لوئي شانزدهم سفير فرانسه در برلين بود. بارون دُو «ت...» تا وقتی که در قید حیات بود، از شیفتگان علم مانیتیسم ا بود، و ثروت و وقت خود را بیشتر برای تخفیف در این موضوع صرف می کرد. بعد از انقلاب، مقام خود را از دست داد و در مهاجرت، با تنگدستی، جان سپرد، و تنها میراثی که از او باقی مانده بود یادداشتهای بسیار مو شکافانه و مفصّلش بود دربارهٔ مسمر وطشتک سحرآمیز او، در ده مجلّد خطی، که جلدهای ساغری سرخ داشتند و لبههای طلایی. همسرش این یادداشتها را نزد خود نگاه داشت و به چاپ آنها اقدام نکرد، و با درآمد مختصری زندگی خود را میگذراند، که هیچ کس نمیدانست همین مختصر درآمد از چه راه و چگونه برای او باقی مانده است. با این وصف، خود را از دربار که به قول او «آش در هم جوشی» شده بود، دور نگاه می داشت و در عزلتی بزرگ منشانه، با غرور فقر زندگی می کرد. بعضی از دوستانش، هر هفته دوبار، در خانهٔ این بیوهزن محترم جمع می شدند و محفلی داشتند که هدفشان طرفداری محض از سلطنت بود. در این محفل چای می خوردند و هم آهنگ باشدت و ضعف بادهای موسیقی سیاست، غرولند می کردند و از اوضاع زمانه بد می گفتند. دربارهٔ قانون اساسی، طرفداران نایلئون، رابطهٔ محرمانهٔ زنان خدمتکار با اربابانشان، جانبداری لوئى هجدهم از ژاكوبنها و چيزهايي نظير اينها بحث و گفتوگو می کردند؛ و گاهی امیدها و نویدهایی که «آقا» برای دوران بعد از شارل دهم داده بود، موضوع صحبتشان بود.

<sup>1.</sup> Ferou

۲. Magnetisme علم تسلّط یافتن به شخص دیگری با نگاه یا حرکت دادن دستها، و
 به خواب مغناطیسی ثردنی او.

با شور و شادی، ترانه های عامیانه ای را که آن روز ها بر سَرِ زبانها بود برای همدیگر نقل میکردند، و بانوانی از طبقهٔ اشراف که در آن محفل بودند، و روزگاری از نازک طبع ترین و جذّاب ترین زنان کشور به شمار می رفتند، با شنیدن تصنیفهای مبنذل و رکیکی از این گونه، و خطاب به سربازان متفقین، به وجد و حال می آمدند:

جمع و جور کنید پیراهنتان را که از شلوارتان بیرون آمده تا میهن پرستان نگویند که پرچم سفید را در آنجا برافراشتهاید!

و همچنین تصنیف های دیگری که در آنها باکلمات بازی شده بود، و کنایات و اشاراتی داشت ، که به نظر آنها بسیار نیشدار و زهرآلود می آمد. بخصوص یک بیت از تصنیفی که در آن، در بازی باکلمات، نامهای آقایان دِسُول ، دِکاز ، و دِسِرِ " از اعضای میانه رو هیأت وزیران ماهرانه در کنار هم ردیف شده بود:

برای تحکیم پایه های لرزان تخت سلطنت باید عوض کرد پایگاه و جایگاه و چارچوب آن را ؟!

1. Dessolles

2. Decazes

3. Deserre

۴. اصل شعر این چنین است:

Pour raffermir le trône ébranlé sur sa base,

Il faut changer de sol, et de serre et de case.

که در این شعرde case ،de serre ،de sol در تلفظ و نه در املاء، با نامهای آن سه وزیر تطبیق میکند.

وگاهی در این تصنیف ها، نامهای نمایندگان مجلس سِنا را که مجلس نفرت انگیز، و طرفدار ژاکوبن هایش می نامیدند - طوری در کنار هم قرار می دادند که مفهوم مورد نظرشان به دست می آمد؛ مانند داما، سَبران، گوویُون سن سیر اکه نام سه تن از اعضای مجلس سنا بود؛ و با قرار دادن آنها در جمله این معنی به دست می آید: «داما، در حال گردن زدنِ گوویون سن سیر با شمشیر است!» این گونه چیزها شادشان می کرد. در این محفل انقلاب فرانسه را هجو می کردند. نمی دانم چگونه هوسی وادارشان می کرد که خشم خود رابا هجو گفتن و همه چیز را مسخره کردن، لباس تازهای بپوشانند. و چه لذّتی می بردند، وقتی که یکی از تصنیفات باب روز را، با این مضمون، به تکرار می خواندند:

### واه! که چه برازنده و زیبا خواهد بود سرهای طرفداران بُنا پارت بر چوبهٔ دار!

اینگونه تصنیفها حُکم گیوتین را دارند؛ برایشان، تفاوت نمیکند که سَرِ چه کسی را از تن جداکند، و بر ضّد چه کسی با چه گروهی به کار بیفتند، امروز بر ضّد ایناند فردا بر ضّد آن. هدف، چیزی جز تغییر حال و تنوّع نیست،

در ماجرای فوآلدس٬ در این زمان، یعنی در ۱۸۱۶، اعضای این محفل طرفدار قاتلانِ او، یعنی باستید و ژوزیُون٬ بودند؛ تنها به آن علّت که فوآلدس از دوستداران بُناپارت بود. در این محفل، لیبرالها را به طنز

<sup>1.</sup> Damas Sabran Gouvion Saint - Cyr.

۲. Fualdés از قضات دوران امپراتوری که در ۱۸۱۷ کشته شد. قاتلانش از کسانی بودند که این قاضی حکم به محکومینشان داده بود.

Jausion ، Baside.Y ، در ۱۸۱۸ به دار آویخته شدند.

«برادران و دوستان» مى ناميدند كه بالاترين دشنام آنان بود.

محفل آن بانوی والاتبار، مانند بعضی از ناقوسهای کلیسا، دارای دو خروس بود؛ یکی آقای ژبل نرمان دیگری گنت دُو لامُت والواا. گنت مورد احترام همهٔ اعضای محفل بود، و هر وقت که به آنجا می آمد، همه در گوش یکدیگر پچپچ می کردند: «قضیهٔ گردنبند را که سی دانید؟... این همان لامُتِ قضیهٔ گردنبند است». معمولاً در این محافل مرسوم است که بسیاری از قضایا را نادیده می گیرند و هر چیز را چنانکه دوست دارند، تعبیر می کنند.

این نکته را هم بر نکته های دیگر بیفزاییم که در محدودهٔ بورژوازی، چون ارتباط با افراد به آسانی صورت می گیرد، مقام و مرتبهٔ اشراف نیز در انظار کاسته می شود. با این ترتیب، باکسی که در این گونه محافل پذیرفته می شود، با احتیاط باید رفتار کرد. همان طور که همنشینی باکسی که از سرما می لرزد، از گرمای تن آدمی می کاهد، مصاحبت با افراد ناچیز و بی مقدار نیز قدر و منزلت آدمی را پایین می آورد. محافل اشرافی قدیم، قوانین خود را از هر قانونی بالاتر می دانستند. مارینیی ۱، برادر خانم پمپادور ۱، به خانهٔ شاهزاده دو سوبیز ۱، رفت و آمد داشت. چرا؟ برای آنکه ... بله!... دو باری ۵، پدر تعمیدی و وبرنیه ۱، را در خانهٔ مارشال دور بشه عزیز می شمر دند، که آنجا آلمپ ۱، بود، و مرکور ۸، و شاهزاده

۱. de Lamothe - Valois بعد از ماجرای معروف به گردن بند ملکه ماری آنتوانت، به انگلستان پناهنده شد.

<sup>2.</sup> Marigny 3. Pompadour

۴. de Soubise، محبوب خانم پُمپادور و محرم اسرار عاشقانهٔ لوئی پانزدهم بود؛ و مارینیی، برای آنکه میدانست خواهرش معشوقهٔ شاه است، با اشراف آن صوقع رفت و آمد داشت.

<sup>5.</sup> de Barry 6. Vaubernier

۷. Olympe ، جایگاه خدایان و ارباب انراع در یونان قدیم.

دوگِمه نه در چنین جایی در خانهٔ خود هستند. دزد هم می تواند از آنجا راه یابد، به شرط آنکه خودمانی باشد و از خدایان المپ.

گنت لاشت والوا، در سال ۱۸۱۵ هفتادو پنج ساله بود و دیگر موقع و مقامی نداشت، و چیزی جز ظاهر آراسته و باوقار برای او نمانده بود؛ کم سخن میگفت، و چهرهای داشت سرد و پُر چین، و رفتار و حرکاتی بسیار مؤدبانه، و لباسی که دکمه هایش تا زیر کراوات ردیف شده بود و شلواری بلند و خاکی رنگ می پوشید؛ صورتش نیز به همین رنگ بود.

آقای لامُت والوا در این محفل، به علّت «شُهرت»، از توجّه و احترام خاصّ برخورداربود، و حتّی بیش از شهرتش به خاطر نام «والوا» ۱۰ به او احترام میگذاشتند.

امًا آقای ژبل نرمان هم در این محقل، از هر نظر، احترام اصفا را برانگیخته بود و بر جمع تفوق و تسلّط داشت؛ و با آنکه بی قید و بانشاط بود، در اطرافیان اثر میگذاشت؛ و در عین حال، غروری تحکّم آمیز و ارباب منشانه داشت. سِنِّ زیاد نیز رفتار او را موّجه می کرد، که به هرحال نزدیک به یک قرن زیستن، بیهوده و بی ثمر نمی ماند. سالهای سال باید بگذرد تا آنکه تار موی احترام انگیزی در سَر آدمی پدید آید!

وانگهی، گاهی کلمات قصاری میگفت که بهجهش جرقههایی از میان یک تخته سنگ کهن می ماند. برای نمونه، می گوییم: در آن ایّام که پادشاه پروس، بعد از بازگشت لوئی هجدهم به تخت سلطنت، با نام مستعارِ کُنت دُو روپن ۱۱ به دیدار او آمد، و لوئی هجدهم نیز، او را با نام

۸. Mercur خدای رومی، حامی بازرگانان و مسافران، و پیک مخصوص ژوپیتر. 9. de Gueme nee

۱۰. Valais شاخه ای از «کاپه سین»ها که از ۱۳۲۸ تیا ۱۵۸۹ بر فرانسه حکومت می کردند.

مستعار مارکی دو براندبورگ، یعنی با وقاحت ظریف تری به حضور پذیرفت، آقای ژبل نرمان این عمل را تأیید می کرد و می گفت:

«همهٔ پادشاهان همردیف پادشاهان فرانسه نیستند. بقیهٔ پادشاهان، پادشاه یک شهر یا یک شهرستاناندا»... و امّا نمونهای دیگر... روزی در این محفل، یکی از حاضران از دیگری برسید: دادگاه در مورد مدیر روزنامهٔ کوریه فرانسه به محکمی صادر کرد؟... او در جواب گفت: «از کار معلقش کردند». آقای ژبل نرمان که این گفت وگو را میشنید، گفت: «ای کاش از دار معلقش میکردند!»... و معمولاً بیان این نوع کلماتِ قصار و پر از غرور و تکبّر، به آدمی امتیاز خاصّی می بخشد.

در مراسم یکی از جشنهای ویژهٔ «بازگشت سلطنت»، وقتی که از دور آقای تالیران را دید، گفت: «علیجناب شِرارّت هم تشریف آوردند!»

آقای ژبل ترمان معمولاً با دخترش، که درازقد بود و در آن موقع چهل بنجاه ساله می نمود، و نوه اش که پسر بچه ای بود هفت ساله و سرخ و سفید و باطراوت، و چشمانش از شادی برق می زد، به این محفل می رفت. اعضای محفل به محض آنکه چشمشان به آن پسر بچه می افتاد، می گفتند:

«چه بَچّه قشنگی امّا افسوس ا... حیف اطفلک بینواا»... زبرا همان پسر بچه ای بود که قبلاً اشاره ای به او کردیم. و آنها به آن علّت برای او افسوس می خوردند و «بینوا و بیچاره» اش می دانستند که پدرش از «راهزنان لوار» بود.

۳. در سال ۱۸۱۵، گروهی از سربازان و افسران ارتش ناپلئون، بعد از شکست وانسولو، به سرکردگی دارو Davout، بهطرف لوار Loire رفته و مخالفان را از سَـرِ راه بـرداشـتند.

۱. de Brandebourg، براندبورگ نام شهری است در آلمان.

<sup>2.</sup> Courrier Français

و این راهزن لوار، داماد آقای ژبل تُرمان بود، که قبلاً از او چیزهایی گفته ایم. و امّا ژبل تُرمان، که با طرفداران ناپلئون مخالف بود، حتّی از این نیز فراتر می رفت و او را «ننگ خانواده» می دانست.

 <sup>→</sup> معمولاً طرفداران سلطنت، اصطلاحاً به سربازان و افسران ناپلئون بُناپارت، «راهنزنان لوار» میگفتند.

# یکی از اشباح سرخ آن روزگار ۱

اگر کسی در آن ایّام گذارش به شهر کوچک ورنُون می افتاد و سیر و سیاحتی در آن حدود می کرد، و پُلِ زیبا و تاریخی آنجا را می دید که شاید به زودی ویرانش کنند و پُلی برای راه آهن به جای آن بسازند و تصادفاً آن سیاحتگر کنجکاو نگاهش به اطراف پُل می افتاد، مردی را می دید که در حدود پنجاه سال داشت، و کلاه کاسکت چرمی به سر داشت، و کت و شلواری از ماهوت درشت باف خاکستری رنگ و آفتاب سوخته بود، و چهرهاش گندمگون بود و موهایش تقریباً سفید بحای زخمی داشت از پیشانی تا روی گونه، و پشتش کمی خم شده بود.

او بیش از سن و سال خود پیر می نمود. این مرد تقریباً همه روز بیل یا داسی به دست داشت و در قطعه زمینی نزدیک پُل، مشغول کار بود. این قطعه زمین و قطعات دیگر، همه در کنار همدیگر بودند در ساحل چیِ

۱. کنایهای است به اقتباس از همجونامهٔ اُگوست رومیو Auguste Romieu، به عنوان «شبح سرخ ۱۸۵۲»، منظور شاعر آن بود که مردم را از سوسیالیسم می ترسانند تا برای قبول کودتا آماده شوند، ویکتور هوگو در مورد جنگها، و اتفاقات زندگی او در دوران انقلاب، و عصر ناپلئون، و سالهای بعد از آن حکایت می کند، که، شباهت زبادی با اوضاع و احوال ژنرال هوگو پدر نویسنده دارد (ایو گ.).

۲. Vernon شهری نزدیک پاریس ـ و در کنار رودسن.

رود سن. که قطعات بزرگتر به باغی پُر گل تبدیل شده بودند، و قطعات کوچکتر باغچه هایی بودند پُر از گل. و همهٔ این باغها و باغچه ها از یک طرف به رودخانه می رسیدند و در طرف دیگرشان ساختمانی بود مسکونی. آن مرد که کت و شلوار پوشیده بود و کفش چوبی به پا داشت، در سال ۱۸۱۷، در یکی از این قطعات ، که از همهٔ کوچکتر بود، و ساختمان مسکونی اش نیز از همه کوچکتر، زندگی می کرد. تنها بود و گوشه گیر و خاموش. و زنی که نه پیر بود و نه جوان، نه زشت و نه زیبا، نه روستایی بود و نه شهری، خدمتکارش بود، و با او در این خانه زندگی می کرد. آن مرد قطعه زمین پُر گل خود را باغ می خواند، و گلهایی در این باغ پرورش می داد که زیبایی آنها شهرهٔ شهر بود. و خود را با گلها سر گرم می کرد.

به نیروی کار و کوشش، با مراقبت دائمی از گلها، و آبیاری مرتب، توانسته بود بعد از آفربدگار، او نیز آفریدگار چند نوع لاله و کوکب باشد؛ پنداری که طبیعت و آفرینش چنین گلهایی را فراموش کرده و این کار را به عهدهٔ او گذاشته بودند. مردی بود هوشمند، که در میان گپههای بی شماری از خاک برگ، در این باغ نهالهای گرانبهایی را که بومی آمریکا و چین بودند، چنان استادانه پرورش داده بود که از شولانژ بُودُن انیز در این زمینه پیشی گرفته بود. در فصل تابستان، از صبح زود در باغ خود بود، و در میان گلها مشغول کندن و بُریدن و وجین کردن و آب دادن. در عین آرامش اندوهگین بود. گاهی ساعتها در گوشهای می نشست و در افکار خود فرو می رفت و به نغمهٔ پرنده ای یا به سر و صدای شاد کودکی در باغ همسایه گوش می داد، یا به ساقهٔ علفی خیره می شد که شبنم صبحگاهی بر آن گوش می داد، یا به ساقهٔ علفی خیره می شد که شبنم صبحگاهی بر آن نشسته بود و در نور آفتاب می درخشید. هر وقت گرسنه می شد، غذای مختصری می خورد؛ به شیر بیش از شواب علاقه داشت. حتّی کودکی

۱. Soulange Bodin از صاحب نظران مسائل کشاورزی و باغداری فرانسه.

می توانست او را به تسلیم و اطاعت وا دارد. زن خدمتکارش مُدام به او غُرولند می کرد. چنان حجب و حیایی داشت که به نظر می آمد از مردم می گریزد. کمتر از خانهٔ بیرون می رفت، و کسی به سراغ او نمی آمد، جز فقیرانی که دَرِ خانهٔ او را می کوفتند و از احسان او برخوردار می شدند، و یک پیر مرد روحانی، به نام آبه ما بف ا، که پاکدل و مهربان بود. با این وصف، اگر کسی از ماکنان آن حدود، و حتی ناآشنایی از دور دست، دَرِ خانهٔ او را می کوفت، با خوشرویی در به روی او می گشود تا لاله ها و را می کوفت، با خوشرویی در به روی او می گشود تا لاله ها و رُزهای او را تماشا کند. و او همان کسی بود که به نام راهزن لوار از او یاد کردیم.

در آن هنگام، اگر کسی دفتر خاطرات نظامیان، زندگی نامهٔ افسران، روزنامهٔ مُونیتور و خبرنامههای ارتشی را مطالعه می کرد، بارها و بارها به بنام ژرژ پُونمِرسی ا برمی خورد. این مرد در ابتدای جوانی سربازی بود که در هنگِ سنتُونژ خدمت می کرد. بعد از انقلاب، به هنگی از سپاه رَن منتقل شد، که در آن ایّام هنگهای قدیم دوران پادشاهی، نام خود را، که معمولاً نام شهرستان و استانی بود، حتّی بعد از سقوط سلطنت، حفظ کردند و سرانجام در سال ۱۷۹۴ ارتش فرانسه سازمان تازهای یافت، و پُونمرسی همراهِ واحد نظامی خود، در اسپیر ا، وژم ه، نُوشتادت ا، تورکهیم از آلزی ۱٬ ماینس ا، می جنگید، و جزو دویست نفری بود که در پشت جبههٔ «هوشار» سپاه را تقویت می کرد. او که نفر دوازدهم این گروه بود، یکی از دلاورانی بود که در برابر نیروی شاهزادهٔ هِس ۱٬ در پشت حصار قدیمی آنلِرناک ۱٬ پایداری کرد و عقب ننشست، مگر در آن زمان

<sup>1.</sup> abbe Mabeuf

<sup>2.</sup> Georges Pontmercy

<sup>3.</sup> Saintonge

<sup>4.</sup> Spire

<sup>5.</sup> Worms

<sup>6.</sup> Neustadt

<sup>7.</sup> Turkheim

<sup>8.</sup> Alzey

<sup>9.</sup> Mayence

<sup>10.</sup> Hesse

<sup>11.</sup> Andernmch

کسه گلولهٔ تویهای دشمن اطراف پل و قلعه را زیر آتش گرفتند. در مارشی بن ۱، و در نبر د مون بالیسل ۱، که گلوله ای بازوی چیش را شکافت، جزو افراد كِلِبر " بود و از آنجا بهمرز ايتاليا رفت؛ و يكي از سي تن نارنجکاندازی بو د که همراه ژوبر ۴، گردنهٔ تاند فرا به روی دشمن بستند. یایداری قهر مانانهٔ آنها چنان درخشان بود که ژوبر بعد از این پیروزی ژنرال شد، و يُون مرسى به درجهٔ ستواني رسيد، يُون مرسى در نبرد لودي ١، در کنار ژنرال بر تیه ، در زیر باران آتش و گلوله می جنگید. و در آن روز بود که شجاعت این جنگاوران همه را مبهوت کرده بود، و در گزارشی نوشته بودند که در این جنگ ژنرال برتیه و افرادش هم توپچی بودند و هم سوار و هم نارنجکانداز. پُونمرسی در این جنگها کشته شدن ژنرال ژوبـر را به چشم دید. و این واقعه در جنگ تُووی ۸، و در لحظهای اتفاق افتاد، که این ژنرال نامدار شمشیرش را بالای سر برد و بهسیاهیانش فرمان داد که پیش بروند. پُون مرسی به خاطر می آورد زمانی راکه باگروهانش برای تهیهٔ نیازمندیهای اردوی نظامی، با یک کشتی از بندر ژن ۱، نمی دانم به سوی کدام بندر می رفت که در بین راه هفت یا هشت ناو جنگی انگلیسی مانع عُبور آنها شدند. ناخدا می خواست توپهای کشتی را بهدریا بریزد و سربازان را در گوشهٔ انبارهای کشتی پنهان سازد و وانمود کند که کشتی او تجارتی است، و با این حیله از میان ناوهای جنگی بگذرد، امّا پُونمرسی اجازهٔ چنین کاری را به او نداد و به فرمان او پرچم ملّی فرانسه را از دیرک

1. Marchiennes

2. Mont - Palissel

۲. Kleber ژنرال فرانسوی.

۴. Joubert ، از سرداران فرانسوی.

5. Tende

6. Lodi

7. Berthier

8. Novi

۹. Gene ، یا جنوا ـ بندری در ایتالیا.

کشتی بالا بردند و با سرافرازی از میان آتش گلولههای ناوهای جنگی انگلستان عبور کردند. حتّی پس از دور شدن از آن رزمگاه دریایی، بهفرمان او، به یک کشتی نیرو بر انگلیسی، که گروهی از سربازان رستهٔ سوار را با اسبهایشان به جزیرهٔ سبسیل می برد، حمله ور شدند و آن را به تصرف درآوردند. پُونمرسی در سال ۱۸۰۵، از افسران لشکر ژنرال مالر بود، که گونس بورگ از از چنگ آرشیدوی فردیناند درآوردند. در وینگن ۴ در زیر باران آتش و گلوله، سرهنگ مُوپتی ۴ فرمانده گردان سوار را، که به سختی زخم برداشته بود، در آغوش گرفت و او را به پناهگاه برد و از مرگ نجات داد. در آسترلیتز نیز، بی هیچگونه هراس، در میان آتش پیش تاخت و همهٔ نظامیان را به تحسین واداشت. در آن هنگام که سواره نظام گارد امپراتوری روسیه، یک گردان از لشکر چهارم را در هم شکست، او وعدهای از جنگاوران فرانسه، به سواران گارد دشمن هجوم بردند و آنها را تار و مار ساختند؛ و به این مناسبت، ناپلئون به او نشان افتخار داد. در طّی این جنگ، اسیر شدن و رمسره، در مانتو، مِلا در اسکندریه، و ماک ۷ را در اولم ۴ به چشم دید.

مدّتها از افراد ستون هشتم ارتش فرانسه بود، که ژنرال مورتیه فرماندهی آن را به عهده داشت و در فتح هامبورگ همراه این ستون بود. سپس به هنگ ۵۵، که هنگ قدیم فلاندر بود، منتقل شد. در اِلُو، در گورستانی، در کنار سروان هوگو، عموی نویسندهٔ این کتاب، و هشتاد و سه نفر از جنگاوران، دو ساعت تمام با سپاه دشمن که آنها را محاصره

<sup>1.</sup> Malher

<sup>2.</sup> Günzbourg

<sup>3.</sup> Wettingen

<sup>4.</sup> Maupetit

<sup>5.</sup> Wurmser

<sup>6.</sup> Mclas

<sup>7.</sup> Mack

<sup>8.</sup> Vlm

۹. هوگو در کتاب افسانهٔ قرنها، منظومه ای به همین نام «الو» (Eylau» دارد که طرح آن را
 در ۱۸۵۹ ریخته و در ۱۸۷۴ روی کاغذ آورده است.

کرده بودند، جنگید. تنها پُون مرسی و دو نظامی دیگر از این محاصره جان سالم به در بردند. در جنگ فریدلند که به پیروزی انجامید، و در نبردهای مسکو، بِرِزینا، لوتْزِن، بوتْزِن، دِرِسْد، واشُو، لاپیزیک و گِلِن هاوزن حضور داشت، و سپس در رزمگاههای مؤن میرای، شاتُوتیه ری، کرُون، در کرانهٔ های ماژن، و راین، و جنگ هولناک لائون شجاعانه جنگید. در پیکار آریه لودوک به درجهٔ سروانی رسید و با شمئیر، ده تن از قزّاقان را تکه تکه کرد، و هم ژنرال و هم سرجوخهٔ خود را از دَمِ تیخ نجات داد و زخمهای کرد، و هم ژنرال و هم سرجوخهٔ خود را از دَمِ تیخ نجات داد و زخمهای آوردند. هشت روز پیش از تسلیم پاریس، به دستهٔ سواره نظام پیوست. در آن هنگام، گروهی از نظامیان قدیمی و کار کشته را به نام «چند کاره» می شناختند، که هم در تیراندازی چیره دست بودند و هم در شمشیرزدن؛ هم در فرماندهی گروهان پیاده.

این واحدهای ویژه در ارتش بزرگ ناپلئون در موقع نیاز به کارهای گوناگون می پرداختند. برای مثال، سواره نظام می توانست نقش پیاده نظام را نیز بازی کند. پُونمرسی هم از این گونه نظامیان بود که همراه ناپلئون به جزیره الب رفت؛ درواترلو فرمانده یکی از گردانهای سوار از نیزه داران تیپ دو بُو بود، و در طّی جنگ شجاعانه پرچم را از دست پرچمدارگردان لونیورگ بیرون آورد، و آن را تاخت کنان آورد، و نثار قدوم ناپلئون کرد. در آن حال ، از سراپایش خون می چکید، زیرا با یک ضربهٔ شمشیر دشمن، صورتش شکاف خورده بود. ناپلئون وقتی که شجاعت و فداکاری او را لید، فریاد زد: «تو از این پس درجهٔ سرهنگی داری و لقب باروُن، و نشان لیون دونور». پُونمرسی در جواب گفت: «اعلیحضرتا! از طرف همسرِ درگذشته ام از شما سپاسگزاری می کنم!» و ساعتی بعد از این ماجرا، درگذشته ام از شما سپاسگزاری می کنم!» و ساعتی بعد از این سوابق، یکی

# از راهزنان لُوار بود!

قبلاً دربارهٔ پُونموسی چیزهایی گفته ایم و به خاطر داریم که کسی او را از میان اجساد کشتگان در گودالِ مرگبار اوهِن بیرون کشید، و این مرد توانست خود را به اردوگاه نظامیان برساند. در آنجا از آمبولانسی به آمبولانس دیگر انتقال یافت و سرانجام به قرارگاه موقّت ارتش نابلئون در لُوار رسید.

امّا پس از بازگشت خاندان بورین به سلطنت، او را از اوتش کنار گذاشتند و منتظر خدمتش کردند. سیس، برای آنکه زیرنظر باشد،او را به وِرنُون فرستادند. لوئي هجدهم بعد ار آنكه به تخت سلطنت نشست، همهٔ فرمانها و تصمیمات قانونی نایلئون را در دوران حکومت صد روزه باطل اعلام کرد. با این وضع، نه درجهٔ سرهنگی او در رژیم جدید بهرسمیت شناخته شد، و نه لقب «باروُن»، که شخص نایلتون به او اصطا کرده بود. امّا او بی اعتنا به این تصمیمات، خود را «سرهنگ بارون پُون مرسی» می دانست و این گونه امضاء می کرد. تنها یک دست لباس داشت که کهنه بود و آبی رنگ؛ هر وقت که از خانه بیرون می رفت، نوار كوچكى كه علامت لژيون دُونور بود، بريقهٔ اين لباس نصب ميكرد. از طرف دادستان کل، برایش نامهای فرستادند و بهاو اخطار کردند که به علَّت «استفاده غیرقانونی از نشان لؤیون دُونور»، دادگستری او را مقصّر مى داند. او مفاد اين اخطاريه را از زبان يک مأمور رسمى، كه براى ابلاغ آمده بود، شنید و لبخند تلخی زد و گفت: «نمی دانم شما بهزبانی غیر از فرانسه حرف میزنید یا من زبان شما را نمی فهمم، به هر حال، حرفهای شما برای من نامفهوم است!» و هشت روز پیاپی آن نوار را، که علامت لژیون دُونور بود، بهسینه زد و از خانه بیرون رفت، و کسی را جرأت آن نبود که به او چیزی بگوید. چندبار، وزیر جنگ، و ژنرالی که فرمانده نظامی آن ناحیه بود، برای او نامههایی فرستادند که روی پاکت نوشته

بودند: «آقای سرگرد ژرژ پونمرسی». و او این نامه ها را بی آنکه باز کند، پس فرستاد. در همان موقع، ناپلئون بناپارت نیز در جزیرهٔ سنت هِلِن بود، و هر بارکه هودسن لاو، فرمانده انگلیسی، برای او نامه می نوشت و او را ژنرال بُناپارت می نامید، نامه را پس می فرستاد. بگذارید حقیقت را بگوییم که پُونمرسی از خمیرهٔ ناپلئون، و روح ناپلئونی در جسم او هم بود.

در روم نیزگروهی از سربازان قوم کارتاژ در اسارت به سر می بر دند که حاضر نبودند در برابر «فلامی نیوس» بسر خم کند. زیسرا پارهای از روح سردارشان، آنیبال، در تن آنها بود.

روزی پُون مرسی تصادفاً دادستان کل را در خیابانی دید، جلو رفت و گفت: « آقای دادستان! اجازه دارم که این جای زخم را در صورتم داشته باشم یا به آن هم اعتراض دارید؟»

تنها درآمد او حقوق ناچیزی بود که بابت انتظار خدمت از فرماندهی گردان سوار، به او می پرداختند. در ورنون، کوچکترین خانه را یافته و آن را اجاره کرده بود و بدان گونه که دیدیم، تنها زندگی می کرد. در دوران امپراتوری ناپلئون، در فرصتی بین دو جنگ، با دوشیزه ژبل نرمان عروسی کرده بود. پدر دختر، که با این ازدواج مخالف بود و ناگزیر رضایت داده بود، با ابراز تأسف گفته بود: «چه می شود کرد؟ حتی خانواده های بزرگ هم در مورد ازدواج ناچارند رضایت بدهند!». در سال خانواده های بزرگ هم در مورد ازدواج ناچارند رضایت بدهند!». در سال حیث سزاوار همسری آن نظامی شجاع، درگذشت و یک پسر بچه از این زناشویی به یادگار ماند. این کودک مایهٔ دل خوشی و شادمانی پُون مرسی در دوران گوشه نشینی بود. امّا آقای ژبل نرمان، که می دید اوضاع زمانه در دوران گوشه نشینی بود. امّا آقای ژبل نرمان، که می دید اوضاع زمانه تغییر کرده و دیگر هیچ کس حق را به مردی که از افسران ارتش ناپلئون

بوده، نخواهد داد، برای او پیام فرستاد که اگر تنها فرزند دخترش را بهاو نسپارد، از ارث محرومش خواهد کرد.

پُون مرسی، به ناچار، او را نزد پدربزرگش فرستاد، و در واقع، منفعت و مصلحت آن کودک را در نظر گرفت، که خود با تنهایی انس گرفته بود. چون دیگر نمی توانست فرزندش را ببیند و با محبّت او دل گرم باشد، به پرورش گُل پرداخت و سعی کرد که هر چه بیشتر، گلها را دوست بدارد. از آن پس، از همهٔ علایق خود چشم پوشید و هیچ آرزویی در دل نداشت، و همهٔ افکار و تخیّلاتش متوجه دو چیز بود: یکی پرورش گُلها، دیگری به خاطرآوردن حوادث بزرگ و تابناک گذشته؛ اوقاتش را یا با گلهای میخک می گذراند یا با خاطرات جنگ استرلیتز،

آقای ژیا ترمان، با دامادش رفت و آمدی نداشت. سرهنگ پونمرسی در نظر او راهزن آوار بود، و او در نظر سرهنگ پونمرسی، مردی بود ابله و کمعقل. آقای ژبال ترمان، دربارهٔ دامادش چیزی نمی گفت، مگر وقتی که می خواست لقب اشرافی «باژون» او را مسخره کند و با کنایه از این موضوع حرفی بزند. پُونمرسی هرگز تلاش نمی کرد که به دیدن او برود، حتّی به دیدار فرزند خود نمی رفت که مبادا ژبل تُرمان به خشم آید و آن بچه را از ارث خود محروم کند. برای خانوادهٔ ژبل تُرمان ملاح نمی دانستند و سعی داشتند که پسر بچه را به ذوق و سبک خود محروم کند. شاید سرهنگ پُونمرسی در قبول این وضع اشتباه کرده بود، تربیت کنند. شاید سرهنگ پُونمرسی در قبول این وضع اشتباه کرده بود، امّا به هر حال تسلیم این شرط شده بود، و گمان می کرد که برای نجات فرزندش تن به فداکاری داده است. ژبل نُرمان، ثروت زیادی نداشت که از طریق ارث به این بچه برسد، امّا دوشیزه ژبل تُرمان، خواهر بزرگ همسر طریق ارث به این بچه برسد، امّا دوشیزه ژبل تُرمان، خواهر بزرگ همسر او و خالهٔ این پسر بچه که شوهر نکرده بود، از طرف مادر ثروت هنگفتی به ارث برده بود، و تنها وارث او همین پسر بچه، یعنی خواهرزاده او بود.

این پسر بچه، که ماریوس نام داشت، میدانست که پدری دارد، امّا بیش از این چیزی نمیدانست، و هیچ کس در این مورد چیزی به او نمی گفت. هر وقت که همراه پدربزرگ و خاله اش به آن محفل قدیمی می رفت، از پچ پچها و اشارات و بعضی از کلمات، که از این و آن می شنید، متوجه چیزهایی می شد، امّا چون در محیط تنگی نفس می کشید، که همه با همدیگر همرنگ و همفکر بودند، رفته رفته افکار آنان در او تأثیر گذاشت، به گونه ای که هر وقت به فکر پدرش می افتاد، قلبش فشرده می شد و احساس شرمساری و سرافکندگی می کرد.

ماریوس کمکم بزرگ میشد؛ و هر دوسه ماه یکبار، سرهنگ پُونمرسی، مانند محکومی که از زندان بگریزد، از خانهٔ خود میگریخت و پنهانی بهپاریس میرفت و در سن سولپیس، در ساعتی که خالهٔ ژبل نُرمان، ماریوس را همراه خود به کلیسا میبرد، در گوشهای کمین میکرد و ترسان و لرزان، از دور فرزند خود را تماشا میکرد. در این حال، این سرباز کهنه کار و زخم دیده و شجاع، چنان خود را پشت ستونی در کلیسا پنهان میکرد که دوشیزه ژبل نُرمان، متوجه او نشود. زیرا از این پیر دختر واقعاً می ترسید، و دوستی و یگانگیاش با آبهما بُف، کشیش وِرنُون، از همین روی بود.

برادر این کشیش خیراندیش، که در کلیسای سن سولپیس سرپرست امور صدقات بود، چندین بار این مرد را، که زخم خوفناکی برچهره داشت، دید، بودکه پشت ستونی پنهان شده، و آن پسر بچه را با حسرت و اشتیاق مینگرد و چشمانش پر از اشک می شود.

آن مرد روحانی، تعجب کرده بود که چگونه این مرد با همهٔ هیبت و وقارش، همچون زن درماندهای اشک میریزد؛ و از این بابت متأثر شده بود و چهرهٔ او در ذهنش نقش بسته بود. چندی بعد، که برای دیدن

<sup>1.</sup> Saint - Soplis

برادرش به ورنون رفته بود، سرهنگ پُون مرسی را در سَرِ راه دید و او را شناخت و داستان را برای برادرش نقل کرد. آن دو برادر، به بهانه ای به خانهٔ سرهنگ رفتند؛ و کار به همینجا خاتمه نیافت، و گاه به گاه به دیدن او می رفتند. سرهنگ، که در این دیدارها خاموش و تودار بود، عاقبت به زبان آمد و سرگذشتِ خود را برای آن دو شرح داد؛ و آنها پی بردند که او برای سعادت فرزندش به چه فداکاری بزرگی تن داده است. از آن پس، کشیش ورنون، به او علاقه مند شد و سرهنگ نیز به محبّت او دل بست؛ چون خیوبان ایس دو گروه، یعنی نظامی و روحانی، درست کردارند و خیراندیش. طبعاً کشیش پیر و سرباز پیر در هر جای عالم می توانند رفیق خود همدیگر باشند، و هر دو از یک خمیره اند؛ زیرا این یک ایمان و عشق خود را فدای وطن زمینی می کند، و آن دیگری نثارِ وطن آسمانی؛ و تفاو تشان در همین است.

هر سال دوبار، یک بار در ژانویه و بار دیگر در عید سن ژرژ، ماریوس برای پدرش نامه مینوشت، که در واقع انتجام وظیفه میکرد. خالهاش مطالب این نامهها را دیکته میکرد و او مینوشت. سبک این نامهها به صورتی بود که پنداری از روی کتابی رونوشت برداشته اند. و این تنها راه ارتباط ماریوس با پدرش بود، که ژبل ترمان سانع آن نمی شد. پدر در جواب او نامهای مینوشت مهرآمیز، که ژبل ترمان، بی آنکه نگاهی بسه مطالب آن بیندازد، آن را در جیب خود می گذاشت و به ماریوس نمی داد.

## آرامش محض۱

محفل آن بانوی اشرافی خانم دو ت...، برای ماریوس پُون مرسی همه چیز بود و در واقع تنها روزنهای بود که بهروی او گشوده بودند تا دنیا را بنگرد و با زندگی آشنا شود؛ بههر روی، روزنهای بود تیره و تار، و دربچهای بود که بیشتر سرما و تاریکی را بهسوی او می آورد تا حرارت و روشنایی را؛ بیشتر بهسوی شب بود تا بهروی نور. این پسر بچه که سر تا پا شادی بود و شیطنت، وقتی که به این محفل قدم می گذاشت، ساکت و خمگین و باوقار می شد و روحیاتی پیدا می کرد نامتناسب با سن و سال خود؛ با تعجب به دوروبرش می نگریست، و هر چیز که می دید بر تعجبش خود؛ با تعجب به دوروبرش می نگریست، و هر چیز که می دید بر تعجبش افزوده می شد.

چندبانوی سالخورده و باوقار و محترم به این محفل می آمدند با نامهای ماتان ۲، تُوئه ۳، ولویس ۴، که به او «لوی» می گفتند، و کامبیز که او را

۱. عسنوان ایسن فصل به لاتین: ReQuiescant است کسه در موقع دفن مسردگان آن را می گویند، و دقیقاً به این معناست: «امیدوارم که آنها آرام بگیرند...» در این فصل، ویکتور هوگو شاید بیشتر به کمک خاطرات خود، از فضای اجتماعی سالهای ۱۸۱۸ نیا ۱۸۲۰ سخن می گوید و بخصوص از افرادی یاد می کند که در نخستین سالهای زندگی اش آنها را می دیده است.

«کامبی» می نامیدند. این چهره های عتیق، و این نامهای انجیلی، در ذهن این کودک، با چیزهایی که در انجیل خوانده بود، به هم می آمیخت.

و هر وقت که این زنانِ عهد عتیق در آن محفل، در گرداگرد آتش کم جانی، حلقه وار می نشستند و جراغی که شیشهٔ سبز فام داشت، روشنایی لرزان و بی رمق خود را روی صورتشان پخش می کرد، آن کودک جز نیمرخهای فرسوده، موهای خاکستری یا سفید، و لباسهای بلند و تیرهٔ آنها، که مُدهای قرن گذشته را به یاد می آوردند، چیزی نمی دید. گاه به گاه صدایشان را می شنید، که کلماتی شمرده و متین، امّا ناخوش آیند، به زبان می آوردند.

ماریوس کوچک با وحشت به آنها خیره می شد و در عالم رؤیا فرو می رفت و احساس می کرد که به جای آن زنان سالمند، عده یی از راهبه ها و کشیشان دور هم نشسته اند و با همدیگر به شور و مشورت پرداخته اند. و گاهی می پنداشت که به جای اشخاص واقعی، اشباح و ارواح را می بیند.

چند کشیش، که با اعضای این محفل مأنوس بودند، و چند تن از بزرگزادگان نیز بعد از مدّتی بهاین اشباح افزوده شدند. مارکی دُو ساسنه ۱، مشاور خانم دُو بری ۱، و ویکنت دُو والوری ۱، که با نام مستعار شارل آنتوان چکامههای خود را منتشر می کرد، و شاهزاده دُوبُوفرمون ۱، که جوان بود و موهایش جوگندمی شده بود، وزن زیبا و خوش ذوق او، که جامهٔ مخمل ارغوانی می بوشید با لب دوزیهای طلایی، که سینه و بازوهای برهنهاش را نشان می داد و تاریکی و تیرگی این محفل را در هم می ریخت، از اعضای این محفل بودند، و همچنین مارکی دُو کوریولیس می ریخت، از اعضای این محفل بودند، و همچنین مارکی دُو کوریولیس اسپینوس ۱، از رجال سیاسی قدیم فرانسه، که بیش از دیگران پای بند ادب

<sup>1.</sup> de Sassenay

<sup>2.</sup> de Berry

<sup>3.</sup> de Valory

<sup>4.</sup> de Beauffremont

<sup>5.</sup> Coriolis d'Espinouse

و آداب معاشرت بود؛ و کست د اماندر ، مردی ساده دل با سیمایی مهربان، و شوالیه دو پور دو گی ، از ارکان کتابخانهٔ لوور، که به آنجا اتاق مطالعهٔ شاه می گفتند. او سرش طاس بود و بیش از آنکه پیر باشد، پیر شده بود.

برای اعضای محفل حکایت کرده بود که در سال ۱۷۹۳، که شانزده سال داشت، او را به اتهام سرکشی و عصیان به زندان انداخته و با اسقف میرپوا "ی هشتاد ساله به یک زنجیر بسته بودند. او نیز بههمین اتهام محکوم شده بود؛ یعنی کشیشی بود عصیانگر. و آنها را به زور شبها به میبردند تا سرها و پیکرهایی را که گیوتین از هم جدا کرده به به بیدان اعدام می بردند تا سرها و پیکرهای خون چکان را بردوش بود، جمع آوری کنند. ناچار سرها و پیکرهای خون چکان را بردوش میکشیدند، و همیشه پشت شنل شان خون آلود بود... اعضای محفل از این گونه داستانهای جان خراش بسیار به یاد داشتند، و بسیاری از آنها می گفتند، امّا از ترستایون تعریف و تمجید می کردند. چند نمایندهٔ سابق می هملس نیز به این محفل می آمدند که بیشتر در گوشهٔ تالار، خود را با بازی مجلس نیز به این محفل می آمدند که بیشتر در گوشهٔ تالار، خود را با بازی شویست» مشغول می کردند، که از آن جمله بودند آقای تیبور دو شالار آ، آقای لومارشان دو گومیکور ۲، آقای کورنه دنکور آدم هجوگوی معروف دست راستی. دو فِرِت ۱، از قضات قدیمی، نیز گاهی به این محفل می آمد دست راستی. دو فِرِت ۱، از قضات قدیمی، نیز گاهی به این محفل می آمد دست راستی. دو فِرِت ۱، از قضات قدیمی، نیز گاهی به این محفل می آمد دست راستی. دو فِرِت ۱، از قضات قدیمی، نیز گاهی به این محفل می آمد دست راستی. دو فِرِت ۱، از قضات قدیمی، نیز گاهی به این محفل می آمد

او با تالیران آشنایی داشت، و مدُتها باکنت د ارتوا ۱۰ همراه و همراز

<sup>1.</sup> d' Amendre

<sup>2</sup> de Pont de Guy

<sup>3.</sup> Mirepoix

<sup>4.</sup> Trestaillon

۵. Whist ، نوعی بازی با ورق.

<sup>6.</sup> Thibord de Chalard

<sup>7.</sup> Lemarchant de Gomicourt

<sup>8.</sup> cornet - dincourt

<sup>9.</sup> de Ferrette

<sup>10.</sup> d'Artois

بود، و به محافل عیش و عشرت او راه داشت. این قاضی، برخلاف ارسطو که خم می شد و کامپاسپه امعشوقه اسکندر را بر بشت می نشاند، گیمار ارا وا داشته بود که جهار دست و پا راه برود؛ و در واقع، به اعصار و قرون نشان داده بود که چگونه یک قاضی می تواند انتقام یک فیلسوف را از زببارویان بگیرد.

امّا کشیشانی نیز به این محفل می آمدند، از جمله آبه هالما "که همکار او آقای لاروز ٔ در روزنامهٔ لا فودر ٔ دربارهٔ او، هنگامی که هنوز جوان بود، نوشته بود: «کسی که به پنجاه سالگی نرسیده باشد، جوانی است خام و بی تجربه»، آبه لتورنور (، واعظ و کشیش مخصوص شاه؛ آبه فرسینوس ، که نه کُنت بود و نه اسقف و نه وزیر و نه عضو مجلس سنا، و ردای کهنهای بردوش داشت، بدون حتّی یک دکمه؛ آبه کراونان ۱۸ کشیش سنژرمن دبره؛ عالیجناب ماچی ۱، اسقف نیزیبی ۱، که بعدها کاردینال شد، و بینی دراز و فیلسوف مآب او جاذبهٔ خاصّی داشت؛ عالیجناب دیگری بهنام بود که از کارمندان عالیمقام دربار پاپ بود و یکی از هفت نفری بود که احکام مقدس پاپ را ارسال و ابلاغ می کرد، و نماینده و سخنگوی دربار پاپ بوده و در آنجا برو و بیایی داشت و تقریباً قسمتی از امور مربوط بهورود به بهشت خداوند در کف باکفایت او بود. دو کار دینال، با نامهای در لا لوزرن ۱۰ و کلرمون ـ تُونر ۱۳ نیز به این محفل می آمدند. عالیجناب دو لا لوزرن ، نویسنده نیز بود و افتخار آن را داشت که چندبار مقالاتش در

ا. Campaspe ، معشوقة اسكندر.

Guimard ، از رقاصان مشهور ایرای پاریس.

<sup>3.</sup> Halma

<sup>4.</sup> Larose

<sup>5.</sup> La Foudre

<sup>6.</sup> Letourneur

<sup>7.</sup> Frayssinous

<sup>8.</sup> Keravenant

<sup>9.</sup> Macchi

<sup>10.</sup> Nisibis

<sup>11.</sup> Palmieri

<sup>12.</sup> de la Luzerne

<sup>13.</sup> Clermont - Tonnerre

كنار نوشتههای شاتو بریان در مجلهٔ كنسرواتورا چاپ شده بود؛ عالیجناب دوکلرمون تونر، اسقف تولوز بود، و گاهی برای تغییر آب و هوا بهپاریس می آمد و در خانهٔ برادرزادهاش، مارکی دُو تُونر که وزیـر جنگ بود، منزل می کرد. کاردینال دو کلرمون ـ تُونر ریزهاندام بود و بانشاط، و هر وقت که ردایش کنار می رفت، جورابهای سرخش نمایان مے ,شد، با اصحاب دائرة المعارف دشمنی داشت و بهبازی بیلیارد علاقهمند بود. کسانی که در آن ایّام، عصرها یا اوایل شب تابستان از نزدیک خانهٔ مارکی دُوتونِر میگذشتند، گاهی صدای تیز کاردینال را از داخل ساختمان مي شنيدندكه به همبازي بيليارد خود، عاليجناب ڭوترت ا اسقف افتخاری کاریست، می گفت: «آهای، کشیش! حالا نگاه کن که چه جور گوی قرمزت را می زنم!». کاردینال کلرمون تُونر دوست بسیار صميمي اش، عاليجناب دُو رُو كلور ، اسقف سابق سانليس را، كه يكي از چهل عضو آكادمي فرانسه بود، بهمحفل خانم دُو ت... آورد. عاليجناب دو رُوكلور، قد بلندي داشت، با حسن نيّت بود، و بههمين علّت در آكادمي محبوبیتی داشت. هر کس می توانست روزهای پنجشنبه، او را از پشت شیشهها، در تالار مجاور کتابخانهٔ آکادمی ببیند. این مرد شیک بوش بود و سر و صورتش را بودر مي زد و جوراب بنفش مي يوشيد. البته اين دسته از روحانیون، بیشتر درباری بودند تاکلیسایی! به هر حال، حضور این بزرگان، وقار و شکوه خاصی به محفل خانم دُو ت... می بخشید؛ و حضور پنج عضو مجلس سنا: مارکی دُو ویبرای ۵، مارکی دو تالارو۱، مارکی د ربوويل٧، ويكُنت دانبره ٨، دوك دُو والانتينو١١، بهاين محفل جنبهُ اشرافي مي داد. دوك دو والانتينوا، هر چند از شاهزادگان تُوناكو بود، يعني از

<sup>1.</sup> Conservateur

<sup>2.</sup> Gottret

<sup>3.</sup> Caryste

<sup>4.</sup> de Roquelaure

<sup>5.</sup> de Vibraye

<sup>6.</sup> de Talaru

<sup>7.</sup> d' Herbouville

<sup>8.</sup> Dambray

<sup>9.</sup> de Valentinois

اشراف کشوری بیگانه، با این وصف فرانسه و مجلس سنای آن را باچنان بلندنظری می نگریست که میگفت: «کاردینال، عضو مجلس اعیان فرانسه در رُم هستند، و لُردها عضو مجلس اعیان فرانسه در انگلستان!». وانگهی، چون آن عصر بعد از انقلاب بود، و همه چیز دگرگون شده بود، این محفل اشسرافی را، همچنانکه گفتیم، یک بورژوا، یعنی آقای ژبل نرمان، سرپرستی میکرد.

این گونه محافل در حقیقت، جوهر و چکیدهٔ افراد سلطنت طلب پاریس بود. گروهی از افراد سرشناس و سلطنت طلب را در این محافل در قرنطینه نگاه می داشتند؛ همیشه هرج و مرج طلبی با شهرت و نام آوری همراه است. شاتوبریان نیز در این وادی قدم گذاشت، و تأثیر او در این محافل همانند تأثیر پر دوشِن بود. با این حال، چند تن از سلطنت طلبان، که مدّتی با جمهوریخواهان همنوا شده بودند، برای تجدید بیعت به این محفل سلطنت طلب می آمدند. کنت بُوگئو از این گروه بود، که برای بازآموزی و تهذیب افکار به این محفل پذیرفته شده بود.

محافل «نجبا واشراف» امروزی بدانگونه نیستند. در حومهٔ سَن ژرمن در دوران ما، از این محافل بسیار است. در وصف سلطنت طلبان امروز، باید بگوئیم که همه عوام فریب اند.

اعضای محفل خانم دو ت... همه از بلند پایگان بودند و همه خوش ذوق و خوش سلیقه؛ و همه چیز در نهایت ادب عرضه می شد. در گفتار و رفتار ظرافت خاصّی داشتند: هر چند در آن زمان، رسوم و آداب آن چنانی منسوخ شده بود، امّا در این محفل هنوز آداب و رسوم اشراف قدیم رایعج بود؛ حتّی این آداب از مّد افتاده، در طرز بیان آنان اثر

۱. père Duchéne روزنامهٔ سیاسی که به مدیریت هربر Herbert چاپ می شد و لحنی بسیار تند و انقلابی داشت.

میگذاشت، عجب می نمود که زنبی را «خانمِ ژنرال»، و زن دیگری را «خانمِ سرهنگ» می نامیدند. و بانوی جذّابی به نام دو لئون ارا بیشتر دوست داشتند «خانم ژنرال» بنامند تا شاهزاده خانم. خانمِ مارگیز دُو کرکی علاقه داشت او را «خانم سرهنگ» بنامند.

و همین ظرافتها و باربک بینی ها بود که در کاخ تویلری نیز ائر گذاشته بود؛ موقعی که نزدیکان لوئی هیجدهم می خواستند دربارهٔ او با همدیگر حرف بزنند، از او به نام «شاه» یاد می کردند نه «اعلیحضرت»؛ یعنی نه بدان ترتیب که در دوران امپراتوری مرسوم بود، که از نظر آنان «غاصب تاج و تخت» بودند.

در این محفل، مراقب اعمال و افراد جامعه بودند؛ هر چه در آن عصر روی می داد به نظرشان مسخره می آمد، به همه چیز به دیدهٔ تعجب می نگریستند و در فهم و تفسیر مطالب به یکدیگر کمک می کردند. ماتوسالم، اپی منید" را راهنمایی می کرد. ناشنوا، نابینا را در جریان حوادث قرار می داد. دوران بعد از اجتماع مهاجران فرانسوی در گوبلتز" را عصری پوچ و تلف شده به حساب می آوردند. با این حساب، مهاجران در بیست و پنجمین سال سلطنت لوئی هجدهم، تنها بیست و پنج سال در بیست و پنج سال در بیست و پنج سال در بیست و پنج به دند!

همه چیز در این محفل هم آهنگ بود؛ هیچ چیز زباده از حد دوام نداشت؛ هر سخن حکم یک نفس را داشت؛ هر روزنامه ای که با افکار

<sup>1.</sup> de Lèon

<sup>2.</sup> de Crèquy

۳. Mathusalem از رهبران قرم یهود، که بر اساس مطالب کتاب مقدّس ۹۶۹ سال زندگی کرد. Epimènide، دانشمند کِوت، در قرن هفتم پیش از میلاد، که میگویند پنجاه وهفت سال در غاری خفت. منظور نویسنده آن است که افرادی بی خبر از همه جا راهنمای یکدیگر می شدند.

۴. Coblentz ، در آلمان، محل اجتماع مهاجران فرانسه در ۱۷۹۲.

این محفل همخوانی داشت، نفاستِ پاپیروس را پیدا میکرد. اگر جوانی در این محفل راه می یافت، همه به چشم سالخوردگان به او می نگریستند. خدمتکارانی که در راهروها می رفتند و می آمدند و در خدمت مهمانان بودند پیر می نمودند، و اعضای محفل که همه از دوران گذشته بودند، خدمتکاران را متعلق به همان دوران می دانستند. همهٔ آنها وانمود می کردند که دیر زمانی در جهان مانده اند و اینک در برابر مرگ پایداری می کنند. در فرهنگ لغات آنان کلمات دیگری جز «محافظت» و «محافظت» و می موضوع بحث و گفت و گویشان بود، و در حقیقت افکار و عقاید این افراد محترم و جنت المن، بوی کافور می داد، بوی داروهایی که در مومیایی مردگان به کار می برند. و جمعاً این محفل، دنیای مومیاییها بود. اربابان اجساد مومیایی بودند، و خدمتکاران اجسادی با کاه انباشته.

یک بانوی سالخورده و متشخص، که مارکیزی بود که در دوران انقلاب به مهاجرت رفته و اینک بازگشته و همهٔ دارایی اش را از دست داده بود، از گروه خدمتکارانش، تنها یک کُلفتِ پیر برایش مانده بود، تکبّر و تفرعنِ خود را از دست نمی داد و مرتباً می گفت: «خدمتکاران من...»

در محفل خانم دُو ت... اینها چه می کردند؟ همه بی نهایت «افراطی» بودند.

بی نهایت «افراطی» بودن، هر چند هنوز از بین نرفته، امّا مفهوم سابق خود را ندارد.

«افراطی» بودن تا حد نهایی پیش رفتن است، و به نام تخت و تاج سلطنتی و به نام محراب و نمازخانه به همه چیز حمله ور شدن؛ ازّایهٔ خود را در نهایت سرعت و با خشونت راندن است و در سرِ راه هر رهگذری را زیرِ دست و پای اسبها لگدکوب کردن، و هیزمی را که با آن ملحدان را می سوزانند کم اثر دانستن، و بتها را به علّت کم بودن پرستندگانشان

بهباد ناسزاگرفتن؛ و پاپ را به علّت آنکه در «پاپ بودن» کوتاهی میکند، ملامت کردن؛ شاه را به سبب آنکه در «شاه بودن» قصور می ورزد، مستحقّ سرزنش شمردن؛ از شب به علّت تاریکی اش، و از مرمر و برف و قو و گل یاس، به سبب رنگ سفیدشان، ناراضی بودن؛ و بی چون و چرا طرفدار چیزی بودن و سرانجام با آن دشمن شدن؛ و به همان قرّت و قدرت با چیزی که قبلاً دوست می داشته اند دشمنی کردن...

اولین مرحلهٔ دوران «بازگشت سلطنت» با همین زیاده خواهیها و افراط کردنها آغاز شد.

هیچ چیز در تاریخ به آن شش سال شباهت ندارد، که از ۱۸۱۴ شروع شد و با ظهور آقای دو ویلل ا، سیاستمدار دست راست افراطی، به پایان رسید. این شش سال، دوران شگرفی در تاریخ بود. این دوران تاریخی در خشنده بود و تاریک؛ پُر غوغا و خاموش، خندان و غمگین؛ چنان تابناک که گریی فروغ صبح بر آن تابیده، و در هین حال چنان تاریک که گریی همهٔ افق را در سیاهی خود فرو برده، و در آن روشنایی، در آن سایههای تاریک، دورانی متولّد شده بود که همه چیزش بوی کهنگی می داد. شاد بود و اندوهگین، جوان بود و پیر، از خواب بیدار شده بود و چشمان خود را می مالید. امّا در واقع، هیچ چیز در دوران «بازگشت سلطنت» به بیداری شباهت نداشت. گروهی دوباره بر فرانسه تسلّط یافته بودند که با کج خلقی به کشور می نگریستند. فرانسه نیز با تمسخر به آنها نگاه می کرد. گروهی بعد از سالها، از مهاجرت بازگشته و دوباره به حکومت رسیده بودند. اینها جغدان پیر بودند، و مارکیهای پوسیده، با به حکومت رسیده بودند. اینها جغدان پیر بودند، و مارکیهای پوسیده، با بهت و حیرت به همه چیز خیره شده بودند. اشراف و اعیانی که باز آمده به بودند شادی می کردند که به فرانسه بازگشته اند، و گریان نیز بودند.

۱. de Villèle ، از سیاستمداران دست راستی فرانسه و رهبر افراطیون سلطنت طلب، در دوران «بازگشت سلطنت» (۱۷۷۳ ـ ۱۸۵۴).

شادمان بودند که دوباره وطن خود را می بینند، و نومید بودند که رژیم سلطنتی دلخواه خود را در سلطنت حاکم بر کشور نمی دیدند. گویی اشراف دوران امپراطوری را اشراف دوران امپراطوری را مطابق میل خود نمی یافتند؛ از تبار و سلسله ای تاریخی بودند، امّا مفهوم تاریخی خود را از دست داده بودند؛ فرزندان اشراف دورهٔ شارلمانی ابودند که یاران ناپلئون را ناچیز می شمردند. ضربههای شمشیرشان بهخود آنها باز می گشت. شمشیر فونتونوا دیگر خنده دار شده بود؛ آهن پهخود آنها باز می گشت. شمشیر فونتونوا دیگر خنده دار شده بود؛ آهن دیروز آشنایی نداشت. دیگر کسی نه برای بزرگان احترامی قائل بود و نه به مسائل ناچیز و مسخره توجهی داشت. کسی بر تخت نشسته بود که به مسائل ناچیز و مسخره توجهی داشت. کسی بر تخت نشسته بود که از آن دوران شش ساله امروز دیگر بقایایی نمانده است. هر وقت که می خواهیم تصویرهای امروز دیگر بقایایی نمانده است. هر وقت که می خواهیم تصویرهای جانداری از آن دوران تهیه کنیم، احساس می کنیم که همه چیز از برابرمان می گریزد. چنانکه گویی عصری بوده است همزمان با طوفان نوح یا پیش می گریزد. چنانکه گویی عصری بوده است همزمان با طوفان نوح یا پیش می گریزد. چنانکه گویی عصری بوده است همزمان با طوفان نوح یا پیش می گریزد. چنانکه گویی عصری بوده است همزمان با طوفان نوح یا پیش از آن.

در حقیقت، آن تصویرها در طوفان نوح از بین رفتهاند، در میان دو انقلاب نابود شدهاند، و راستی که اندیشه ها و اعتقادات چه موجهایی هستند و با چه شتابی، هر چیز را که باید محو کنند و به خاک بسپارد، از صحنه خارج می کنند؛ و با چه سیرعتی پرتگاههای هولنا کمی بیرای محکوم شدگان خود به وجود می آورند.

۱. شارلمانی Charlemagne، شارل کبیر، معاصر هارونالرشید، از بنزرگترین شاهان دوران خویش.

Y. Fontenoy، از سرداران ساکس که با انگلیسیها و هلندیها در ۱۷۵۴ جنگید. ۲. Scapin شخص متقلب و در عین حال زرنگ و مؤثر، در یکی از نمایشنامههای مولی بر.

چنین بود تصویری از آن نوع محافل در آن سالهای دور، که آقای مارتنویل شهرهٔ شهر بود و او را از ولتر با قریحه تر می پنداشتند!

در این محافل، ادبیات و سیاستی مخصوص به خود داشتند. در میان نویسندگان، به فی یه وه ۲ علاقه مند بودند و از حقوقدانان به آژبه ۴ اعتقاد داشتند. نوشته های کُولنه ۴ را که در بازار مالاکه ۵ کتابفروشی داشت، و ناپلئون را «غول جزیرهٔ گرس» می خواند، تعبیر و تفسیر می کردند؛ و بعدها کتاب تاریخ مارکی دو بو ناپارته، از ژنرالهای ارتش سلطنتی، برای اعضای این گونه محافل، بهترین اثر قرن به شمار می رفت.

دیری نگذشت که این محافل خلوص و همگون بودنشان را از دست دادند. از سال ۱۸۱۸، بعضی از افراد صاحب فکر، دانه های تشویش و اضطراب را در این محدوده افشاندند. این افراد سلطنت طلب بودند و در عین حال از این طرز تفکّر، شرمگین. و چون افراطیون بسیار مغرور بودند، افراد صاحب فکر در این میان کمی احساس سرافکندگی می کردند.

آنها با ذوق بودند، با فکر بودند، اعتقادات سیاسی شان لعابی از بزرگ منشی داشت؛ کامیابی را حقِّ خود می دانستند. در بستن کراوات و دکمه های لباسشان بسیار مقید بودند، امّا بدبختی بزرگشان این بود که می خواستند طراوت و جوانی را از اعماق سالخوردگی و افکار کهنه بیرون بیاورند و چیز تازه ای بیافرینند. به عقل و خرد روی آورده بودند و سعی می کردند که قدرت نامحدود و مطلق را با اعتدال پیوند بزنند؛ با هوشمندی عجیبی می خواستند مخلوطی از افکار لیبرال و محافظه کار را در مقابل لیبرالهای ویرانگر و ضّد استبداد عَلَم کنند. از همین روی

Martainville ، روزنامه نگار فرانسوی، مدیر روزنامهٔ دراپویلان.

۲. Fievèe ، نویسندهٔ فرانسوی (۱۶۳۹ ـ ۱۷۶۷).

می گفتند: «سلطنت طلبان خدمات بزرگی به مملکت ماکر ده اند. این گونه اعتقادات باعث حفظ سنتها شده اند، و کشور ما را در جهان به عزّت و احترام رسانده اند.»

سلطنت طلبی همیشه با صداقت و شجاعت و جوانمر دی همراه بوده است. امّا متأسفانه حشمت و عظمت سلطنت با استبداد، كـه در قـديم مرسوم بوده، می آمیزد. در این صورت، با انقلاب و امپراتوری و فتوحات و افتخارات و آزادی و اندیشههای جدید بیگانه می شود. اصولاً نسل جوان، امروز را درک نمی کند، و همهٔ ما سلطنت طلبان با ادامهٔ این وضع مرتكب اشتباهاتي مي شويم، حال آنكه ما وارث انقلابيم. سلطنت طلبان باید به این مسأله توجّه داشته باشند. کسانی که از سلطنت طلبان بدگویی مى كنند، از مُحمق آزاديخواهانه اين طرز تفكّر غافل اند. بـه هر روى، بـايد دانست که فرانسهٔ انقلابی، بهفرانسه، تاریخی، یعنی مادر خویش، احترام نمی گذارد و در واقع از قدر و اعتبار خود می کاهد. بعد از وقایع پنجم سپتامبر، با طبقهٔ اشراف دورانِ استبداد، همان کاری را می کنند که بعد از هشتم ژوئیه با اشراف دوران امپراتوری کردند. آنان با «گل زنبق» ا رفتاری دور از عدالت داشتند، و ما با «عقاب» همان رفتار را داریم. با این ترتیب، در هر دوره چیزی را طرد میکنند. خراشیدن زر و زیورهای تاج لوئی چهاردهم، و تراشیدن صفحهٔ نشانهای هانری چهاردهم، چه دردی را دوا می کند؟ ما آقای و بلان از ا مسخره می کنیم که چرا حرف ۱۸ را آز روی دیوارهٔ پُل ینا محو کرده است، و خودمان نیز کارهای او را تقلید میکنیم. فتح بووَن ٔ مثل پیروزی مارنگو به ما ملت فرانسه تعلق دارد. گلهای زنبق،

۱. عقاب علامت امپراتوری، ر زنبق علامت سلسلهٔ پادشاهی بورتن بود.

<sup>2.</sup> Vaublanc

اولين حرف نام ناپلئون.

مانند علامتِ ۱۸ از آنِ ما هستند. این چیزها ارث پدری ماست. کاستن از قدر و منزلت جنین میراثی یا محو و نابودی آن، چه نتیجهای برای ما دارد؟ گذشتهٔ وطن را مانند امروز آن نباید مُنکر شد. چرا همهٔ تاریخ کشورمان را نخوانیم و همه را از خود ندانیم؟ چرا فرانسه را سراسر دوست نداشته باشم؟

بدین گونه، صاحبان ذوق و تفکّر، از سلطنت که انتقاد را نمی پسندید و از همگان توقع حمایت و پشتیبانی داشت، هم انتقاد می کردند و هم از آن حمایت می نمودند.

در مرحلهٔ اوّل، سیمای دوران «بازگشت سلطنت» را، همین افراطیون نشان دادند، و در مرحلهٔ دوّم، جامعهٔ کشیشان و اولیای روحانی، این کار را به به گرفتند. شور و هیجان، به تدریج، جای خود را به برازندگی و شایستگی داده بود. ما ترسیم طرح خود را در همینجا خاتمه می دهیم.

نویسندهٔ این رُمان، در ضمن شرح داستان، به این لحظهٔ حساس و دقیق تاریخ معاصر رسید و لازم دید که نظر کوتاهی برآن بیندازد و طرحی رسم کند از چند تصویر عجیب، که امروز برای ما ناشناخته است. امّا نویسنده، این کار را نه با تلخکامی و اِنکار انجام می دهد و نه با شوخی و تمسخر. زیرا این گذشته همعصر است با دوران زندگی مادر او؛ و از طرف دیگر، این دنیای کوچک برای خود عظمتی داشته است. می توان بالبخند از آن یاد کرد، امّا نمی توان آن را ناچیز شمرد، و نه پست شمرد، و زشت و نایسند.

تمسخر و اِنكار چرا؟ مگر این قضایا، گوشهای از فرانسهٔ دیروز به حساب نمی آید؟

ماربوس پُون مرسی، مانند هر کودک دیگر که در چنان وضع و موقعی بود، درسهایی خواند و چیزهایی یادگرفت، و بعد از آنکه از زیردستِ خاله ژبل نُرمان و آموزشهای او بیرون آمد، پدربزرگش او را به آموزگار

شایسته ای سپرد که از طرفداران محض معصومیت کلاسیک بود. و این روح تازه و جوان، از دست خشکه مقدسهای خالهٔ خود رهایی یافت و به په به مردی فضل فروش اسیر شد؛ سپس به دبیرستان رفت و بعد از پایان این مرحله، به مدرسهٔ حقوق رفت. سلطنت طلب بود و متعصب و سختگیر، پدربزرگش را زیاد دوست نداشت که شادی و غوغا را از او یاد گرفته بود. دربارهٔ پدرش چیزی نمی دانست، و از دست او دلگیر بود.

امًا جمعاً ماربوس پسری بود کوشا، و در عین حال آرام و نجیب و بلندنظر و مغرور و مندیّن، و افراطی تا مرز خشونت، و پاک تا حدّ توحّش.

#### پایان کارِ راهزن

پایان درس و تحصیلات ماریوس با کناره گیری آقای ژبل نرمان از آن محفل مصادف شد. پیرمرد، حومهٔ سن ژرمن و محفل خانم دُو ت... را بدرود گفت و به ماره ا رفت و ساکن خانه ای شد در کوچهٔ فیی دُکالور ا. در این خانه، از دربان که بگذریم، زنی به نام نیکولت، که جایگزین مانیون شده بود، و مردی که اهل باشک بود و تنگ نفس داشت، در خدمت آقای ژبل نُرمان بودند. که قبلاً از آنها سخن گفته ایم.

در سال ۱۸۲۷، ماربوس هفده ساله بود. یک روز عصر که بهخانه آمد، پدربزرگش، که نامهای در دست داشت، او را صدا زد و گفت: «ماربوس! فردا باید بهورنون بروی.»

ماریوس پرسید: «برای چه؟». پدربزرگ جواب داد: «باید بروی و پدرت را ببینی.»

ماریوس احساس کرد که سراپایش می لرزد. تا آن لحظه به هر چیزی در دنیا فکر کرده بود، جز آنکه روزی ناپار باشد به دیدن پدرش برود. انتظار چنین چیزی را نداشت. شگفتزده شده بود و ناراحت. چیزی که دور از انتظار بود اتفاق افتاده بود. چنین کاری برای او نه تنها غمانگیز بلکه عذاب آور بود.

ماریوس، علاوه بر آنکه از نظر اعتقادی و جهتگیری سیاسی پدرش را نمی پسندید، به این نتیجه رسیده بود که پدرش، یا به قول آقای ژبل ترمان، آن مرد شمشیربند، به او علاقه مند نیست، وگرنه رهایش نمی کرد و به دیگرانش نمی سپرد؛ و با این حساب، قضیه را به سادگی برای خود حل کرده بود و معتقد شده بود که پدری که فرزندش را دوست نداشته باشد، نباید او را دوست داشت.

آن قدر تعجب کرده بود که از پدربزرگش توضیحی نخواست. امّا پدربزرگ برای او شرح داد: «ظاهراً حال او خوب نیست؛ میخواهد ترا ببیند.»

و چند لحظه خاموش ماند و سپس گفت: «فردا صبح باید راه بیفتی. در کوچهٔ فُونتِن، دلیجانی هر روز ساعت شش صبح حرکت میکند و عصر به آنجا می رسد... با آن دلیجان برو. این طور که پدرت نوشته، قضیه خیلی فوری است.»

ژیل نرمان نامه را مجاله کرد و در جیب گذاشت. شاید بهتر بود که ماریوس همان شب با دلیجانی می رفت که از کوچهٔ بولوا به رومن می رفت و در سر راه، درورنون توقف می کرد. چون در این صورت، صبح زود به مقصد می رسید. امّا آقای ژبل نرمان در این فکر نبود. ماریوس هم عجله نداشت.

غروب روز بعد، ماریوس به ورتون رسید. کم کم هوا تاریک می شد، و در خانه ها شسمع روشن می کردند، از رهگذری نشانی خانه آقای پون مرسی را پرسید؛ زیرا او نیز به تلقین پدربزرگش، از طرفداران سلطنت و سلسلهٔ یوربُن بود و لقب بارون و درجهٔ سرهنگی پدرش را، که یادگار دورانِ ناپلئون بود، به رسمیّت نمی شناخت.

رهگذران خانه را بهاو نشان دادند. زنگ زد. زنی که چراغی بهدست داشت در را باز کرد.

ماريوس گفت: «خانهٔ آقای پُون مرسى؟»

زن چیزی نگفت. ماریوس پرسید: «اینجاست؟»

زن با اشارهٔ سر جواب مثبت داد.

سمى توانم ايشان را ببينم؟

زن اشارهای کرد که برای او مفهوم نبود. ماریوس گفت: «من پسرشان هستم. فکر می کنم منتظر من باشند.»

زن گفت: «دیگر دیر شده. منتظرتان نیستند.»

ماریوس تعجب کرد. زن اشک می ریخت و بی آنکه چیزی بگوید، با انگشت اتاقی را به او نشان داد که از سطح زمین پایین تر بود. ماریوس وارد اتاق شد. چراغ پیه سوزی اتاق را روشن می کرد. سه مرد در آنجا بودند؛ یکی ایستاده بود، دیگری زانو زده بود، و مرد سوّم که لباس خانه به تن داشت، روی آجر فرش کف اتاق به درازا افتاده بود، که کسی جز بارون سرهنگ پُون مرسی نبود.

مردی که ایستاده بود پزشک بود، و دیگری کشیش، که در کنار پُون مرسی زانو زده بود و دعا می خواند.

سرهنگ از سه روز پیش، به نوعی تب مغزی دچار شده بود. و از آغاز بیماری احساس می کرد که از آن رهایی نخواهد داشت؛ ناچار نامهای به آقای ژبل نُرمان نوشت تا پسرش را نزد او بفرستد. امّا ساعت به ساعت حالش بدتر می شد، و در همان لحظاتی که ماریوس به ورنون نزدیک می شد، حالت هذیان به او دست داد، و با آنکه زن خدمتکار سعی کرده بود جلو او را بگیرد، از بستر بیرون آمد و با هیجان گفت: «پسرم توی راه است. باید برم جلو او.»

و بی محابا قدمی به جلوگذاشت تا از اتاق بیرون بیاید، امّا نتوانست و روی آجر فرش به زمین افتاد و در دَم جان داد.

واقعه را به پزشک و کشیش خبر دادند. پزشک وقتی رسید که کار از

کارگذشته بود. کشیش دیرتر از او رسیده بود، و پسرش از همه دیرتر.
در روشنایی مرگ فام پیهسوز، روی گونهٔ لاغر پریده رنگ سرهنگ،
دانهٔ درشت اشکی نمایان بود، که گویی از دیدهٔ بیرمق او بیرون دویده
بود. روشنایی چشمان او خاموش شده بود، دانهٔ اشک او هنوز مرطوب
بود که شاید نشان می داد چشم به راه پسرش بوده است.

ماربوس برای نخستین و آخرین بار، این مرد را می دید و به سیمای برازنده و بی فروغ او چشم دوخته بود، و خیره شده بود به چشمان باز او که دیگر جایی را نمی دیدند، و موهای سفید او و اندام ورزیدهٔ او که جای ضربه های شمشیر را به صورت خطهای قهوه ای رنگ به یادگار داشت، و خای چند گلوله را به شکل لکه های ستاره گون قرمز فام. به چهرهٔ او می نگریست، که جای زخم شمشیر، به آن حشمت و صلابت شجاهانه ای بخشیده بود. ماربوس در این فکر بود که چنین مردی پدر او بوده است و ملاحان باخته است. و بی اعتنا و بی احساس، در جای خود ایستاده بود. غمی در دل او راه یافته بود که هر کس به جای او بود و مرده ای را غمی در دل او راه یافته بود که هر کس به جای او بود و مرده ای را می دید.

اتاق در اندوهِ عزا، عزایی جانگداز، فرورفته بسود. زن خدمتکار در گوشهای گریه میکرد. کشیش دعا میخواند و گاهی مینالید. پزشک اشکهای خود را پاک میکرد. و آن مُرده نیز اشکش در آمده بود!

پزشک وکشیش و زنِ خدمتکار در آن حال اندوهناک ماربوس را نگاه می کردند، بی آنکه چیزی بگویند. ماربوس در این میان بیگانه بود. ماربوس غم و غضهاش از بقیه کمتر بود، و به همین جهت احساس عذاب و شرمساری می کرد. کلاهش را که به دست گرفته بود، رها کرد تا به زمین بیفتد. می خواست وانمود کند آن قدر غمگین است که تاب نگاه داشتن کلاه خود را ندارد.

زیاد غمگین نبود، امّا احساس پشیمانی میکرد؛ خود را مستحقّ سرزنش و تحقیر میدانست که چرا بی اعتنا مانده و غم و غصه در دل او راه نمی یاید؟ امّا گناه از او نبود. چه می توان کرد؟ پدرش را دوست نمی داشت.

سرهنگ مال و ثروتی نداشت. با فروش اثاث خانه، به زحمت هزینهٔ کفن و دفنش در می آمد. زن خدمتکار کافذی را که در خوابگاه سرهنگ یافته بود به ماریوس داد. سرهنگ روی این کافذ، با خط خودش چنین نوشته بود: «برای پسرم دامپراتور در میدان نبرد واترلو، لقب بارون را بهمن اعطاء کردند. اما در دوران بازگشت سلطنت، این عنوان را که با فداکاری و جانبازی به دست آورده بودم، به رسمیت نشناختند. پسرم باید دنبال این قضیه را بگیرد و این عنوان را، که موروثی است، بهنام خود بیفزاید. می دانم که فرزند من شایستهٔ داشتن چنین عنوانی است، بهنام خود بیفزاید. می دانم که فرزند من شایستهٔ داشتن چنین عنوانی است، ا

و در روی دیگر این کاغذ، سرهنگ این مطلب را نوشته بود: «در همین جنگ واترلو، گروهبانی مرا از مرگ نجات داد. نام او تناردیه است. گمان می کنم در سالهای اخیر مسافر خانهٔ کوچکی، در دهکدهای نزدیک پاریس، در شِل، یا در مون فرمی، دایر کرده است. از پسرم انتظار دارم که این شخص را پیدا کند و از کمک و احسان به این مرد دریغ نورزد.»

ماریوس نه به خاطر پدرش، بلکه به احترام وصیّت کسی که مُرده بود، نامه راگرفت و در جیب گذاشت.

از سرهنگ پُون مرسی مال و مکنتی نمانده بود. آقای ژیل نُرمان شمشیر و لباس نظامی او را به یک سمسار فروخت. همسایگان او به باغش هجوم بردند و هر چه گل و گیاه داشت به یغما بردند، و دیگر از آن گُلها و گیاهان کمنظیر اثری نماند، و از آن پس جزگیاهان خودرو و وحشی چیزی در آن باغ نروئید، و همه جا پر از خاک و خاشاک شد.

ماریوس دوشبانه روز در ورنون ماند. بعد از به خاک سپاری پدرش،

به پاریس بازگشت و تحصیلاتش را در مدرسهٔ حقوق ادامه داد و پدرش را از یاد برد؛ گویی هرگز پدری نداشته است. سرهنگ نیز برای همیشه فراموش شد.

ماريوس نوار سياهي بهكلاهش زد. همين!



# برای دُعا به کلیسا رفتن و انقلابی شدن

ماریوس از کودکی عادت کرده بود که برای انجام مراسم دعا به کلیسا برود. ماهها بعد از مرگ پدرش، روز یکشنبه ای به کلیسای سن سولپیس رفت. در کودکی خاله اش دست او را می گرفت و به تالار نمازخانهٔ حضرت مریم همین کلیسا می برد. آن روز، برای دعا خواندن در پشت ستونی زانو زد، بی آنکه متوجه صندلی مخمل پوش پشت سرخود باشد، که روی دستهٔ آن نوشته شده بود: «جایگاه آقای ما بف مسئول امور خیریهٔ کلیسا». همین که مراسم دعا شروع شد، پیرمردی آهسته تا نزدیک او آمد و سر در گوش او گذاشت و گفت: «پسرم! این گوشه جای من است.»

ماریوس، بی آنکه حرفی بزند، خود را کنار کشید، و پیرمرد روی صندلی مخصوص خود نشست.

بعد از پایان مراسم دعا، ماریوس همچنان در جای خود مانده و در عالم فکر و خیال فرو رفته بود. آن پیرمرد نزدیکتر آمد و گفت: «ازتان عذر می خواهم که ناراحتتان کردم. حتماً توی دلتان گفته اید چه پیرمرد ناباب و بی ادبی است. امّا اجازه بدهید توضیحی بدهم بلکه از اشتباه بیرونتان بیارم.»

ماریوس گفت: «آقا! نیازی به شرح و توضیح نیست.» پیرمرد درکنار او نشست و برای او توضیحات مفصلی داد: «باید همه چیز را بگویم. نمی خواهم مرا در ذهن خودتان محکوم کنید. آقا!... من بهاین گوشه از نمازخانه علاقه دارم، و فکر میکنم که دعا خواندن در این نقطه لطف دیگری دارد. حتماً می پرسید که اینجا با جاهای دیگر کلیسا چه فرقم, دارد؟... ظاهراً درست می گویید. امّا اینجا برای من فرق دارد. چون ده سال تمام، در این گوشه شاهد چیزی بودم که فراموش کردنش برای من دشوار است. بله آقا! در این ده سال، از این نقطه شاهد بودم که پدر بیچاره و بزرگواری، هر دو سه ماه یک بار می آمد و درکنار همین ستون می ایستاد و از دور، بی آنکه کسی بفهمد، به پسرش چشم مي دوخت. اين مرد به دلايلي حق نداشت كه فرزندش را ببيند. و او در ساعاتی که می دانست بسرش را برای انجام مراسم دعا می آورند به اینجا مى آمد و پشت اين ستون پنهان مى شد. آن بچه خبر نداشت كه پدرش نگران حال اوست و لحظهای چشم از او برنمی دارد؛ و شاید اصلاً نمی دانست که پدری دارد. بیجاره طفل معصوم! امّا پدرش بهاو نگاه مى كرد و اشك مى ريخت. اين مرد بينوا شيفته پسرش بود، او را مي پرستيد، و من شاهد شور و اشتياق او بودم. بههمين جهت، بهاين گوشه از كليسا علاقهمند شدهام و دوست دارم كه در اينجا بنشينم و با صفای قلب بیشتری دعاکنم. در طرف راست کلیسا هم جایگاهی دارم که مخصوص سرپرست امور خيريه است، امًا اينجا را ترجيح مي دهم.

و امّا این ماجرا باعث شد که با آن مرد آشنا شوم و داستان آن مرد تیره روز را از زبان خود او بشنوم. آن مرد پدرزن و خواهرزنی داشت که ثروتمند بودند، و این دو نفر تهدیدش کرده بودند که اگر به فکر بیفتد حتّی یک بار فرزندش را ببیند، این بچه را از ارث محروم خواهند کرد. او که خود پاکباخته بود و ثروت و امکاناتی نداشت، ناچار به خاطر سعادت و آیندهٔ آن بچه، خود را فدا کرده بود، و در آتش می سوخت و دَم نمی زد، و امیدش آن بود که پسرش در جای آسوده تری بزرگ شود و به رفاه و ثروت

برسد. آن پدرزن و خواهرزن، این بچه را به خاطر عقاید و مرام سیاسی آن مرد از او جدا کرده بودند. من مُنکر مرام و مسلک سیاسی نیستم، ولی فکر میکنم که آدمی باید خویشتن دار باشد و تعصّب به خرج ندهد: خدایا!... مگر می شود یک نفر را برای آنکه در واترلو جنگیده، طرد کرد؟

مگر می شود به این دلیل پدر را از پسر جداکرد؟ این مرد سرهنگ بود در ارتش بُناپارت. این طور که شنیدم، مُرده. برادر من کشیش وِرتُون، با او آشنا بود. نامش را درست نمی دانم. چیزی بود مانند پوماری، یامُون پرسی... در صورتش جای زخم شمیشر داشت.»

ماریوس که رنگ از رویش پریده بود، گفت: «پُون مرسی.»

بله. پُون مرسى. او را مىشناسىد؟

بله آقا. پدرم بود.

سرپرست امور خیریهٔ کلیسا دستهایش را به هم فشرد و گفت: «آه! پس شما آن بچه هستید؟... بله... بچهٔ آن روز حالا باید مردی به سنّ و سال شما باشد. آقا!... امیدوارم متوجّه شده باشید که آن مرد جقدر به شما علاقه داشت، چقدر شما را دوست داشت.»

ماریوس در کنار آن پیرمرد به راه افتاد و او را تا خانهاش همراهی کرد، و روز بعد به پدربزرگش گفت: «با بعضی از دوستان قرار گذاشته ام به شکار برویم. اجازه می دهید که سه روز به شکارگاه برم؟»

پدربزرگ گفت: «به جای سه روز می توانی چهار روز بروی. برو و تفریح کن!... از جوانی ات لذّت ببر.»

و رو به دخترش کرد و چشمکی زد و آهسته گفت: «حتماً از آن شکارهای عاشقانه است!»

## بعد از آن دیدار در کلیسا، چه گذشت

ماريوس به كجا رفت؟ بهموقع خواهم گفت.

بعد از سه روز، ماریوس از سفر بازگشت و یک راست به کتابخانهٔ مدرسهٔ حقوق رفت و دورهٔ روزنامهٔ مونیتور را برای مطالعه خواست.

مونیتور را خواند. کتابهای تاریخ جمهوری و امپراتوری و یادداشتهای سنت هلن و همهٔ دفترهای خاطرات و روزنامهها و خبرنامهها و بخشنامهها، و هر کتاب و رسالهای را که در این زمینه بود مطالعه کرد. در واقع، این چیزها را نمی خواند بلکه می بلعید. نخستین بار که در خبرنامههای رسمی ارتش بزرگ امپراتوری، نام پدرش را یافت، چنان منقلب شد که یک هفته تب داشت. بهدیدار چند تن از سرداران آن روزگار، و از جمله کُنت و ... رفت، که با ژرژ پُونمرسی در یک صف جنگیده بودند. و چندین بار نزد آقای مابّف، مسئول امور خیریهٔ کلیسای سن سولپیس، رفت و دربارهٔ زندگی پدرش در دوران عزلت و تنهائی او چیزهایی پرسید. آن وقت پدرش، این مرد کم نظیر و بلندهمت و دلاور و در عین حال فروتن و مهربان را شناخت، که هم شیر بود و هم بَرّه.

در آن روزها همهٔ اوقاتش با اینگونه مطالعات و افکار میگذشت، و پدربزرگش راکمتر می دید. موقع غذاخوردن می آمد و سَرِ میز می نشست و سپس می رفت. دیگر کسی نمی دانست که کجاست و به کجا می رود.

خالهاش به غُرولند افتاده بود، امّا پدربزرگش لبخند می زد و میگفت: «به به! معلوم می شود که دخترها سرش را حسابی گرم کرده اند!» و گاهی که غیبتهای ماربوس طولانی می شد، می گفت: «پسر زرنگ و شیطانی است. آن اوایل خیال می کردم با دختری دوست شده، ولی از حال و روزش می فهمم که کار این دوستی به عشق و عاشقی کشیده!».

و در واقع، کار او به عشق و عاشقی کشیده بود.

ماریوس روز بهروز بیشتر مفتون و شیدای پدرش می شد.

در ضمن این مطالعات، افکار او نیز متحول می شد، و مرحله به مرحله در راه این تحوّل پیش می رفت. چنین تغییر و تحوّلی در عصر ما برای بسیاری از اشخاص روی می دهد. شاید بهتر باشد که این مرحله را قدم بهقدم دنبال کنیم و دقایق این دگرگونی را شرح دهیم.

ماربوس سعی در کشف اسرار و رموز یکی از دورانهای تاریخ داشت، و همین، در انقلاب روحی او مؤثر بود.

نخستين اثر آن، بهت و حيرت بود.

پیش از آن، «جمهوری» و «امپراتوری»، در نظر او به دیوهایی می ماندند که حتّی نباید نامشان را به زبان آورد. جمهوری گیوتینی بود در روشنایی سپیده دم، و امپراتوری شمشیری بود در تاریکی شب. و حالا محو تماشای آنها شده بود. در نقطه هایی که انتظار داشت تنها تاریکی را ببیند، با شگفتی آمیخته با ترس و شادی، ستاره های درخشانی را در برابر خود می دید، مانند میرابو، وِرنیو ا، سَن رُوست ، روبسپیر، کامی دِمولَن، دانتون، و آفتابی را می دید همچون ناپلئون. از خود بی خُود شده بود، میهوت شده بود، چنان نور خیره کننده ای در چشمهای او افتاده بود که

۱. Vergniaud ، از انقلابیون فرانسه (۱۷۵۳ ـ ۱۷۹۳) که با گروهی از «ژبروندن»ها اعدام شد.

۲. Saint - Just شیاستمدار فرانسوی و از مردان نام آرر ایّام انقلاب.

قدمی به عقب برداشت. کم کم بر بهت و حیرت خود چیره شد. و نگاهش با این روشنایی شگفت آور انس گرفت. بی آنکه دچار سرگیجه شود، با تعمّق بهروبدادها نگریست، و بی آنکه بترسد در چهرهٔ اشخاص دقیق شد. دورانهای انقلاب و امپراتوری، در نظر او درخشندگی خاصی پیدا کردند، و اشخاص و رویدادهای این دو دوره برای او به صورت تازهای آشکار شدند. و او توانست این نکتهها را دریابد که جمهوری در درجهٔ اول حقوق و آزادیهای مردم را به آنها باز گرداند، و امپراتوری اندیشههای انقلاب فرانسه را در سراسر اروپا پخش و پراکنده کرد. و متوجه شد که در انقلاب، سیمای خلق درخشندگی یافته است و در امپراتوری چهرهٔ تابناک فرانسه؛ و با اعماق جانش، حسن و لطف این رویدادها را احساس کرد.

گمان میکنم نیازی نباشد شرح بدهیم که نخستین ارزیابی او از این قضا یا چه تأثیر حیرتانگیزی در او گذاشت، چنین چیزی برای هر کس پیش می آید که روح و فکرش، وقتی که رو به تکامل می رود، به چنین حالتی دچار شود. تحول و ترقی بی مقدّمه و یک باره به وجود نمی آمد. و حالا که این نکته را گفتیم تا آنچه در گذشته روی داده و آنچه در آینده اتفاق خواهد افتاد به تر روشن شود، دنبالهٔ مطلب را باز می گیریم.

ماریوس تازه در می یافت که تا آن موقع نه پدرش را درست می شناخته است و نه وطن خود را و در هر دو مورد بی اطلاع بوده است. زیرا در این مدّت پردهٔ تاریکی در اطراف خود کشیده بود و هیچ چیز را بهروشنی نمی دید. حالا همه چیز را، پدرش را و وطنش را، در روشنایی می دید و هر دو را تمجید و تحسین می کرد و می پرستید.

افسوس میخورد و خود را سرزنش میکرد؛ نومیدانه در این فکر بود. که آنچه را در دل دارد با هیچ کس نمی تواند در میان بگذارد، و آن را با خود به گور خواهد برد. آه!که اگر پدرش زنده بود، اگر او را در کنار خود داشت، اگر خداوند با لطف و مرحمت بی کرانش، به پدر او دوباره جان

می بخشید، با چه شور و اشتیاقی به سوی او می دوید و خود را در آفوشش می انداخت و با همهٔ وجودش فریاد می زد: «بدر! آمده ام به تو بگویم که فکر و روح من مثل فکر و روح تست، من فرزند توام» و آن وقت با چه هیجانی موهای سفید او را می بوسید و با اشک خیسشان می کرد. به جای زخم شمشیر در صورت او با تحسین خیره می شد، دستهایش را می فشرد به لباسهایش بوسه می زد، به پاهایش بوسه می زد... آه ا چرا چنین پدری پیش از آنکه به چی خود برسد و پسرش بیدری پیش از آنکه به حق خود برسد و پسرش را ببیند، باید به این زودی جان بسپارد؟ چیزی در اندرون ماریوس مُدام می نالید و می گفت: «افسوس! افسوس!»، و او هر دم سخت تر، پایدار تر، و در عقیدهٔ خود استوارتر می شد؛ و هر دم روشنایی حقیقت تابنده تر در اندرونش راه می یافت. بیشتر بر سَرِ عقل می آمد و منطقی تر و مُستدل تر می شد؛ مثل اینکه در اندرون او چیزی برمی آمد و رشد می کرد؛ و در این می شد؛ مثل اینکه در اندرون او چیزی برمی آمد و رشد می کرد؛ و در این رشد و گسترش درونی، دو چیز شکل و قوارهٔ تازه ای می یافتند؛ یکی برش، دیگری وطنش.

مثل کسی بود که کلیدی به دست آورده بود که می توانست هر دّر بسته ای را با آن باز کند؛ دگرگون شده بود، سعی داشت هر چیزی را که قبلاً از آن نفرت داشت درست بشناسد، و هر چیزی که مایهٔ ترس و وحشتش شده بود مثل صندوقچه ای درش را بگشاید و درونش را ببیند. چیزهایی که به او آموخته بودند تا از آنها نفرت داشته باشد، و کسانی را که به او تلقین کرده بودند تا یه آنها دشنام بدهد، جلوهٔ تازه ای یافته بودند. هروقت که به حقاید و آرای قبلی خود می اندیشید. به نظرش می آمد آن قدر با آنها فاصله گرفته است که پنداری نه مربوط به دیروز و پریروز بلکه یادگار عهد عتیق بوده است. و در این حال، به فکر فرو می رفت و از آن عقاید و افکار احساس بیزاری و نفرت می کرد، و خوشحال بود که از قید آنها رها شده است.

طبعاً بعد از آنکه حیثیت پدرش در نظر او اعاده شد، بهاعادهٔ حیثیت ناپلئون مشغول شد. این منظور چندان آسان بهدست نیامد.

از دوران کودکی، ذهن او پُر شده بود از آنچه سلطنت طلبان از سال ۱۸۱۴ به بعد دربارهٔ ناپلئون می گفتند. و حقیقت آن بود که در دوران «بازگشت سلطنت»، با غرض ورزیها و کینه توزیها افکار عمومی را برضّد ناپلئون برانگیخته بودند، و سعی داشتند از ناپلئون چهرهای بسازند که حتّی بیش از روبسپیر وحشت آفرین باشد؛ و در نهایت تردستی، از خستگی ملّت از جنگهای پیاپی، و کینهٔ مادرانی که فرزندانشان را در این نبردها از دست داده بودند، در این تلقینات یاری می گرفتند. بدین گونه، بناپارت به صورت شبحی ترسناک و افسانه ای در آمده بود که تنها کودکان می توانند چنین دیوی را در تصّورات خود بیافرینند.

مخالفان ناپلئون، در ۱۸۱۴، همهٔ صورتکهای ترسآور را به چهرهٔ این دیو افسانه ای می زدند و مرتبا آن را وحشت انگیزتر می کردند؛ و حتی کاری کرده بودند که هر وقت نام ناپلئون را می شنیدید، برای آنکه کینهٔ شما اندکی فروکش کند، ناچار بودید یا هق هق گریه کنید یا آن قدر بخندید که راه گلویتان بگیرد.

ماریوس نیز دربارهٔ «این مرد» -که دشمنان از او به ایس شکل نام می بردند - تصوّری جز این نداشت. و این فکر، با لجاجت خاصّی که در نهاد او بود به هم آمیخته بود، و او نمی توانست به هیچ روی نفرتش را از این مرد پنهان کند.

امًا بعد از آنکه کتابهای تاریخ را خواند، و بخصوص بعد از مطالعهٔ خبرنامههای رسمی، پردهٔ تاریکی که ناپلئون را در پشتِ خود پنهان کرده بود، اندک اندک پاره شد. دیگر او را بهصورت موجودی عظیم و شکوهمند می دید، و این گمان در او راه یافت که شاید در مورد او نیز، ماتند دیگران، اشتباه کرده باشد.

و هر روز بهتر و روشن تر می دید و آرام آرام از گودالی که در آن افتاده بود بیرون می آمد؛ نخست با تأثر، و کم کم با شور و شوق از پله های دنیای تاریکی بالا می رفت. گویی دست افسونگری او را فراتر می برد. مرحله به مرحله بالاتر می رفت و روشنایی مبهمی در اطراف خود می دید، و سرانجام به پله های تابناک شیفتگی رسید.

شبی در اتاق کوچک خود، که در زیرِ بام بود، تنها نشسته بود؛ شمعی روشن کرده بود، آرنج را روی میز تکیه داده بود و کتابی می خواند. از هر سو وهم و تصوّری هجوم می آورد و باافکارش در می آمیخت. شب چه تماشاخانه ای است! آدمی صداهای گُنگی می شنود و نمی داند از کدام سوی می آیند. سیّارهٔ مشتری که هزارودویست بار از زمین ما بزرگتر است در آسمان همچون جرقه ناچیزی می در خشد، گنبد نیلگون سیاه می شود، ستارگان نور می افشانند. چه ترس آور است!

خبرنامههای رسمی را دربارهٔ پیشرفتها و پیروزیهای ارتش بزرگ ناپلئون، که به حماسههای هُومر می ماند، مطالعه می کرد؛ و گاه به گاه نام پدرش را، و در همه جا نام امپراتور را می دید. عظمت امپراتوری در نظرش مجسم می شد؛ احساس می کرد که مانند دریایی متلاطم موج می زند و بالا می آید. گاهی به نظرش می آمد که پدرش مانند نسیم ملایمی از کنار او می گذرد و در گوش او زمزمههایی می کند. کم کم حال عجیبی به او دست داده بود؛ احساس می کرد که صدای طبلها و شیپورها را می شنود و غرش توپها را، و گامهای موزون پیاده نظام را، و تاخت و تاز می شنود و غرش توپها را، و گامهای موزون پیاده نظام را، و تاخت و در آن دوردست سواران را. گاهی از پنجره چشم به آسمان می دوخت و در آن ژرفای بی کران، مجموعهٔ ستارگان را می دید و باز سَر در کتاب فرو می برد و در آنجا عظمت دیگری را می یافت که در ابهام فرو رفته بود. قلبش و در آنجا عظمت دیگری را می یافت که در ابهام فرو رفته بود. قلبش فشرده می شد. در این حال، خود را فراموش کرد؛ تنش لرزید، نفسش فشرده می شد. در این حال، خود را فراموش کرد؛ تنش لرزید، نفسش تنگ شد و ناگهان، بی آنکه بداند در کجاست و چه می کند، از جا

برخاست، دستهایش را از پنجرهٔ گشوده بیرون برد، نگاهش را بهتاریکی دوخت و به خاموشی و به بی نهایت شب، و فریاد زد: «زنده باد امیراتور!» و بعد از آن شب، همه چیز در او دگرگون شد. آن چیزها که به آن معتقد بود، و به او تلقین کرده بودند که ناپلئون غول کُرس بود و خاصب تماج و تمخت، و جمانوري بود دلداده و عماشق خواهران خویش، و هنرپیشهای بود که از تالما ۱ درس می گرفت، و «حیفاً ۲» را ویران کرد، و ببری بود خون آشام... و چیزهایی نظیر اینها، و همهٔ این تلقینات محو و نابود شدند و جای خود را در روح ماریوس، به فضایی روشن و در عین حال پرابهام دادند که در دوردست آن، در بلندگاهی، شبح مرمرین سِزار را برافراشته بودند. در نظر پدرش، امپراتور سرداری بود محبوب، که همهٔ سربازان و افسرانش به او وفادار بودند از او فرمان می بردند و با فداکاری در همه جا همراهی اش می کردند. امّا نابلئون در نظر ماریوس، حتّی از این درجه هم بالاتر رفته بود؛ ناپلئون را مرد بزرگی می دانست که دست سرنوشت او را برگزیده بود تا فرانسه را در تسلط بر عالم، جایگزین روم قدیم کند. ناپلٹون برای او آفرینندهٔ افسونکار یک دگرگونی بزرگ بود، و ادامه دهندهٔ راهِ شارلمانی و لوئی یازدهم و هانری چهاردهم و ریشلیو و لوئي چهاردهم وكميتهٔ نجات ملي.

طبعاً او نیز آدمیزاد بود، و در راه رسیدن به مقاصد عالی، لکه های سیاهی هم از او بر جای مانده بود. خطاهایی هم داشت، و به جنایتهایی هم دستش آلوده شد. امّا آن لکه های سیاه هم چشمگیر بودند، خطاهای او هم بزرگ بودند، و جنایتها نیز عظمت داشتند. ناپلئون مردی بود که به حکم سرنوشت، شمئیر می زد و پیش می رفت و همهٔ ملتها را وادار

۱. Talma هنرپیشهٔ قرانسوی (۱۷۶۳ ـ ۱۸۲۶) که در هنر تئاتر صاحب نظر بود، و ناپلئون به هنر او دلبستگی بسیار داشت.

۲. حيفا در اسرائيل، كه در سال ۱۷۹۹، ناپلئون آنجا را فتح كرد.

می کرد که «ملت بزرگ فرانسه» را بستایند، و حتّی از این هم فراتر رفت نماد تابناک «فرانسه» شد. به نیروی شمشیر فاتح اروپا شد و با جرقه های نوری که تا دور دست می پراکند، فاتح جهان به حساب می آمد.

ماریوس ناپلئون را به صورت شبحی می دید که در مرزهای کشور به پا ایستاده است و به هر سوی نور می افشاند، و آینده را پاسداری می کند. ناپلئون مستبد بود، امّا استبداد او پس از جمهوری و در نتیجهٔ آن، به وجود آمده بود و چکیدهٔ یک انقلاب بود. ناپلئون در نظر او بزرگمردی بود که از میان مردم برخاسته بود، همچنانکه مسیح انسانی بود که از سوی خداوند آمده بود.

حالِ او به کسانی می ماند که مذهب خود را تغییر داده و به دین و آیین تازه ای گرویده و سراپا سرمستی و شیدایی باشند. در قبول آداب و اصول جدید، شتاب می ورزید و زیاده روی می کرد؛ سرشت او این چنین بود. به سراشیبی رسیده بود و دیگر نمی توانست خود را نگاه دارد، و همچنان می دوید. قدرت شمشیر و نیروی اندیشه در ذهن او به هم تابیده بودند؛ به نبوغ دل بسته بود و در عین حال، کم و بیش قدرت را تحسین می کرد؛ به این معنی که از یک سوی شیفتهٔ جنبهٔ الهی و معنوی ناپلئون شده بود و از سوی دیگر، خشونت او را تأیید می کرد؛ و گاهی دچار اشتباه می شد و همه چیز را بی کم و کاست می پذیرفت، که طبعاً کسی که به سوی حقیقت می شتابد گاهی اشتباه می کند؛ به چنان درجه ای از ایمان رسیده بود که همه چیز را خوب و بی عیب می دید، و در این مسیر، ناپلئون را با پیروزیها و افتخاراتش می سنجید و معایبش را نادیده می گرفت.

به هر تقدیر، قدمی برداشته بود شگرف و سحرآمیز، و در نقطهای که قبلاً سقوط سلطنت را می دید، حالا ظهور و عظمت فرانسه را مشاهده می کرد. جهتیابی او تغییر کرده بود؛ در همان جایی که گمان می کرد که آفتاب در آن غروب کرده، حالا طلوع سپیده دم را می دید. رو به سوی

دیگر گردانده بود. فکر و روح او دگرگون شده بود، بی آنکه خانوادهاش از تحوّل فکری او باخبر باشد.

سیرانیجام، بعد از آنکه از قالب جانبداری از سلسلهٔ بوربُن و سلطنت طلبی افراطی به در آمد و عشق به اشرافیت و کهنه پرستی را فراموش کرد، دموکرات و انقلابی شد، و تقریباً جمهوریخواه؛ و روزی به یک دکان گراورسازی در ساحل رود سِن رفت و از او خواست که صد عدد کارت و بزیت برای او چاپ کند و روی آن بنویسد: «باژون ماربوس بُون مرسی ۱»

این کار نشان می داد که چه تحوّلی در او روی داده است. به وصیّت پدرش چنین کاری راکرده بود، امّا چون باکسی رفت و آمد نداشت تا در موقع ورود این کارت را به دست دربان بدهد که به صاحب خانه بدهد ناچار آن صد عدد کارت را نزد خود پنهان کرد.

طبعاً هر چه به پدرش به افکار و آرمانهای او که بیست و پنج سال تمام در راهشان فداکاری کرده بود - نزدیکتر می شد، از پدربزرگش بیشتر فاصله می گرفت. در این باره گفته ایم که از چندی پیش، دیگر خلق و خوی آقای ژبل نرمان را نمی پسندید. این جوان موقّر با آن پیر سبکسر، خلقیاتشان متفاوت بود؛ شادی ژرونت، براندوه ورتر آمی چربید. در آن هنگام که این دو، ماربوس و آقای ژبل نرمان، افکار و آرای مشترکی داشتند، گویی روی یک پُل به دیدار همدیگر می شتافتند؛ و اینک آن پُل فرو ریخته بود و پرتگاهی آن دو را از همدیگر جدا می کرد. از سوی دیگر، ماربوس ملتفت شده بود که آقای ژبل نرمان، بی رحمانه و به دلایل

۱. ویکتور هوگو بعد از مرگ پدرش، عنوان «باژون» را بهخود اختصاص داد. برادر بزرگترش نیز خود را «کنت» می نامید. این القاب را پادشاه ژزف به پدرشان، ژنرال هوگو، اعطا کرده بود (ایو گر.).

Yerther و Werther ، از اشخاص داستانهای گُوته، نوبسندهٔ بزرگ اَلمان.

ابلهانه، او را از پدرش جدا ساخته، بین پدر و پسر فاصله انداخته بود. و این امر او را به عصیان وا می داشت.

و هر قدر که مهر او بهپدرش بیشتر می شده بیشتر از پدربزرگش کناره می گرفت،

امّا این چیزها که گفتیم در رفتار و گفتار او نمایان نبود؛ فقط بی اعتناتر شده بود، کمتر برای غذاخوردن به خانه می آمد، و حتّی کمتر در خانه می ماند. هر وقت که خالهاش از او بازخواست می کرد، جواب ملایمی به او می داد و درس و مطالعه و امتحانات و جلسه های سخنرانی و چیزهایی مانند اینها را بهانه می آورد. پدربزرگش نیز از تشخیص خود دست بردار نبود و مرتباً می گفت: «می دانم چه اتفاقی افتاده. عاشق شده!» امّا خالهاش گیج شده بود و می گفت: «من که نمی دانم این پسر کجا می رود، حتّی بعضی از شبها به خانه نمی آید».

ماریوس چند روزی به مون فرمی رفته بود. پدرش با خط خود نوشته بود که به آنجا برو، و او هم رفته بود. در آنجا سعی کرده بود گروهبان سابق واترلو، تناردیه را پیدا کند، امّا معلوم شده بود که کار تناردیه به افلاس کشیده و مسافرخانه را بسته است. هیچ کس هم نمی دانست که به کجا رفته است. ماریوس چهار شبانه روز در پی این کار بود. در آن اطراف، از هر کسی سراغ تناردیه را گرفت و به جایی نرسید. و در این مدّت به خانه نرفت.

پدربزرگ می گفت: «حتماً این جوان مشکلی پیدا کرده.»

ظاهراً متوجه شده بودند که ساربوس چیزی را با یک نوار سیاه به گردن آویخته و زیر پیراهن پنهان کرده است.

## دامن زنانه

در فصلهای گذشته نیز از این افسر رستهٔ نیزهافکن چیزهایی گفتهایم. نوهٔ برادر آقای ژبل نُرمان بوده که دور از خانواده، و بیشتر در پادگان نظامی زندگی می کرد. ستوان تئودول ژبل نُرمان، همهٔ چیزهایی را که یک افسر زیبا و جذّاب لازم دارد، داشت. اندامش ظریف و دخترانه بود، شمشیر ظفرنمونش را با ظرافت به کمر می بست، و سبیلی نوک برگشته داشت. کمتر به پاریس می آمد، و به همین جهت ماریوس را ندیده بود؛ و این دو پسر عمّه همدیگر را جز به نام نمی شناختند. گویا قبلاً گفته ایم که دوشیزه ژبل نُرمان، این جوان را از همه کس بیشتر دوست می داشت؛ شاید به این دلیل که کمتر او را می دید. گاهی ندیدن یا کمتر دیدن افراد، شاید به این دلیل که کمتر او را می دید. گاهی ندیدن یا کمتر دیدن افراد، باعث می شود که انواع مکارم اخلاقی را به آنها نسبت بدهیم.

یک روز صبح، دوشیزه ژیل ترمان با تأثر فراوان در اتاق خود، تنها بود. لحظاتی پیش، دیده بود که ماربوس از پدربزرگش باز اجازه خواسته بود که به سفر کوتاهی برود، و گفته بود که آن روز عصر به این سفر خواهد رفت. پدربزرگ به او اجازه داده بود، امّا از او روی گردانده، ابروها را در هم کشیده و زیر لب گفته بود: «باز دنبال هوسبازی می رود!». و دوشیزه ژبل نرمان، به همین علّت، نگران و ناراحت، به اتاق خود در طبقهٔ بالا باز آمده بود. با خود می گفت: «واقعاً عجیب است!» و در این فکر بود که

بفهمد که او به کجا می رود. احساس می کرد که در این قضیه پای یک عشق کم و بیش نامشروع در میان است. و در ذهن خود، زنی را در سایه روشن یک میعادگاه دوردست، مجسّم می کرد و کنجکاو شده بود؛ می خواست به این راز پی ببرد. مزمزه کردن این گونه اسرار، نوعی هوسبازی است که ارواح مقدّس از آن پرهیز نمی کنند، زیرا خشکه مقدّسی نیز جنبههای اسرار آمیزی دارد. این گونه متعصبان معمولاً کنجکاو می شوند تا از ماجرای هوسبازی دیگران سر در بیاورند. دوشیزه ژبل ترمان هم اصرار مجبیی داشت که جزئیات این داستان را بداند.

برای فرو نشاندن اضطراب خود و رهایی از این وسوسه، به هنرهایش پناهنده شد؛ خود را با دوختن گلدوزی روی پارچه، با نقشهایی که در دوران امپراتوری و «بازگشت سلطنت» مرسوم بود و دایره های تو در تویی مانند چرخهای کالسکه داشت، مشغول کرد. کاری بود سخت، که حوصله می خواست. و او که در این موقع از همیشه بدخلق تر و عبوس تر بود، چند ساعتی در اتاقش نشسته بود و از این کار دست بر نمی داشت تا آنکه ناگهان در باز شد دوشیزه ژبل ترمان سرش را بلند کرد و ستوان تئودول را دید که به حال خبردار و سلام نظامی در برابر او ایستاده است. دوشیزه ژبل ترمان با شوق فریادی زد و به سوی او دوید. هر چند پیر بود و مؤمن بود و خشکه مقدس بود، امّا زن بود؛ و برای یک زن ورود یک افسر جوان و زبیا، از رستهٔ نیزه افکن، به اتاقش در هر صورت دلیذیر است.

با حیرت و شادی گفت: «تئودول! چه عجب که پیش ما آمدهای؟» \_ عمه جان! از ابنجا گذشتم، آمدم شما را ببینم.

\_پس بیا جلوتر، مرا ببوس.

تئودول او را بوسید، و عمه جمان رفت و کشوی میزی را گشود و چیزی از آن در آورد، و سپس بهتئودول اصرار کردکه تا آخر هفته نزدشان بماند.

- -عمه جان! نمى توانم، همين امشب بايد بروم.
  - \_نم*یگذ*ارم بروی.
  - ـ چارهای ندارم، باید بروم.
- \_ تئودول عزيز؛ خواهش ميكنم چند روزي پيش ما بمان!

دلم میگوید: بله! امّا ارتش فرمان می دهد: نه!... پادگان ما را عوض کردهاند، ما را از مِلُون ا می فرستند به گایُون ا. برای همین منظور به پاریس آمدم. از اینجا باید بروم به طرف پادگان جدید، و باید همین امشب بروم.

عمه جان ده لوئی طلارا، که از کشوی میزش در آورده بود، در دست او گذاشت و گفت: «این هم مزد زحمت تو!»

منظورتان خرج گردش و تفریح است، عمه جان؟ خیلی ممنونم.

تئودول بار دیگر عمه جان را در آغوش کشید و صورتش را بوسید. و او چه لذّتی می برد که گردنش به براقهای یقهٔ لباس نظامی ساییده می شد؛ از او پرسید: «همراه هنگ، سواره می روی به این پادگان جدید؟»

- نه عمه جان! اسبم را به گماشته ام داده ام که ببرد، و خودم اجارهٔ مخصوص گرفتم که سرِ راه بیایم و شما را ببینم. بقیهٔ راه را با دلیجان می روم. امّا می خواستم چیزی از شما بپرسم.

- ـبپرس، عزيزم!
- ـ پسر عمه ام ماربوس هم قرار است برود بهسفر؟

کنجکاوی عجیبی عمه جان را قلقلک داد.گفت: «کی این خبر را به تو داده؟»

روتتی که رفتم بهبنگاه مسافری تا جایی برای امشب در دلیجان بگیرم...

\_خوب... چي شد؟

ـ پیش از من مسافری آمده بود و در همین دلیجان جایی گرفته بود.

اسم او را روی کاغذی که اسامی مسافران را یادداشت میکنند، دیدم.

۔ اسم آن مسافر چ*ی* بود؟

ـ ماريوس پُونمرسي.

عمه جان به هیجان آمد و گفت: «تئودول!... پسر عمهات مثل تو نیست که همهٔ کارهایش نظم و ترتیب داشته باشد. هیچ چیزش قاعده و قانون ندارد. مثلاً همین کارش را که می خواهد شبانه برود به سفر.»

درست مثل من.

ولی فرق میکند. تو میروی برای انجام وظیفه، امّا او میرود برای عیش و عشرت.

تئودول خنديد و گفت: «به!... چه باحال!»

در این موقع، ناگهان چیزی به ذهن دوشیزه ژیل ترمان رسید؛ رو به تئودول کرد و گفت: «مثل این که ماریوس ترا نمی شناسد؟»

ــ ظاهراً این طوره، امّا من می شناسمش. یکی دوبار او را از دور دیده ام.

گفتی که امشب تو و او همسفر هستید؟

-او در قسمت بالای دلیجان است، من در ردیف جلو.

مقصد این دلیجان کجاست؟

\_مىرود بهآندلى <sup>ا</sup>.

ـ پس ماريوس هم ميرود به آنجا.

خود من در بین راه، در ورنون، پیاده می شوم، و از آنجا با دلیجانِ دیگری می روم به گایُون. معلوم نیست که ماربوس در کجا پیاده می شود.

راستی که ماریوس چه اسم زشتی است. نمی دانم چرا اسم این بچه راگذاشته اند ماریوس. چه خوب است که تو همچو اسمی نداری.

افسر جوان گفت: «امّا من هم از اسم خودم خوشم نمي آيد. كاش اسم

## من آلفرد بود.»

- ـگوش كن تئودول.
- \_عمه جان ا گوشم به شماست.
  - ـ خوب دقّت كن!
  - \_بفرماييد عمه جان.
  - \_حواست پيش من هست؟
    - ـىلە.
- این موضوع برای ما خیلی اهمیّت دارد. ماریوس این روزها کمتر به خانه می آید.
  - \_عجبا
  - ـ و مرتباً به سفر، و این طرف و آن طرف، می رود.
    - \_عجب!
    - \_و معلوم نیست که شبها را در کجا می گذراند.
      - \_عجبا
- ما می خواهیم بدانیم که در این قضیه باید دنبال چه چیز بگردیم. تئودول، مثل مردان پخته و جاافتاده، گفت: «عمه جان! این که معلوم است؛ دنبال یک دامن زنانه.»

و لبخند میزد، و افزود: «بله عمه جان! پای یک دختر کوچولو و خوشگل در میان است.»

عمه جان که عین همین کلمات را از پدرش شنیده بود، دیگر شکش به یقین تبدیل شد و گفت: «بله، در این تردیدی نیست.»

و سپس گفت: «این کار را به خاطر ما بکن. باید در این سفر ماریوس را زیر نظر گیری، بخصوص که ترا نمی شناسد.» و همین کار ترا آسانتر می کند. اگر او به خاطر زنی یا دختری می رود به این سفر، باید بروی و تعقیبش کنی و آن دختر را بشناسی و همه چیز را مفصّل برای ما بنویسی.

پدربزرگ هم علاقه دارد حقیقت را بداند.»

تئودول از این گونه جاسوسیها خوشش نمی آمد، امّا ده لوئی طلاکه عمه جان به او داده بود، تأثیرش را بخشیده بود. ناچار این مأموریت را قبول کرد و خنده کنان گفت: «هرطور که میل شماست. پابه پای او حرکت میکنم!»

دوشیزه ژیل ترمان او را در بغل گرفت و دهانش را بوسید و گفت:

تئودول!... تو که از این جور کارها نمیکنی؟... میدانم که نظامی هستی و تابع انضباط. و هیچ وقت حاضر نیستی از خانوادهات فرار کنی و بروی دنبال دخترها. ترا می شناسم که چقدر وظیفه شناس هستی.

تئودول وضع و حال «کارتوش ا» را داشت، که کسی بیاید و از پاکی و معصومیتش تعریف و تمجید کنند. راضی و خشنود، عمه جان را می نگریست.

آن شب ماریوس، بی آنکه بو ببرد که یک نفر مراقب اوست، سوار دلیجان شد. و امّا این مأمور مراقب، به جای آنکه او را زیر نظر بگیرد، از همان لحظه ای که دلیجان به راه افتاد، چشمهایش را بست و خوابید؛ گویی آرگوس ۲ بود که با خاطری آسوده به خواب رفته بود.

همین که صبح شد، سورچی دلیجان فریادکنان گفت: «آی!... رسیدیم بهورتون!... مسافرهای ورتون پیاده شوند!»

ستوان تئودول از خواب پرید و غُرغُرکنان، گفت: «ورنُون؟... پس رسیدیم بهورنُون.»

در این حال، کمکم حافظه اش به کار افتاد و بهیاد آورد که عمه جان ده

۱. Cartouche یکی از سردسته های دزدان، که سرانجام در سال ۱۸۲۳ در میدان «گیرو» در پاریس اعدام شد.

۲. Argus ، شاهزادهٔ افسانهای یونان قدیم، که چندین چشم داشت و بههنگام خواب

لوئی طلابه او داده و خواسته بود که ماریوس را زیر نظر بگیرد. از این فکر به خنده افتاد و دکمه های لباس نظامی اش را بست، و سر و لباسش را مرتب کرد و با خود گفت: «از کجا معلوم که او در پواسی ، یا تریل ، پیاده نشده باشد؟ شاید هم در مولان یا مانت با رُل بواز ه یا در پاسی ا امکان دارد که در یکی از این توقفگاهها پیاده شده، به طرف اورو۷، یعنی به سمت جاده رفته باشد، یا به لاروش گیون ، در سمت راست. عمه جان!... همهٔ زحمات تو به باد رفت. حالا نمی دانم به آن پیر دختر مهربان چه بنویسم؟» در این لحظه که تئو دول در این افکار بود، ناگهان از پشت شیشهٔ اتاقک دلیجان چشمش به شلوار سیاه یکی از مسافران افتاد که از قسمت بالا دلیجان عی آمد. با خود گفت: «شاید این، ماریوس باشد.»

و ماريوس بود.

یک پسر دهاتی پای دلیجان ایستاده بود، چند دسته گُل بهدست داشت و فریادزنان میگفت: «آی!... گُل بخرید. و سر تبا پای خانمها را گُل باران کنید.»

ماريوس جلو رفت و قشنگترين دسته گل او را خريد.

تئودول که او را زیرنظر داشت، از کالسکه پایین پرید و با خودگفت: «داستان از همینجا شروع می شود. باید فهمید که دسته گل را برای که می برد؟ کسی که دسته گلی به این قشنگی می خرد، باید معشوقهٔ خوشگلی داشته باشد. باید این دختر خانم را از نزدیک ببینم.»

دیگر به این فکر نبود که به خاطر خوشامد عمه خانم، ماریوس را زیرنظر بگیرد، بلکه خود او کنجکاو شده بود بفهمد این دختر خانم خوشگل کیست که پسر عمویش به خاطر او از خانه می گریزد و به سفر

<sup>1.</sup> Poissy

<sup>2.</sup> Triel

<sup>3.</sup> Meulan

<sup>4.</sup> Mantes

<sup>5.</sup> Rolleboise

<sup>6.</sup> Pacy

<sup>7.</sup> Evreux

<sup>8.</sup> Laroche - Guyon

می رود، و چنین دسته گُل قشنگی برای او خریده است. مثل سگی بودکه نه به خاطر صاحب خود، بلکه برای خودش دنبال شکار برود؛ و با این احساس دنبال ماریوس به راه افتاد.

ماریوس متوجه او نبود. حتّی به چند زنِ زیبا و آراسته که از دلیجان پایین آمده بودند، نگاهی نکرده و ظاهراً به اطراف خود توجّه نداشت. با خود می گفت: «باید عاشق شده باشد!»

ماريوس بهطرف كليسا رفت.

تئودول با خودگفت: «بهطرف کلیسا می رود. فکر بدی نیست. کلیسا جای خوبی است برای میعادهای عاشقانه، آن هم با چاشنی دعا و نماز! نظربازی، آن هم در خانهٔ خداوند، واقعاً عالی است.»

امًا ماریوس به کلیسا رسید و وارد آن نشد، بلکه از کنار دیوار کلیسا گذشت و به پُشتِ آن پیچید. و در پَسِ یکی از ستونهای بلند نمازخانه نابدید شد.

تئودول آرام آرام و با نوک پنجهٔ پا بهطرفی رفت که ماریوس در آنجا ناپدید شده بود؛ و هنگامی که به آن نقطه رسید، بهتزده بر جای ایستاد.

ماریوس در میان علفها، در کنار گوری زانو زده بوده و دسته گل را بر سنگ گور نهاده بود. در بالای آن گور صلیبی بود از چوب سیاه، که با حروف سفیدی روی آن، نوشته شده بود: «سرهنگ بارون پُونمرسی.»
تئودول صدای هق هق گریهٔ ماریوس را شنید.

پس معشوق ماریوس، که تئودول در جست و جویش بود، این گور بود<sup>۱</sup>.

۱. ماجراهای رندگی و تحوّلات فکری ماریوس در این یخش شباهتی باور نکردنی با وقایع زندگی خود نوبسنده دارد. پدر ماریوس در سال ۱۸۲۸ جان می سپارد. سال مرگ ژنرال هوگو، پدر نویسند، نیز در همین سال است، با این تفاوت که ژنرال در سال آخر عمر

← ویکتور هوگو با پدرش روابط صمیمانه ای داشت. تحوّلات افکار سیاسی ویکتور هوگو هم تقریباً همانند ماریوس است، که قبل از سال ۱۸۲۸ صورت گرفت. ژنرال هوگو نیز مدّنها بر اثر اختلاف سلیقه با همسرش، دور از او زندگی میکرد. ویکتور هموگو تا سالها بعد، که دوباره با او مأنوس شد، پدر را در این قضیه محکوم میکرد و از او دوری میگزید (ایو گر).

## مرمر در برابر سنگ خارا

ماریوس نخستین بار که پاریس را ترک گفته بود، به اینجا آمده بود. و هر بار که از پدربزرگش اجازه می گرفت که چند روزی به سفر برود، مقصدش اینجا بود. و آقای ژبل نُرمان گمان می کرد که او اوقاتش را به عیش و عشرت می گذراند.

ستوان تئودول چیزی را به چشم خود می دید که دور از انتظارش بود، و احساسی داشت عجیب و ناخوشایند که قادر به تعییر و تفسیر آن نبود. این احساس گوبی ترکیبی بود از احترام به یک مرده و احترام به یک سرهنگ. ناچار عقبگرد کرد و ماربوس را تنها گذاشت، و در این عقب نشینی نظم کامل را مراعات کرد. مرگ را با سردوشیهای پهن یک سرهنگ می دید و تقریباً به او سلام نظامی می داد؛ و چون نمی دانست به عمه اش چه بنویسد، به فکر افتاد که اصلاً نامه ای ننویسد. شاید اگر دست سرنوشت با همهٔ رمز و رازهایش در این کار دخالت نکوده بود، و این قضایا به صورتی در پاریس منعکس نشده بود. کشف تئودول برای همیشه از دیده ها پنهان می ماند

ماریوس روز سوّم به پاریس بازگشت و به خانهٔ پدربزرگش رفت. به فکر افتاد که به استخر شنایی برود و ساعتی را در آب بگذراند. برای این منظور، لباس سفر و نوار سیاهی را که به گردن می بست در آورد، روی

تختخواب خود انداخت و از خانه بيرون رفت.

آقای ژیل ترمان، که مانند همهٔ سالخوردگان تندرست، صبح زود بیدار می شد، چون صدای پای ماریوس را شنیده بود، با نهایت سرعتی که در توان او بود از پله ها بالا رفت تا به اتاق ماریوس برود و او را که از سفر بازگشته بود ببوسد؛ در ضمن پرس و جویی بکند، بلکه بفهمد به کجا رفته و چه وضع و حالی داشته است.

امًا ماریوس جوان، به جابکی از پلّه ها پایین دوبده و تا پیرمرد هشتادو چند ساله آمده بود خود را تا بالای پلّه ها برساند، از خانه بیرون رفته بود.

آقای ژبل ترمان، در اتاق او را باز کرد و دید که بستر او دست نخورده، و لباس سفر و نوار سیاهی که ماریوس به گردن می آویخت، روی تختخواب او افتاده است.

آقای ژیل نرمان با خودگفت: «این طور بهتر است!»

لحظه ای بعد، وارد اتاقِ نِشیمنِ طبقهٔ پایین شد، که دوشیزه ژبل تُرمان در گوشه ای از آن نشسته بود و نقش چندگونه از چرخهای تو در تو را روی پارچه می دوخت.

پدربزرگ ورود پیروزمندانهای داشت زیرا به یک دست لباس سفر ماریوس، و به دست دیگر نوار گردن آویز او را گرفته و با صدای بلند گفت: «پیروزی از آنِ ماست. السّاعه همه چیز معلوم می شود که این پسرهٔ حقه باز، دنبال چه کسی است و کجا می رود. همه چیز در اینجاست. این لباس و این گردن آویز را نگاه کن! اصل مطلب همین جاست.»

حق با او بود؛ به آن گردن آویز سیاه، یک قوطی بسیار کوچک فلزی، شبیه به یک مدال، آویخته بود.

پیرمرد آن را به دست گرفت و مدّتی با شوق و هوس به آن نگاه کرد؛ درست مثل گرسنه ای که غذای خوشمزه ای را که مال او نباشد نزدیکش بیاورند تا آن را بو بکشد. چند لحظه ای در همین حال ماند، سپس به دخترش، که با کنجکاوی به او خیره شده بود، گفت: «حتماً توی این قوطی بسیار کوچک یک عکس هست، عکس یک دختر. من جوانها را می شناسم. جای این جور عکسها باید روی قلب باشد. راستی که چقدر احمق اند. عکس زن هرجایی و رذلی را می گذارند روی قلبشان. جوانهای امروزی چقدر بی سلیقه اند!»

پیردختر گفت: «پدر!.. بازش کنید.»

آقای ژیل نُرمان، بهفنری روی قوطی فشار آورد، دَرِ آن باز شد، امّا درون آن چیزی نبود جزیک تکّه کاغذ که با دقّت تا شده بود.

آقای ژیل نُرمان قامقاه خندید و گفت: \_ «این یکی از همان چیزهاست که باید روی قلب باشد. باز نکرده، میدانم که نامهٔ عاشقانه است.» پیردختر گفت: «بازش کنید. ببینیم چی نوشته.»

تای نامه را باز کردند و چنین خواندند: «برای پسرم مامپراتور در میدان نبرد واترلو، لقب بارون را به من اعطاء کردند. امّا در دوران بازگشت سلطنت، این عنوان را که با فداکاری و جانبازی به دست آورده بودم، به رسمیّت نشناختند. پسرم باید دنبال این قضیه را بگیرد، و این عنوان را که موروثی است، به نام خود بیفزاید. می دانم که فرزند من شایستهٔ داشتن چنین عنوانی است.»

احساس پدر و دختر را بعد از خواندن این نامه، نمی توان بازگفت؛ مثل این بود که مرگ نفس سرد خود را در آنها دمیده و منجمدشان کرده باشد، هیچ کدام کلمه ای برزبان نیاوردند.

چند لحظه بعد آقای ژیل تُرمان، آهسته، و مثل آنکه با خود حرف می زند، گفت: «خط آن شمشیربند است!»

خاله خانم کاغذ را پشت ورو کرد و همهٔ گوشه هایش را نگریست، سپس آن را تاکرد و در جای خودگذاشت؛ سپس لباس سفری ماربوس را تکان داد، بستهٔ کوچکی که در کاغذ آبی رنگی پیچیده شده بود بیرون

افتاد. دوشیزه ژیل تُرمان آن را برداشت و بستهٔ کوچک را باز کرد؛ صد عدد کارت بودکه نام ماریوس در آن بود. یکی از آنها را بهدست پدر خود داد، و او این نام را روی کارت خواند: «بارون ماریوس پُونمرسی».

آقای ژیل نُرمان زنگ زد. نیکولت آمد. پیرمرد نوار گردن آویز و لباس سفری را وسط اتاق پرت کرد و گفت: «این آشغالها را ببر بگذار سَرِ جای خودشان!»

یک ساعت با سکوت گذشت. پدر و دختر، هر یک در گوشهای از اتاق نشمین نشسته بودند، و شاید هر دو به یک چیز فکر می کردند. در این یک ساعت، تنها یک بار دوشیزه ژبل نرمان سکوت را شکست و گفت: «چه خوشگل!»

و معلوم نبود منظورش چیست. این وضع ادامه داشت تا آنکه ماریوس به خانه بازگشت، و هنگامی که وارد اتاق نشمین شد، پدربزرگش را دید که یکی از کارتهای نام او را در دست گرفته است. آقای ژبل نُرمان، به محض آنکه چشمش به او افتاد، با لحنی پرخاشگرانه و در عین حال تمسخر آلود گفت: «به به!... حالا دیگر شده ای بارون؟ تبریکات صمیمانهٔ این جانب را قبول بفرمایید... بگو ببینم معنی این مسخره بازی ها چیه؟»

ماریوس کمی سرخ شد و جواب داد: «یعنی که من پسرِ پدرم هستم.» آقای ژیل نُرمان از شوخی و مسخرگی دست برداشت و با لحن تُندی گفت: «پدر تو، منم!»

ماریوس سرش را زیرانداخت و محکم و جدّی، گفت: «پدر من مردی بود فروتن و در عین حال شجاع و قهرمان که با سربلندی در خدمت فرانسه بود؛ در خدمت جمهوری و امپراتور. در بزرگترین دوران تاریخ فرانسه و تاریخ جهان، لیاقت و شجاعت خودش را نشان داد. یک ربع قرن در اردوگاههای جنگ بود. روزها زیر آتش گلوله بود و شبها زیر برف، و شب و روز در زیر باران و در میان گِل و گردوخاک. دو پرچم را با

دلاوری از چنگ دشمن گرفت. بیست جای زخم در بدنش داشت. در تنهایی و بیکسی جان داد، و تنهاگناهش آن بود که دو ناسپاس حق نشناس را با همهٔ وجودش دوست می داشت؛ و آن دو ناسپاس، وطنش بود، و من بودم.»

این کلمات تُندتر و کوبنده تر از آن بود که آقای ژیل تر مان تاب شنیدنش را داشته باشد به محض آنکه کلمهٔ «جمهوری» را از زبان ماریوس شنید، با خشم در جای خود ایستاد. کلمات دیگر او نیز، همچون دَم آهنگران بود که چهرهٔ این پیرمرد سلطنت طلب را به صورت یک پاره آتش گداخته در آورده بود؛ و کمکم رنگ تیرهٔ او به سرخی می گرایید، از سرخی به رنگ ارغوانی، و از رنگ ارغوانی به شعله های آتش. سرانجام طاقتش تمام شد، فریاد زد: «ماریوس! ای پسر نفرتانگیز! من نمی دانم پدر تو چگونه آدمی بود، و اصلاً نمیخواهم بدانم! من از او هیچ چیزی نمی دانم، فقط این را می دانم که او در دسته و گروهی بود که همه شان آدمهایی بودند از طبقات پست. همهشان یک مشت ولگرد بودند و آدم کش و دزد. من هیچ کدامشان را از نزدیک نمی شناسم، امّا می دانم که همه شان این طور بودند. می شنوی پسر؟ لقب بارونی تو به اندازهٔ کقش دم پایی من ارزش ندارد. اینها جنایتکارانی بودند که آلت دست روبسپر شدند. راهزنانی بودند که به «بو تو - نا - بارته ۱» خدمت می کردند. همه شان خائن بودند، خائن بهشاه قانوني مملكت، و خائن بهملّت. يكمّثنت آدمهای بیعار و ترسو بودند که در واترلو از جلو انگلیسیها و آلمانیها فرار كردند. من فقط اين چيزها را مي دانم. اگر پدر حضرتعالي از اين جور آدمها نبوده، که دیگر حرفی نیست. متأسفم که مجبورم حقایق را بهعرض عالى برسائم!»

۱. طرفداران سلطنت، بُناپارت را بـه تحقیر، «بـر تو ـ نـا ـ پـارته» Bu - o - na - Parté، میگفتند.

اینبار، نوبت ماربوس بود که آتش بگیرد و شعله ور شود. آقای ژیل نرمان می سوخت و می گداخت. ماربوس سراپا می لرزید، نمی دانست چه می شنود، و از حال و وضع خود خبر نداشت. مغزش آتش گرفته بود. مثل کشیشی بود که پیش روی او اشیای مقدس را در آتش سوزانده باشند؛ مثل مرتاضی بود که روی ثبت مورد پرستش او آب دهن انداخته باشند. نمی توانست چنین چیزهایی را بشنود و ساکت بماند.

امّاگیج شده بودکه چه بکند. می دید که حیثیت و حُرمت پدرش زیرپا لگدکوب شده است. چه کسی این کار را کرده بود؟ پدربزرگش. چگونه می توانست انتقام پدرش را بگیرد، و در عین حال باعث آزردگی خاطر پسدربزرگش نشود؟ نسمی خواست به پدربزرگش دشنام بدهد، و نمی خواست پدرش در این میان مظلوم واقع شود. در یک طرف او پدرش بود که در گذشته بود و برای او به صورت یک قدیس در آمده بود! در طرف دیگر، پدربزرگش بود با آن موهای سفید و احترام انگیز. لحظاتی طرف دیگر، پدربزرگش بود با آن موهای سفید و احترام انگیز. لحظاتی سرانجام، عنان اختیارش را از دست داد، به پدربزرگش خیره شد و با فریادی که به صدای رعد می ماند، گفت: «مرگ بر بوربن ها! مرگ بر آن خوک بزرگ، لوئی هجدهم!»

لوئی هجدهم چهار سال پیش مُرده بود، امّا ماریوس بهاین چیزها توجه نداشت.

صورت پیرمردکه از خشم سرخرنگ شده بود، ناگهان از موهایش سفیدتر شد. رو به مجسمهٔ دوک دُو بِری، که روی پیش بخاری بود، ایستاد و باوقار و متانت عجیبی به آن تعظیم کرد، وسپس دوبار از کنار بخاری تا پای بنجره رفت و باز آمد. تخته فرشهای کف اتاق زیر پای او صدا می کرد. به صورت یک مجسمهٔ سنگی در آمده بود که از گوشهای به گوشهٔ دیگر می رفت. سرانجام رو به دخترش، که همچون میش پیری گیج و بهت زده می رفت. سرانجام رو به دخترش، که همچون میش پیری گیج و بهت زده

نشسته بود و شاهد این غوغا بود، ایستاد و لبخندی زد و با لحنی تفریباً آرام، گفت: «یک باژون مثل این آقا، و یک بورژوا مثل من، نمی توانند زیر یک سقف زندگی کنند.»

و ناگهان، پریده رنگ و لرزان، و با قیافهای ترس آور و خشمگین، رو کرد بهماریوس، و فریادکشید: «هر چه زودتر از اینجا برو!»

و ماريوس از خانه بيرون رفت.

روز بعد، اَقای ژیل ترمان به دخترش گفت: «هـر شش مـاه یکبار، شصت پیستُول ، برای این جوانِ خون آشام بفرستید، و دیگر اسـم او را جلوی من به زبان نیارید.»

خشم او تا مدّتها دوام داشت، و بر اثر این خشم پایدار، تا سهماه بعد به دخترش «شما» میگفت.

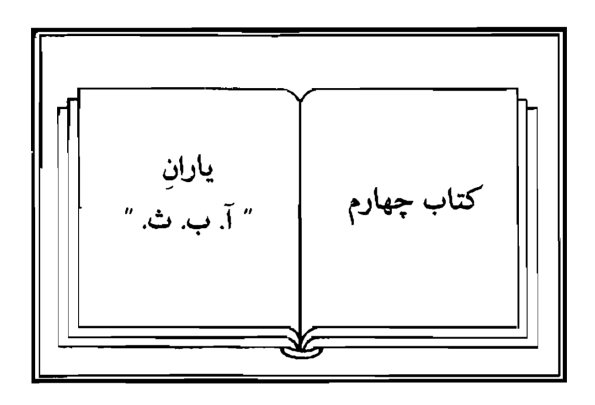
ماریوس نیز با خشم و نفرت از خانه بیرون رفت. در این حال، اتفاق دیگری هم افتاده بود که بر خشم و نفرت او می افزود. همیشه در اینگونه مواقع، از این جور اتفاقات ناگوار و ظاهراً جزئی پیش می آید که و خامت اوضاع را بیشتر می کند. نیگولت، وقتی که به دستور اربابش آقای ژبل نرمان، «آشغال» های ماریوس را به اتناقش برده بود، بی آنکه بداند و منظوری داشته باشد، آن قوطی فلزی را که به گردن آویز ماریوس متصل بود و کاغذ وصیّت نامهٔ پدر ماریوس در آن بود، به گوشه ای از اتاق انداخته بود، که از نظر دور مانده بود، و بعداً نتوانستند آن را پیداکنند؛ و ماریوس اد عا می کرد که آقای ژبل نرمان -که او را از آن پس به این نام می خواند، نه به عنوان پدربزرگ! -از سرِ خشم و کین، «وصیّت نامهٔ» پدرش را در آتش به عنوان پدربزرگ! -از سرِ خشم و کین، «وصیّت نامهٔ» پدرش را در آتش انداخته است. امّا او در واقع چیزی را گُم نکرده بود، زیراکلمه به کلمهٔ آن نوشته را از بر بود. با این وصف، کاغذ و دستخط بدرش برای او حُکم

۱. Pistole، سکّهٔ طلای قدیمی. در فرانسهٔ قدیم، این سکّه ها در حدود ده فرانک ارزش داشته است.

یادگار مقدّسی را داشت.

ماربوس بی آنکه بداند به کجا می رود و چه منظوری دارد، در کوچه ها به راه افتاد. سی فرانک در جیب داشت، و جز آن، ساعتش را داشت و چند دست لباس، که آنها را در ساکی جای داده بود. به میدان که رسید، سوار در شکه ای شد و آن را برای یک ساعت کرایه کرد. در شکه هم تصادفاً او را به طرف کارتیه لاتن ابرد.

ماريوس بهسوي چه سرنوشتي ميرفت؟



## جمعی که در تاریخ جایی نیافتند

در آن دوران، نوعی حرکت انقلابی، به گونه ای میهم، در جریان بود، بی آنکه در ظاهر نمایشی داشته باشند. از اعماق انقلابات ۱۸۸۹ و بی آنکه در ظاهر نمایشی داشته باشند. از اعماق انقلابات ۱۸۹۲ و ۱۸۹۲، نسیمهایی برخاسته بود و در هوا موج می انداخت، به اصطلاح، صدای جوانان در آمده بود. هر کس، بی آنکه متوجه باشد، با این حرکت همراه می شد و تغییر حال می داد؛ همان طور که عقربهٔ ساعت از جنبش باز نمی ایستد، در روح آدمی نیز عقربهٔ زمان در حرکت است. هرکس به تناسب فکر و حال خود، قدمی به جلو می نهاد. سلطنت طلبان در این به تحول لیبرال می شدند، و لیبرالها دموکرات.

این حالت مانند مد دریا بود که ترکیبی از هزاران جزر باشد. از خواص جزر آن است که در این حرکت قهقرایسی بسی چیزها درهم می ریزد و بههم می آمیزد. در این موقع است که افکار متفاوت و حجیب پدید می آیند و بههمدیگر می پیوندند. به همین روی، در آن عصر کسانی بودند که هم به آزادی عشق می ورزیدند و هم به ناپلئون. و ما تاریخ را باز می گوییم این چیزها سرابهای آن روزگار بودند. عقاید و آرای سیاسی مرحله های گوناگونی را طی می کنند. سلطنت طلبی و لیری ترکیب عجیب و نامأنوسی است و لیبرالیسم بناپارتی نیز کمتر از آن شگفتی آفرین عست.

بعضی از این گروههای روشنفکر، جدّی تر بودند، به اصول پای بند بودند، به حق و حقوق معتقد بودند، آرمان خواه بودند و همه چیز را به صورتی نامتناهی در نظر می آوردند. مطلق گرایی و آرمان خواهی، با سختیها و نرمش ناپذیریهایش روح آدمی را به سوی آسمان نیلگون می برد و در نامتناهی غوطه ور می کند. هیچ چیز بیش از اعتقادات بی چون و چرا و تعبّد آمیز، رؤیاها را بارور نمی کنند. برای شکل دادن به آرزوها، هیچ چیز به بهای رؤیا نمی رسد. خیال پردازی امروز به صورت فرضیات محال است؛ و فردا همین فرضیات، صورت و اقعی به خود می گیرد.

افکار و عقاید پیشرو ابعاد گوناگونی داشتند، که به هر روی ظهور اسرارآمیزشان، «نظام موجود» را، که بدگمان و ریاکار بود، تهدید می کرد. و همین نشانه ای بود از انقلابی بودنشان. منظور و هدف پنهان هر حکومت، با مقاصد پنهان هر ملّت، در اعماق با همدیگر برخورد می کنند. تهیه و تدارک عصیان، در واقع، بازتاب و پاسخی است به اندیشه کودتا در آن ایّام، هنوز در فرانسه سازمانهای نیرومند زیرزمینی مانند توگیند بوند! آلمان، و کاربوناریسم! ایتالیا وجود نداشت امّا در گوشه و کنار، افکار و اعتقاداتی ریشه داوند، بود که کمکم رشد می کرد و شاخ و برگ می داد. کوگارد در ایکس بایه ریزی شده بود. و در همین مایه گروه برگ می داد. کوگارد در ایکس بایه ریزی شده بود. و در همین مایه گروه برگ می داد. کوگارد و سازمانهایی نظیر آن در پاریس شکل گرفته بودند.

یاران «آ.ب.ث» چگونه چیزی بود؟ این گروه در ظاهر به تعلیم و تربیت کودکان نظر داشت، امّا در باطن می خواست که مردم را به قیام وادارد.

یاران «آ.ب.ث»، نامی بود که اعضای این جمع برای خود انتخاب

<sup>1.</sup> Tugendbund

<sup>2.</sup> Carbunarisme

<sup>3.</sup> Caugarde

کرده بودند. این حروف Abaisse تلفظ می شد، به معنای خوار شده و فروافتاده، که منظور از آن، «مردم» بودند. یاران «آ.ب.ث» می خواستند مردم فروافتاده را از جا بلند کنند. این نامگذاری نوعی بازی با کلمات بود که نباید به آن خندید. بازی با کلمات در دنیای سیاست اهمیت خاصی دارد، گواه ما بر این معنی، مفهوم عبارت «کاستراتوس اُدکاسترا"» ست، که «نارسس"» را به سرداری سپاه رساند، و گواه دیگر ما، «بَربری، و بریرینی آست، همچنین «فوثرؤس ای فوثه گؤس» و جملهٔ معروف «نام من پی یراست، و بنای خود را بر این پی یر به معنای سنگ می گذارم» آ و غیره و غیره.

یاران «آ.ب.ث» عدّه شان زیاد نبود، گروهی بود مخفی که در حالت جنینی بود. می توانیم بگرییم که تقریباً محفل انسی داشتند. بله، از محافل انسی است که بالاخره قهرمانان به وجود می آیند. در پاریس در دو نقطه گرد می آمدند: یکی در نزدیکی هال، در میکدهٔ کورنت که بعدها درباره اش صحبت خواهیم کرد؛ دیگری نزدیک پانتئون، در کافه کوچکی در میدان

۱. Abaissc، خوار شده و فرو افتاده.

Castratus ad castra .Y به ربان لاتین، به معنای «اختهٔ میدان جنگ» است.

۳. Narces از جنگاوران روم شرقی در قرن ششم میلادی بود که اخته بود و بهسرداری رسید.

۴. Barbari et Barberini جملهای است خطاب به خانزادهٔ بَربِرینی که در قرن هفدهم بناهای تاریخی را ویران کردند، و از مصالح آنها کاخی برای خود ساختند، که اشاره به مفهوم «بَربَر»ی و توحیش این امر است.

۵. Fueros y Fuegos، به معنان «آزادی و وطن»، که شمار لیبرالهای اسپانیائی بود.

۶. Tues Petrus et super hanc Petram به این معنی که تو پی بر هستی، و من بنای خود را بر این پی بر ۱ به به باز دیگر در پیر گوییهای تولومی بس آمده بود.

سن میشل به نام موزن اکه امروز باقی نمانده است. یکی از این دو پاتوق، مجاور محل کارگران بود و دیگری نزدیک دانشجویان.

جلسات عادی پاران «آ.ب.ث» در تالار دور افتادهٔ کافهٔ موزن تشکیل می شد که از کافه دور بود و با راهرو درازی به آنها راه داشت. دو پنجره و یک خروجی با پلکانی مخفی داشت که از کوچهٔ گِرس آسر در می آورد. در آنجا دخانیات مصرف می کردند، شراب می خوردند، قمار می کردند و می خندیدند. دربارهٔ بعضی چیزها با صدای بلند و دربارهٔ بعضی چیزها با صدای آهسته، حرف می زدند. روی دیوار چیزی آویخته بودند که برای تحریک کردن شامهٔ مأمور پلیس کافی بود؛ و آن نقشهٔ کهنهٔ فرانسه زمان جمهوریت بود. بیشتر یاران «آ.ب.ث» از دانشجویان بودند که با کارگران، اتحادی صمیمانه داشتند. اعضای اصلی جمعیت اینها بودند که از بعضی جمهات به تاریخ تعلق دارند ـ آنژولراس آ، کسمبفر، ژان پروور، فویی، کورفراک، باهورل، لگل آ، ژولی و گرانتره.

این جوانان، به نیروی دوستی، میان خود نوعی خانواده تشکیل میدادند و همهٔ آنها، جز لِگل، اهل جنوب فرانسه بودند.

این گروه را باید شناخت، هرچند که در گودالهای تاریک بُشت سرما فرو رفته اند و حالاکه به اینجا رسیده ایم، بی فایده نمی دانیم که شعاع نوری بر این گروه از جوانان بیفکنیم تا پیش از فرو رفتن در تاریکی خواننده چهرهٔ آنان را ببیند.

آنژولراس، که در صدر این گروه از او نام میبریم، و بعدها دلیلش را خواهید فهمید، فرزند یکی یکدانهٔ خانوادهٔ تروتمندی بود.

آنژولراس جوانی بود جذّاب، و در عین حال در وقت لزوم خشن و

<sup>1.</sup> Musain

<sup>2.</sup> Grès

<sup>3.</sup> Enjoires

<sup>4.</sup> Lesgle / Laigh

<sup>5.</sup> Grantaire

ترس آفرین. زیبایی او فرشته گون بود؛ آنتی نوس ا بود امّا سرکش. هرکس نگاه اسرار آمیز و نافذ او را می دید، گمان می برد که این جوان، یک بار دیگر نیز بهدنیا آمده و از پیچ و خمهای یک انقلاب عبور کرده است. هر وقت كه از انقلاب حرف مي زد، مثل آن بودكه خود شاهد انقلابي بوده، زيرا جزئي ترين وقايع آن را مي دانست. سرشتي داشت كه هم به كشيشان ميماند هم بهجنگجويان. از يک جوان بعيد مينمود که هم بتواند رهبر سیاسی باشد و هم فعّال و مبارز. در مرحلهٔ اول، سرباز دموکراسی به شمار می رفت، امّا در حقیقت از جنبشهای معاصر خود یا را فراتر میگذاشت و مبلغ آزادیهای مطلوب برای همه انسانها بود. مردمک چشمانش، عمق بخصوصی داشت، بلکهایش کمی قرمز بود، لب زیرینش پهن بود که به او حالتی بی اعتقاد و تکبر آمیز می بخشید، پیشانی اش بلند بود؛ وسعت پیشانی در صورت آدمی، مأنند وسعت آسمان است در پهنهٔ افق. او نیز مانند بعضی از جوانان آغاز این قرن و پایان قرن گذشته، که زود به شکوفایی می رسیدند، سرشار از جوانی و شور بود و طراوت دختران جوان را داشت. با آنکه مدّتی بود به سنّ مردی رسیده بود، ظاهری يجگانه داشت؛ بيست و دو ساله بود و هفده ساله مي نمود؛ به خود سخت می گرفت، مثل این بود که اصلاً خبر ندارد که در روی زمین موجودی بهنام «زن» وجود دارد. تنها به یک چیز عشق می ورزید، و آن هم حق و حقیقت بود؛ و تنها به یک چیز می اندیشید، و آن هم از میان بر داشتن موانع و مشكلات بود. اگر در كوهستان آوانتن البهدنيا آمده بود، گراكوس ا

۳. Gracchus نام دو برادر که قبل از میلاد مسیح در روم میزیستند. آنها برای برقراری نوعی اصلاحات ارضی، کوششهایی کردند و سرانجام به دست زمینداران بـزرگ نـابود ئىدند.

۱. Antinous غلام بسیار زیبای یکی از امپراتوران روم.

<sup>2.</sup> Aventin

می شد؛ و اگر عضو «کنوانسیون» بود، سن ژوست. به گلهای باغ نگاه نمی کرد، گویی از بهار چیزی نمی دانست؛ به نغمهٔ برندگان گوش نمی سیرد؛ مانند هارمودیوس ا گلها را برای آن دوست می داشت که شمشیرش را در لایهلای بو ته هایشان پنهان کند. همچون اریستو ژبتون بو د که زیبایی اوادنه ، او را از مبارزه با ستمگر باز نمی داشت. در شوق و شادی نیز وقار و متانتش را حفظ می کرد و جز جمهوری چیزی را شایستهٔ توجّه نمی دانست؛ تنها به پیکر مرمرین آزادی دل بسته بود. عقایدش را با هیجان بهزبان می آورد، گویی می خواست سرود پرشوری بخواند. بی محابا برای پرواز به سوی مقاصد بزرگ، بال و پر می گشود. وای به حال دختران زیبایی که می خواستند جایی در دل او باز کنند. اگر یکی از دختران دلربای میدان کامبری ، یا کوچهٔ سنزان بووه ، به فکر می افتاد تأثیر زیبایی و طنّازیاش را در این جوان، که به دانش آموزان از مدرسه گریخته بی شباهت نبود، بیازماید و سعی می کرد که این جوان را، که چهرهای سرخ و سفید داشت و چشمان آبی و مژگان بلند و لبهای تر و تازه و دندانهای صدفی و موهای بلند، بهوسوسهٔ عشق گرفتار کند، با نگاه تند و پرخاشگر او برخورد می کرد که به او می فهماند که حزقیل ۵ پیامبر را نباید با جوانان هوسباز نمایشنامه های «بُومارشه» اشتباه گرفت.

در کنار آنژولراس، که معرف منطق انقلاب بود، کُمبفر فلسفهٔ انقلاب را بازگو می کرد. بین منطق و فلسفهٔ انقلاب این تفاوت وجود دارد که منطق

<sup>1.</sup> Harmodius

۲. Evadne دختری زیبا بود و Aristogiton، جوان دلاور یونانی که با حکمرانی ستمگر
 درافتاد و زیبایی «او ادنه» او را از مبارزه بازنداشت.

<sup>3.</sup> Camberi 4. Saint jean Bouvais

حِزقیل (حزقیال) از پیامبران یهود، که سخنان او شاعرانه است و در رؤیاپردازی بسیار
 تو اناست.

گاهی به جنگ می انجامد، و فلسفهٔ آن همیشه به صلح منتهی می شود گمبفر مکمّل آنژولراس بود و اصلاح کنندهٔ او. قامتش بهبلندی او نبود، ظرافت اندام او را هم نداشت؛ دلش مي خواست كه عقايد والا و افكار بلند را در میان مردم گسترش دهد. از انقلاب سخن می گفت، امّا به تمدّن مى انديشيد و آرزومند بودكه پيرامون قلهٔ رفيع انقلاب را آسمان آبى تمدّن فراگیرد، تا با آنژولراس همراهی کند. انقلاب به تعبیر آنژولراس، از حقوق الهي بود، و به تفسير گمبفر از حقوق طبيعي آدمي. آن يک شيفتهٔ رویسییر بود، و این یک فریفتهٔ کُندرُسه اکمبفر بیش از آن ولراس با مردم مأنوس بود و با آنها سازگاری داشت اگر این دو جوان امکان می یافتند که در تاریخ جایی باز کنند، یکی عادل می شد و دیگری عاقل. آنؤولراس مردانه تر می اندیشید و کمبفر انسانی تر. «مرد و انسان» ۲ تفاوتشان در این فاصله بود. كمبفر ملايم بود، و آنژولراس جدّى و تندخو. كمبفر كلمه «همشهری» را دوست داشت، اما کلمهٔ انسان را بیشتر می پسندید؛ مانند اسپانیاییها، با میل و رغبت، کلمهٔ آمبره ۲ را بهزبان می آورد. هر کتابی را مي خواند، به تآتر مي رفت، جريانات اجتماعي را دنبال مي كرد، خواص تقطّب نور را در کشفیات آراگُو ٔ فرا می گرفت. به تحقیقات ژوفرواسنت هیلره علاقهمند بود، که عمل دوگانه شریانها را در رساندن خون از قلب به گوشههای مغز شرح میداد. از فرا گرفتن حلوم دست بردار نبود. سنسیمون و فوریه ٔ را با هم میسنجید. برای خواندن خط هیروگلیف ٔ

۱. Condorcet ، (۱۷۹۴ ـ ۱۷۴۳) ریاضی دان و دانشمند و اقتصاددان و سیاستمدار فرانسوی. ۲. به لاتین Homo et Vir.

۲. Hombre به معنای مرد و انسان

۴. Arago، منجّم و فیزیکدان فرانسوی.

۵. Gcoffroy Saint Hillaire ، طبیعی دان فرانسوی (۱۷۲۷ ـ ۱۸۴۴) که برای اولیس بار در فرانسه تدریس جانور شناسی را آغاز کرد و بنیانگذار باغ نباتات پاریس است.

ج. Fourier, Saint Simon ، از دانشمندان و علمای اجتماعی فرانسه.

تلاش می کرد. هر سنگ بارهای که به دستش می رسید، آن را می شکست تا بتواند از نظر زمین شناسی وضعش را مشخص کند به یاری حافظه تصویر یک کرم ابریشم را میکشید. غلطهای لغتنامهٔ فرهنگستان را ییدا می کرد و نشان می داد. نوشته های پوزگو و دلوز ۲ را می خواند. هیچ چیز را تأبید نمی کرد حتّی معجزات را؛ و هیچ چیز را انکار نمی کرد ـ حتّی بازگشت ارواح را. مجموعهٔ روزنامهٔ مونیتور را ورق می زد و به دنیای فکر و خیال فرو می رفت. معتقد بود که آینده در دست آموزگاران است، و در مورد آموزش و برورش دقيقاً بهمطالعه مي برداخت. معتقد بودكه جامعه باید سطح فکری و اخلاقی خود را بالا ببرد، جوانان را باید با عقاید و آرای فلاسفه آشنا کرد تا فکر آنان بارور شود؛ و از آن بیم داشت که اگر وضع بههمین شکل بماند و در شیوهٔ آموزش و پرورش تغییری ندهند، و جوانان تنها ادبیات دو سه قرن پیش، و به اصطلاح «کلاسیک» را بیاموزند و به یادگیری مطالب محدود و جزئی فضل فروشان دولتی را ادامه بدهند، مدارس همچنان موجوداتی دست ساز و کم مایه خواهند بود. کمبفر خردمند بود و باک سرشت که با صراحت حرفش را میزد و از دانشهای گوناگون بهره داشت، و در عین حال شجاع و غیرتمند بود و معتقد بود که تخیّلات و آرزوهای او در مورد راه آهن، جرّاحیهای بی درد، عکّاسی، تلگراف برقی، پرواز بالنها، و چیزهای دیگر کمکم جامهٔ عمل خواهد پوشید؛ و امّا از دیوارهای بلند و استواری که با خرافات و اختناق و افکار و تصوّرات واهي و بي اساس درگرداگرد بشر كشيده بودند، وحشت داشت. و از كساني بودكه اعتقاد داشت كه علم بهپيشرفت خود ادامه مي دهد و در آینده این وضع تغییر می یابد. آنژولراس رئیس بود و کمبفر راهنما. هر که این دو را می شناخت، دلش می خواست دوش به دوش آنژولراس

V. Hieroglyphe ، خط قديم مصريان.

Deluze, Puysegur . A ، از استادان و خبرگان دانش مانیه نیزم.

بجنگد، و در کنار کمبفر قدم بردارد. امّا باید گفت که کُمبفر نیز مرد رزم بود و در هر حال آمادگی داشت که اگر مانعی در سر راه ببیند، با آن درگیر شود و با همهٔ نیرو به آن حمله کند. با این وصف، بیشتر دوست داشت که از راه آگاه کردن تدریجی مردم، و وضع قوانین و مقررّات مثبت و مفید، جامعه را در مسیر درست پیش برد. در میان دو نوع روشنایی، بیشتر مي بسنديد كه چراغي برافروزد تا آنكه حريقي به پاكند. البته با آتش زدن، مى توان شعله هاى فروزاني همرنگ طلوع آفتاب پديد آورد، امّا او معتقد بودكه بايد شكيبا بود و بهانتظار دميدن آفتاب نشست. آتشفشاني كوه فضا را روشن می کند، امّا روشنایی بامداد از آن بهتر است. کُمبفر سیبدی زیبا و دلنشین را بر شعلهوریهای خیره کننده ترجیح می داد. نوری که با دود آلوده باشد، و تا قلَّهُ حقيقت فرا رود، مانند رويدادهاي سال ٩٣، او را بهوحشت میانداخت با این وصف بی حالی و بی قیاری مردم را نمی پسندید، کُف و يف را از بخار بدبو بهتر مي دانست، و سيل بنيان كن را از گنداب ساكن دوست تر می داشت، و آبشار نیاگارا را از دریاچهٔ «مؤن فُوکُن ۱» بیشتر میپسندید. و ساده تر بگوییم، تند رفتن را میخواست نه شکون را؛ و هر وقت که دوستان پُرجوش و خروش او، که با حشو و زواید کاری نداشتند و انقلاب را به گونهای مطلق می ستودند با او بحث می کردند، او نیز دست از خُرده گیری برمی داشت و می گفت که باید به هر صورت به پیش رفت، ترقّی باید کرد، راه را بهروی ترقّی باید گشود، ترقّی باید مناسب باشد با نظم شیوهٔ درست و بی توهم و بی اضطراب. کُمبفر حاضر نبود دست روی دست بگذارد و منتظر بماند تا آیندهای آرام و بی تحول فرا رسد، و اجتماع از دگرگونی و پیشرفت دور بماند. همیشه این جمله را تکرار می کرد که مسعادت باید معصوم باشده که اگر عظمت انقلاب در آن باشد که به وقایع و آرمانهای حیرت آورش خیره شویم، و در میان چنگالهای خونین و

۱. Montfaucon ، دریاچهای آرام در منطقهٔ مرن فوکن فرانسه.

آتشین آن در میان صاعقه ها به پرواز درآییم، در مقابل حُسن و لطف ترقی و تحول در آن است که بی پیرایه و بی ریا و نیرنگ باشد. واشنگتن، نماد چنین ترقی و تحولی بود و دانتُون مظهر چنان انقلابی. و آنها همچون دو فرشته اند و با این تفاوت، که یکی پروبال نرمی همچون قو داشت و دیگری با بالهای عقاب آسا پرواز می کرد.

ژان پروور از کمبفر نیز ملایم تر بود؛ ژهان آمی نامیدندش که از روی تفتن، تلاشِ خود را با جریانات اجتماعی قرون وسطی می آمیخت. ژان پروور عاشق بود، گل کاری می کرد، فلوت می زد، شعر می سرود، مردم را دوست می داشت، برای زنبان دلش می سوخت، برای کودکان گریه می کرد، آینده و اعتقاد به خداوند را با اعتماد به هم می آمیخت و انقلاب را تنها از یک نظر درخور ملامت می دانست، که سَر بزرگ مردی چون آندره شنیه آرا از تن جدا کرده است. آهنگ صدایش ظریف و آرام بود، امّا گاهی تند و خشن می شد؛ در ادبیات صاحب نظر بود، تقریباً شرق شناس بود، و از همه بالاتر خوب بود و مهربان. و معتقد بود که معصومیت باید در کنار عظمت قرار بگیرد. در شعر، آنچه راکه وسیع و بی کران بود بیشتر می بسندید. زبانهای ایتالیایی و لاتین و یونانی و عبری را می دانست و با این همه دانایی تنها آثار دانته، ژوونال آ، اشیل ه واشعیای نبی را به زبانهای بیگانه می خواند در میان فرانسویان کُرنی و راسین را بر دیگران ترجیح می داد، و اگر یبادوبنیه را از کُرنی بیشتر می بسندید. گاهی از شهر بیرون می داد، و اگر یبادوبنیه را از کُرنی بیشتر می بسندید. گاهی از شهر بیرون می داد، و در میان علفهای و حشی و گندم زارها راه می دفت، همانقدر با می دفت و در میان علفهای و حشی و گندم زارها راه می دفت، همانقدر با می دفت و در میان علفهای و حشی و گندم زارها راه می دفت، همانقدر با

<sup>1.</sup> Jean Prouvaire

۲. Jehan ظاهراً اشاره دارد به ژهان دو ساتره، در اثر داستان نویس فرانسوی، آنتوان
 دولا سال، که از مظاهر جوانمردی و دلاوری در قرن پانزدهم بود.

۲. Andre Chenier، شاعر فرانسوی که در دوران انقلاب اعدام شد.

۵. Eschyle، شاعر یونانی.

f. Jovenel يا Juvenal، شاعر لاتين.

ابرهای آسمان خود را مشغول می کرد که با وقایع روی زمین. روح و فکر او دو پهلو داشت: یکی رو بهخدا داشت و دیگری رو بهانسان؛ یا مطالعه می کرد یا به تفکّر و تأمّل می پرداخت. روزها در این فکر بود که چگونه می توان گرهٔ مسائل اجتماعی، مانند مُزد، سرمایه، اعتبار، ازدواج، مذهب، آزادی اندیشه، آزادی عشق، آموزش و پرورش، فقر، تعاون، مالکیت تولید و توزیع را گشود. شبها به ستارگان، این اجرام آسمانی، چشم می دوخت. او نیز مانند آنژولراس ثروتمند بود و فرزند یکی یکدانه، نرم سخن می گفت، سرش را زیر می انداخت. با اندوه لبخند می زد، به سرو لباس خود توجهی نداشت، بی قید و بی خیال می نمود، زود سرخ می شد. و با این همه جسور بود و بی پاک.

فویی ایکی دیگر از اعضای این گروه، کارگر بادبزن ساز بود؛ و مادر نداشت، بازحمت روزی سه فرانک در می آورد و تنها آرزویش آن بود که رهایی بخش جهان و جهانیان باشد؛ تنها سرگرمیاش آموختن علم بود، که آن را نیز رهایی بخش می دانست. خواندن و نوشتن را نزد خود آموخته بود، و چون بی مادر بود چشم امیدش را بهوطن دوخته بود. دلش نمی خواست در روی زمین مردی را بی وطن ببیند، و آنچه را که ما امروز مسالهٔ ملیّت می گوییم در ذهن او جای ممتازی داشت و او به آن جنبه ای والا والهی داده بود. تاریخ را عملاً مطالعه کرده بود تا به علّتها پی ببرد و خشم و نفرت را در خود برانگیزد. در این گروه، جوانان آرمان خواه بیشتر به قضایای داخلی فرانسه توجه داشتند، و فویی خارج از کشور را نگاه به قضایای داخلی فرانسه توجه داشتند، و ایتالیا را خوب می دانست، و نمهای این ممالک را، به جا و بی جا، برای دفاع از حقوق ملّتها به زبان نمهای این ممالک را، به جا و بی جا، برای دفاع از حقوق ملّتها به زبان می آورد. تسلّط ترکیه برکِرت و تسالی ۳، روسیه بر وَرشو، اتریش بر ونیز،

<sup>1.</sup> Feuilly

و این گونه چیزها او را بهخشم می آورد. بیش از همه، رویدادهای سال ۴۱۷۷۲ او را به هیجان می آورد. هنگامی که خشم و نفرت به اوج برسد، سخن گفتن شور و حرارت بیشتری می یابد. فُویی نیز در اوج هیجان دربارهٔ رویدادهای فضاحت آمیز سال ۱۷۷۲، و ملّت شریف و شجاعی که در این میان محو شده بود، و جنایتی که سرانِ سه دولت مرتکب شده بودند، ساعتها سخن می گفت. هرگز از این گونه مباحثات، و دفاع از حقوق ملتها خسته نمى شد در واقع، همهٔ فجايع تاريخ معاصر از تقسيم لهستان آغاز می شود. تقسیم لهستان قضیهای است که سرچشمهٔ همهٔ جنایات سیاسی را در آن می توان یافت در این قرن، جنایتکاران و ستمگران، یکی پس از دیگری، تقسیم لهستان را بی چون و جرا تأیید می کنند؛ و اگر کسی پروندهٔ جنایتهای سیاستمداران این عصر را ورق بزند، به خوبی می تواند چهرهٔ واقعی آنها را در برخورد با این قضیه آشکارا ببیند. در کنگرهٔ وین، دربارهٔ این جنایت بحثهایی کردند ۱۷۷۲ فریاد شوق شكارچيان است، و در ١٨١٥ لاشة حيوان شكار شده را تقسيم ميكنند4. فُویی این مطالب را با صراحت بیان می کرد. این کارگر فقیر، دفاع از عدالت را به عهده گرفته بود، و عدالت نیز او را بزرگ و تابناک جلوه می داد و بدین گونه بهاو پاداش می بخشید. در حقیقت، در حق و حقوق ملّتها نوعی ابدیّت وجود دارد. ورشو با تاتارستان تفاوت دارد؛ و نیز نمی تواند تو دسک اباشد.

پادشاهان در این مناطق بهمانع برمی خورند و افتخاراتشان را از دست

۳. Tessalie ناحیهای در یونان شمالی.

۴. اشارهای است به تقسیم لهستان.

۵. کنگرهٔ وین در سال ۱۸۱۵ بعد ازشکست ناپلئون، برای تقسیم کشورهایی که بهدست او فتح شده بودند، تشکیل شد.

ج. Tudesque ، از تبایل قدیمی اقوام ژرمن.

مى دهند. دير يا زود، مردم اين سرزمينها، كمه در غرقاب ستم فرو رفتهاند، سر از میان امواج بیرون می آورند، یونان دوباره یونان می شود و ايتاليا دوباره ايتاليا؛ فرياد ملل مظلوم بر ضد غاصبان تا ابد پايدار مي ماند. حقوق یک ملت را نمی توان برای همیشه رُبود. این گونه تقسیمات و رسوا و دور از عدالت آیندهٔ خوشی نخواهد داشت. نمی توان یک ملّت را مانند یک دستمال به گوشهای انداخت و نشانهها و علاماتش را محو کرد. و امّا کورفراک از یاران «آ.ب.ث»، بدری داشت که او را دُوکورفراک می گفتند؛ یکی از کارهای نادرست بورژوازی در دوران «بازگشت سلطنت» قبول حرفِ اضافهٔ « de» در جلو نام كساني بودكه از تبار اشراف و اعيان بودند. بورژواهای دوران لامینرو۲ این حروف بینوای « de» را خیلی جدّی گرفته بو دند و اصرار داشتند که « de » باید از جلوی نامها بر داشته شود. آقای دُوشــوولن مسيخواست كسه او را شُـوولن بنامند، و همچنين آقايان دُوكُومارتن، دوكُونستان، دولافايت، علاقه داشتند كه آنها راكُومارتن و گونستان، ولافایت صدا بزنند. آقای دوکورفراک هم که می خواست از دیگران عقب بماند، « de » را از اوّل نام خود حذف کرد و «کورفراک» شد. این نکته را نیز بگوییم که اگر می خواهید کورفراکِ جوان را بشناسید، تولوميس را بهياد بياوريد.

کورفراک لبریز بود از شور و جوشش جوانی، که معمولاً در این دسته از جوانان نوعی زیبایی شیطانی ذوق و هوش را به چشم می توان دید. به مرور زمان، و در سالهای بعد، این صفا و مِهر از بین می رود و همچون بچه گربهٔ بامزه ای که گربهٔ بزرگی می شود و همهٔ آن لطف و بامزگی را از دست می دهد، دانشجوی پر شور و پر احساس از جوانی و شور کناره

<sup>1.</sup> Courfeyrac

۲. La minerve Francaise ، روزنامه ای که در آن زمان منتشر شد.

می گیرد و به صورت یک بورژوا در می آید.

چنین روحیه و ذوقی را در جوانانی که دوران دانشجویی را میگذرانند بسیار می توان یافت. اکثر کسانی که در ایس سن و سال در دانشگاه درس می خوانند تقریباً همین وضع و حال را دارند. ذوق شور جوانی به این شکل، دست به دست از نسلی به نسل دیگر می رسد. اگر کسی در سال ۱۸۲۸ به سخنان کورفراک گوش می سپرد، تولومیس را در سال ۱۸۱۷ به بار می آورد. امّاکورفراک جوان شجاعی بود؛ و از شباهتهای ظاهری که بگذریم، با تولومیس تفاوت زیادی داشت. آنچه در پشت ظاهر پر شورشان بود یک عالم با هم متفاوت بود. زیرا در پس چهره تولومیس یک دادستانِ نادرست پنهان بود، و در نهاد کورفراک یک انسان دلاور و با غیرت.

آنژولراس رئیس بود، گمبفر راهنما بود، و کورفراک قلب و مرکز این گروه بود. دیگران نور و روشنایی بیشتری داشتند و کورفراک شور و حرارت بیشتری. او همهٔ ویژگیهای یک مرکز را داشت که هم مدوّر بود و هم نور افشانی میکرد.

یکی دیگر از «یاران»، با هورل بود؛ که در شورش خونین ژوئن ۱۸۲۲، به هنگام تشییع جنازهٔ لالمان ۱ به این جمع پیوسته بود.

با هورل جوانی بود خوش خلق، که معاشر خوبی نبود؛ شجاع بود و دست دل باز و حتی ولخرج، امّا جوانمرد، پرگو بود، امّا خوب حرف میزد؛ بیباک بود، امّا گستاخ. ابعاد خوب شیطان را در وجود خود داشت. ظاهرش تند و تیز بود و عقایدش خون آلود بود و بی نهایت ماجرا جو. از همه چیز بیزار بود، جز زد و خورد. اگر حادثه ای پیش نمی آمد و درگیری و زد و خوردی در کار نبود و بوی شورش و انقلاب به مشامش نمی رمید، چیزی را می شکست یا سنگی را از سنگفرش کوچه می کند،

<sup>1.</sup> Lallemand

همیشه برای جنگیدن و سرنگون کردن حکومت آماده بود. یازده سال بود که دانشجو بود، به رشتهٔ حقوق علاقه داشت، امّابه درس خواندن و فرا گرفتن علم حقوق علاقه مند نبود. شعارش این بود: «وکیل دادگستری شدن هرگز!» و کلاه چهارگوش فارغ التحصیلی را بی فایده در کنار تخت خواب خود روی میز نهاده بود. هر وقت که گزارش به در ورودی مدرسهٔ حقوق نزدیک می شد ـ و این اتفاق کمتر می افتاد ـ دکمه های ردنگتش را می بست ـ در آن زمان هنوز پالتو باب نشده بود ـ و احتیاطات لازم بهداشتی را مراعات می کرد! دربارهٔ در ورودی مدرسهٔ حقوق گفته بود: «پیرمرد مهربانی» است. آقای دِلونکور، رئیس سالخوردهٔ این مدرسه را «بیای یاد بود» نام داده بود. مطالب درسهای حقوق را برای تصنیف سازی مناسب می دانست و معتقد بود که از چهرهٔ استادان حقوق می توان کاریکاتورهای جالبی کشید. مستمری سالانهٔ سه هزار فرانکی اش، او را از نظر مادی بی نیاز کرده بود. به همین جهت، تن به کار نمی داد. پدر و مادرش روستایی بودند و تلقینات او باعث شده بود که احترام فرزند شان را نگاه دارند.

دربارهٔ پدر و مادرش میگفت: ارباب نیستند، رعیتاند، و بههمین دلیل صاحب عقل و هوشاند. باهورل جوان هوسبازی بود؛ در چند کافه وقت گذرانی میکرد. دیگران به چیزهایی عادت داشتند، امّا او به هیچ چیز عادت نکرده بود. ولگردی را دوست داشت همهٔ ابنای بشر سرگشته و سرگرداناند امّا پاریسی ها ولگردند. ذهنی قوی داشت، و بیش از آنچه می نمود بافکر بود.

باهورل، رابط یاران «آ.ب.ث» با گروههای سری دیگر بود که در ابتدای کارشان بودند، یا در سازمان دهی چندان موفق نبودند.

در میان یاران این سازمان، که همه جوان بودند، تنها عضوی بود که سرش مو نداشت. مارکی داواره 'که از لوئی هجدهم لقب دوک گرفته بود، زیرا در روز مهاجرت زیر بازوی شاه را گرفته و بهاو کمک کرده بود تا سوار کالسکه شود، این داستان را نقل می کرد: در سال ۱۸۱۴، که شاه به فرانسه بازگشت، به محض آنکه در بندر کاله از کشتی پیاده شد، مردی جلو رفت و نامه ای به دست او داد. لوئی هجدهم پرسید: چه می خواهد؟ آن مرد گفت: اعلیحضرتا! استدعا دارم مرا به سرپرستی یک دفتر پستخانه منصوب فرمایید. شاه نام او را پرسید در جواب گفت «لگل» شاه ابروان درهم کشید و به نامه نظری انداخت و در زیر آن امضای لگل را دید که به صورت Lesgle نوشته شده بود. شاه متوجه شد که لگل با این املا به معنای عقاب نیست و به ناپلئون ارتباطی ندارد و لبخندی زد. مردی که به معنای عقاب نیست و به ناپلئون ارتباطی ندارد و لبخندی زد. مردی که توضیح داد که یکی از اجدادش سگ بان و نامش لگول " بوده است و نام او در واقع درهم ریخته «لگول» است، نه لگل به معنای عقاب ... شاه از توضیحات او خوشش آمد و خندید و چندی بعد این مرد به دستور شاه یا توضیحات او خوشش آمد و خندید و چندی بعد این مرد به دستور شاه یا تصادفاً، رئیس پستخانه موه "شد.

عضوی که سرش طاس بود پسر همین آقای لِگل بود، که «لِگل دومُو» امضا می کرد، و یاران او را بوسوئه فنام داده بودند.

بوسونه جوانی بود شاداب، که در زندگی همیشه گرفتار بود. ویژگیاش این بود که به هر کاری دست می زد موفق نمی شد؛ در بیست و پنج سالگی موهایش ریخته بود. پدرش با هزار زحمت توانسته بود

<sup>1.</sup> Marquis d Avaray

۲. L'Aigle \_ Calais . به معنای عقاب، و عقاب نشان مخصوص ناپلئون بود.

<sup>3.</sup> Lesgules

۴. Moaux مرکز شهرستان سِن امارن در فرانسه.

<sup>5.</sup> Bossuet

خانهای و باغچهای برای خود و خانوادهاش خریداری کند، امّا بوسونه جوان، یعنی پسر آن مرد، در یک معاملهٔ ناشیانه هم خانه را از دست داده بود و هم باغچه را، و بعد از آن دیگر هیچ چیز نداشت. هر چند که از دانش و هوش بهرهمند بود، اما بهجایی نرسیده بود. هرچه داشت از دستش می گرفتند و فریبش می دادند. هر بنایی که بالا می برد بر سر خودش خراب می شد. اگر می خواست شاخهای از درختی ببرد، دست خودش را می برید. اگر معشوقهای می یافت، بعد از چند هفته، می دید که با دیگری عشق می ورزد. هر لحظه بدبختی تازهای به او روی می آورد، مایهٔ شور و شادی او همین چیزها بود! می گفت: «زیر یک سقف آجری زندگی میکنم، که مرتباً آجرهایش روی سرم میریزد. و هر حادثهٔ بدی که برای او پیش می آمد، نگران و متعجّب نمی شد، گویی از قبل آن را پیش بینی کرده بود، و با صفا و صداقت، بخت بدش را قبول می کرد. از بدی سرنوشت خود چنان می خندید که گویی آن را نوعی بازی و شوخی مى بنداشت. بى چيز و ندار بود، امّا كيسهٔ روح او هيچ وقت از شادى و خوشی تهی نمی شد. زود بهزود به آخرین سکّهٔ دارایی اش می رسید، امّا هرگز به آخرین خنده نزدیک نمی شد. هر وقت که فلاکت و تیره بختی تازهای در خانهاش را می کوفت، با خوش خلقی در را بهروی او باز میکرد، و به او درود میگفت؛ و هرگاه که مصیبتی به او روی می آورد، با شوخی و مسخرگی روی شکم خود ضرب می گرفت. با قضا و قدر دوست و خودمانی شده بود و او را با نام کوچکش، «بدبیار!» میخواند.

ستمکاریهای سرنوشت او را مبتکر و مخترع کرده بود. همیشه چارهساز بود. پول در جیب نداشت امّا هر وقت که لازم می دید، ابتکار به خرج می داد و پولی را که برای ولخرجی نیاز داشت به دست می آورد. یک شب زنی هرجایی را به رستوران برد. شامی خوردند که در حدود صد فرانک خرج میزش بود و در آن هنگام که مست مست شده بود، رو

به آن زن کرد و گفت: «آهای! دخترِ صد فرانکی!کفشهایم را از پایم دربیار!»

بوسوئه نرم نرم بهطرف شغل وکالت دادگستری می رفت و چندان عجلهای برای این کار نداشت و از این نظر به باهورل شباهت داشت. خانهٔ ثابتی نداشت. هرچند ماه را در یک جا می گذراند. مدّتی با ژولی در یک خانه زندگی می کرد. ژولی پسری بود که در دانشکدهٔ پزشکی درس می خواند و دو سال از بوسوئه کوچکتر بود.

ژولی بیمار خیالی بود، به جای آنکه در دانشکدهٔ پزشکی درمان بیماران را یاد بگیرد، خود بیمار شده بود. در بیست و سه سالگی خیال میکرد که به انواع و اقسام بیماریها مبتلا شده، و مرتباً زبان خود را در آیینه نگاه میکرد و معتقد بود که آدمی خواص عقربهٔ قطب نما را دارد. سَرِ تختخوابش را به طرف جنوب، تا به هنگام خواب جریان خونش برعکس جریان بزرگ مغناطیسی نباشد. هر وقت که باد و طوفان برمی خاست، نبض خود را میگرفت. با این وصف، از همهٔ بارانش خوشتر و خندان تر بود. همین حالات پر اضطراب اند که جوانی را با شادی و سرخوشی ترکیب میکنند و موجودی خوش آمدنی و عجیب را بوجود می آورند. رفقایش به جای موجودی خوش آمدنی و عجیب را بوجود می آورند. رفقایش به جای موجودی نا شرخی با در از وللللی شدی، می توان با چهار بال پرواز کنی!» به او می گفت: «حالاکه ژولللی شدی، می توان با چهار بال پرواز کنی!» ژولی عادتش این بود کمه نوک عصایش را به توکی بینی اش بمالد.

ژولی عادتش این بود که نوک عصایش را به نوک بینی اش بمالد. معمولاً کسانی که از ذکاوت و هوش بسیار برخوردارند، چنین عاداتی دارند.

و همهٔ این جوانان، که خلق و خوی متفاوتی داشتند، و باید آنها را

<sup>1.</sup> Jolllly

۲. Aile (ال) در زبان فرانسه به معنای بال است. و حرف L نیز «ال» تلفظ می شود.

جدّی گرفت، یک دین و آیین داشتند و آن هم ترقی و تعالی جامعه بود.

همه شان فرزندان بی فاصلهٔ انقلاب بودند. حتّی کسی که از همه سبکبارتر بود، به محض آنکه از انقلاب سال ۸۹ حرفی می زد، سنگینی و وقار پیدا می کرد. پدران آنها در آن موقع یا قبل از آن، مشروطه خواه بودند یا سلطنت طلب و یا لیبرال، امّا چه فرق می کرد؟ این نوع اختلاف نظرها مربوط به آن دوران بود و به اینها ربط نداشت. در رگهای این جوانان خون یاک اصول و اعتقادات انقلابی جاری بود، و بی آنکه با یکدیگر اختلافی داشته باشند، همه دوستدار حق و حقیقت و انجام وظایف انسانی خود بودند.

آنها برای رسیدن به آمال و آرزوهایشان، با یگانگی و دانایی، مخفیانه طرح ریزی میکودند.

در میان این افراد پرشور و حسّاس و معتقد و مؤمن، جوانی نیز بود که اهل سفسطه بود و به هیچ چیز اعتقاد دربست نداشت، و معلوم نبود که چگونه در این گروه راه یافته، نام او گرانیّر و از دانشجویانی بود که در طول اقامتش در پاریس چیزهای بسیار آموخته بود؛ میدانست که بهترین قهوه را باید در کافهٔ لامبلَن اخورد؛ و برای بازی بیلیارد، هیچ کجا بهتر از کافهٔ ولتر نیست. نان شیرینیهای خوشمزه و دختران خوشگل را باید در کافهٔ رامیتاژ در بولوار مِن بیدا کرد؛ و جوجه کباب خوب را در رستوران مادرساگه به عالی ترین خوراک مارماهی را نزدیک دروازهٔ کونهت و بهترین شراب سفید را نزدیک دروازهٔ گومباه... و جای هر چیز خوب را در بهترین شراب سفید را نزدیک دروازهٔ گومباه... و جای هر چیز خوب را در بهترین شراب سفید را نزدیک دروازهٔ گومباه... و جای هر چیز خوب را در بهترین شراب سفید را نزدیک دروازهٔ گومباه... و بای هر چیز خوب را در بهترین شراب ما بواسی ای زیباترین زن کفشدوز آن بهر وزگار، چنان از دیدن صورت زشت او ناراحت شده بود که گفته بود

<sup>1.</sup> Lemblin

<sup>2.</sup> Maine

<sup>3.</sup> Mere Sagvet

<sup>4.</sup> Cunette

<sup>5.</sup> Combat

<sup>6.</sup> Irma Boissy

«گرانتر تحمل ناپذیر است!» اما این چیزها از خودپسندی او نمی کاست. همهٔ زنان را با محبت و با سماجت نگاه می کرد، مثل این بود که می خواست به آنها بگوید: «هر وقت که بخواهم، می توانم!» و همیشه می خواست به رفقایش نشان بدهد که محبوب خانمهاست.

کلماتی چون حقوق ملتها، حقوق انسانی، قرارداد اجتماعی، انقلاب فرانسه، جمهوری، دموکراسی، انسانیت، تمّدن، دین و آیین، و نظایر آنها برای گرانیر تقریباً معنی و مفهومی نداشتند او همهٔ این چیزها را مسخره می کرد، که سفسطه آفت هوش است. زندگی را با شوخی و مسخرگی می گذراند و غالباً می گفت: «در عالم تنها حقیقتی که وجود دارد همین جام پر از شراب است و بس!» همهٔ فداکاریها و جانفشانیها را از طرف هر گروه و دستهای بود، بهباد نیشخند می گرفت؛ خواه برادرش چنین کاری کرده بود، خواه پدرش، خواه روبسپیر، خواه لوازرول! در مورد هر نوع فداکاری و جانبازی، خنده کنان می گفت: «بی خود و بی جهت، زود تر بهاستقبال مرگ رفتند!» صلیب را در هر جا که می دید می گفت: «چه تکه به استقبال مرگ رفتند!» صلیب را در هر جا که می دید می گفت: «چه تکه رفقی!» ولگرد بود و قمار باز و شب و روز مست. هر وقت که رفقای جوانش را می دید که در عالم فکر و خیال فرو رفتهاند تصنیفی را با آهنگ مخصوص «زنده باد هانری چهارم» می خواند، با این مضمون: «دوست بداریم شراب را، دوست بداریم دختران مستِ خواب را!» و با این ترانه خوانی آزارشان می داد.

اما چنین مرد سفسطه گری، تنها در یک مورد متعصّب بود؛ و این یک مورد نه فکری بود نه عقیدهای نه هنری و نه دانشی، بلکه شخصی بود و آن شخص، آنیژولراس را میستود، دوست می داشت، عزیز می شمرد این سفسطه گر مطلق، که به همه چیز شک داشت و با هیچ چیز کنار نمی آمد، با آنیژولراس، که از همهٔ یارانش

سختگیرتر و با ایمانتر بود، دست اتحّاد داده بود و از او فرمان می برد. نه به خاطر فکر و عقیدهٔ آنژولراس، مرید او شده بود، بلکه سجایای اخلاقی او را می پسندید. و چنین چیزی هر چند روح نواز و بدیع است، امّا برای ما نامأنوس نیست، و بسیار دیده ایم که یک مرد شکّاک و بی ایمان، به یک انسان مؤمن و با عقیده دل می بندد و مرید او می شود. و این امر قانون رنگهایی را به یاد ما می آورد که مکّمل یکدیگرند. در واقع، ما به سوی چیزی کشیده می شویم که در ما نیست، نا بینا بیش از هر کس روز را دوست دارد. مردی که قد کوتاه دارد، دلش می خواهد که رئیس و فرمانده او بلند قامت باشد.

قوریاغه همیشه به آسمان نگاه می کند. چرا؟ برای آنکه پرواز پرندگان را تماشا کند. گرانتر، که در مرداب شک دست و پا می زد، دوست می داشت که پر کشیدن و پرواز از ایمان را در آنژولراس ببیند؛ به او نیازمند بود، بی آنکه خود از این نکته با خبر باشد، بی آنکه بخواهد به علتها پی ببرد. آنژولراس با سرشت پاک و پاکیزه و روحیهٔ استوار و پایدارش، او را مفترن خود می کرد. گرانتر از روی غریزهٔ ضّد خود را ستایش می کرد. افکار سست و رنگ به رنگ و از هم گسسته و بیمارگونهٔ او به آنژولراس پیوند می خوردند، مثل آن بود که به یک چیز محکم و مطمئن وابسته می شدند به این پایگاه استوار تکیه می کردند. گرانتر در کنار آنژولراس برای خود چیزی بود. وانگهی خود او نیز از دو عنصر مسخرگی و صمیمت درست شده بود. بی قیدی او مرکزی بود برای دوست داشتن. از ایمان چشم می پوشید، امّا نمی توانست دوستی و محبت را کنار بگذارد. ایمان چشم می پوشید، امّا نمی توانست دوستی و محبت را کنار بگذارد. تناقض عجیبی در روحش بود. محبّت نیز نوعی ایمان است. سرشتش این تناقض عجیبی در روحش بود. محبّت نیز نوعی ایمان است. سرشتش این چنین بود. کسانی هستند که گویی آفریده شده اند تا در پشت سر دیگران راه بروند پلوکس ، پا تر گل، نیسوس، اودامیداس، افستیون، پکمژا، نیز راه بروند پلوکس ، پا تر گل، نیسوس، اودامیداس، افستیون، پکمژا، نیز

Pechmeja, Ephestion - Eudamidas, Nissus, Patrocle, Pillux .١، از نسيمه خيدايان

بدین گونه بودند، آنها نیز به دیگری تکیه داشتند. نام هر کدام در همه جا در پی نام دیگری می چسبد. از آنِ خودشان نیستند. گرانتر از این گروه بود، دنباله رو آنژولراس بود.

تقریباً می توان گفت که این گونه دنباله روی ها، در حروف الف هم دیده می شود، مانند دو حرف «O» و «P» که به هم چسبیده اند ا اُرست و پیلاد ۲ نیز چنین سرنوشتی داشتند.

گرانتر قمری بود که در اطراف آنژولراس چرخ می زد و بر اثر همین مهر ستایش آمیز، به این کانون راه یافته بود. هر چند که هیچ گوشه و خاکی را در جان دوست نمی داشت، کم کم دلبستهٔ این کانون شده بود، و در همه جا دنبال آنژولراس بود و از این کانون بیرون نمی رفت: تنها دل خوشی اش آن بود که هر وقت شراب می خورد و مستی شراب همچون غباری بر چشمانش می نشست رفقایش را مثل اشباحی که در حرکت بودند، می دید، و چون خوش خلق بود، همه با او کنار می آمدند.

آنژولراس که ایمانی بی چون و چرا داشت و این دوست همیشه مست را ناچیز می شمرد، امّا با مهربانی و دلسوزی بزرگ منشانهای او را تحمل می کرد گرانتر همانند «پیلاد» بود که «اُرست» خود را به چنگ آورده بود. آنژولراس کمتر به او توجه می کرد، گاهی با او رفتاری خشونت آمیز داشت، و گاهی از دست او به خشم می آمد و او را از کانون بیرون می کرد، امّا گرانیر به روی خود نمی آورد و باز می آمد، هر وقت از آنژولراس سخن به می آمد می گفت: «آه! چه مرمر زیبایی است!»

 <sup>→</sup> افسانه ای که شهرت خود را مدیون همراهی و دنباله روی از نام آوران دیگری هستند.
 ۱. در الفبای فرانسه O و P در پی همدیگرند.

۲. Oreste ، پسر آگاممنون بود، و درستى او با Pyłade ، به صورت ضرب المثل درآمدد.

## خطابهٔ بوسوئه بر سر جنازهٔ بلوندو۱

یکی روز بعد از ظهر حوادثی اتفاق افتاد که، چنانکه خواهیم دید، با رویدادهایی که قبلاً شرحش را داده ایم ارتباط داشت. در آن روز، لگل دومو در کافهٔ موزن، که پاتوق آنها بود، به دیوار تکیه داده و در عالم فکر و خیال فرو رفته بود. ظاهر او به مجسمهای می ماند که در گوشهای استراحت کرده باشد. تنها بار سنگینی که بر جان او فشار می آورد افکار و تخیلاتش بود و در این حال، از پشت شیشه میدانِ سَن میشل را زیر نظر گرفته بود. تکیه کردن به دیوار، نوعی دراز کشیدن ایستاده است که برای پناه بردن به عالم رؤیا وضع مناسبی است. لِگل دومو در آن لحظات، به ماجرای جدید بدبیاری خود در مدرسهٔ حقوق فکر می کرد که همهٔ به ماجرای جدید بدبیاری خود در مدرسهٔ حقوق فکر می کرد که همهٔ نقشه های او برای آینده، هر چند که نامرتب و درهم برهم بودند به هم ریخته بود.

با این وصف، فکر کردن و به عالم خیال پناه بردن مانع از دیدن و تماشا کردن نیست لگل دومو نیز در این حال به رفت و آمد در شکه ها در میدان نگاه می کرد در این میان، دُرشکهٔ دو چرخی را دید که بسیار آهسته میدان را دور می زد و ظاهراً دنبال جائی می گشت. لگل دومو که کنجکاو شده بود، با دقت به در شکه خیره شد و توی در شکه جوانی را دید که یک

ساک دستی بزرگ جلوی پایش بود لِگل دومُو از کافه بیرون آمد و به مسافر آن در شکه دقیق تر شد و نام ماریوس پون مرسی را دید که با حروف در شت روی ساک دوخته بودند.

با دیدن این نام به خود آمد، فکر و خیال را کنار گذاشت و با تعجب به در شکه که تقریباً متوقف شده بود، نزدیک شد و به آن جوان رو کرد و گفت:

«شما آقای ماریوس پون مرسی هستید؟»

ــ بله

درشکه متوقف شد. لِگل دومُو گفت: خوب شد دیدمتان، دنبال شما میگشتم.

ماریوس پرسید: «دنبال من؟ برای چی؟»

جوانی که در درشکه نشسته بود، ماریوس بود که خانه پدربزرگش را ترک گفته بود و با درشکه بی هدف در شهر می گشت، و حالا در مقابل خود کسی را می دید که تا حال او را ندیده بود. ناچار گفت « من شما را نمی شناسم.»

لِگل دومُو گفت: «من هم شما را نمی شناسم، امّا باید با شما حرف بزنم»

ماربوس، با آنکه گمان میکرد که این جوان از یاوه گویان خیابان گرد است، از درشکه پایین آمد و به درشکه چی اشاره کرد که منتظر بماند؛ و در این حال پریشان بود و نگران. اما لِگل دوشو بی آنکه به روی خود بیاورد گفت: «شما پریروز به مدرسه حقوق نیامده بودید؟»

\_شايد

ـخير آقا!... شما بهطور حتم بهمدرسهٔ حقوق نيامده بوديد.

ماریوس پرسید: «آقا! شما دانشجو هستید؟»

بله آقا! من هم مثل شما دانشجوی حقوقم. پریروز بعد از مدّتی

رفتم که سری بهمدرسه بزنم، چه می شود کرد؟ آدم گاهی به فکر می افتد که ناپرهیزی بکند و سری بهمدرسه بزند اتفاقاً به محض آنکه پای من به کلاس درس رسید، استاد به فکر افتاده بود که حاضر و غایب بکند. حتماً می دانید که استادها در این جور وقتها چه قیافهٔ مضحک و مسخرهای پیدا می کنند. این استاد هم، همین که اسم یک دانشجو را سه بار صدا می زد و جواب نمی شنید، می گفت که اسم او از دفتر حذف بشود، و دیگر دانشجو به حساب نمی آید، و شصت فرانکی که بابت شهریه داده، باد هوا می شود.

ماریوس به حرفهای او گوش می داد، ولگل دومو همچنان حرف می زد:

—بله ... این استاد، که حاضر و غایب می کرد، بلوندو بود. بلوندو را که می شناسید؟ بینی اش خیلی دراز است و قیافهٔ متقلبی دارد و چه کیفی می کرد و قتی که می دید یک نفر غایب است و او می تواند اسمش را از دفتر خط بزند این بلوندوی متقلّب برای حضور و غیاب، به ذوق خودش، از حرف «پ» شروع کرده بود و من اصلاً گوش نمی دادم. چون اول اسم من «پ» نیست. حاضر و غایب درست و به قاعده پیش می رفت همه حاضر بودند و جواب می دادند، و بلوندوی بیچاره غصّه می خورد. با خودم می گفتم: آی بلوندوا... امروز نمی گذارم بدجنسی کنی و اسم کسی را خط بزنی! ... توی این فکر بودم که بلوندو صدا زد: ماریوس پون مرسی! هیچ کس جواب نداد. بلوندو خوشحال شد و باز صدا زد: ماریوس پون مرسی! هیچ کس جواب نداد. باخوشحالی قلم را برداشت که روی این اسم را خط بکشد اما من آدمی هستم نازکدل، با خودم گفتم: «این پون مرسی باید جوان نازنینی باشد که به کلاس درس خودم گفتم: «این پون مرسی باید جوان نازنینی باشد که به کلاس درس خوب به نظم و ترتیب اهمیت نمی دهد؛ دانشجویی است که مثل همهٔ آدمهای خوب به نظم و ترتیب اهمیت نمی دهد؛ دانشجویی است با هوش و با فکر خوب به نظم و ترتیب اهمیت نمی دهد؛ دانشجویی است با هوش و با فکر

که زیاد اهل درس نیست از آن کله پوکها نیست که از صبح تا شب درس میخوانند و مغزشان را از علوم و ادبیات و الهیات پُر میکنند، از آن دانشجویان شیک و آراسته و اتو کشیده هم نیست که مرتباً سر کلاس حاضر میشوند. این دانشجو باید از آن تنبلهای خوب دوست داشتنی باشد که کارش ولگردی است و پرسه زدن با دخترها قرار گذاشتن، و شاید الساعه رفته باشد سراغ یکی از معشوقههایش، که شاید قبلاً معشوقهٔ خود من بوده... بله . به همین دلیل من بینوای نازکدل به فکر افتادم که او را نجات بدم و در همان لحظه که این بلوندوی بی همه چیز، قلمش را در مرکب خیس میکرد و می خواست روی اسم او خط بکشد برای بار سوم فریاد زد: «ماربوس پون مرسی! ... من جواب دادم: حاضر! و به همین دلیل شما از خطر نجات پیدا کردید.»

ماريوس گفت: « آقا ... آقا... »

لِگل دومُو نگذاشت که او حرفی بزند و گفت: «شما نجات پیدا کردید و خودم به دام بلوندو افتادم»

ــ منظورتان را نمى فهمم.

سقضیه خیلی ساده است. من نزدیک در ایستاده بودم که بعد از تمام شدنِ مراسم حضور و غیاب پا به فرار بگذارم. استاد هم مثل این که به او الهام شده باشد، خیره شده بود به من. این بلوندوی بد ذات و متقلب بعد از حرف «پ» بی خود و بی جهت پرید روی حرف «لام» از اتفاق اول اسم من لام است من از اهالی «مُو» هستم و اسم من لگل است.

ماریوس گفت: «لگل؟... چقدر اسم زیبا و افتخارآمیزی است.» ا بله آقا!... وقتی بلوندو به این نام زیبا رسید و با صدای بلند گفت:

لِكُل ... من هم فرياد زدم: حاضر!... اما بلوندو خنديد و گفت «اگر شما پون

۱. ماربوس گمان می کرد که لگل به معنای عقاب است، و به علت علاقه اش به ناپلئون،
 این نام را زیبا و افتخار آمیز می دانست.

مرسی باشید، نمی توانید لگل باشید!» این جمله، استاد شاید برای شما ناراحت کننده باشد، اما برای من شوم بود؛ چون بلوندو دیگر معطل نشد و اسم مرا خط زد.

ماربوس ناراحت شد و گفت: «آقا!... واقعاً متاسفم كه ...»

لگل نگذاشت که جملهاش را تمام کند و گفت: «من تصمیم خودم را گرفتهام، خیال دارم با چند جملهٔ زیبا و مؤثر این بلوندوی بد ذات را از دنیای زنده ها بیرون کنم. در نظر من او دیگر یک موجود زنده نیست. اگر این موجود لاغر و رنگ پریده و متقلب را به خاک بسپارند، بر سر قبر او خطابهای ایراد خواهم کرد و خواهم گفت: «ای عدالت پیشگان روی زمین، عبرت بگیرید!» ... در اینجا بلوندو خفته است. بلوندوی بینی دراز بلوندوی شوم، بلوندوی گاو انضباطی، سگ نگهبان فرشتهٔ حضور و غیاب، استاد حقوق که اندام بی قواره ای داشت، و سختگیر بود، و باشرف و وحشت انگیز! خداوند او را نیست و نابود کند که نام مرا از دفتر مدرسهٔ حقوق نیست و نابود کرد!»

ماريوس دوباره گفت: «خيلي متأسفم»

لگل دوموگفت: « جوان!... امیدوارم از این داستان عبرت بگیرید و از این بهبعد مرتباً سرکلاس حاضر شوید.»

از شما عذر ميخواهم. مرا ببخشيد

- به هر حال، منظم و مرتب باشید تا به خطر حذف نام از دفتر مدرسه حقوق دچار نشوید.

\_متاسفم! متأثرم!

لگل قاه قاه خندید و گفت: اما برعکس، من بسیار خوشحالم چون داشتم با شتاب تمام در سرازیری وکیل دادگستری شدن پیش می رفتم و این تصادف مرا از این گرفتاری نجات داد. از شغل دادگستری ناچار صرف نظر می کنم و در نتیجه از حق بیوه زنان دفاع نخواهم کرد، حق

یتیمان را زیر پا نخواهم گذاشت. نه ردای بلند وکلای دادگستری را می پوشم و نه دورهٔ کارآموزی وکالت را می گذرانم. خیالم از هر جهت آسوده شد. آقای ماربوس پون مرسی! این پیروزی را مدیون شما هستم. باید در اولین فرصت برای عرض تشکر به منزل شما بیایم؛ راستی منزلتان کجاست؟

ماريوس گفت: «منزل من فعلاً توى آن درشكه است.»

لگل با لحنی آرام گفت: «با این حساب باید شما جوان شروتمندی باشید. چون درشکه، خانهای است که سالی نه هزار فرانک باید اجارهاش را داد.»

در این لحظه کورفراک از کافه بیرون آمد. ماریوس با لبخند غم آلودی گفت: «من از دو ساعت قبل با این درشکه این طرف و آن طرف میروم. بلکه جا و منزلی پیداکنم».

كورفراك كه نزد آنها آمده بودگفت: آقا! بياييد بهمنزل من

«لگل»گفت: من مقدم بر دوستانِ كورفراك هستم. ولى شايد حق با او باشد چون من در اين عالم جا و منزلى ندارم.

کورفراک گفت: «بوسوئه: دیگر مزه پراکنی بس است!»

ماريوس گفت: بوسوئه!... خيال ميكردم اسم شما لگل است.

لكل گفت: بله لكل دومو. اما دوستان مرا بوسوئه صدا مىزنند.

کورفراک دست ماریوس را گرفت، با او سوار درشکه شد و به درشکه چی گفت: بروید به هتل (پُرت سَن ژاک!»

و آن شب، ماریوس در اتاقی در هتل «پُرت سن ژاک»، دیوار بهدیوار اتاق کورفراک مستقر شد.

## ماریوس و حرفهای تازه

چند روزی می گذشت، ماریوس و کورفراک دوست و صمیمی شدند. در فصل جوانی همه زود با همدیگر جوش می خورند و دل به هم می دهند. ماریوس در کنار کورفراک آسوده نفس می کشید، و این وضع برای او تازگی داشت. کورفراک از گذشتهٔ او چیزی نمی پرسید؛ اما به سخن نیازی نبود، ظاهر ماریوس گویای حال او بود. بسی از جوانان هستند که سیمایشان همه چیز را حکایت می کند. این گونه جوانان تنها به هم نگاه می کنند و با نگاه به همه چیز پی می برند.

با این حال، روزی کورفراک در یک جمله از او پرسید: «راستی شما عقیده سیاسی بخصوصی ندارید؟»

ماریوس نمی خواست جواب دقیقی بدهد زیر لب گفت: «معلوم است که دارم.»

پيرو چه مسل*کي هستيد*؟

ـدموكرات، و طرفدار بُناپارت.

کورفراک گفت: یعنی چیزی بین سفید و سیاه، خاکستری؛ و به هر حال چیزی اطمینان بخش. روز بعد، کورفراک، ماربوس را به کافهٔ موزن برد و در آنجا آهسته در گوش او گفت: «باید شما را وارد انقلاب کنم!» و او را در کانون سرّی یاران «آ.ب.ث» به رفقای خود معرفی کرد و بسیار آهسته

به طوری که به گوش ماریوس نرسد، به دوستان گفت؛ «یک نو آموز».

ماریوس در لانهٔ صاحبان فکر افتاده بود. و با آنکه ساکت و باوقار بود، در بحث و جدل از آنها کم نمی آورد.

ماریوس که تا آن وقت در زندگی گوشه گیر بود و عادت کرده بود که كمتر حرف بزند و بيشتر فكر كند، وقتى كه خود را در ميان اين جوانان یرجوش و خروش دید، ابتدا کمی از آنها می رمید، زیرا از هر سو کسی چیزی می گفت، و او را به سوی خود می کشید، و گفت و گو و جنب و جوش این جوانان آزاد فکر و پرکار، که مدام در رفت و آمد بودند، آرامش او را بر هم می زد؛ و گاهی در لابه لای آشفتگی ها، چنان از خود و افکارش دور مى افتاد كه به زحمت مى توانست خود را جمع و جور كند. اعضاى اين جمع، از فلسفه و ادبیات و شعر و تاریخ و دین و آیین به سبک و شیوه ای سخن میگفتند که برای او تازگی داشت، و دور از انتظارات او بود. به شنیدن این گونه حرفها عادت نداشت، و چیزهایی می دید و می شنید که به نظرش عجیب می آمد؛ چنانکه گاهی می پنداشت که در اینجا شاهد نوعی شورش و آشوب است. ماریوس بعد از آنکه از پدرش فاصله گرفته و با افکار و اعتقادات سیاسی پدرش آشنا شده بود بهباورهای او ایمان آورده بود و گمان می کرد که به والاترین اندیشه های بشری دست یافته است. امدا در ایسنجا حرفهای دیگسری میشنید و کمکم ریشههای اعتقادی اش سست می شد. زاویه ای که همه چیز را در میان آن می دید، به نظر می آمد که اضلاعش جابه جا می شود؛ و هر چیز که به آن معتقد و مؤمن بود، رفته رفته در برابر چشم او رنگ میباخت. همه چیز بهلرزش افتاده بود. تكان عجيبي در درون خود احساس ميكرد، و تقريباً از اين وضع رنج میبرد.

به نظر می آمد که این جوانان چیزی را مقدّس و متبرک نمی دانستند، و دریارهٔ هر موضوع چیزهابی می گفتند که برای ماریوس عجیب بود، فکر و

روح او که هنوز با این حرفها مأنوس نبود آزرده می شد.

در آن روزها یک نمایشنامه تراژدی و بهاصطلاح «کلاسیک» را بس صحنه برده بودند. و برای معرفی آن بر در و دیوار پوسترهایی چسبانده بودند. باهُورل، آن آگهی های دیواری را دیده بود و با فریاد میگفت: مُرده باد تراژدی! این جور نمایشنامهها را فقط بورژواها می پسندند». ماریوس این حرف را شنید و چیزی نگفت، اما کُمبفر بهباهُورل اعتراض کرد و گفت «با هُورل! اشتباه میکنی! بورژوازی تراژدی را دوست می دارد. و نباید از این نظریه بورژوازی اعتراض کرد. تراژدی با آن کلاهگیس مخصوص به خود، به علّتی و به مناسبتی به وجود آمده است. من از کسانی نیستم که اشیل را دستاویز میکنند و مُنکر وجود تراژدی کلاسیک می شوند. در طبیعت، چیزهایی هست که طرح و بَدَل چیزهای دیگرند؛ چیزهایی می بینید شبیه به منقار یا بال و پر و یا پنجهٔ پرندگان که در حقیقت می شنرید که به جای آنکه ما را متأثر کند، به خنده می اندازد. و اشتباه از همین جاست وقتی که ما مرغ خانگی را در ردیف پرندها می گذاریم، همین جاست وقتی که ما مرغ خانگی را در ردیف پرندها می گذاریم، پس چرا تراژدی کلاسیک را در کنار تراژدی باستانی قبول نکنیم.»

ویک روز، ماریوس و آنژولراس و کورفراک از کوچهٔ ژان ژاک رو سو میگذشتند کورفراک بازوی ماریوس راگرفت و گفت: حتماً اطلاع داری که اسم این کوچه قبلاً پلاترپر بود، و حالا اسمش ژان ژاک رو سو است. در حدود شصت سال پیش ژان ژاک رو سو در این کوچه خانهای داشت و با زنی زندگی می کرد به اسم «ترِز». ترز مرتباً بچه می زایید و ژان ژاک بچه ها را سر راه می گذاشت.

آنژولراس به کورفراک پرخاش کرد و گفت: «در پیشگاه ژان ژاک، از این مهملات نباید گفت. من این مرد را شایستهٔ ستایش میدانم. میگویند

۱. Eschyle ، نمایشنامه نویس بزرگ یونان قدیم.

که او بچههایش را به حال خود رها می کرد و دنبال زندگی خود می رفت. فرض کنیم که این طور باشد، امّا باید توجه داشت که ژان ژاک همهٔ خلق را به فرزندی قبول کرد.»

هیچ کدام از این جوانان کلمهٔ «امپراتور» را به زبان نمی آوردند. تنها ژان پسروور، از او بسه نام «ناپلئون» یاد می کرد، و دیگران او را «بناپارت» می خواندند، و آنژولراس نام او را «بوئوناپارت» تلفظ می کرد.

ماریوس از این چیزها متعجب می شد. و این آغازی بود برای دانایی ا.

۱. به لانین: Initium Sapientioe، به معنای آغاز دانایی که به موجب متن کتاب مقدس، ترس از خداوند «آغاز دانایی» است.

## تالاری در پستوی کافهٔ موززن

ماریوس در همهٔ بحثها و گفت و گوهای این جوانان حاضر بود، و گاهی در مباحث شرکت می کرد. یک شب این گفت و گوها به مسیری کشیده شد که روح و فکر ماریوس را تجان داد.

یاران «آ.ب.ث» در تالاری در پستوی کافهٔ موزّن گرد می آمدند. آن شب تقریباً همه یاران در آنجا بودند، چراغی نور شکوهمندانهاش را در فضا پخش می کرد، و یاران آرام آرام، از هر چیز و هر جا سخن می گفتند. تنها ماریوس و آنژولراس خاموش نشسته بودند و دیگران هر چه به فکرشان می رسید به زبان می آوردند. گاهی صحبت بین دوستان همین گونه آرام است و در هم و برهم، که معمولاً سرگرم کننده است و در عین حال آشفته و بی حساب، امّا به هر حال گفت و گوست. آن شب هم گفت و گو این چنین بود. هر کس حرف دیگری را می شنید، و دنبالهاش را گو این چنین بود. هر کس حرف دیگری را می شنید، و دنبالهاش را می گرفت یا جوابی می داد و از هر گوشه صدایی برمی خاست.

تنها یک زن در ایس تالار رفت و آمد داشت، و آن هم لوئیزن ا ظرفشوی کافه بود. اوگاهی ظرفهای شسته را جابه جا می کرد، و راه عبورش از اینجا بود.

گرانتِر، که مست مست بود، چنان سر و صدایی راه انداخته بود و بلند

بلند حرف می زد که گوش شنوندگان را کر می کرد و حرفهای او هم بوی عقل مي داد و هم بوي جنون. با شور و غوغا چنين مي گفت: «من تشنهام. آی بی رحمها! من در عالم رؤیا می بینم که بشکهٔ شراب «هایدلبرگ» سکتهٔ قلبی کرده، و برای نجات او دوازده زالوی بزرگ بهبدنش چسباندهاند؛ یکی از آن دوازده زالو من هستم. دلم میخواهد شراب بخورم تا زندگی را فراموش کنم. نمی دانم زندگی را که چیز مزخرفی است، کی اختراع كرده؟ كه نه دوام دارد و نه ارزش. هر كس را مي بيني هر عذابي را تحمل می کند تا چند روز بیشتر زنده بماند. زندگی چیزی نیست جز ظاهر سازی که چیز به در د بخوری در آن پیدا نمی شود. سعادت قابی است کهنه که فقط یک طرفش را نقاشی کردهاند. تورات می گوید: همه چیز پوچ است و باطل ا. و من هم همين عقيده را دارم. «هيج»، چون نمي خواست سر تا پا برهنه باشد، جامهٔ غرور و خود فریبی را به تن کرد. و تو را مى فريبد. اى زندگى! چگونه باكلمات دروغين هر چيز و هر كس را می آرایی! که در این روزگار، آشپزی را هنر یخت و بز می گویند، رقّاص را استاد، شعبدهباز را تردست، مشتزن را قهرمان، گلاه گیس ساز را هنرمند، شاگرد بنّا را معمار، اسب سوار را ورزشکار و خرخاکی را حشرهٔ خوش نقش و نگار. امّا غرور و خود فریبی دو رو دارد؛ یک روی آن حماقت است، مثل سیاه پوستی که برای خود آرایی بهخودش خرمهره آویزان میکند؛ و روی دیگر آن بلاهت است، مثل فیلسوفی که لباس پاره می پوشد. یک روی آن مرا می خنداند و روی دیگرش اشکم را در می آورد. چیزی که مردم آن را لیاقت و افتخار و حتی شرافت سی نامند، بهنظر من از اجناس تقلبّی است. پادشاهان غرور و افتخار را بهشوخی می گرفتند؛ کالیگولا یک اسب را به درجهٔ کنسولی مفتخر کرد، شارل دوم به كباب گوشت گاو منصب شواليه بخشيد. حالا خودتان حساب كنيد كه

۱. تورات، كتاب جامعه.

در مقابل صالیجناب «اینچیتاتوس» او جناب بارون «رُزبیف» چطور می شود خود نمایی کرد؟ امّا آدمی از نظر ذاتی و واقعی هم چندان ارزش و اعتباری ندارد. همسایه چشم دیدن همسایه را ندارد. سفید، در حق سياه بيرحم است. كل زنبق اگر زبان داشت از كبوتر چه ها كه نمي گفت! هیچ کس به هیچ کس رحم نمی کند. یک زن خشکه مقدس پشت سر یک زن مقدس نما چیزهایی میگوید که گویی زبانش از افعی زهر دارتر است و از مار سیاه مرگبارتر. نمی خواهم نادان و بی مایه باشم، چون دوست دارم چیزهایی را برای شما شرح بدهم. من همیشه آدم با ذوق و با هوشی بودم! وقتی که شاگرد کلاس نقاشی بودم، بهجای آنکه نقش سیب را بکشم، سیبها راکش می رفتم؛ چون در زبان فرانسه Rapin مذکر Rapine استًا. این بود شرح حال اینجانب. حالا بیاییم سر حساب شما دوستان عزيز، كه همه چيزتان، فهم وكمالاتتان، اخلاق و رفتارتان موا بـهخنده مى اندازد. هر نوع حسن و كمال در نهايت، به عيب و نقص منجر مي شود. آدم مقتصد كارش بهخست مىكشد؛ سخاوتمند بهاسراف نزديك مي شود؛ مرد شجاع باكسى كه لاف بهلواني مي زند فاصلة زيادي ندارد. آنکه زیاده از حد به تقوا و پرهیزکاری دل می بندد، ربا میکند. در تقوا و پرهیزکاری همان قدر عیب و نقص هست که در لباس پارهپارهٔ دیوژن. شما از چه کسی طرفداری می کنید؟ از چه کسی تعریف و تمجید می کنید؟ از قاتل یا مقتول؟ از سزار یا از بروتوس؟

۱. Incitatus نام اسب کالیگولا امپراتور ستمکار روم. که به اسب خود مقام کنسولی داده بود و هر کس می خواست به حضورش شرفیاب شود، ناچار بود از رئیس دفتر و منشی او وقت ملاقات بگیرد و Rosbif، یا Roastbeef، نوعی خوراک گوشت سرخ کردهٔ گاو است.

۲. Rapin در زبان فرانسه به معنای نقاش نوآموز، و Rapine به معنای دستبرد و غارت است.

معمولاً در این قضیه اغلب از قاتل طرفداری میکنند و می گویند: زنده باد بروتوس! و او قاتل سزار بود پس تقوا و کمال را در آدمکشی باید جست. بسیار خوب، فرض کنیم که تقوا چنین حکم می کرده، اما حکم جنون هم همین بوده است. این مردان بزرگ چه کارهایی کردهاند؛ مثلاً همين بروتوس، يعنى قاتل سزار، شيفته مجسمه يک بسر بچه بود. اين مجسمه از آثار استرانژی لیُون بود، یعنی همان پیکر تراش یونانی، که مجسمهٔ آکنموس ۱، زن مردنمای معروف به «زیبا ساق» را ساخت، و نِرُون بههر جا سفر میکرد این مجسمه را همراه میبرد از این پیکرتراش یونانی، استرانژی لیون، این دو مجسمه به یادگار ماند، که نِژُون شیفتهٔ یکی از آن دو مجسمه بود، و بروتوس فریفتهٔ یکی دیگر. همین مسأله شباهت روح و فکر نرون و بروتوس را نشان می دهد. سراسر تاریخ بشری تکرار همین چیزهای بیهوده است. تاریخ هر قرن تکرار تاریخ قرن گذشته است. نبرد مارنگون ۲ رونوشتی از جنگ پیدنا ۴ نبرد تولیپاک ۴ در دوران کلوویس و جنگ آسترلیتز در عصر ناپلئون مثل دو قطره خون بههمدیگر شباهت دارند. پیروزی در جنگ چیزی است ابلهانه؛ پیروزی واقعی آن است که به طرف حقیقتی را بفهمانیم و او را قانع کنیم. پس سعی کنید بلکه بتوانید چیزی را ثابت کنید. شما هم وقتی در زد و خوردی یا در جایی پیروز شدید، احساس خوشحالی میکنید؛ چه خوشحالی مبتذلی! پیروزی حتّی شما را هم راضی میکند؛ بینوایی را ببین! افسوس! در همه جا خود فریبی و بی غیرتی هست، همه می خواهند کامیاب و موفق شوند، حتّی در دستور زبان، که هُوراس میگوید باید تابع طرز استعمال کلمات بود . پس

1. Eucnemos

<sup>2.</sup> Marengo

۳. Pydna، شهری در مقدونیه، که در ۱۶۸ قبل از میلاد، در ابنجا جنگی روی داد و با شکست برسه Persee، استقلال مقدونیه خاتمه یافت.

<sup>4.</sup> Tolbiac

۵. به لاتین Sivoletusus، (در کتاب هنر شاعرانه).

من حق دارم که نوع بشر را حقیر بشمارم. کل را به حال خود بگذاریم و بهجزء بپردازیم؟ توقع دارید از اقوام و ملل تعریف و تمجید کنم؟ بهمن بگوئید از کدام ملت؟ یونان را می گویید؟ آتنیها، این پاریسیهای دنیای قدیم به قول کُولینیی ۱، فوسیون ۲ راکشتند، اما از ستمگران تملق میگفتند، تما آنجاکه آناسه فور دربارهٔ «پیزیسترات» می نویسد: «شاش او زنبورهای عسل را جذب می کردا» معتبرترین مرد یونان، در یک دورهٔ پنجاه ساله، فیلاتاس ٔ استاد صرف و نحو بود. از بس ریزه اندام و سبک وزن بود، کفشهایی می پوشید که پاشنه هایشان از شرب بود تا روی زمین یند شود و باد او را نبرد! در میدان بزرگ کُورَنت مجسمهای نصب کرده بودند که «سیلانیون» ۷ آن را ساخته و پلین ۸ طرحش را داده بود، مجسمهٔ اپیستات ۹. او کی بود؟ چه کرده بود؟ این شخص فن پا جلو پای حریف گذاشتن و او را بهزمین زدن را اختراع کرد. و این خلاصهای بود از مجموع افتخارات مردم یونان. حالا از ملّتهای دیگر بگوئیم. از انگلستان تعریف و تمجید کنیم یا فرانسه؟ فرانسه؟ برای چه؟ بهخاطر پاریس؟ من که نظرم را دربارهٔ آتن گفتم، که پاریس دنیای قدیم بود. این هم کم و بیش همان است. از انگلستان بگویم؟ برای چه؟ بهخاطر لندن؟ من از کارتاژ متنفرم. لندن هر چند که پایتخت زر و زیور و تجملات است، در عین حال مرکز فقر و بینوایی هم هست. تنها در محلهٔ چارینگ کراس ۱۰ هر سال صد نفر از گرسنگی می میرند. بله، چنین است آلبیون ۱۱. این را هم اضافه کنم که

<sup>1.</sup> Coligny

Phocion .۲ سردار و سخنور آتن (قرن چهارم قبل از میلاد).

<sup>3.</sup> Anacephore

۴. Pisistrate، حاكم ستمكّر يونان.

<sup>5.</sup> Philatas

<sup>6.</sup> Corinthe

<sup>7.</sup> Silanion

<sup>8.</sup> Pline

<sup>9.</sup> Epistate

<sup>10.</sup> Charing - Cross

Albion . ۱۱ ، نام قدیم بریتانیا.

روزی یک زن انگلیسی را دیدم که عینک آبی داشت و تاجی ازگل سرخ، و می رقصید. این هم از انگلیس. حالاکه وصف جان بول اراگفتیم، نوبت برادر او جوناتان است. من از برادرآمریکایی انگلستان، که غلام و برده دارد، اصلاً خوشم نمی آید. اگر جملهٔ معروف «وقت طلاست» را از انگلیسی ها بگیرید دیگر چیزی برایشان نمی ماند و اگر پنبه را که هم شروت است و هم پادشاه، از آمریکائیها بگیرید، همه چیزشان راگرفته اید. آلمان بلغمی منزاج است و ایتالیا، سودایی. می گوئید که به روسیه بپردازیم ؟ وُلتر از زیبایی آن تعریف می کرد. قبول دارم که روسیه زیباییهایی دارد، امّا استبداد بر آنجا حاکم است.

من برای مستبدان دلم می سوزد، سلامت و صبحت آنها شکنده است. سر بریدن «الکسی ها»، پاره کردن شکم «پی تر»ها، خفه کردن «پلها» و شکستن دندهٔ پُلها و «پی تر»های دیگری در زیر پاشنههای چکمه، و گردن زدن چندین «ایوان» و زهر دادن به چندین «نیکلا» و چندین «بازیل» نشان می دهد که امپراتوری روسیه سلامت چندانی ندارد. ملتهای متمدن جنگ افروزان را تمجید و تحسین می کنند حال آنکه جنگ ملتهای متمدن با یکدیگر، یا به هر صورت دیگر، جز تبهکاری حاصلی ملتهای متمدن با یکدیگر، یا به هر صورت دیگر، جز تبهکاری حاصلی ندارد. خواهید گفت که اروپا هر چه باشد، از آسیا بهتر است. قبول دارم که آسیا هم جای مسخرهای است، اما شما حق ندارید به «لاما»ی بزرگ بخندید؛ شما که تقلیدی از پیراهن چرک ملکه ایزابل، صندلی سوراخ دار ولیمهد، و همهٔ آت و آشغالهای سلطنتی را به صورت مُد روز در آورده اید، و این جور چیزها را مظهر مدرن بودن می دانید، واقعاً برای شما متاسفم!

۱. John Bull ، نمادی از مردم انگلستان.

۲. Jonathan، نمادی از مردم آمریکا.

T. Basile, Ivan - Paul, Pierre, Alexi ، از نامهای مرسوم مردم روسیه است.

در استکهلم از همه جا بیشتر عرق می خورند، در مادرید خوردن شکلات از همه جا مرسوم تر است، و در آمستردام عرق سرو کوهی و در لندن شراب، و در قسطنطنیه قهوه، و در پاریس افسنتین. این اطلاعات به درد همهٔ شما می خورد پاریس همهٔ این چیزها را که گفتیم یک جا دارد. در پاریس حتی کهنه فروشها هم اهل عیش و عشرتاند. دیوژن اگر در پاریس بود، کهنه فروشی در میدان مُوبر و را به فیلسوفی در پیره ترجیح داد. این را هم بدانید که کهنه فروشان به میخانه هایی می روند که معروف شده اند به اسم «نوشگاه عرق سگی». از همهٔ این جور میخانه ها معروف شده کاسرول است و آباتواره و از اینجا به همهٔ عرق فروشیها، عشر تکده ها، پیاله فروشیها، شرابخانه ها، و نوشگاههای عرق سگی اعلام می کنم که من هوسبازم و اهل عیش و عشرت. من در برستوران ریشار خذا می خورم، هو به به تانمش روی آنها، کلوپاتر کجاست؟ آه!... تو هستی، کلئوپاتر محبوب من! لوئیژن!... توکلئوپاتر محبوب من!

گرانتر، سیاه مست شده بود و در گوشهای از پستوی کافهٔ موزَن نشسته بود و از اینگونه چیزها بههم می بافت. در این هنگام لوئیزن، زنی که ظرفشوی کافه بود، برای رفتن به ظرفشویخانه از آنجا گذشت؛ گرانتر دستش را پیش برد و کمر او را در میان گرفت.

بوسوئه بهطرف گرانتر رفت و سعی کرد او را وادار به سکوت کند. لوئیزن خود را از چنگ گرانتر بیرون آورد و پی کار خود رفت، اما جوان مست از پرگویی دست بردار نبود و خطاب بهبوسوئه، که همان لِگل دومُو بودگفت: ای لگل دومُو! ای عقاب! مرگ بر بنجههای خون آلود تو!... تو با

<sup>1.</sup> Genivere

<sup>2.</sup> Maubert

Pirce .٣ بندر و منطقهٔ صنعتی أتن.

<sup>4.</sup> Casserole

<sup>5.</sup> Abattoire

<sup>6.</sup> Richard

این اداهایت مرا به یاد هیپوکرات ا می اندازی، که حاضر نشد آت و آشغالهایی را که اردشیر ا، برای او فرستاده بود قبول کند. تو نمی توانی مرا آرام کنی. حقیقت آن است که من دلم گرفته توقع دارید غیر از اینها که گفتم چه بگویم ادمیزاد بد است و بدقواره... پروانه خوب از آب در آمده، اما آدمیزاد برعکس چیز خوبی نشده. خداوند از این حیوان، که اسم خود را آدم گذاشته، خیلی چیزها را دریغ کرده. جمع آدمیزادگان مجموعهٔ زشتی هاست، همه بینوا هستند. کلمهٔ زن با «مِحَن» همقافیه است. بله، من دلم گرفته، پر از اندوهم، دلتنگی اذیتم می کند، پر از کینه و نفرتم، به خشم آمده ام، هار شده ام، خسته شده ام، از پا در آمده ام، خود را عذاب می دهم. از خدا هم توقع نباید داشت.

بوسوئه سر او فریاد کشید: «بس کن ای گرانتر! یا بهتر بگویم ای گراند ار»! در این هنگام بوسوئه که در گوشهٔ دیگری نشسته بود و با یکی از رفقا سرگرم بحث حقوقی بود، و با شور و حرارت بسیار یک مسألهٔ قضائی را شرح می داد، در دنبالهٔ بحث خود به جای حسّاسی رسیده بود و می گفت: «هر چند که هنوز در مسائل قضایی کار آموزم و حرفه ای نشده ام، اما عقیدهٔ خودم را می گویم بر اساس عرف و رسوم ناحیهٔ ترماندی، هر سال بخشی از درآمدها، خواه از درآمد ملکی، خواه از سهم الارث، به سن میشل تعلق می گیرد؛ و این حق از همه چیز اخذ می شود، از بیع شرطی و اجاره گرفته تا خرید و فروش املاک، و حتی رهن، و به اصطلاح هیپوته کو آ».

<sup>1.</sup> Hippocrate

اردشیر به یک روایت هدایایی برای هپیوکرات فرستاد، که او چون ایران را با یونان دشمن می دانست، حاضر به پذیرفتن هدایای اردشیر شد. و این روایت بیشتر به افسانه می ماند.

۳. گوانتر به صورت «گراند اِر» تلفظ می شود که به معنای R بزرگ یا ماژو سکول است. ۴. Hypothecaux ، به معنای معاملات رهنی و در اینجا «گرانتر» تنها «اکرو»ی آن را

گرانتر که حروف آخر کلام او یعنی اِکُو را شنیده بود، گفت: «بله ... منظورت اِکُوست؟ آن الههٔ همیشه نالان ...!

نزدیک گرانتر میزی بود که روی آن صفحهٔ کاغذی بود و دوات مرکبی و قلمی؛ و دو نفر پشت آن میز نشسته بودند که آرام بودند و از گفت و گویشان معلوم می شد که نمایشنامه ای را طرح ریزی می کنند و این کار را، آهسته و آرام انجام می دادند. آن دو نفر سرهایشان را نزدیک همدیگر ی بردند، و دربارهٔ آن نمایشنامه چیزهایی می گفتند.

- ـ حق با توست حالا نام اشخاص نمایشنامه را بگو تا بنویسم
  - آقای دریمون ۱۹
  - ـ برای مرد ربا خوار؟
    - ـ بله
  - ـ نام دخترش هم سلستين ٢...
  - ـ بسيار خوب ... اين را هم نوشتم ... سلستين ... و بقيه؟
    - ـ بنویس سرهنگ سَن وال"

سَن وال خوب نيست، بهنظر من وال سَن ۴ بهتر است.

وکمی آن طرف تر از این دو نمایشنامه نویس، دو نفر برگشته بودند و در میان اینهمه سر و صدا، دربارهٔ جنگ تن به تن بحث می کردند. یکی از آنها سی ساله بود، که مانند پیرمردها، به هم صحبت هجده سالهٔ خود نصیحت می کرد: «مواظب باشید! احتیاط کنید! او شمشیر باز ماهری است. مرتباً حمله می کند. ضربه هاش کاری است. بی خودی سر و صدا راه نمی اندازد، به جا و به دقت دفاع می کند. حمله هاش حساب شده

حمی شنود، و به یاد «اکو» می افتد که در اساطیر روم قدیم نام الههای است که خدایان بر
 ار خشم می گیرند، و به سنگ تبدیلش می کنند و او تا ابد از سرنوشت بد خود می نالد.

<sup>1.</sup> Dorimon

<sup>2.</sup> Celestine

<sup>3.</sup> Sainval

<sup>4.</sup> Valsin

است، چپ دست هم هست.»

در گوشهٔ روبهروی گرانیر، ژولی و باهورل، پشت میزی نشسته بودند و دُومینو بازی می کردند، در عین حال دربارهٔ عشق چیزهایی می گفتند. ژولی می گفت: «تو آدم خوشبختی هستی، معشوقهات خوش اخلاقست و همیشه خندان»

باهورل در جوابش گفت: «به نظر من، زن نباید همیشه خوش و خندان باشد چون مرد را به فکر هوسبازی می اندازد اما اگر زن غصه دار و عبوس باشد، وجدان مرد بیدار می شود!»

عجب آدم ناسپاسی هستی زنی که می خندد قشنگ می شود. خوش اخلاق بودن زن باعث می شود که دائم با هم بگو مگو نداشته باشید.

ما از اول با هم این طور قرار گذاشتیم، یعنی با هم عهد نامهٔ مقدس را امضا کرده ایم که هر کس از حد و حدود خودش تجاوز نکند و از مرز خودش جلوتر نرود. کسی که در جبهه وُد ا موضع گرفته، نباید وارد منطقه رکس این ترتیب، همیشه با هم در صلح و صفا هستیم.

\_صلح، سعادتي است آميخته با تفكر و شكيبايي.

ـ حالا نوبت توست ژولی ... که بگویی کارت با آن دختر به کجا کشید؟ منظورم راکه می فهمی؟

ـ با من قهر كرده، و حاضر نيست آشتي كند.

ــو تو هنوز عاشقش هستی. معلوم می شود خیلی غصه می خوری که این طور لاغر شده ای؟

-چه کنم؟ دست خودم نیست.

-اگر جای تو بودم، فراموشش می کردم.

ـ به حرف آسان است.

ـ به عمل هم آسان است. مگر همان دختری نیست که اسمش

موزیشتاست۱.

- چرا، خودش است. دختری است سطح بالا و ادیب، با دستهای کوچولو و پاهای کوچولو. خوش پوش و سفید و گوشتالو، و با نگاهی پُر جاذبه. من که دیوانهاش شدهام.

دوست عزیز! حالاکه اینطور است. باید کاری بکنی که از تو خوشش بیاد. باید سر و پُزت را مرتب کنی و جلو او زانو بزنی، از من بشنو و از فروشگاه استوب شلوار چرمی قشنگی بخر، که جا باز میکند، و خوش ترکیب است.

گرانتر که گفت و گوی آنها را می شنید، با صدای بلند گفت «جا باز میکند، اما چقدر؟»

در گوشهٔ دیگر این تالار، بحث داخی بود دربارهٔ شعر و شاعری. فلسفهٔ زندیقان و فلسفهٔ خدا باوران، در این صحنه بهجان همدیگر افتاده بودند. حرف از اُلمپ بود. ژان پروور که از طرفداران ژمانتیسم بود، در این بحث شرکت فعّال داشت. این جوان، که معمولاً محجوب و کم حرف بود، وقتی که پای بحث و گفت و شنود پیش می آمد، به شور و هیجان می افتاد و با شوق و شیفتگی بحث می کرد؛ به قضایا نگاهی شاعرانه داشت آن روز در ضمن بحث می گفت: از خدایان بد نگوییم، شاید هنوز از دنیای ما بیرون نرفته باشند، به عقیدهٔ من، ژوبیتر هنوز زنده است. شما معتقدید که خدایان چیزی نبوده اند جز تصورات و فرضیات، اما امروز که آن تصورات در مورد خدایان وجود ندارد، همهٔ آن تخیلات و افسانه ها در طبیعت فکر ما را مشغول می کند وقتی من به کوهی مانند و پنیمال تنگاه می کنم که به برج و قلعه شباهت دارد، روی و موی سی بل در نظرم می کنم که به برج و قلعه شباهت دارد، روی و موی سی بل در نظرم

<sup>1.</sup> Musichetta

Vignemale .۳ کوهی در سلسله جبال پیرنه.

۴. Cybele، الههٔ حاصلخیزی و باروری.

مجسم می شود؛ و گاهی به نظرم می آید که بان اهمه شب می آید و در شکافها شکاف ساقه های بید می دمد. با حرکت انگشتهایش روی این شکافها به سوت زدنهایش وزن و آهنگ می دهد. عقیده دارم که یُو ا برای شاشیدن همه شب به آبشار پیس واش می رود.

در ته این تالار، چند نفری دور میزی نشسته بودند و بحث سیاسی مى كردند. موضوع بحث آنها قانون اساسى جديد بود. كمبفر با احتياط از آن دفاع می کرد. کورفراک مخالف پُرشور این قانون بود. او یک نسخه از این قانون را که در دست داشت، با خشم تکان می داد و می گفت: اول از همه بگویم که من از پادشاهان بیزارم. حتی اگر از نظر اقتصادی هم باشد، شاه چیزی است زبان آور. شاه جانوری است انگلی. مگر می شود شاهی باشدکه هزینه روی دست ملت نگذارد؟ خوب توجه کنید که چه میگویم پادشاهان برای هر کشور گران تمام می شوند. در هنگام مرگ فرانسوای اول، فرانسه در حدود سی هزار لیور مقروض بود. بعد از مرگ لوئی چهاردهم، مبلغ این بدهیها به دو میلیارد و ششصد میلیون رسید. طبق محاسبات دِماره ۴ بدهی های فرانسه در سال ۱۷۶۰ در حدود پانصد میلیون بود و حالا به دوازده میلیون رسیده. اگر به آقای کُمبفر بر نخورد، باید بگویم که این قانون اساسی مجموعهای است از تزویر و حیله گری. مسير حركت راكمي هموار كردن، جنب و جوشها را تخفيف دادن، ملت راكوركورانه بهنام مشروطة دورغين ظاهراً بهجانب دموكراسي بردن، جمعاً چیزی است مزوّرانه و نفرت انگیز. نه اما نباید با این روشنایی كاذب ملت را فريب بدهيم. اصول و اساس تحول و انقلاب، با اين وعده و

۱. Pan رب النوع طبيعت.

۲. Io، شاهزاده هایی که ژوپیتر او را به صورت یک ماده گاو در آورد.

Pisse - Vache . ۳ ، به معنای شاشیدن گار ماده.

وعیدهای به ظاهر نرم، و در واقع دروغین، بی رنگ و بی اثر می شود. این چیزها نوعی خرابکاری است. سازشکار نباید بود. عطیهٔ ملوکانه به ملت، مفت نمی ارزد. در این الطاف شاهانه یک «مادهٔ چهاردهم» هم هست. شاه چیزی را ظاهراً به ملت می بخشد و به استناد قانون دیگری، همان را از ملت پس می گیرد. من این قانون اساسی را قبول ندارم. این نوع قانون اساسی در واقع پوششی است که در زیر آن دروغ و نیرنگ را پنهان کرده اند. ملتی که قانون اساسی این چنین دارد، قبول می کند که از حقوق واقعی خود چشم پوشیده است. حق ملت باید کامل و تمام عیار باشد. واقعی خود چشم پوشیده است. حق ملت باید کامل و تمام عیار باشد.

زمستان بود. چند تکه هیزم در بخاری می سوخت. و این آتش در آن هوای سرد آدمی را به سوی خود می کشید. کورفراک نتوانست در جای خود بماند؛ از جا برخاست و به طرف آتش رفت، و در آن حال اوراق چاپی قانون اساسی را که در دست خود مجاله کرده بود در آتش انداخت. کمبفر سوختن قانون اساسی لوئی هجدهم را در آتش، فیلسوفانه نگاه می کرد و می گفت: «قانون اساسی سوخت و خاکستر شد».

در آن هنگام شوخی و مسخرگی و خوشمزگی و شور و شوق، یعنی السسوسه و حالی کسه فسرانسسویها آن را entrain و انگسلیسی ها humour می نامندش، همراه با خوش سلیقگی و بدسلیقگی، و کلمات زشت و زیبا، و استدلالات پسندیده و ناپسند، و گفت و گوهای جنون آمیز، از هر گوشه، این تالار فرا می رفت و درهم می افتاد، و در بالای سر آن جمع، سر و صدایی به وجود می آورد که به نوعی بمباران شادی شباهت داشت.



## أفق گشوده تر

برخورد افكار و عقاید جوانان، این لطف را دارد که نه جرقه زدنش را می توان پیش بینی کرد، نه درخشیدنش را. راستی چه وقت آن برق خواهد درخشید و فضا را روشن خواهد کرد؟ همین السّاعه؟ کسی نمی داند.

در جمع جوانان، گاهی قاه قاه خنده از پی تأثر می آید، و گاهی بر عکس، خنده و شوخی به بحث جدی می انجامد. با نخستین کلمات، جوش و خروش پدید می آید و سر و صداها اوج می گیرد. یک شوخی بی هنگام عرصه را برای تاخت و تاز عقاید آماده می کند، و این گفت و شنودها ناگهان همه چیز را دگرگون می سازد. معمولاً در این لحظات چیزی اتفاق می افتد که دامنهٔ بحث را به سویی می کشد.

در آنجا نیز، در همان دقایق، که گرانتر و باهورل و پروور و بوسوئه و کمبفر و کورفراک چیزی میگفتند، یک مسأله جدی ناگهان خود را در این میان نشان داد، جملهای از زبان بیرون جست و وضع را تغییر داد. اما چگونه این جمله به زبان یکی از حاضران آمد و چگونه باعث در هم ریختن صحنه شد. همان طور که گفتیم در ایس مواقع کسی به درستی چیزی نمی داند. و اما قضیه این بود که در ضمن گفت و شنودها، بوسوئه ناگهان به گمبفر پرخاش کرد، و به متاسبتی به حوادث یک روز تاریخی اشاره کرد: «بله... هجدهم ژوئن ۱۸۱۵، واترلو.»

ماریوس که تا آن لحظه پشت میزی خاموش نشسته و آرنجش را نزدیک لیوان آب، به میز تکیه داده بود، به محض آنکه این تاریخ و نام واترلو را شنید، دستش را از زیر چانه برداشت، نگاهش را به صورت کمبفر دوخت.

و اما کورفراک، پرخاشکنان، در جواب کُمبفرگفت: عجب!...

و جالب آن بود که برای ابراز تعجب خود کلمهٔ «پاردیو» را به کار برد که در این عصر کلمهٔ «پاربلو» برای این منظور از مُند افتاده بود! ... و به سخن ادامه داد:

برای من عجیب است و عذاب آور. این عدد شوم، بناپارت را بهیاد من می آورد. لوئی را جلو این عدد و «برومر» را دنبال آن بگذارید تا ابتدای کار این مرد، یعنی ناپلئون را به دست بیارید. عجیب است که پایان کار او هم با عدد ۱۸ رقم می خورد ۲.

ماربوس که واترلو را به گونهٔ دیگری می دید، وقتی که کلمات جنایت و مجازات را شنید، دیگر نتوانست تاب بیاورد و ساکت بماند.

از جا برخاست و بهطرف تقشهٔ فرانسه رفت، که به دیوار نصب شده بود و انگشتش را روی جزیرهٔ کرس، زادگاه ناپلئون، در پای این نقشه گذاشت وگفت: «کرس، جزیرهٔ کوچکی است که فرانسه را به بزرگی و عظمت رساند.»

۱. Parbleu-Pardieu، در زبان فرانسه برای نشان دادن تعجب و گاهی خشم گفته می شود.

۲. لوئی راکه جلو عدد ۱۸ بگذاریم، می شود لوئی هجدهم، که بعد از نائلتون به سلطنت رسید. و اگر «برومر» را بعد از عدد ۱۸ بگذاریم «هجدهم برومر» به دست می آید، که تاریخ انحلال «دیرکتوار» است به دست ناپلئون و آغاز دوران پر عظمت او.

باکلام او پنداری هوای سرد و یخ بسته ای در آن تالار نفوذ کرد و شور و حرارت را از آن فضا بازگرفت، همه خاموش شدند، گویی انتظار وقوع چنین حادثه ای را نداشتند.

باهُورل خيال داشت كه بهبوسو نه پرخاش كند و دنباله كلام را بگيرد، اما او نيز لب فرو بست و منتظر نشست، تا توضيحات ماريوس را بشنود.

آنژولراس، که چشمان آبیاش را به گوشهٔ مرموزی دوخته بود، بی آنکه به صورت ماریوس نگاه کند، گفت: «فرانسه برای عظمت به کُرس و هیچ کجای دیگر نیاز ندارد. فرانسهٔ بزرگ است و با عظمت، چون فرانسهٔ است، چون «شیراست» ا

ماریوس نمی خواست عقب نشینی کند، به طرف آنوولراس چرخید و آنچه در دل داشت به زبان آورد. بلند حرف می زد، و چون از اعماق جانش سخن می گفت، صدایش می لرزید: «خدا روزی را نیاورد که من بخواهم عظمت فرانسه را نادید، بگیرما اگر فرانسه را با ناپلئون می آمیزم، قصدم تحقیر کشورم نیست. پس بگذارید که حرف دلم را بزنم. من تازه به جمع شما پیوسته ام. اما جدی می گویم که بعضی از اعتقادات شما باعث تعجب من است. ما کجاییم؟ کیستیم؟ شما کیستید؟ من کی هستم؟ بیایید دربارهٔ امپراتور حرفهایمان را برنیم. شما غالباً با تحقیر او را «بوئوناپارته» می نامید. بخصوص روی حرف با تکیه می کنید. حتی پدر بزرگ من که می نامید. بخصوص روی حرف با تکیه می کنید. حتی پدر بزرگ من که دشمن ناپلئون است و شیفتهٔ لوئی هجدهم، این طور با تحقیر از او نام نمی برد معلوم می شود که تعصبش از شما کمتر است. من گمان می کردم که شماها جوانهایی هستید روشنفکر و صاحب نظر، ولی هنوز نفهمیده ام که به چه چیز معتقدید و در چه راهی قدم بر می دارید. اگر به امپراتور

۱. به لاتین Quia nominor leo، برای آنکه نام شیر است.

۲. بوتوناپارت، بوتوناپارت، بملهجهٔ ایثالیائی نزدیک است. و ظاهراً با این ترتیب
 میخواستند بگویند که او ایتالیائی است و نه فرانسوی.

معتقد نیستید، پس به چه کسی دل بسته اید؟ از او بهتر و بالاتر چه کسی را سراغ دارید؟ اگر این مرد را دوست ندارید، پس کدام یک از مردان بزرگ را می پسندید؟ همهٔ خوبیها در ناپلتون جمع بود. مردی بود کامل، مانند ژوستی نین قانونگذار بود، مانند سزار سخنور بود. در کلام او برق کلام پاسكال و صاعقهٔ سخن تاسيت ابههم آميخته بود؛ تاريخ را خود مي نوشت، آن را مي ساخت، نوشته هايش همطراز با ايلياد است؛ علم نیوتن را داشت و حکمت محمّد را. آثار و افکارش در مشرق زمین بهعظمت اهرام منصر، به یادگار ماند. در تیلسیت ۲ به یادشاهان درس حشمت و عزت آموخت در فرهنگستان علوم، با لایلاس مباحثه کرد. در دشواري دولتي، با مِرلَن ۴ در مي افتاد. به مباحث رياضي و علمي جان مى بخشيد. با قاضيان حقوق دان بود و با دانشمندان علم نجوم ستاره شناس. مانند کرمول ، صرفه جو بود و از دو شمع یکی را خاموش می کرد، و برای کاستن از بهای شرّابههای پرده، در تامپل چانه می زد همه چیز را زیر نظر داشت و همه چیز را می دانست. با این وصف، در نهایت سادگی و صمیمیت در کنار گهوارهٔ فرزندش می ایستاد و لیخند می زد؛ حال آنکه همهٔ اروپا با وحشت از او فرمان می بردند. به یک اشارهٔ او سپاهیانش به راه می افتادند و آتشبارهای توپخانه زمین و زمان را گلوله باران می کردند، و کشتیها در رودخانه ها و دریاها به حرکت درمی آمدند، و گردانهای سواره نظام در میان طوفان بهپیش می تاختند، و شیپورها با بانگ رسای خود در فضا غوغا می افکندند، و تخت بادشاهان در زیر بای آنها

<sup>1.</sup> Tacite

۲. Tilsite ، شهری در آلمان که در آنجا ناپلئون با امپراتور روسیه پیمان بست.

۳. Laplace ، ریاضی دان بزرگ فرانسوی.

۴. Merlin کنت فیلیپ آنتوان مرلن از سیاستمداران فرانسه (۱۷۵۰ ـ ۱۸۳۸).

۵. Cromwell ، سیاستمدار انگلیسی معروف به اُرد حامی انگلستان.

به لرزه در می آمد، و مرزهای ممالک تغییر می کرد. در این حال، مردم جهان او را می دیدند که با قامتی افراشته، بر فراز افق ایستاده و با حرکت دستش شعله در سراسر گیتی می افکند و با نگاهش شرارهٔ آتش. ارتش بزرگ او و نظامیان گارد مخصوص او، مانند دوبال در میان صاعقه به هر طرف گسترده می شدند، و او به صورت فرشتهٔ مقرب جنگ جلوه گر می شد.»

هیچ کس حرف نمیزد. آنژولراس سر بهزیر انداخته بود. سکوت معمولاً یا نشانهٔ رضا و خشنودی است یا نوعی پرهیز و گریز از سخن گفتن و جواب دادن. مارپوس بی آنکه نفس تازه کند، با حرارت و هیجان دنبالهٔ سخن را گرفت: «دوستان عزیز! با انصاف باشیم. چه با شکوه است ملتی که چنین امپراتوری داشته باشد. به خصوص اگر آن ملت، ملت فرانسه باشد، و نبوغ و هوشمندیاش را با نبوغ چنین مرد بزرگی بیامیزد. در هر گوشه ظاهر شدن و پیروز شدن، پیش رفتن و دشمنان را سرکوب کردن، در همهٔ پایتختهای اروپا برای پیشرویهای بعدی به کمین نشستن، افسران خود را به تخت پادشاهی کشورهای دیگر نشاندن ۱، برای بر كناري سلاطين فرمان نامه نوشتن، اروپا را با هجوم و لشكر كشيي به صورت تازهای در آوردن، آنیبال و سزار و شارلمانی را به همهٔ افتخارات و پیروزیهایشان در وجود خود جمع کردن، هر صبح خبر پیروزی جدیدی را بهاطلاع جهانیان رسائدن و خبر فتوحاتی چون مارنگو، آرگول، و اً سترلیتز، ینا، و واگرام را در بالای همهٔ رویدادهای گیتی با کلماتی نورانی ترسیم کردن، هر لحظه افق وسیع قرنها را با ستارگان تابناک روشن تر ساختن، امپراتوری فرانسه را از نظر عظمت در کنار روم قدیم جای دادن، ملت بزرگ و ارتش بزرگ به وجود آوردن، و همانند کوههای سر به فلک کشیده که عقابانش را به هر سو می فرستد، جنگاوران را لشکر بهلشکر

۱. مارشال برنادوت پادشاه سوئد، از افسران ارتش ناپلئون بود.

بهاطراف و اکناف کرهٔ زمین فرستادن، چیره شدن و بر همه جا حکم راندن، همچون صاعقه درخشیدن، فرانسه را در سراسر اروپا بهصورت یک ملت سربلند و تابناک معرفی کردن و سراسر جهان را با پیروزی و بهت زیر سیطره در آوردن، از هر چه در تصور می گنجد بزرگتر است. از این بزرگتر چه چیزی را سراغ دارید؟»

کُمبفر گفت: « بله، از آن بزرگتر آزاد بودن است.»

و با همین چند کلمهای که گمبفر به زبان آورد، ماربوس سرافکنده شد. کلمهٔ آزادی، با سادگی و برهنگیاش، همچون تیغهٔ پولادین شمشیری هیجانات حماسی ماربوس را از هم گسست. احساس کرد که در این رزم شکست خورده، و نزدیک است که از پا در آید. همین که سرش را بلند کرد و به اطراف نگریست، کمبفر را در پیش روی خود ندید. شاید بعد از آنکه کلمهٔ پیروزمندانه اش را به زبان آورده بود، با احساس رضایت و خشنودی از جمع بیرون رفته بود. دیگران نیز همراه او بیرون رفتند، و در آن تالار دیگر کسی نماند جز ماربوس و آنژولراس و یکی دو نفر دیگر. آنژولراس نگاه تند و تیزی به او انداخته بود، و ماربوس خود را جمع و جور کرده بود، و نمی خواست شکست را قبول کند. هنوز جوش و خروش داشت و احساس می کرد که باید با آنژولراس درگیر شود و با او بحث تندی داشته باشد. اما پیش از آنکه حرفی بزند ناگهان صدای کُمبفر را شنید که در گوشه ای نشسته بود و این شعر را به آواز می خواند:

اگر سزار، پیروزی و افتخار را بهمن هدید میکرد، و در مقابل از من میخواست که از عشق، و از مادرم دست بردارم، بهاو میگفتم: «سزار بزرگ! عصای سلطانیات وگردونهٔ رهوارت را برگیر و برو! من مادرم را بیش از همهٔ آن چیزها دوست دارم. مادرم را بیش از همهٔ آن چیزها دوست دارم. مادرم را، مادرم را»

آوای دلنشین و پُراحساس کُمبفر، به این شعر زیبایی و شکوه خاصی می بخشید ماریوس که چشم به سقف دوخته بود، بی اختیار، کلمات آخر شعر را تکرار کرد: مادرمرا... مادرمرا...

آنژولراس که در کنارش بود، به او گفت: رفیق!... یادت باشد که در این شعر منظور از مادرم، «جمهوری» است.

# تنگی معیشت۱

ماجرای آن روز ماربوس را تکان داد، و تیرگی اندوهناکی در جان او نشست. این جریان همان تاثیری را در او گذاشت که زمین هنگامی که گاو آهن سینهاش را می شکافد تا در آن دانه بپاشد، احساس می کند. زمین در آن لحظه جز زخم سینهاش چیز دیگری احساس نمی کند و در نمی یابد که یعد از این شکاف، دانه ها در درون او ریشه می دوانند و او را بارور می سازند.

ماربوس دلگیر شده بود. تازه به چیزی دل بسته و به افکاری معتقد شده بود. اما در برخورد با عقاید و آراء جمع این جوانان، تردیدی در دلش راه یافته بود. از خود می پرسید که آیا باید از اعتقاداتش چشم بپوشد؟... اما حاضر نبود به آسانی تسلیم شود. به خود تلقین می کرد که نباید به اعتقادات خود شک داشته باشد. اما این تلقینات چندان موثر نبود. ذره ذره تردیدش بیشتر می شد. شک بین دو ملّت و دو مذهب، و در بین آن دو واقع شدن، وگاهی به آن چشم دوختن، وضع و حال خوش آیندی نیست، و تحمّل آن دشوار است؛ به هر روی، باقی ماندن در خوش آیندی و روشنایی است. شاید آدمیانی که سرشت خفاشان را خد فاصل تاریکی و روشنایی است. شاید آدمیانی که سرشت خفاشان را داشته باشند چنین وضعی را می پسندند، اما ماربوس خفاش نبود.

چشمانش بهنور شفاف نیاز داشت. تاریک و روشن آزارش می داد. هر چند که اصرار داشت در همانجا که هست بماند و عقاید خود را حفظ كند، با اين وصف بي حركت نماند، و به فكر افتاد كه بيشتر مطالعه كند. و بیشتر بیاموزد؛ قدم بردارد و بهپیش برود، بلکه بتواند بهمراحل بالاتری برسد. با این حرکت به کجا می رفت؟ به کدام سو می رفت؟ بعد از سالها به اعتقادات یدرش نزدیک شده بود. می ترسید که عقیده اش را عوض کند و از پدرش فاصله بگیرد. حتی با تصور این موضوع آشفته و پریشان مي شد. نه با پدربزرگش توافق داشت، نه حاضر بود تسليم افكار رفقايش شود. پدربزرگش او را گستاخ می خواند، و رفقایش افکار او را عقب افتاده مي دانستند، و در اين حال احساس مي كرد كه نه در كنار پيران جايي دارد و نه در صف جوانان. از آن پس تا مدتی به کافهٔ موزن قدم نگذاشت. این پریشان حالی به خود مشغولش کرده بود، بهمسائل جدی زندگی توجهی نداشت. اما مگر می توان واقعیات زندگی را نادیده گرفت؟ واقعیات ناگهان از پشت پردهٔ فراموشی بیرون دویدند و با آرنجشان ضربهای به پهلوی او زدند. یک روز صبح مدیر هتل به اتاق او آمد، وگفت: «آقای کورفراک معرف شماست؟»

ــ بله

باید مبلغی بابت بدهی تان به من بدهید.

-اجازه بدهید با آقای کورفراک مشورت کنم، و به شما جواب بدهم. چند لحظه بعد، کورفراک به اتاق ماریوس آمد و مدیر هتل آنها را تنها گذاشت تا چاره اندیشی کنند. ماریوس حقیقتی را که تا آن هنگام از دوستانش پنهان کرده بود آشکار کرد، و برای کورفراک شرح داد که در دنیا هیچ کس را ندارد؛ نه پدری، نه مادری، و نه هیچ کس دیگر.

كورفراك گفت:

«پس می خواهید چه کنید؟»

- ـنمىدانم.
- ـ جه تصميمي داريد؟
  - \_نمىدانم
  - ــ چقدر يول داريد؟
    - \_پانزده فرانک
- ـ مى خواهيد بهتان قرض بدهم؟
  - \_نه!
- سلباس و پوشاک اضافی دارید؟
- \_همين چيزهاست كه توى اتاق مي بينيد
  - \_ چيز قيمتي نداريد؟
  - ـ فقط یک ساعت دارم.
    - سنقره است؟
  - \_طلاست، این هم ساعت طلای من.
- \_ یکنفر را می شناسم که کارش خرید و فروش لباس است. کت و شلوار اضافی تان را به او می فروشیم
  - \_فكر خوبي است.
- آن وقت برای شما یک شلوار می ماند و یک جلیقه و یک کلاه و یک دست لباس
  - ــو چكمههايم...
  - \_ ناراحت نباشید. پابرهنه نمیمانید.
  - ـ تازه این چیزها را که بفروشیم پول زبادی گیرمان نمی آید.
- با یک ساعت ساز هم آشنا هستم ساعت طلای شما را می فروشیم به او
  - ـ.بسيار خوب.
  - ـ بعدش چه کار می کنید.

- ـ هر چه پیش بیاید باید کاری پیدا کنم.
  - -انگلیسی می دانید؟
    - ہ نه
    - -آلماني؟
      - ــ نه
    - سجه بد شد.
      - \_چرا؟
- یکی از دوستان من کتابفروش است در فکر تألیف نوعی دائرة المعارف است اگر انگلیسی یا آلمانی میدانستید مقالاتی برای او ترجمه میکردید. دستمزدش زیاد نیست، اما فعلاً برای شماکافی است.
  - سباید انگلیسی و آلمانی یاد بگیرم.
  - ـ تا آن وقت چرخ زندگی را چه جور می چرخانید؟
- -چارهای نیست. با پول لباسها و ساعتم سر میکنم، تا ببینم چی پیش می آید.

کسی که کارش خرید و فروش لباس بود، لباسها را به بیست فرانک خرید. به دکان ساعت ساز رفتند، و او نیز ساعت را به چهل و پنج فرانک خوید.

به هتل بازگشتند. ماریوس به کورفراک گفت: وضعم بد نیست. با پانزده فرانکی که داشتم، حالا هشتاد فرانک اندوخته دارم.

کورفراک گفت: «بدهی تان به هتل چی می شود؟»

ماریوس گفت: «اصلاً یادم رفته بود، هفتاد فرانک بدهی دارم».

لعنت بر این بدهی. با این حساب ده فرانک برای شما می ماند. تا انگلیسی یاد بگیرید باید پنج فرانکش را بخورید، و تا آلمانی یاد بگیرید پنج فرانک بقیه را. پس برای شما دو راه باقی می ماند؛ یا باید دو زبان را با سرعت از هضم رابع بگذرانید، یا ده فرانک را آهسته آهسته بخورید که

زود تمام نشود.

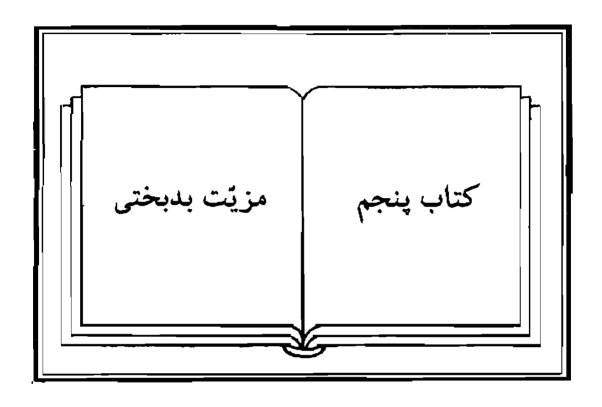
در همان روزها خالهٔ ژیل ترمان، که نازکدل و مهربان بود جای ماریوس را پیداکرد. آن روز وقتی که ماریوس از مدرسهٔ حقوق بازگشت، نامه ای از خاله اش و جعبهٔ مهر و موم شده ای که ششصد فرانک طلا توی آن بود، در اتاق خود یافت.

ماریوس پول را برای خالهاش پس فرستاد، و نامهٔ بسیار مؤدبانهای به و نوشت و شرح داد که راهی برای تأمین معاش پیدا کرده، و از آن به بعد می تواند با دستمزد خود زندگی کند و به کسی نیاز ندارد.

و آن روز، همهٔ دارایی او سه فرانک بود.

خاله ژیل نُرمان در این مورد بهپدربزرگ چیزی نگفت، زیرا از او می ترسید. پدربزرگ روزی بهخشم گفته بود که دیگر در این خانه هیچ کس حق ندارد دربارهٔ این موجود خون آشام با او حرف بزند!

ماریوس، همان روز، از هنل پورت سنزاک بیرون رفت، زیرا نمی خواست که دوباره بدهکار شود.



#### ماريوس مستمندا

زندگی برای ماریوس دشوار شد پولی که از فروش لباس و ساعت به دست او آمده بود زود ته کشید و او به منتهای محرومیت رسید. فقر و محرومیّت چیزی است هولناک: روزهای بی نان است و شبهای بی خواب، شامگاهان بی فروغ شمع و اجاق بی آتش، هفتهٔ بدون کار و آیندهٔ بی امید، آستین پاره و کلاه کهنهای که باعث خندهٔ دختران جوان می شود، آستین پاره و کلاه کهنهای که باعث خندهٔ دختران جوان می شود، نپرداختن به موقع کرایه خانه و بد و بیراه شنیدن از سرایدار و صاحبخانه، اشاره ها و کنایه های استهزاء آمیز همسایه ها، بر باد رفتن آبرو و حیثیت، تن دادن به هر کار و مشغله ای که پیش آید، و تحمّل هر نوع خفّت و خواری... ماریوس یاد گرفته بود که چگونه می توان با این گرفتاریها درگیر شد در چنین سالهایی که آدمی مغرور است و به عشق نیاز دارد. ماریوس احساس می کرد که مسخره اش می کنند، زیرا سر و وضع بدی دارد، و حقیرش می شمارند، زیرا فقیر است. در سالهای جوانی، که غروری شاهانه روح آدمی را لبریز می کند، ماریوس بارها به کفشهای غروری شاهانه روح آدمی را لبریز می کند، ماریوس بارها به کفشهای

۱. هوگو در سالهای ۱۸۲۱ و ۱۸۲۲، این قسمت از کتاب را، در مرحلهای از عمر خود که بسیار تنها و معذّب بود، نوشت. در ابتدا عنوان «فقر خوب و زیبا» را برای این فصل انتخاب کرد، ولی بعداً این عنوان را تغییر داد؛ زیرا ویکتورهوگو هرگز نقر را خوب و زیبا نمی دانست.

پارهاش چشم دوخته و صورتش سرخ شده بود. با سرخی جانگداز شرم آشنا شده بود؛ و این آزمایش عجیب و ترسناکی است که افراد ضعیف از آن سرافکنده بیرون می آیند و اشخاص قوی، سربلند. سرنوشت هر بار که بخواهد کسی را بیازماید و یک تبهکار یا یک نیمه خدا بسازد، او را بهاین کورهٔ آزمایش می افکند.

در این پیکار و دست و پنجه نرم کردن با دشواریها کوشش بسیار باید کرد. کسی که برای رفع احتیاجات روزانهاش در هر قدم با سختی روبهرو می شود، در این نبرد باید شکیبا و شجاع باشد. هر بار که به پیروزی ناچیز و شرافتمندانه ای دست یابد، هیچ کس با چشم تحسین به او نمی نگرد، و هیچ شیپوری فتح او را اعلام نمی کند. فقر و بینوایی و تیره روزی و سیاه بختی، میدانهای نبردند، و برای خود قهرمانانی دارند. این قهرمانان گمنام، گاهی از قهرمانان نام آور بزرگترند.

بعضی از آدمیان، با سرشتی آفریده شدهاند که در برابر سختیها پایدارند. فقر و بینوایی که معمولاً نامادری بی رحمی است، برای این گونه کسان مادر دلسوزی می شود، و محرومیت، فکر و روح آنها را نیرومند می کند. و در این حال، فقر غرور می آفریند و بدبختی مایهٔ بزرگ منشی و بلند همتی می شود.

ماریوس در این بینوایی کارش به جایی رسید که خود اتاقش را جارو می زد، و از دکان نزدیک خانهاش گاهی یک «سو» پنیر «بری» امی خرید، و هر روز عصر صبر می کرد تا هوا تاریک شود، آن وقت به دکان نانوایی می رفت و یک نصفه نان می خرید، و شتابان مانند کسی که نان را دز دید، به اتاق زیر شیروانی اش باز می گشت، گاهی نیز، بی حال و معذّب، چند تا کتاب زیر بغل می گذاشت و برای خرید یک تکه گوشت وارد دکان قصابی می شد و در صف زنان شوخ و شنگ محله که اغلب آشیز و خدمتکار

بودند و با آرنجهایشان بهپهلوی او میزدند، با حجب و حیا می ایستاد، و در آن حال که قطره های شرم بر پیشانی اش می غلتید، به احترام زنبی که صاحب دکان بود و جوانی که شاگرد دکان بود، کلاه از سر برمی داشت و سلام می کرد، و شش هفت «سو» می داد و کمی گوشت دندهٔ گوسفند می خرید و آن را در کاغذی می پیچید و بین دو کتاب پنهان سی کرد و از دکان بیرون می آمد و در خانه چیزی می پخت که غذای سه روز او بود. روز اول گسوشت می خورد، روز دوم آب چرب آنرا، و روز سوم استخوانهایش را میجوید. چندین بار خاله ژبل نرمان با پست برای او ششصد فرانک فرستاد و او هر بار پول را برای خالهاش پس فرستاد، و در نامهای بهاو اطلاع داد که وضعش خوب است و بهاین پول نیاز ندارد. در آن هنگام بو د که آن انقلاب فکری، که وصفش را گفتیم، در او پدید آمده بود. هنوز سیاه می پوشید و سوگوار مرگ پدرش بود. اما کمکم آن لباس را از تن درآورد و فروخت، و دیگر روپوشی نداشت. شلوارش هنوز پاره نشده بود. کورفراک تا آنجا که از دستش بر می آمد، به او کمک می کرد. یک روپوش کهنه هم بهاو داد، و ماریوس سی «سو» به سوایدار داد، و او این روپوش را بشت و رو کرد و به صورت یک لباس نو درآورد. اما لباس بهرنگ سبز بود. و بهاین علت ماریوس تنها شب هنگام با این لباس سبز بيرون مي رفت كه سياه بنمايد. چون مي خواست كه هميشه سوگوار بماند. و ناگزیر تن را با سیاهی شب می بوشاند.

در همین روزهای سخت، ماریوس پروانهٔ وکالت دادگستری را بدست آورد. دفتر وکالت او در اتاق کورفراک بود، که ظاهر مرتبی داشت. در گوشهای از آن کتابهایی دربارهٔ حقوق و قوانین را با چند جلد کتاب رمان روی هم چیده بود؛ و نشانی پستی او نیز همانجا بود، یعنی اقامتگاه کورفراک.

ماریوس پس از دریافت پروانهٔ وکالت، این موضوع را در نامهای

به پدربزرگش اطلاع داد. لحن نامهٔ او بسیار رسمی و عاری از شور و احساس، و در عین حال احترام آمیز بود. آقای ژبل نُرمان با دستهای لرزان، نامه را گرفت و خواند، سپس آن را چهار پاره کرد و در سبدی انداخت. دو سه روز بعد، دوشیزه ژبل نرمان، خالهٔ ماربوس، متوجه شد که پدر بزرگ با خود حرف می زند. کنجکاو شد؛ نزدیکتر رفت، و به گوش خود شنید که پدر بزرگ می گوید: «اگر احمق و بی شعور نبودی، حتماً می دانستی که یک نفر نمی تواند هم وکیل دادگستری باشد هم بارُون. «

### ماريوس تهيدست

بینوایی و تهی دستی هم مثل بقیهٔ چیزهاست؛ از راه می رسد و جای خود را باز می کند و شکل می گیرد و با همه چیز در می آمیزد. هر که دچار فقر شود، با آن دمساز و سازگار می شود و به هر صورت زندگی را می گذراند. ماریوس پُون مرسی نیز همین راه و رسم را در همنشینی با فقر برگزید.

در واقع از آن تنگنای دشوار بیرون آمده بود. در این راه به گردنهای رسیده بود که اندکی فراخ تر بود و عبور از آن آسانتر. به نیروی کوشش و پشتکار، توانسته بود سیاهترین روزهای فقر را پشت سر بگذارد و درآمد ناچیزی در حدود هفتصد فرانک در سال برای خود دست و پاکند. زبانهای انگلیسی و آلمانی را یاد گرفته بود. کورفراک نیز او را با دوست کتابفروش خود آشنا کرده بود. در این کتابفروشی کارهایی به عهدهٔ او گذاشته بودند، فهرست کتابها را تنظیم می کرد، ترجمه بعضی از وزنامههای خارجی هم از وظایف او بود. گاهی نیز برای بعضی از کتابهایی که در دست چاپ بود حاشیه و مطلب می نوشت. شرح حال بزرگان را از کتابهای گوناگون در می آورد و مقالاتی از ترکیب آنها تهیه می کرد، و کارهایی از این دست... جمعاً هر سال، در حدود هفتصد می کرد، و کارهایی از این دست... جمعاً هر سال، در حدود هفتصد فرانک در می آورد. با این پول زندگی اش را می گذراند؛ بد نبود. می پرسید

که چرا میگوییم بد نبود؟

السّاعه براى شما توضيح مىدهم.

ماریوس در ویرانکده گوریوا اتاقی اجماره کرده بود که اجمارهٔ سالانهاش سی فرانک بود.

این اتاق بخاری نداشت، و اثاث آن در حد نیاز او بود، و این اثاث را نیز خود به آنجا آورده بود. هر ماه سه فرانک بهپیرزنی می داد که سرایدار بود و در عین حال مستأجر اصلی تمام ساختمان، این زن اتاق او را جارو میکرد و هر روز صبح کمی آب گرم و یک دانه تخممرغ پخته و کمی نان برای او می آورد. قیمت این صبحانه، که بستگی بهبالا و پایین رفتن بهای تخممرغ بود، معمولاً از چهار «سو» بیشتر نمی شد. هر شامگاه، ساعت شش بهرستوران خانم روسُو، درکوچهٔ سن ژاک میرفت. این رستوران روبهروی دکان باسه ۲ تمبر فروش نبش کوچهٔ ماتورّن ۳ واقع بود و ماربوس در آنجا شام می خورد. معمولاً غذای او گوشت بود و کمی سبزی پخته، و دسر که جمعاً دوازده «سو» ۴ می شد. سه سو هم برای نان می پر داخت و به جای شراب آب می خورد. هر شب وقتی که برای پرداخت پول غذا پای صندوق رستوران میرفت، که خانم روسو با جلال و تکبر بسیار پشت آن نشسته بود، یک سو هم به پیشخدمت انعام میداد. و خانم روسو، که گوشتالو و هنوز باطراوت بود، در نهایت سخاوتمندی، بهاو لبخند میزد. با این ترتیب، با شانزده «سو» هم شام خورده بود و هم لبخندی دریافت کرده بود.

این رستوران خانم روسو، که مشتریانش کمتر امکان داشت یک بطر شراب طلب کنند، و بیشتر به یک چهارم بطری اکتفا می کردند، جایی بود آرام و بی سر و صدا و تسکین دهندهٔ. اعصاب رستوران خانم روسو امروز

<sup>1.</sup> Gorbean

<sup>2.</sup> Basset

<sup>3.</sup> Mathurins

ديگر وجود ندارد.

با این حساب غذای روز او چهار سو، غذای شبش شانزده سو بود و در شبانه روز بیست سو، خرج خورد و خوراک او می شد، که جمعاً در سال سیصدو شصت و پنج فرانک می شد. به این مبلغ، سی فرانک کرایهٔ خانه و سی و شش فرانک دستمزد پیرزن سرایدار و هزینه های متفرقهٔ دیگر را که اضافه کنید، این نتیجه به دست می آمد که ماریوس در سال چهار صدو پنجاه فرانک برای خورد و خوراک و مسکن می پرداخت. صدفرانک برای لباس زیر، و برای رختشویی صدفرانک برای لباس زیر، و برای رختشویی هم پنجاه فرانک خرج می کرد، که همه با هم از ششصد و پنجاه فرانک برای او باقی می ماند. از نظر سوخت و گرم بیشتر نمی شد پنجاه فرانک برای او باقی می ماند. از نظر سوخت و گرم کردن اتاق هم خیالش آسوده بود، زیرا اتاقش بخاری نداشت؛ و چون بخاری در اتاق او نبود، طبعاً از این بابت و جهی نمی پرداخت.

ماریوس دو دست لباس زیر و رو داشت؛ یکی برای مواقع عادی، دیگری را برای اوقاتی که ناچار بود لباس رسمی و مرتب بپوشد؛ و هر دو دست لباس، سیاه بود. سه تا پیراهن داشت که به نوبت یکی را می پوشید، و دوسی در جامه دانش بود، و سومی نزد رختشوی. هر وقت که یکی از این سه پیراهن پاره یا کهنه می شد، پیراهنی می خرید و جایگزین آن می کرد. و چون پیراهنهایش زود پاره می شد و از ریخت می افتاد، ناچار لباسی می پوشید که تا زیر گلویش دکمه بخورد، و پیراهنش نمایان نباشد.

برای آنکه زندگی ماریوس به چنین نظم و ترتیبی برسد، چندین سال زحمت کشیده بود؛ سالهای دشوار و سالهای طاقت سوز راگذرانده بود و مرحله به مرحله پیش رفته بود. ماریوس در این سالها حتی یک روز هم عاجز و درمانده نشده بود؛ در دوران سختی همه چیز را تحمل کرده بود؛ به همر کاری تن داده بود جز قرض گرفتن؛ و در همهٔ این سالها حتی یک سو به کسی بدهکار نبود. معتقد بود که مقروض شدن مقدمهٔ اسارت و بردگی

است همیشه با خود میگفت که طلبکاران از برده داران بدترند. چون صاحب یک غلام مالک اوست، اما طلبکار شرف آدمی را در اختیار خود دارد، و اگر اراده کند، می تواند آن را لکه دار کند. در آن سالها برای آنکه مقروض نشود، بعضی از روزها لب به غذا نمی زد و شبها سر گرسنه بر بالین می نهاد. چون احساس می کرد که اگر آدمی دوراندیش نباشد، فقر مادی روح و فکر او را به پستی خواهد کشید، حواسش را جمع می کرد و همه چیز را زیر نظر می گرفت تا مبادا مناعت و غرورش لطمه ببیند. اصولاً بی گدار به آب نمی زد و بی مطالعه اقدامی نمی کرد تا ناچار به عقب نشینی نشود. نوعی و قار و متانت بر چهرهاش سایه انداخته بود، و گاهی حیا و حجب او به مرحلهٔ بی اعتنایی و خشونت می رسید.

درگیرودار همهٔ این گرفتاریها امید و توانش را از دست نمیداد، و گاهی احساس میکرد که نیرویی در اعماق وجودش پنهان است که او را راهنمایی میکند. چراکه روح آدمی به جسم او یاری می رساند، و گاهی او راکه به خاک افتاده، بر می کشد و بهراه می آورد؛ و می توان گفت که این تنها پرندهای است که نگهبان قفس خویش است. نام دیگری در کنار نام پدرش بر قلب او نقش بسته بود، و آن هم نام تناردیه بود. ماریوس که طبع حساس و باوقاری داشت، چهرهٔ این مرد را در هالهای از نور، در رؤیاهای خود می دید، و براساس آنچه در وصیت نامهٔ پدرش نقل شده بود، تناردیه را نجات بخش او میدانست و مدام در جست و جوی این گروهبان باشهامت بود، که به تصور او در میدان جنگ واترلو، زیر آتش و گلوله، پدرش را از کام مرگ بیرون کشیده بود و او هرگز در تخیلاتش، این مرد را از پدر خود جدا نمی کرد، و هر دو را در ذهن خود مقدس می پنداشت، و این احترام قلبی به صورت کیش و آیینی برای او درآمده بود. در تصورات خود، پدرش را در پرستشگاه بزرگی جا می داد و در کنار آن، معبد کوچکتری برای تناردیه می ساخت چیزی که بیشتر او را بهفکر می انداخت گرفتاری و سیاهروزی این مرد بود؛ زیسرا روزی که بهمون

فرمی رفته بود، به او گفته بودند که تناردیه مسافر خانه ای داشته و کارش بهافلاس کشیده، و ناچار از آن دهکده بهجای دیگری رفته است، از آن پس، به هر کجا که گمان می کرد ردپایی از این مرد پیدا کند، سرزده و سراغ او راگرفته بود، بلکه بتواند او را بیابد و تا آنجاکه در توان دارد بهاوکمکی بكند، اما تلاش او بي حاصل بود. بارها در جست و جوى او بهشل، ١، بُوندی ۲، گورنه ۲، نُوژان ۲، ولانیی ۵ رفته، و سه سال تمام برای پیدا کردن او سفر کرده و مختصر پس اندازش را در این راه بهمصرف رسانده بود. اما هیچ کس نتوانسته بود خبری بهاو بدهد؛ تقریباً همه میگفتند که ظـاهراً به کشور دیگری رفته است. طلبکاران تناردیه هم با سماجت و نه با مهر و محبتی مانند ماریوس، در جست و جوی او به هر گوشه سرزده و نتوانسته بودند اثری از او پیدا کنند. ماریوس، که در این کار بهجایی نرسیده بود، خود را مستحق سرزنش و نکوهش می ذانست، زیرا این تنها کاری بود که پدرش از او خواسته بود، و او نتوانسته بود تنها کسی را که حق بزرگی به گردن پدرش داشت پیدا کند، و باری از دوش او بردارد گاهی با خود می گفت: «بیچاره تناردیه! که در میدان جنگ در زیر آتش و گلوله خود را بهپدرم، که زخمی و خونین در گوشهای افتاده بود، رسانده و بی هیچ گونه چشمداشتی پیکر خون آلودش را بهدوش کشیده، به جایی دور از خطر برده بود، اما من که خود را مدیون این مرد می دانم، نمی توانم او را پیدا کنم و در دوران سختی و بدبختی دست او را بگیرم. ماریوس از جست و جو دست بردار نبود، و این قضیه چنان برای او اهمیت داشت که حاضر بود جان خود را در راه یافتن تناردیه نثارکند، و آرزویش آن بود که روزی او را پیداکند و بهاو بگوید: «شما مرا نمی شناسید، اما من شما را خوب می شناسم و حاضرم هر کاری که از دستم برآید برای شما انجام بدهم!»

<sup>1.</sup> Chelles

<sup>2.</sup> Bondy

<sup>3.</sup> Gournay

<sup>4.</sup> Nogent

<sup>5.</sup> Lagny

#### ماریوس مَرد می شود

در این هنگام، ماریوس بیست سال داشت و سه سال بود که از خانهٔ پدربزرگش بیرون آمده بود و در این مدت همچنان با هم قهر بودند و سعی نکرده بودند که بههم نزدیک شوند یا بهدیدار همدیگر بروند. وانگهی چه فایده داشت که دوباره همدیگر را ببینند؟ جز آنکه باز با هم درآویزند. چنین دیداری هیچ حاصلی نداشت، زیرا ماریوس ظرفی بود از مفرغ، و پدربزرگ کاسهای از آهن و هر دو بینهایت سخت.

این را هم بگوییم که ماریوس قلباً پدربزرگش را تحقیر میکرد، زیرا گمانش این بود که پدربزرگ هرگز او را دوست نداشته است. این پیرمرد سختگیر و در عین حال شوخ و خندان، که مدام دشنام می داد و فریاد می کشید و طوفان به پا می کرد و عصایش را با خشم بالای سر می برد، در نظر ماریوس حد اعلای محبتش به مسخره بازی مقلدان تئاتر می ماند. ماریوس اشتباه می کرد؛ هستند پدرانی که فرزندانشان را دوست ندارند، اما در عالم پدربزرگی پیدا نمی شود که نوهاش را نپرستد، پیش از این نیز گفته ایم که آقای ژبل نرمان قلباً ماریوس را چون بت می پرستید. اما پرستش او به سبک خشک و خشن مخصوص خودش بود. گاهی به او سیلی می زد، اما همین که نوهاش از خانه بیرون می رفت در درون احساس تاریکی و اندوه می کرد. از همهٔ اطرافیانش خواسته بود که دیگر با او

دربارهٔ ماریوس چیزی نگویند، اما در باطن متأسف بود که دیگران از او حرف شنوی دارند و از ماریوس حرفی نمیزنند. تا مدتی، امیدوار بود این یسر، که بر خلاف میل او «بوثونه پارته» را دوست می داشت، این «ژاکو بَن» خون آشام، و این طرفدار کشتار «سیتامبر»، نزد او باز گردد، اما هفته ها و ماهها و سالها گذشت، و این جوان به خانه بازنگشت. پدربزرگ با خود می گفت: «مگر می توانست با آن وضعی که پیش آورده بود، از خانه بیرونش نکنم؟» و باز از خود می پرسید: «اگر یک بار دیگر این وضع پیش آید، باز هم همین کار را خواهم کرد؟» و با غرور جواب می داد: «آری!». و لحظهای بعد، سرش را تکان می داد و آهسته و غمگین با خود می گفت: «نه!» گاهی ساعتها افسرده در گوشهای مینشست؛ احساس میکرد که چیزی کم دارد، و کمبود او ماریوس بود. پیران بهمحبت نیاز دارند، همان قدر که به آفتاب، که محبت نیز گرمابخش است. هرچند که آقای ژبل نرمان روحیهاش قوی بود، غیبت ماریوس فکرش را پریشان کرده بود. با این وصف، حاضر نبود بهطرف این «یسر مسخره» قدمی بردارد؛ و از این ماجرا رنج می برد. حتی حاضر نبود دربارهٔ او چیزی از کسی بپرسد، اما فكر او را هم از سرش بيرون نمي كرد. پيش از پيش، تنها و گوشه نشين شده بود. هنوز مثل گذشته شاد سرحال بود، اما شادیاش با خشونت و تشنج همراه بود. شور و شوق او هر بار بهنوعی درماندگی و اندوه منجر می شد. گاهی با خودگفت: «ای کاش به خانه برمی گشت تا سیلی محکمی، به گوش او می زدم ا».

چیزی که بیشتر مایهٔ رنج و عذاب پدر بزرگ می شد آن بود که همهٔ درها را بسته بود تاکسی به رنج و درد او پی نبرد، و کسی نتواند به باطن او دست یابد، و حقیقت را دریابد. غم او به کوره هایی می ماند که تازگی ها درست کرده اند؛ کوره هایی که دود را در خود جذب می کنند و نمی گذارند بیرون برود. گاهی یکی از آشنایان که از حقایق چندان خبر نداشت، از او

می پرسید: «نوه تان کجاست و چه می کند؟» و پیرمرد آهی می کشید و جوابی نمی داد. و گاهی در جواب این گونه آشنایان، خود را شاد و بی خیال نشان می داد و تلنگری به سر آستین خود می زد و می گفت: «همین قدر می دانم که آقای بارون پُون مرسی در گوشه ای از شهر دعوا و مرافعه های مردم را رفع و رجوع می کند!»

اما در آن حال که پیرمرد ایام را با حسرت و افسوس میگذراند، ماریوس از وضع و حال خود راضی بود، زیرا فقر و تیره روزی، تلخی و مرارت را از ذهن پاکدلان می زداید. او نیز گاهی پدربزرگش را با سهر و علاقه به یاد می آورد، اما حاضر نبود از کسی که آن قدر در حق پدرش بی مهری کرده بود، درخواست کمک کند، در واقع، بیزاری و نفرت او، نخستین روزهای جدایی از پدربزرگ، با مرور ایام، بهنوعی تعدیل یافته بود وانگهی از رنج بردن واهمه نداشت، بلکه از تحمل سختیها خشنود بود و احساس می کرد تاب آن را دارد که سختیهای بیشتری را تحمل کند. او همه چیز را به خاطر پدرش قبول می کرد، و از سختیها نمی هراسید؟ شادمانه با خود می گفت: «من مستحق این وضع هستم؛ این مجازات بی اعتنایی ها و بی مهری های من است نسبت به پدرم، که سالهای دراز ندانسته از او نفرت داشتم. قطعاً اگر آن وضع ادامه می یافت، در سالهای بعد بهمجازات سنگین تری محکوم می شدم! چون بی اعتنایی و بی مهری، در حق چنان پدری بخشش ناپذیر است، و دور از انصاف و عدالت است که پدرم یک عمر سختی و رنج را تحمل کرده باشد و من از درد و رنج بی نصیب بمانم.» حتی معتقد بود که زحمت و رنج او در قیاس با زندگی دردناک و شجاعانهٔ پدرش، هیچ است، و تنها چیزی که می تواند او را تا حدودی با پدرش همانند سازد تحمل شبجاعانه این زندگی سخت و طاقت سوز است. قطعاً بدرش که در وصیتنامهٔ خود، او را موجود لایقی خوانده، قصد داشته است این پیام را بهاو برساند که سعی کند دلاور باشد. هر چند نامهٔ پدرش گم شده بود، اما یک یک کلمات او را از بر بود، و گرمای آن کلمات را همیشه در قلب خود احساس میکرد.

از همه مهمتر، آن روز که پدربزرگ از خانه بیرونش کرده بود، کودکی بیش نبود، و حالا برای خود مردی شده بود و این حقیقت را احساس می کرد. باز هم بر این نکته پای می فشاریم که فقر و تیره روزی از او یک مرد ساخته بود؛ فقر در موسم جوانی، اگر به توفیق و پیروزی منجر شود، این فایده را دارد که آدمی را به کار و کوشش عادت می دهد. و او را بهمرحلهٔ بالایی می رساند. فقر زندگی مادی را عربان می کند و همه زشتیهایش را بهانسان نشان می دهد و او را وامی دارد که بکوشد و خود را از تنگنا برهاند، و بهسوی زندگی ایده آل صعود کند. معمولاً جوان مرفه و ثروتمند، که همه چبز برایش فراهم است، اوقاتش را با تفریحات گوناگون می گذراند؛ بهاسب دوانی و شکار می رود، انواع سگها را دارد، با دود توتون و قمار خود را سرگرم میکند. جنبه های حیوانی روح چنین موجودی، در خدمت ابعاد لطیف و عالی آن قرار می گیرد؛ اما جوان فقیر با هزار زحمت نانش را می آورد و نانی را که از دسترنج خود بهدست آورده می خورد و در افکار و رؤباهای خود فرو می رود؛ بهسیر و سیاحت تماشاخانهٔ الهی مشغول می شود، آسمان را تماشا می کند و ستارگان را و گلها را و کودکان را و اجتماعی را که خود جزئی از آن است و در آن رنج می برد؛ دستگاه خلقت را سیر و سیاحت سی کند که خود در آن نور می افشاند؛ و آن قدر به جامعه بشری خیره می شود که باطن و عمق آن را می بیند، و آن قدر به دستگاه خلقت چشم می دوزد که خدا را می بیند؛ و آن قدر در فکر و رؤیا فرو می رود که خود را بنزرگ و با شکوه احساس میکند؛ و همچنان در عالم رؤیا پیش میرود تا جایی که فضای سینهاش را بر از مهر و دوستی می یابد و در این میان خود را که رنج می برد فراموش مى كند و به همه مردم مى انديشد و به آنها مهر مى ورزد؛ و احساس

مطبوعی در او رشد می کند. اینهمه، چیزی نیست جز خود فراموشی، و دلسوزی برای دیگران. او با تفکر دربارهٔ طبیعت که زیباییهایش را به پاکدلان نثار میکند و از ارواح آلوده دور نگاهشان می دارد، به مقامی می رسد که خود را میلیونر معرفت می بیند و برای میلیونرهای ثروت دلسوزی می کند. هر چه بیشتر روشناییها در جان او نفوذ می یابد، کینه ها از دل او بیرون می رود. با این اوصاف، او را باید موجود بدبختی به حساب آورد؟ نه! فقر و نداری یک جوان، بینوایی نیست. یک جوان هر قدر که بي چيز و ندار باشد، با سالامتش، توش و توانش، چالاكي اش، برق چشمانش، شور و حرارتش، سیاهی موهایش، طراوت گونههایش، گلرنگ بودن لبهایش، سفیدی دندانهایش، تنفس باک و راحتش، همیشه مى تواند حسرت هر امپراتور سالخوردهاى را برانگيزد. هر روز صبح دنبال درآوردن نان روزانه می رود، و در آن حال که دستهایش مشغولاند مغزش از تفکر باز نمی ماند. بعد از پایان کار روزانه، به دنیای رؤیاها و سیر و سیاحتهای شوقناک خود باز میگردد. این جوان در زندگی پایش در قیر است و در میان خاک و گِل، و سرش در روشنایی محکم و پایدار است. دلى دارد زلال و شفاف؛ آرام و مهربان است و دقيق و جدّى؛ با قناعت زندگی می کند، شکر گزار خداوند است، زیرا دو ثروت بزرگ را در اختیار او گذاشته اند که یکی کار است، که به او آزادی و استقلال می بخشد و دیگری فکر روشن، که راه درست را بهاو نشان می دهد.

این بود آنچه بر ماریوس گذشته بود. و این را هم ناگفته نگذاریم که تمایل زیادی به تفکّر و تأمل داشت. آن روز، که بعد از چند سال رنج و زحمت متوجه شد که به جایی رسیده است و می تواند بی دغدغهٔ خاطر زندگی کند، دیگر از آن خط جلوتر نرفت؛ زیرا در یافته بود که فقیر بودن و دربند مال و مکنت نبودن، فوایدی دارد. و به همین جهت، از ساعات کار خود کاست تا بتواند بیشتر اوقاتش را به مطالعه و تفکّر بگذراند و بیشتر

به معنوبات بپردازد. نمی خواست خود را بیش از این وقف امور مادی کند؛ ساعتهایی را به سیر و سلوک می گذراند و زندگی واقعی را در چنین لحظاتی می دید. پرداختن به مادیات را بیش از این به مصلحت نمی دانست آنجه برای یک زندگی ساده و فقیرانه ضرورت داشت در اختیارش بود. پس دیگر تلاش بیش از این را جایز نمی دید با این طرز تفکر کمکم به آرامش عجیبی دست یافت.

اما یقیناً این وضع، با طبع بلندی که داشت سازگار نبود، و پیدا بود که چنین حالاتی گذراست. پس از چندی، با مسائل و حوادثی برخورد که گویی دست سرنوشت بود و می خواست او را از خواب برانگیزد.

ماریوس با آنکه پروانهٔ وکالت داشت، برخلاف تصور پدربزرگش، با دعوا و مرافعهٔ مردم کاری نداشت و وکالت کسی را نمیپذیرفت. از این گونه کارها بیزار بود، نمیخواست با مُوکّلین و وکلا و قضات دادگستری سر و کار داشته باشد، و مرتباً برای رفع و رجوع امور در کاخ دادگستری از این طرف به آن طرف برود و اسناد و مدارکی را برای دفاع از موکلین خود را ائه بدهد در حقیقت نمیخواست خود را بهدرد سر بیندازد. انگیزهای نداشت که راه تامین معاش خود را تغییر بدهد و دنبال حرفهٔ وکالت برود. همان کارهایی که برای آن کتابفروش تجارت پیشه انجام میداد، هنرینهٔ زندگی قناعت آمیزش را تأمین میکرد. و او بیش از این چیزی نمیخواست، بهخصوص که این کار برای او زحمت زیادی نداشت.

کتابفروش دیگری به نام ماژیمل اکه ماریوس گاهی برای او نیز کارهایی انجام می داد، اصرار داشت که او را تمام وقت نزد خود نگاه دارد و حاضر بود برای این کار خانه ای به او بدهد و سالی هزار و پانصد فرانک نیز به او بپردازد. خانهٔ مناسب و هزار و پانصد فرانک درآمد سالانه وسوسه انگیز بود، اما این وضع به چه قیمتی به دست می آمد؟ ناچار بود

از زندگی آزاد خود دست بردارد و در کسوت ادب و نویسندگی، خدمتكار و حقوق بگير اين كتابفروش باشد. البته زندگي بهتر و راحت تری پیدا می کرد، اما در مقابل آزاد اندیشی و بلند همتی اش را از دست مى داد. اين كار در نظر او نوعى بدبختى زيبا جلوه مى كردكه قبول آن روحش را آزرده مي ساخت؛ و بههمين جهت، اين پيشنهاد را نپذيرفت. ماريوس تنها زندگي مي كرد، ذوق و سليقهٔ خاصي داشت، علاقهمند بود جدا از دیگران زندگی کند؛ و همین رمیدگی اش از دیگران، باعث شده بود که رسماً و بهجد وارد جمعی که آنژولراس در صدر آن بود، نشود. هر چند که با افراد این گروه رفاقت داشت و حاضر بود هر کاری را که از او بخواهند انجام دهد، ولی بیش از این به گروه وابسته نبود در آن هنگام، با دو نفر بیش از همه دوستی داشت؛ یکی کورفراک، دیگری مردِ سالمندی بهنام مایف، بخصوص مجذوب این پیرمرد شده بود، زیرا ماتف تحولي در افكار او بهوجود آورده بود. ماريوس، خود را مديون او مى دانست، و از طريق اين مرد پدرش را بهدرستى شناخته و بهاو دل بسته بود. دربارهٔ این پیرمرد می گفت: «ما بُف، آب مروارید جشمانم را عمل کرد و باعث شد که درست تر ببینم.»

ما بف سرپرست امور صدقات و خیرات کلیسا بود. این مرد در او تأثیر بسیار گذاشته بود. ما بف مرد خدا بود. پنداری مشیت الهی او را مأمور چنین کاری کرده بود. و تصادفاً و بی آنکه خود بداند، افکار ماربوس را روشن کرده بود؛ مثل شمعی که کسی آن را برافروزد و جایی را روشن کند در حقیقت، ما بف آن شمع بود.

اما درباره تحول و دگرگونی افکار سیاسی و اجتماعی ماربوس، آقای مابّف از آنچه روی داده بود اطلاعی نداشت، و قصدش این نبود.

با آنکه بعدها با آقای ماتف بیشتر آشنا خواهیم شد، اما بی فایده نیست که چند سطری برای آشنایی با او بنویسیم.

## آقاى مائف

روزی که آقای ما بف حقایقی را دربارهٔ پدر ماریوس برای او شرح داد، و در ضمن گفت که «البته من با عقاید سیاسی افراد به هر شکل که باشد، مخالف نیستم» در واقع آنچه را در ذهن خود داشت به زبان می آورد. در نظر این مرد روحانی، عقاید گوناگون سیاسی با هم تفاوتی نداشتند و او بی آنکه بین آنها فرق بگذارد، همه را تأیید می کرد تا دیگران با او بحث سیاسی نکنند و آسودهاش بگذارند.

در این زمینه، به یونانیان می ماند که همهٔ «زیبا طلعتان و خوبرویان و دلبران» را الهه های انتقام امی خواندند. و اما عقیدهٔ سیاسی آقای مابیف، عشق پرشور او بود به دو چیز: اول گل و گیاه، دوم کتاب. با این ترتیب، همان طور که دیگران، طرفدار سلطنت، طرفدار بناپارت، طرفدار قانون اساسی، طرفدار سلطنت خاندان ارلئان، طرفدار آنار شیسم بودند، او نیز طرفدار کتاب بود: بخصوص کتابهای قدیمی و کمیاب. اصلاً از این قضیه سر در نمی آورد که چرا مردم بر سر چیزهای هیچ و پوچ، مثل قانون اساسی و مشروطیت و مشروعیت و سلطنت و جمهوری، رو در روی هم بایستند و دشمن همدیگر باشند، حال آنکه به نظر او در این دنیا چیزهای بایستند و دشمن همدیگر باشند، حال آنکه به نظر او در این دنیا چیزهای

۱. Furies، الهدهای انتقام یونانیان که به شکل دخترانی بودند مشعل به دست، با گیسوانی مار مانند.

خوب و دلپذیری وجود دارند مثل سبزه و خزه و بوته و درخت، که نگاه آدمی را نوازش می دهند. تازه از گل و گیاه که بگذریم، کتابها در کنار ما هستند، با صفحات كم يا زياد، هر كس مي تواند آنها را ورق بزند و مطالعه كند. كتاب شناس بود و از مطالعه خافل نمي شد؛ گياه شناس بود و از باغبانی پرهیز نمی کرد. با سرهنگ یون مرسی، وجوه مشترکی داشت، و همین چیزها آنها را بههمدیگر نزدیک کرده بود. سرهنگ بیشتر به گل علاقه داشت و او به گیاهان و درختان میوه. آقای ماتف توانسته بود گلابی های خوب و معطری پرورش بدهد که از گلابیهای سَن ژرمن، دست كم نداشتند. و حاصل زحمات او از پیوند زدن درختهای میوه به يكديگر، يكي همين زرد آلوهايي است كه در ماه اكتبر بهبازار مي آيند، و طعم و بویشان با زردآلوهای فصل تابستان چندان تفاوتی ندارد. آقای ماتف گاهی به کلیسا می رفت، اما بیشتر، عاطفه و انساندوستی او را به كليسا مى كشيد تا تقدس و اعتقاد ديني. ديدن چهرهٔ مردم را دوست مى داشت، اما از صدايشان بيزار بود. در كليسا خوشبختانه مسى توانست مردم را در کنار همدیگر، و در عین حال ساکت ببیند. چون دریافته بودکه به هر حال باید شغل و حرفهای داشته باشد، مسئولیت صدقات و خیرات کلیسا را قبول کرده بود اما در تمام عمرش اتقاق نیفتاده بود که زنی را بهاندازهٔ یک دانه پیاز لاله دوست داشته باشد، یا مردی را بهقدر کتابی از نشریات الزهویرا. روزی در آن زمان که بهشصت سالگی رسیده بود، کسی از او پرسید: «شما تا حالا زن نگرفته اید؟» در جواب گفت: «حتی به فكر زن گرفتن نيفتاده ام!» و لحظاتي در زندگي براي او پيش مي آمد - و برای کیست که پیش نباید - که از خود می پرسید: اگر ثروت زیادی داشتم، چه میکردم؟ معمولاً کسانی مانند آقای ژبل نرمان، وقتی بهاین

۱. Elzevir، خانواده ای در هلند، که در کار نشر کتاب در قرنهای شانزدهم و هفدهم در شهرهای بزرگ هلند فعالیت داشتند. قدیمی ترین فرد این خانواده، که به این کار پرداخت، لوئی الزویر نام داشت (۱۵۴۰ – ۱۶۱۷).

فكر مى افتندكه چشمشان به دختر جوان و زيبايي بيفتد و با خود مي گويند که اگر ثروت زیادی داشتم، او را به زنی می گرفتم. اما آقای مابف هر وقت که کتاب قدیمی و باارزشی می دید، به این فکر می افتاد. در خانه تنها بود، خدمتكار او زن سالخوردهاى بودكه بهروماتيسم مبتلا شده بود؟ دستهایش را به سختی حرکت می داد، و هنگام خواب انگشتهای او که خمیده شده بودند، در میان چینهای لحاف بههم پیچ میخوردند. آقای مانف کتابی نوشته بود دربارهٔ گیاهان منطقهٔ کوترتز ۱، که تصویرهای بزرگ و رنگین داشت و در نوع خود اثر ارزشمندی بود. و گراور ۱ های فلزی اش را نزد خود نگاه می داشت و خود آن کتاب را می فروخت هر دو سه روز يك بار خريداران اين كتاب، به خانهٔ او در كوچهٔ مِه زير " مي آمدند، و از اين بابت سالي دو هزار فرانک درآمد داشت. تقریباً همهٔ درآمد او همین بود. با آنکه فقیر بود هنر و لیاقت آن را داشت که با کوشش بسیار و تحمل محرومیت، مجموعهٔ نفیسی از کتابهای کمیاب را گرد آورد. هر وقت که از خانه بیرون می رفت، کتابی زیر بغل داشت و غالباً با دو کتاب به خانه بازمی گشت. خانهٔ او در طبقهٔ همکف بود؛ چهار اتاق داشت و یک باغچه اتاقهای این خانه را با نمونهٔ گیاهان گوناگون و تصویر استادان قدیمی زینت داده بود. اگر چشمش به یک شمشیر یا یک تفنگ می افتاد، وحشت زده می شد. در تمام عمر حتی یک بار به تماشای توپها و تفنگهای موزهٔ نظامی در انوالید ٔ نرفته بود. معدهٔ سالمی داشت، و برادری که کشیش بود، و موهایی یک دست سفید. نه در دهانش دندانی داشت و نه در فکر

۱. Cautereiz ، منطقهای در پیرنه.

۲. Gravure گراوور – تصویری که برروی صفحه های فلزی حکاکسی شده در چاپ
 به کار رود.

۳. Mezieres، ویکتورهوگو در سالهای ۱۸۱۲و۱۸۱۳ در خانهٔ شماره ۱۰ کـوچه مِـمزیر منزل داشت (ابو.گ).

۴. Invalide ، نام میدان مشهوری در پاریس، که موزهٔ ارتش در آنجاست.

و ذهنش دندانی برای گزیدن و دریدن دیگران. لرزش مختصری داشت. بهلهجهٔ مردم پیکاردی حرف میزد. خندهای کودکانه و صمیمی داشت. ظاهرش به یک گوسفند پیر می ماند. تنها دوست او، صاحب کتابفروشی روبال ا در کوچه سن ژاک بود که مرد سالخوردهای بود. و اما آقای ماتف، تنها آرزویش آن بود که بتواند کشت درختچهٔ نیل ۲ را در فرانسه بومی کند. پیرزن خدمتکار او نیز از نمونه های عفت و معصومیت بود. این پیرزن مهربان باکره بود و گربهٔ نری داشت به نام «سلطان» که میومیوی او با Miscrered در زیر سقف کلیسای سیکستین هم آهنگ بود. قلب این پیرزن لبریز از محبت او بود. گویی همین اندازه عشق و احساس برای او بس بود. این زن حتی در حالم رؤیا هم با مرد انس و الفتی نداشت، و عشق او به جنس مخالف هرگز از آن گربهٔ نر فراتر نمی رفت. او نیز مانند گربهٔ خود سبیل داشت؛ و تنها چیزی که مایهٔ غرور و افتخار او بود کالاههای سفیدش بود. یکشنبه ها بعد از بازگشت از کلیسا، در صندوقش را باز می کرد و زیرپوشهایش را در می آورد و می شمرد، و پارچه هایی را که مرتباً مي خريد و هيج وقت آنها را نمي دوخت، جابه جا مي كرد. پيرزن سواد خواندن داشت. و آقای ماثف او را «ننه بلوتارک» لقب داده بود. آقای مابّف، ماریوس را بهدوستی بذیرفته بود، زیرا جوانی بود آرام، و با جوانی و مهربانی اش بهجان فرتوت او گرما و شور می بخشید. جوانی و مهربانی در بیران تأثیر آفتاب را دارد. هر وقت که ماریوس به فکر افتخارات نظامی پدرش می افتاد و در نظر می آورد که آن مرد چگونه بی

هول و هراس در زیر آتش، صف دشن را با شمشیر می شکافته و دلاورانه

۱. کتابفروشی رویال Royal، در شماره ۱۵۹ کوچه سن ژاک تما سال ۱۸۲۱ وجود داشت. پسران هوگو در سالهای ۱۸۱۲ و ۱۸۱۳ گاهی به آن کتابفروشی می رفتند. ۲. نیل، درختچه ای است که در نواحی گرمسیری می روید، و از برگ آن ماده ای آبی رنگ بدست می آید.

Miserered Allegri ۲۰ بدست می آید.

در میدان جنگ پیش می تاخته، نزد آقای ما بف، دوست پدرش می رفت. و پیرمرد از علاقهٔ آن قهرمان بزرگ به گلها و گیاهان داستانها می گفت.

در حدود ۱۸۳۰، برادر آقای مائف، که کشیش بود، درگذشت. کمی بعد از این واقعه نیز اتفاقات ناگوار دیگری افتاد، که همهٔ زندگی او را تیره و تار کرد. دفتر داری که ده هزار فرانک، یعنی همهٔ اندوختهٔ او و برادرش را نزد خود داشت، کارش بهافلاس کشید و همهٔ سرمایهٔ او از بین رفت. انقلاب ژوئیه بحرانی در دنیای کتاب و انتشارات به وجود آورد، و قطعاً در آن هرج و مرج، چیزی که اصلاً خریداری نداشت، کتابی بود دربارهٔ گیاهان گوترتز» بی مشتری ماند. گیاهان. با این وضع، کتاب «مجموعهٔ گیاهان گوترتز» بی مشتری ماند.

هفته ها میگذشت و حتی یک نسخهٔ آن فروش نمی رفت؛ و هر وقت که صدای در خانه بلند می شد، آقای ما بف تکانی می خورد. اما «ننه پلوتارک» به او می گفت: «آقای ما بف! حتماً آب آورده اند!» – در همین روزها آقای ما بف ناچار از کوچهٔ مِهزیر به جای دیگری رفت و از سرپرستی امور صدقات و خیرات کلیسا نیز استعفا کرد. و چند تا از گراوورهای فلزی کتابش را فروخت و در بولوار مونپارناس، خانهٔ کوچکی اجاره کرده اما سه ماه بیشتر در آن دوام نیاورد؛ به دو دلیل: اول آنکه اجاره بسهای آن خانه، که در طبقهٔ همکف بود، سیصد فرانک بود و او نمی توانست بیش از دوست فرانک در سال اجاره بها بپرازد؛ دوم آنکه خانه در جوار میدان تیراندازی فاتو بود، و از صبح تا شب صدای تیر خانه در جوار میدان تیراندازی فاتو بود، و از صبح تا شب صدای تیر نفنگ شنیده می شد. و چنین چیزی برای او تحمل ناپذیر بود.

ناگزیر، کتابهای «مجموعهٔ گیاهان کُوترتز»، و چند گراور باقی مانده، و نمونههای نباتات، و کتابهای کمیابش را برداشت و به کوی سالپتریر رفت و در دهکدهٔ اُسترلیتزا در خانهای ساکن شد. در اینجا با پرداخت سالی

۱. این دهکده در آن موقع بین خیابان فعلی شوازی Choisy، و کوچهٔ ژاندارک (که چندان از ویرانکدهٔ گوربُو نبود)، واقع شده بود.

پنجاه اِکو ۱، خانهای داشت با سه اتاق و یک باغ که دیوارهای کوتاهی داشت، در میان آن، حلقهٔ چاهی بود. در این اسبابکشی، هر چه اسباب اضافی داشت، فروخت. در نخستین روزی که بهایین خانهٔ جدید آمد روحیهٔ خوبی داشت. نمونههای گیاهی و قابهای عکس را به دیوار اتاقها نصب کرد، و بعد از پایان این گونه کارها به بیل زدن با غچه مشغول شد، و شب، وقتی که ننه پلوتارک را غصه دار و متفکر دید، دستی به شانهٔ او زد و گفت: «غصه نخور! اینجا درخت نیل هم دار بم!».

کتابفروش پیر کوچهٔ سن ژاک، و ماریوس گاهی به دیدار او در دهکدهٔ استرلیتز میرفتند. استرلیتز انامی بود پرغوغا و آقای ما بف از چنین نامهایی خوشش نمی آمد.

به هر روی چنانکه پیش از این نیز گفته ایم، کسانی که زیاده مجذوب عقل با جنون می شوند یا زیاده به عقل و جنون، تو آماً، گرفتارند؛ در زندگی چندان موفق نیستند. واقعیات از آنها فاصله می گیرد به سراشیبی می افتند، واپس می نشینند و گاهی، بی آنکه خود متوجه باشند، از دست می روند. البته گاهی این گونه کسان از خواب غفلت بیدار می شوند، اما بسیار دیر؛ و در طی این گرفتاریها، در قماری که بین خوشبختی و بدبختی در می گیرد، بی طرف می مانند هر چند بازیچهٔ این قمارند، به آن توجهی ندارند و بی اعتنا به قماربازان می نگرند.

آقای ما بف در این روزها از هر طرف در تاریکی فرو رفته بود، و چراخهای امیدش یکی پس از دیگری خاموش می شد. و در این میان، پاک و با صفا باقی ماند. عادات و خلقیات خود را در منتهای فقر حفظ کرد، بود. این عادات برای او حکم نوسان لنگر ساعت دیواری را داشتند.

<sup>1.</sup> Eco

۲. اُستولیتز، نام یکی از میدانهای نبرد ناپلئون است که او پیروزی بزرگی در اَنجا بدست اَورد.

گاهی وهم و خیال او را به دنبال خود می بردند، و تا مدتی در مسیر خیال پیش می رفت؛ حتی بعد از آنکه توهمات و تخیلات او را رها می کردند، همچنان در عالم دیگری به سیر و سیاحت مشغول بود. چون ساعت نیز معمولاً در همان لحظه ای که کوکش تمام می شود، از حرکت باز نمی ماند.

آقای ما اثف تفریحات و سرگرمیهای معصومانه ای داشت. این تفریحات هزینه ای در بر نداشت و چندان عجیب هم نبود. هر پیش آمد کوچکی می توانست برای او شادی آفرین باشد. روزی ننه بلوتارک در گوشهٔ اتاق نشسته بود و رُمانی را با صدای بلند می خواند. معمولاً کسانی که با صدای بلند چیزی را می خوانند، گویی می خواهند به شرف خود قسم بخورند که آنچه می خوانند در صحتش شک نباید داشت.

ننه پلوتارک، در این رمان بهجملهای رسید که دربارهٔ یک افسر از دستهٔ سوارِ «دراگون» (بهمعنای اژدها)، و معشوقهٔ زیبای او بود. و او با صدای بلند خواند:

«.... دختر زیبا قهر کرد، و در اگون....»

و در اینجا برای آنکه شیشهٔ عینکش را پاک کند، جمله را ناتمام گذاشت.

آقای ما به که به کار خود مشغول بود و جمله را به صورت دیگری شنیده بود، اگفت «بودا» و اژدها .... بله .... چه موضوع جالبی! شنیده ام اژدهایی بود که در غاری زندگی می کرد، و از دهانش شعله می بارید، و این شعله ها تا آسمان بالا می رفت و ستاره ها را می سوزاند، و چندین ستاره، با شعله های دهن این اژدها، که پنجه هایش مئل ببر بود، آتش گرفتند. در این موقع بود که بودا به آن غار رفت و آن اژدها را با معجزه

١. جمله اين بود:

<sup>...</sup>Labelle bouda,et le dragon...

و اما آقای مانف این طور تصور کرده بود: Bouddha et le dragon (بهمعنای بودا و اژدها بود پیامبر بودائیان است).

به صورت دیگری درآورد و ستاره های دیگر را نجات داد. ننه پلوتارک! شما چه کتابهای خوبی مطالعه میکنید. من که تا حال افسانه ای زیباتر از این نشنیده ام.»

آقای مابُف در انتظار جواب ننهپلوتارک نماند و در رؤیاهای شیرین خود فرو رفت.



## فقر همساية خوب بينوايي

ماربوس به این پیرمرد صادق و صمیمی، که در دام فقر گرفتار شده بود و از این بابت غم و غصه ای نداشت، علاقمندبود. ماربوس، کورفراک راگاه به گاه و تصادفی می دید، اما در هر فرصت به خانهٔ آقای ما بف می رفت. با این وصف، کمتر برای این کار فرصت داشت و هر ماه بیش از یکی دو بار آنها همدیگر را نمی دیدند.

ماریوس بیشتر دوست می داشت که ساعات طولانی، تک و تنها، در خیابانهای پر درخت اطراف شهر یا در شان دومارس و یا در نقاط خلوت باغ لوگزامبورگ قدم بزند. گاهی نیمی از روز را به تماشای جالیزهای خیار و کشتزارهای سبزی و کاهو، و مرغ و خروسهایی که روی کود و پیون می دویدند و دانه برمی چیدند، واسبی که چرخ آبکش را می گرداند، می گذراند، و رهگذران گاهی با تعجب و گاهی با تردید به او نگاه می کردند؛ حال آنکه قضیه بسیار ساده بود، جوان فقیری بود که بی منظور، در افکار و تخیلات خود فرو رفته بود.

در یکی از همین گشت و گذارها بود که خانهٔ نیم ویران گوربو را پیدا کرد و پی برد که جای ارزان و مناسبی است؛ و آن را اجاره کرد و به آنجا رفت. در خانهٔ گوربو همه او را به نام آقای ماربوس می شناختند و بیش از این چیزی دربارهٔ او نمی دانستند.

گاهی بعضی از ژنرالهای قدیمی ارتش ناپلئون، از دوستان پدرش، او را بهخانهٔ خود دعوت می کردند او نیز این دعوتها را می پذیرفت؛ و این دیدارها فرصتی بود که دربارهٔ پدرش چیزهای تازهای بشنود و او را بهتر بشناسد. گاهی نیز به خانهٔ کسانی چون کُنت پاژول ۱، ژنرال بلاوسِن و و رزال فریریون ۱، می رفت. گاهی به مجلس رقص و موسیقی دعوتش می کردند. در این شبها لباس تازهاش را می پوشید، اما در شبهای بسیار سرد و یخبندان به این مهمانیهای شبانه نمی رفت، چون ناچار بود برای آنکه کفش هایش تمیز بماند، با درشکه برود، و برای کرایهٔ درشکه پول نداشت.

گاهی، بی آنکه بخواهد حرف تلخی بزند، می گفت: «در یک تالار که عدّهای به مهمانی آمدهاند، ممکن است سر تا پای شما کثیف و آلوده، باشد، و فقط کفشهایتان تمیز باشد. با این حال همه با روی خوش شما را می بذیرند؛ زیرا با وجدان آلوده شما کاری ندارند، فقط توقع دارند که کفش هایتان تمیز باشد»

همهٔ شور و اشتیاقها، جز آنچه از قلب آدمی بر می آید، زود از بین می روند. تب و تاب سیاسی ماریوس نیز کمکم فروکش کرد. انقلاب ۱۸۳۰، به او کمک کرد که آرامش خود را باز یابد؛ دیگر آن تب و تاب را نداشت، عقاید و آرای سیاسی اش عوض نشده بودند، اما جلوهای ملایم و معقول داشتند بهتر بگوییم، دیگر در عقاید و آرای خود تعصب نداشت، بلکه به این عقاید علاقه مند بود. عضو کدام حزب بود؟ حزب انساندوستی؛ و در جامعهٔ بشری، فرانسه را انتخاب کرده بود. به جای آنکه پیروگروه و دسته ای باشد، پیرو توده ها بود، و به سعادت زنان بیش از دیگران می اندیشید. شاید نازکدلی و نیکخواهی اش، او را به این سمت می داد و شاعر را متمایل کرده بود. در این ایام، اندیشه را بر کردار ترجیح می داد و شاعر را

از قهرمان برتر می دانست. مسالهٔ زندگی «ایّوب» را از شرح واقعهٔ بزرگی چون نبرد مارنگو بیشتر می پسندید. شبها که از مسیر بولوار به خانه برمی گشت، و آسمان بی کران را از میان شاخه های درختان، با همهٔ تاریکیها و روشناییهایش، می دید، زمین و جامعهٔ بشری به نظرش حقیر می آمد.

به گمان خود، حقیقت زندگی و فلسفهٔ بشری را دریافته بود، و به هر تقدیر احساس می کرد که باید به آسمان چشم بدوزد؛ زیرا به گمان او حقایق در اعماق چاهسار تاریک آسمان خفتهاند. و اما این نوع تفکرات او را از این مسأله باز نمی داشت که برای آیندهٔ خود نقشه ای بکشد و طرحی بریزد و مقدماتی فراهم کند. در این وضع، اگر کسی می توانست به درون مارپوس راه پابد، از پاکیزگی و شفافیت آن حیرت می کرد. در واقع، اگر ما توان آن را داشتیم که وجدان دیگران را ببینیم، آسانتر می توانستیم دربارهٔ اشخاص قضاوت كنيم و به تخيلات هركس بيش از افكار او اهميت مىداديم، زيرا در فكر كردن ارادهٔ ما مؤثر است و در تخيلات اراده تأثير ندارد. تخیل خود به خود می آید و ذهن ما را تسخیر میکند این تصورات بى اراده و خود به خودى از اعماق جان ما بر مى آيد و به عالم بى كران مے شتابد. در ایس تحیلات حساب نشده، بهتر می توان صفات و خصوصیات یک انسان را شناخت تا افکار پیچیده و مستدل و منطقی او. توهمات و تخیلات ما بیش از هر چیز دیگر بهخود ما شباهت دارند، و هر كس درباره جهان و مسائل ناشناخته تصوراتي داردكه با طبيعت او نزديك

در اواسط سال ۱۸۳۱، روزی پیرزن سرایدار خانهٔ گوربو برای او شرح داد که میخواهند اثاث همسایگان او، یعنی خانوادهٔ ژوندرت ارا به کوچه بریزند. ماریوس که کمتر به خانه می آمد و حتی نمی دانست که

همسایگانی دارد، پرسید: «چرا می خواهند بیرونشان کنند؟»

دو ماه اجارهٔ خانه بدهكارند

ـ دو ماه اجارهٔ خانه؟ يعني چقدر؟

بیرزن گفت: «بیست فرانک»

ماریوس در آن موقع سی فرانک پسانداز کرده و آن را توی کشوی کمد گذاشته بود. بیست و پنج فرانک از روی این سی فرانک برداشت، به پیرزن داد و گفت: «این بیست و پنج فرانک را بگیرید؛ بیست فرانک را بابت دو ماه کرایه بردارید و پنج فرانک هم به خود آنها بدهید. نگویید که چه کسی این پول را داده».

#### جانشين

داستان از این قرار بود که ستوان تئودول همراه واحد نظامی خود به پادگانی در پاریس منتقل شده بود. با این جابه جایی، دوشیزه ژبل نُرمان برای دومین بار به فکر افتاد که نقش تازه ای به عهدهٔ او بگذارد، زیرا بار اول به فکر افتاده بود که ماریوس را به کمک تئودول زیر نظر بگیرد، که به نتیجه نرسیده بود؛ و این بار می خواست که تئودول را جانشین ماربوس کند.

ظاهراً پدربزرگ به حضور چهرهٔ جوان در خانه نیاز مبهمی حس می کرد، که فروغ صبحگاهی حتی وبرانه ها را دلپذیر می نماید. پس مصلحت آن بود که ماربوس دیگری به این خانه بیاید. پیر دختر در فکرش چنین می گذشت که «مسأله بسیار ساده است. مثل غلط چاپی در یک کتاب، که می توان آن را تصحیح کرد. بنابراین، چه اشکالی دارد که تئودول به جای ماربوس بنشیند؟»

تئودول، نوهٔ برادر آقای ژیل نرمان بود و تقریباً نوه به حساب می آمد. ماریوس وکیل دادگستری بود، و تئودول افسری از دستهٔ نیزه افکن؛ و به راحتی می توانستند جایشان را طبق محاسبات آن پیر دختر، با هم عوض کنند.

یک روز صبح، که آقای ژیل تُرمان مشغول مطالعه روزنامه کوتی دین ا

بود، دختر او وارد اتاق شد و به آرامی گفت: «پدر! امروز تثودول می آید که به شما عرض ادبی بکند».

\_تئودُول؟

ـبله ... تئودول، نوهٔ برادر شما.

پدر بزرگ گفت: «آه»

و دوباره مشغول خواندن روزنامه شد و فکر تئودول را از سر بیرون کرد. معمولاً وقتی که روزنامههای باب طبع خود را میخواند، حال و حوصلهای پیدا میکرد و اوقاتش سر جا میآمد. روزنامه یا بهقول خودش «روزی نامه»ای که در دست داشت، از جراید مخصوص سلطنت طلبان بود و با فکر و ذوق او همساز بود. در گوشهای از صفحهٔ اول روزنامه، این خبر را با آب و تاب نوشته بودند؛ که دانشجویان حقوق و پزشکی قرار است ظهر فردا در میدان پانتئون جمع شوند و دربارهٔ یکی از مسائل روز بحث و گفت وگو کنند و تصمیم نهایی خود را بگیرند. این مسأله عبارت بود از اختلاف بین گارد ملی و جنگاوران غیر نظامی، بر سر نگاهداری و حفظ چند عراده توپ در محوطهٔ لوور یا انتقالِ آنها به جای دیگر... آقای رئیل ترمان، بعد از خواندن این مطلب، به خشم آمد و به این فکر افتاد که ماریوس نیز قطعاً از همین دانشجویان است، و احتمال دارد فردا همراه دیگران به میدان پانتئون برود تا درمورد این موضوع نظر بدهد.

در چنین لحظاتی که آقای ژبل نرمان درگیر چنین تصورات عذاب آوری بود، ستوان تئودول، همراه دوشیزه ژبل نرمان وارد اتاق شد. ستوان تئودول برای به دست آوردن دل این مرد مستبد، مصلحت دیده بود که با لباس غیرنظامی و سر وضعی آراسته نزد او بیاید. دوشیزه ژبل نرمان که پدرش را در حال روزنامه خواندن می دید، با صدای بلند گفت: «پدرا... تئودول آمده... نوهٔ برادر شما.»

و آهسته در گوش ستوان تئودول گفت: «مطابق ذوق او حرف بزن»

و ازاتاق بيرون رفت.

ستوان که به این گونه دیدارهای خشک و رسمی کمتر عادت داشت، به لکنت افتاده، گفت: «سلام، عموجان!»

و بى اختيار پاشنه هايش را به هم چسباند و سلامى داد، كه تركيبى بود از سلام نظامى و سلام غير نظاميان.

پیرمرد گفت: «بنشینید».

این را گفت. و حضور او را فراموش کرد - تئودول نشسته بود و آقای ژیل نرمان ایستاده بود. آقای ژیل نرمان در طول و عرض اتاق قدم می زد، دستهایش را در جیب جلیقهاش فرو برده بود و با انگشتهای جین خوردهاش، با دو تا ساعت که در دو جیب جلیقهاش داشت ور می رفت و با صدای بلند حرف میزد: «بله! یک مشت بچهٔ فین فینی در میدان بانتثون جمع می شوند تا با هم بحث کنند و تصمیم بگیرند. این ولگردهای بی سر و با، که تا دیروز شیرخوار بو دند و اگر بینی شان را فشار بدهی، شیر چک چک ازنوکش میریزد، فردا ظهر میخواهند با هم شور و مشورت کنند! راستی ما داریم به کجا می رویم؟ کجا؟ جوابش معلوم است، می رویم بهپرتگاه سقوط. این بچههای شورشی جُلنبُر میخواهند دربارهٔ توپخانه، و جابهجا کردن توپهای گارد ملی بحث کنند و تصمیم بگیرند. ببینید این ژاکوبَنها ما را به کجا می برند. حاضرم یک میلیون فرانک در برابر هیچ، شرط ببندم این عدهای که فردا ظهر جمع می شوند دانشجو نیستند، محكومان اعمال شاقّه هستند كه تازه آزاد شدهاند. جمهور بخواهان و محکومان اعمال شاقه در یک ردیف اند و با هم فرق ندارند. کارتُو۱ به قوشه ۲ می گفت: «خائن! می گویی کجا بروم؟... فوشه در جوابش گفت: احمق! هرجاكه دلت مي خواهد، برو... بله! جمهوريخواهان همهشان از

۱. Carnot از اعضای انقلابی کنوانسیون فرانسه.

۲. Fouché ، از اعضای کنوانسیون که بهنایلئون خیانت کرد.

این خمیر هاند.»

تئودول گفت: «همین طور است که می فرمایید»

آقای زیل نرمان کسمی سسرش را جرخاند و نیم نگاهی بهتئودول انداخت و گفت: «حتى تصورش براى من مشكل است كه اين پسره ا مسخره «کاربونارو» شده ا... کسی نیست که از او بیرسد چرا از خانهٔ من بيرون رفته؟ آيا واقعاً از اينجا رفته تا دنيال جمهوريخواهان راه بيفتد؟ كسى نيست بهاو بگويد كه اين ملت جمهوري ترا لازم ندارد... ملت ما با هوش و چیزفهم است، جمهوری نمی خواهد. ملت این حقیقت را می داند که تا دنیا بوده، پادشاهان هم بودهاند، و در آینده هم خواهند بود. اصلاً کسی نیست به این پسره بگوید که ملت از این جمهوری بدش می آید. اصلاً این جوانک نمی فهمد که از پردوشن اتعریف کردن، گیوتین را دوست داشتن، زیر پنجرهٔ سال ۹۳ گیتار زدن و آواز خواندن، خوب نيست؛ شايسته او نيست. بايد به صورت اين جور جوانها تُف انداخت، كه نادان و بي شعورند. همه شان اين جورند، حتى يک استثنا هم بين آنها پيدا نمی شود. هوای چنین کوچههایی را تنفس کردن، عقل و هوش را از آدم می گیرد. قرن نوزدهم زهر آلود است. هر بی سروپایی راکه می بینید ریش بزی گذاشته و خیال میکند که آدم شده. اینها فکر جوانان را خراب می کنند، آنها را از اقوام و بستگانشان جدا می کنند و اسم این کار را مي گذارنىد جىمھورىخواھىي! بىدايىن سىكى مىي گويند رمانتيك! اصلاً رمانتیک چه معنایی دارد؟ جوابش ساده است. رمانتیک یعنی مجموعهٔ دیوانگیها. یک سال پیش رمانتیک در اِرنانی مخودش را نشان داد. ارنانی

۱. Carbonaro یک سازمان انقلابی زیر زمینی در ایتالیا، و در ایسنجا منظور حزبی و انقلابی است.

<sup>2.</sup> Pére Duchene

۳. Hernanie از نمایشنامه های معروف ویکتور هوگو، به سبک رمانتیک.

جــيست؟ یک مشت حـرفهای ضـد و نـقیض، یک مشت مـهملات نفرت انگیز. اصلاً زبان این نمایشنامه به زبان فرانسه شباهت ندارد! و حالا نوبت چند عراده توپ است که به محوطهٔ لوور برده اند. دزدان و راهزنان فردا دور هم جمع می شوند تا آبروی مملکت را ببرند.

تئودول گفت: «عموجان!... حق با جنابعالى است.»

آقای ژبل نرمان گفت: «فکرش را بکنید، چند عرّاده توپ در محوطهٔ موزه!... توپ در اطراف موزهٔ لوور به چه درد می خورد؟ شاید می خواهند آپرلُن بل ودر ارا گلوله باران کنند؟ آتش و گلوله را با مجسمهٔ ونوس چه کار؟ جوانهای این دوره همه شان تبهکارند؛ مثلاً این بنژامن کنستان اهم، که معبود آنهاست، نویسندهٔ قابلی نیست. بله، این جوانها یا تبهکارند یا نادان و احمق. دوست دارند زشت و مضحک جلوه کنند؛ لباسهای بی قواره می پوشند، از زنها رم می کنند؛ چشمشان که به یک زن می افتد، چنان اداهای زشت و ناشیانهای در می آورند که حتی کلفتها خنده شان می گیرد. این جوانهای بیچاره، که ظاهراً از عشقبازی خجالت می کشند، هم بد ادا هستند هم بی حیا. حرفهای خنده آور تی پرسلن، و پوتیه از کرار می کنند. کتهایی می پوشند مثل کیسه، جلیقه هایشان مثل جلیتقهٔ تاطرچی ها است. پیراهنهای درشت باف، شلوار گل و گشاد و کفش های بد شکل می پوشند. آوازشان هم دست کمی از پروبالشان ندارد. آبه زبانی حرف می زنند که نادانی و حماقتشان را نشان می دهد. این برو بیچههای حرف می زنند که نادانی و حماقتشان را نشان می دهد. این برو بیچههای

۱. Belvedere ، آپولون بل و در ، از مجسمه های قدیمی و مشهور .

Bejamin Constant .Y ، نویسندهٔ فرانسوی.

۳. Potier, Tiercelin، از بسازیگران نستانو آن روزگسار، کمه اشسعار خسنده آور و انتقادی می خواندند.

۴. اشاره به منظومهٔ «کلاغ و روباه» لافونتن، که روباه برای فریب دادن کلاغ از او تعریف می کند و می گوید که «اگر اوازت به زیبایی پر و بالت باشد...».

بی شعور و نالایق برای خودشان عقاید سیاسی مخصوصی دارنـد حـالا دیگر وقتش رسیده که دولت جداً تصمیم بگیرد و داشتن عقاید سیاسی را ممنوع کندا برای خودشان مسلک و مرام درست میکنند، جامعهٔ نو را طرحریزی میکنند، با سلطنت در می افتند، همه قوانین را زیر یا میگذارند، جای زیر زمین و بالاخانه را با هم عوض میکنند! سرایدار را روی تبخت شاه مینشانند، اروپا را سر و ته میکنند، دنیا را از نو مى سازند؛ و با اينهمه ادعا، تفريحشان اين است كه لنگ و پاچهٔ زنان رخت شوی را، وقتی که سوار گاری می شوند، تماشاکنند. آه! ماریوس!... ماریوس پست فطرت! تو چرا باید بروی وسط میدان داد بنزنی و فریاد بکشی؟ چرا باید بروی و آنجا با یک عده بی سرو یا مثل خودت جرّو بحث بکنی؟ جرّ و بحث برای چه؟ برای تصمیم و اقدام؟ کدام تصمیم؟ كدام اقدام؟ اين چيزها آشوب است و اغتشاش؛ آن هم بهصورتي بسيار احمقانه. به این می گویند هرج و مرج، و در هم ریختن همه چیز. بچهها دور هم جمع می شوند تا در مورد ارتش تصمیم بگیرند. حتی آژیبواسها و کادُوداش اها هم چنین کاري را نمي کنند. آن آدمهاي وحشي، که لخت و عورند و چماق به دست، و سرشان را با بر مرغان شکاری آرایش مىدهند، از اين جوانهاى ديپلمه متمدنترند. حالا اين ديپلمههاى ما، كه به یک پول سیاه نمی ارزند، صاحب نظر شده اند و می خواهند رأی بدهند، می خواهند تکلیف ما را روشن کنند. دنیا به آخر رسیده، دنیا دارد نفسهای آخر را میکشد. این مسخرهها میخواهند شور و مشورت کنند و برای فرانسه تصمیم بگیرند. تا وقتی که مردم میروند و زیر سقف آدئون مىنشينند و روزنامه مىخوانند، از اين جور اتفاقات مى افتد. اين روزنامه ها فقط یک «سو» قیمت دارند، اما هوش و عقل و فکر و روح مردم را به دست می گیرند. همهٔ این روزنامه ها مثل طاعون اند، حتی

۱. Cadodaches, Ogibewas ، از اقوام وحشي.

روزنامهٔ دراپوبلان، «مارتن ویل» اهم در نهایت ژاکُوبَن بود... آه!... خدایا! چه بگویم؟ ... و تو ای پسرهٔ نفهم! ماربوس! می توانی با افتخار در همه جا اعلام کنی که پدر بزرگت را ناامید کردهای.

«بله... همين طور است كه مي فرماييد»

و در آن لحظه که آقای ژبل نرمان نفسی تازه میکرد تا به سخنرانی اش ادامه بدهد گفت: «عموجان! به نظر من، تنها روزنامه ای که باید خواند مونیتور است و تنها کتاب، «سالنامهٔ ارتش».

پدر بزرگ دوباره رشتهٔ کلام را بهدست گرفت: «این پسر هم دست کمی از سی یس اندارد که جنایتکار بود و به کشتن شاه رأی داد.

واین مرد عاقبت به خیر شد، سناتور شد! بله، در اینجا این جور آدمها به مقامات بالا می رسند. سالها خودشان را انقلابی نشان می دهند و دست آخر عوض می شوند، و لقب کُنت را به خودشان می چسبانند و فخر می فروشند. این آقای سی یس که خودش را فیلسوف می داند، از خون آشامان قتل عام سپتامبر بود به همین دلیل، من برای فلسفه ارزشی قائل نیستم. فلسفه حتی به نظر من به اندازهٔ عینک مسخرهٔ دلقکان تیولی آارزش ندارد یک روز این آقایان سناتورها را در مالاکه آدیدم؛ شنلهای مخمل بنقش بوشیده بودند، با نقش زنبور عسل، و کلاه گیسهایشان به سبک دوران هانری چهارم بود. راستی که چقدر نفرت انگیز بودند؛ مثل میمون هایی بودند که به دربار ببر رفته باشند. من به این انقلابی های ریاکار می گویم که همه چیز تان دروغ است و از روی ریا. انقلاب شما جنایتی بود می بینید که بزرگ، و جمهوری شما چیزی نبود جز نادانی و سفاهت. و می بینید که فرانسهٔ به ظاهر باکرهٔ شما، از فاحشه خانه ها سردرآورده. شما جوانهای فرانسهٔ به ظاهر باکرهٔ شما، از فاحشه خانه ها سردرآورده. شما جوانهای

۱. Martainville ، مدير روزنامهٔ دراپوبلان.

۲. Sieyes، رجل سیاسی فرانسه و عضو کنوانسیون.

پرادعا و ابله، به هر جا که برسید و هر کاری که بکنید، برای من فرق نمی کند. روزنامه نویس باشید، اقتصاددان باشید، حقوقدان باشید، و از برادری و برابری حرف بزنید، برای من فرق نمی کند. عقیدهٔ من همین است که گفتم.

ستوان تئودول با صدای بلندگفت: «عموجان همهٔ بیانات شما صحیح و منطقی است. من شما را تحسین میکنم.»

آقای ژیل نرمان، که با ژستِ تازهای آخرین کلماتش را بهزبان آورده بود، ناگهان در جای خود ایستاد و با خشم به تئودول افسر دستهٔ نیزه افکن خیره شد و گفت: «شما احمق هستید!»



# طرز جدید انتخاب نام برای دیگران

ماریوس در آن زمان جوانی بود خوش صورت، با قد و قامتی متوسط و موهای پرپشتِ سیاه و پیشانی بلند. که نشانهٔ هوشمندی او بود؛ و موهای پرپشتِ سیاه و پیشانی بلند. که نشانهٔ هوشمندی او بود؛ و پرههای بینیاش گشاده، و روحش صحیمی و آرام و معصوم. خطوط نیم رخ او مدوّر بود و در عین حال با استحکام. لطف و زیبایی چهرهٔ اقوام ژرمسنی را داشت که از طسریق مسردم آلزاس و لورَن، با فرانسویان درآمیختهاند. در نیم رخ او بعضی از زوایا با این آمیختگی نژادی محو شده بودند، که سیکامبر ها در بین رومیان قدیم با همین خصوصیات مشخص بودند، و نژاد لئونین ۱ آر آکیلین در اینجا جدا می شود. ماریوس در فصلی بودند، و نژاد لئونین ۱ آر آکیلین در این سن، هم ساده است و هم هوشمند؛ از زندگی خود بود که آدمی در این سن، هم ساده است و هم هوشمند؛ اگر با مانعی روبه رو شود، به اندازهٔ کافی بلاهت و سفاهت در او هست، و برعکس، اگر زمینهٔ مناسبی پیداکند و ترغیب و تهییج شود، به مقام بلندی می رسد. رفتارش با دیگران عاری از شور و حرارت، اما بسیار مؤدبانه بود

۱. ماریوس بسیاری از خصوصیات ویکتورهوگری جوان را دارد با این تفاوت که موهای ویکتورهوگو به رنگ بلوطی روشن بود.

از اقوام ژرمنی که بین راین و روهر سکونت داشتند، و از قرن سیزدهم بهبمد، با فرانسویان درآمیختند.

. لبهایش گلگونه بود و دندانهایش از هر دندانی در عالم سفیدتر. لبخندی داشت که هر نوع خشونتی را که در چهرهٔ او بود محو می کردگاهی احساس می شد که بین پیشانی صاف و بلند او و لبخند شوق انگیزش تناقضی وجود دارد. چشمی کوچک داشت و نگاهی بی کران.

در سخت ترین ایام بینوایی اش، دریافته بود که دختران جوان، وقتی از کنارش می گذرند، سر برمی گردانند و نگاهش می کنند. و او شرم زده از نگاهشان می گریخت یا اندوهناک خود را از نگاهشان پنهان می کرد. گاهی تصور می کرد که دخترها به لباس کهنهٔ او نگاه می کنند و در دل به او می خندند. حقیقت آن بود که دخترها مجذوب زیبایی او بودند و آرزوی دوستی با او را داشتند.

و اما ماریوس که از حقیقت بی خبر بود و گمان می کرد که زیبارویان رهگذر مسخرهاش می کنند، چهرهاش پر از خشونت می شد و از همه می گریخت و به همین دلیل، هیچ کدام از دخترها را برای دوستی انتخاب نکرد، و به قول کورفراک، با ندانم کاری زندگی اش را زهر آلود می کرد.

کورفراک که با او بسیار خودمانی بود، به او میگفت: «این قدر به فکر آینده مباش. عزیز من!... نصیحت مرا گوش کن! به جای این که بروی و از صبح تا شب کتاب بخوانی، کمی به خوشگلها توجه کن، این دختران طنّاز هـزار جـور لطف و ناز دارند. ماریوس! تو با این خجالت بازیها و سرخ شدنها، و از دست دخترها دررفتنها، ثابت میکنی که از هیچ چیز سردرنمی آوری.»

و هر بار که کورفراک او را در راه می دید، می گفت: «سلام! حضرت آقای کشیش!»

و اما حرفهای شوخی و جدی کورفراک در او اثر نکرد. و همچنان از زنان، خواه پیر خواه جوان، دوری می جست و از کورفراک نیز می گریخت تا از این گونه حرفها نشنود. با این حال، در این جهان پهناور دو زن وجود داشتند که ماربوس از آنها پرهیز و گریز نداشت و حقیقت آن بود که در مورد این دو زن هم به جنسیت آنها کمتر توجه داشت؛ یکی از آن دو زن سرایدار خانهٔ گوربو بود که اتاق او را جارو می کرد؛ پیرزن ریش داشت، و کورفراک به شوخی می گفت: «ماربوس چون می بیند که کلفتش ریش دارد خودش ریش نمی گذارد!» و اما دومین زن، دختری بود که ماربوس بیشتر روزها او را می دید و کمتر به او نگاه می کرد.

بیش از یک سال بود که ماریوس، هر وقت در خیابانهای خلوت باغ لوگزامبورگ قدم میزد، نزدیک دیوارهای از نهالهای سرسبز، مردی را با یک دختر بسیار جوان می دید، که تقریباً همیشه روی یک نیمکت می نشستند. این خلوت ترین منطقهٔ باغ بود و نزدیک به دیوار غربی آن هم بار که دست اتفاق، او را که با افکار و تخیلاتش سرگرم بود به این نقطه می کشید. و تقریباً همه روز این اتفاق روی میداد و این مرد را با آن دختر بسیار جوان می دید آن مرد در حدود شصت سال داشت و همیشه الدوهگین بود و با وقار؛ به مردان جنگاوری می ماند که پیر شده و از خدمت کناره گرفته باشند؛ نیرومند بود و خسته می نمود. ماریوس گمان خدمت کناره گرفته باشند؛ نیرومند بود و خسته می نمود. ماریوس گمان ظاهراً از دیگران پرهیز می کرد که از افسران بازنشستهٔ ارتش است. این مرد، با همهٔ برازندگی، ظاهراً از دیگران پرهیز می کرد، و حتی هرگز به رهگذران نیمنگاهی نمی انداخت؛ شلواری آبی رنگ، و کتی آبی رنگ و کلاهی لبه پهن داشت نمی انداخت؛ شلواری آبی رنگ، و کتی آبی رنگ و کلاهی لبه پهن داشت می پوشید، که همیشه نو بود، کراوات سیاهی می بست و پیراهنی به سبک کواکرها که همیشه نو بود، کراوات سیاهی می بست و پیراهنی به سبک کواکرها که همیشه نو بود، کراوات سیاهی می بست و پیراهنی به سبک کواکرها می می پوشید، که سفید بود و درشت باف، و بسیار تمیز. روزی دختر می پوشید، که سفید بود و درشت باف، و بسیار تمیز. روزی دختر می پوشید، که سفید بود و درشت باف، و بسیار تمیز. روزی دختر

۱. فعلاً در این قسمت نزدیک کوچهٔ آسا بین کوچه دو ژیار و بولوار مونپارناس است، که ویکتورهوگوی جوان مدتها در این محله زندگی میکرد، و در این باغ (در سالهای ۱۸۲۰ و ۱۸۲۱) در انتظار محبوبهٔ خود، آدِل مینشست (ایو گ).

Quaker .Y، فرقهای مذهبی.

عشوه گری که از کنار آن نیمکت می گذشت آن مرد را به دوستش نشان داد و گفت: «عجب مرد زن مردهٔ پاک و پاکیزه ای است!» موهایش یک دست سفید بود. دختر بسیار جوانی که همراه او بود، از همان روز اول که به باغ لوگزامبورگ آمده بود، با شوق و علاقه این نیمکت را انتخاب کرده و روی آن نشسته بود، و از آن پس، هروقت که با آن مرد به باغ می آمدند، همینجا می نشستند؛ پنداری این نیمکت را مخصوص آنها در باغ گذاشته بودند. دختری بود سیزده چهارده ساله، لاغر و کمی زشت، با حرکاتی ناشیانه، اما چشمهایش گویی به آیندهٔ خود امیدوار بودند و اطمینان داشتند که روزی بسیار زیبا خواهند شد. اما همین چشمها نیز نگاهشان، گرچه اطمینان بخش اما، خوش آیند بود و وضع و حال کودکانه ای داشت. آن دختر حرکاتش به سالخوردگان شباهت داشت معمولاً دخترانی که در پرورشگاه صومعه بزرگ می شوند چنین حالاتی دارند؛ پیراهنی پوشیده بود از کتانِ درشت باف و سیاه رنگ و بد دوخت. ظاهراً این دو، پدر و دختر بودند.

ماریوس، چند روزی، این پیرمرد را مکه چندان پیر نبود مو این دختر کمسن و سال را، که هنوز چیزی نشده بود، زیر نظر گرفت، سپس دیگر به آنها توجهی نداشت. آنها نیز رفتارشان به گونهای بود که پنداری او را نمی بینند. آن دو بی اعتنا به آنچه در اطرافشان می گذشت، با هم گفت و گو می کردند. بیشتر آن دختر حرف می زد، و مرد کمتر لب به سخن می گشود، اما گاه و بیگاه، مهر آمیز و پدرانه به او نگاه می کرد.

ماریوس عادت کرده بود که هر روز از آن سو بگذرد و هر روز آن دو را در همانجا، روی همان نیمکت می دید. اما جزئیات امر بدین گونه بود: ماریوس هر روز از انتهای خیابان رو به سوی آن نیمکت پیش می آمد و آن مسیر را طی می کرد و از جلو آن مرد و آن دختر می گذشت؛ سپس از همان مسیر بازمی گشت. پنج شش بار در این مسیر می رفت و می آمد، و با

آنکه هر روزدر این رفت و آمدها پنج شش بار از چندقدمی نیمکت آنها مى گذشت، حتى يک بار اتفاق نيفتاده بودكه به يكديگر سلامي بگويند يا سرى تكان بدهند. اين مرد و اين دختر، با آنكه بههيچ كس نگاه نمی کردند و گویی از آشنایی با دیگران پرهیز داشتند، چند دانشجو را که گاهی در این قسمت از باغ لوگزامبورگ در گوشهای مینشستند یا مي رفتند و مي آمدند و در عين حال كتابهايشان را مطالعه مي كر دند، متوجه خود ساخته بودند. بعضي از اين دانشجويان، بعد از پايان مطالعه، و بعضی دیگریس از بازی بیلیارد، به آن سمت می آمدند و خواه و تاخواه نگاهشان به سوی آن دو کشیده میشد. کورفراک یکی از همین دانشجویان بود که چند بار نگاهش روی آن دو ثابت مانده بود؛ اما جون آن دختر بهنظرش زشت آمده بود، دیگر توجهی به آنها نکرده بود. با این وصف، نزد خود نامهای مضحکی برای آن دو انتخاب کرده بود؛ و چون پیراهن سیاه دختر و موهای یک دست سفید آن مرد، بیش از هر چیز دیگرشان در نظرش مانده بود، دختر را «سیاهپوش» و مرد را «سفیدمو» مى ناميد. و از آن جهت كه هيج كس آنها را نمى شناخت و چيزى از آن دختر نمی دانست، بین جوانانی که به آن قسمت باغ رفت و آمد داشتند، این نامها جای خود را باز کرده بود، و هرکس می خواست به آنها اشارهای بكند، آن دو را به این نامها می خواند. دانشجویانی که از این قسمت می گذشتند، به محض آنکه از دور آنها را می دیدند، به همدیگر می گفتند: «آه!... آقای سفیدموی روی نیمکتش نشسته» و مارپوس نیز این نامها را پذیرفته بود و آن مرد ناشناس را آقای سفیدمو می نامید.

ما نیز به تقلید از آنها، برای آنکه منظور یکدیگر را بهتر بفهمیم، آن مرد را آقای سفیدمو می خوانیم.

در سال اول، ماربوس تقریباً همه روز آن دو را روی آن نیمکت می دید؛ از پیرمرد خوشش آمده بود، اما آن دختر به نظرش عبوس و بداخلاق می آمد.

#### روشنایی بود۱

در سال دوم، یعنی دقیقاً در همین نقطهای که خوانندگان داستان به آن رسیده اند، ماریوس تصادفاً شش ماه تمام قدم زدن و گشت و گذار روزانه اش را در باغ لوگزامبورک ترک کرد، و در این مدت حتی یک بار به آن حدود قدم نگذاشت، تا آنکه روزی دوباره به هوس افتاد که به باغ لوگزامبورگ برود و در گوشه ای که با آن انس داشت قدمی بزند. صبح تابستان بود. هوای صاف و شفاف و آفتابی او را به طرب آورده بود، پنداری نغمه های همه پرندگان را که می شنید، و تکه هایی از آسمان آبی را که از میان شاخ و برگ درختان می دید، یک جا در قلب خود داشت.

نرم نرم، به جای همیشگی خودش رفت و همین که به انتهای خیابان رسید، همان نیمکت همیشگی را دید و همان مرد و همان دختر را، که روی آن نشسته بودند؛ اما همین که نزدیکتر رفت متوجه شد که مرد همان مرد است، و دختر همان دختر نیست. دختری که در کنار آن مرد نشسته بود، بزرگ شده بود، زیبا شده بود، و همهٔ جاذبه های زنانه را داشت و همهٔ سادگی و لطف کودکانه اش را. و این، از لحظات ناب و زودگذری است که در دو کلمه می توان خلاصه اش کرد: پانزده سالگی. زیبایی او در گیسوان بلوطی فام ستایش انگیزش بود که موج می خورد و به رنگ طلا

۱. به لاتين: Lux Fasta Est (تورات).

درمی آمد؛ در پیشانی اش که پنداری از مرمر بود؛ و در گونه هایش که به گلبرگ می ماند و سرخی کم رنگی داشت و سفیدی دلربایی! و در دهانی مطبوع، که لبخندش همچون روشنایی بود و کلامی که از آن برمی آمد همچون موسیقی. سرش چنان به قاعده بود که اگر رافائل آن را می دید، مریم را در تابلوی معروف خود با چنان سری نقاشی می کرد؛ و گردن او چنان تناسب داشت که اگر ژان گوژن! آن را می دید، مجسمه ونوس خود را با چنان گردنی می آراست. برای آنکه از زیبایی چیزی کم نداشته باشد، بینی او نیز به این مجموعه کمک کرده بود، که بسیار قشنگ بود؛ نه راست بود و نه خمیده، نه ایتالیایی بود و نه یونانی، بلکه پاریسی بود، یعنی ظرافت و معنویت، در آن با بی نظمی و صفا ترکیب شده بود، که بود، که بود، که بود، یعنی ظرافت و معنویت، در آن با بی نظمی و صفا ترکیب شده بود، که بود، که بود، یعنی ظرافت و معنویت، در آن با بی نظمی و صفا ترکیب شده بود، که

آن روز، در لحظهای که ماریوس به آن نیمکت نزدیک شد، آن دختر نگاهش را به پایین دوخته بود، و تنها سایه مژگان بلوطی اش دیده می شد. و در آن حال، دختر به سخنان مرد سپیده وی، که در کنار او نشسته بود، گوش می داد، و لبخند پرطراوت و نگاه به پایین دوخته اش، از هر وقت دیگر زیباتر می نمود.

در نگاه اول، ماریوس تصورش این بود که دختر، همان دختر نیست و شاید خواهر او، یعنی دختر دیگر آن مرد باشد. اما بعد از آن که دوری زد و دوباره به آن نیمکت رسید و به آن دختر نظری انداخت و در چهره اش دقیق شد، دریافت که همان دختر است. دختربچهٔ شش ماه پیش، دختر بزرگی شده بود؛ و سرتاسر ماجرا همین بود. شاید پدیده ای از این شگفت انگیزتر نباشد. لحظاتی هست که دختران، ناگهان و در یک چشم به هم زدن، همچون گلی می شکفند، و دختری که تا دیروز به چشم یک

كودك بهاو نگاه مىكردند، ناگهان اضطرابانگيز امى شود.

این دختر نه تنها بزرگ شده بود بلکه خیال پرور شده بود. همچنان بعضی از درختان، که چون بهار فرا می رسد، در سه روز سرایا غرق گل می شوند، او نیز بهبهار عمر خود رسیده بود. گاهی کسانی را می بینیم که فقير و مستمندند، اما ناگهان يک باره وضعشان عوض مي شود و بهعزت و ثروت می رسند، مثل ریگ پول خرج می کنند، دست و دل یاز و بخشنده مي شوند، چشمها را خيره مي كنند. و اين تغيير وضع طبعاً به آن علت است که از جایی درآمد هنگفتی بیدا کردهاند. دختران جوان نیز همین حال و روز را دارند؛ آنها که تا دیروز در انتظار دریافت ثروت هنگفتی بودهاند، امروز قسط اول آن درآمد سرشار بهدستشان رسیده است. این دختر دیگر آن شاگرد پرورشگاه نبود که کلاه برزدار را به سر می گذاشت و لباس بشمی می پوشید، و کفش بچههای دبستانی را به یا می کرد و دستهایش از سرما سرخ بود؛ بلکه زیبایی اش با سلیقه توام شده بود. خوش لباس شده بود و ساده بود اما آراسته؛ بی پیرایه اما برازنده؛ پیراهنی از حریر مشکی به تن داشت و شنلی از همین پارچه، و کالاهی از کِرب سفید، و دستکشهایی بسیار ظریف، با دستهٔ عاجگون چترش بازی میکرد، و کفشهای قشنگش باهای کوچک او را بیشتر نشان می داد. از نزدیک او که می گذشتی، عطری دل انگیز به مشام می رسید.

این مرد سفیدموی که بود؟

دومین بار که ماریوس به آن نیمکت نزدیک شد، دخترک که همچنان چشم به پایین دوخته بود و سایهٔ مزگانش پیدا بود، سرش را بلند کرد. ماریوس چشمان آبی آسمانی او را دید. اما نگاه او هنوز کودکانه بود.

۱. تمبیر «اضطراب انگیز» را ویکتور هوگو در اینجا با باد یک واقعهٔ رنج آور دوردست،
یه کار می برد که به مرگ لئوپلدین شانزده ساله در پایان دوران کودکی اش بازمی گردد.
 ۲. Crepe نوعی پارچه ابریشمی موج دار.

بسی اعستنا به ماریوس نگاهی کرد، چنان بی اعتناکه گویی به یک موش خرمایی که زیر درختان افرا می دود، یا گلدان مرمری که بر نیمکتی سایه می افکند، می نگرد. ماریوس نیز از آنجا دور شد و باز در تخیلات خود فرو رفت چند دور دیگر در آن خیابانها قدم زد و در این رفت و آمدها، چهار پنج بار دیگر، نزدیک نیمکتی که دختر بر آن نشسته بود گذشت، بی آن که حتی به او نگاهی بیندازد.

روزهای بعد هم به باغ لوگزامبورگ می رفت مثل همیشه «پدر و دختر» را روی همان نیمکت می دید و حالا هم که آن دختر چنان زیبا شده بود، در ذهن او جایی نداشت، ماریوس همچنان به او می نگریست که در ماههای پیش، که زشت بود. در این رفت و آمدها و قدم زدنها، چنان که عادت او بود، هر بار از کنار آن دختر می گذشت و به نیمکت او بسیار نزدیک می شد.

روزی هوا چندان گرم نبود، باغ لوگزامبورگ فرق در سایه و آفتاب بود، آسمان چنان صاف و زلال بود که گویی فرشتگان در آن صبحدم سراسرش را شسته و رُفته اند. گنجشکان در میان شاخ و برگهای درختان بلوط غوغا می کردند؛ و ماریوس دریچه های جانش را به روی طبیعت گشوده بود.

در فکر هیچ چیز نبود، و در هوای پاک و آفتابی نفس میکشید؛ در این حال به نزدیک آن نیمکت رسید، دختر جوان سرش را بلند کرد، و نگاههایشان درهم افتاد.

در نگاه دختر جوان چیزی بود؟ ماریوس نمی دانست و نمی توانست بگوید. ظاهراً چیزی در آن نبود، و همه چیز در آن بود؛ برق عجیبی داشت.

پس از آن دختر نگاهش را از او برگرفت، و پسر بهراه خود ادامه داد. آنچه آن دختر یا نگاه معصوم و ساده و کودکانهاش دیده بودگردابی بود اسرارآمیز، که ناگهان نیمگشوده شد و بهشتاب بسته شد.

در زندگی هر دختر جوانی، روزی میرسد که در یک لحظه با چنین نگاهی به مردی می نگرد؛ و بدبخت کسی که ناظر آن باشد!

این نخستین نگاه موجودی است که هنوز خود را نمی شناسد؛

همچون روشنایی سپیده دم است در آسمان پهناور، هیچ چیز نمی تواند جاذبهٔ خطرناک این روشنایی راکه ناگهان در دل تاریکی می تابد، و منتهای معصومیت و منتهای شور و اشتیاق را در خود دارد، با آن برابری کند؛ نوعی لطف است و مهر، که مبهم است و نامعلوم که اتفاقی خود را می نماید، و منتظر می ماند. دامی است که معصومیت، به رغم تمایلات خود می گستراند بی آنکه خود بخواهد و خود بداند، که چه می کند. در این لحظات، دختر باکره ای را می توان یافت که نگاهش به یک زن می ماند.

کمتر اتفاق می افتد که این نخستین نگاه به کسی دوخته شود و اثری بر نیانگیزد، و رؤیایی نیافریند. اشعهٔ آسمانی و سوزان این نگاه، با همهٔ صفا و پاکی و شور و حرارتش، چنان نیروی جاودانه ای فراهم می آورد که بیش از چشمک و غمزهٔ طنّازترین زنان، در اعماق جانها اثر میگذارد، و بهتر می تواند گُلِ تیره فامی را که انواع عطرها و زهرها را در خود دارد و عشق نامیده می شود، برویاند و آن شب، هنگامی که ماریوس به خانه باز میگشت، به لباس خود نگاهی انداخت، و برای نخستین بار حس کرد که چه کار زشت و بی ادبانه ای کرده است که با چنین رخت و لباسی برای قدم زدن به باغ لوگزامبورگ رفته، و چرا باید با کلاه بی قواره و کفشهای گل و گشاد و شلوار سیاهی که صر زانویش سفید شده، و کُتِ تیره فامی که آرنجهایش رنگ باخته، به چنان محوطه ای برود و بدین گونه، نخستین نگاه آن دختر در او تأثیر گذاشته بود.

## آغاز یک بیماری بزرگ

روز بعد، ماریوس در ساعت معمول، کتِ نو، شلوار نو، کلاه نو، و کفشهای نو خود را از گنجه بیرون آورد و کاملاً تغییر لباس داد. دستکشی هم بهدست کرد و بی نهایت آراسته و برازنده شد، و با این وضع به باغ لوگزامبورگ رفت.

در میان راه کورفراک را از دور دید و وانمود کرد که او را ندیده، اما کورفراک نزد دوستانش رفت و گفت: «من کلاه نو و کفشهای نو و رخت و لباس نو ماریوس را دیدم، و ماریوس را توی آنها. بیشک، بهجلسهٔ امتحان می رفت؛ وضع و حال احمقانهای داشت!»

ماریوس وقتی که به باغ لوگزامبورگ رسید، اول دُورِ حوض بزرگ آن چرخی زد و مدتی به قوهایی که در آب شنا می کردند، چشم دوخت؛ سپس رفت و جلو مجسمه ای که سرش در زیر خزه های مسرطوب رنگ اصلی را از دست داده، و یک کفل آن کنده شده بود، ایستاد و مدتی آن را تماشا کرد. در آن حال، صدای یک آقای بورژوای شکمگنده را، که در چند قدمی اش بود، می شنید که دست پسربچهٔ پنج ساله ای را در دست گرفته بود و به او نصیحت می کرد: «پسرم!... در هیچ کاری زیاده روی مکن! وقتی که بزرگ شدی، همیشه در جایی بایست که فاصلهٔ تو از استبداد و هرج و مرج مساوی باشد!» ماریوس به نصیحت آن بورژوا به کودک

خردسالش گوش داد، و یک بار دیگر دور حوض بزرگ قدم زد و از آنجا به طرف خیابانی که با آن مأنوس بود حرکت کرد. در رفتن شتاب نداشت، پنداری هم ناگزیر بود که برود و هم او را از این کار منع کرده بودند. اما خود او این احساس را به جد نمی گرفت، گمان می کرد که امروز هم مثل هر روز به آن سو می رود.

چون به ابتدای آن خیابان رسید، در انتهای آن آقای سفیدمو و دختر جوان را روی نیمکت دید. دکمه های لباسش را تبا بالا بست، چین و چروک کُتش را مرتب کرد، به خط شلوار اتوکشیده اش نگاهی انداخت و به طرف آن نیمکت پیش رفت. این حرکت نوعی حمله بود، و در عین حال شوق پیروزی. و من وقتی می گویم: «ماریوس یه سوی نیمکت پیش رفت» به آن می ماند که بگوییم: «آنیبال به سوی، روم پیش رفت».

این حرکات را خود به خودی و خودکار انجام می داد. و در عین حال، در ذهن و فکرش هم مشغولیات عادیاش را داشت؛ و او در آن لحظات در فکر کتابی بود که تازگی خوانده بود و به نظرش ابلهانه آمده بود، زیرا در این کتاب، در میان شاهکارهای بی مانند اندیشهٔ آدمی، سه تراژدی از راسین، و تنها یک نمایشنامهٔ کمدی را نام برده، و تجزیه و تحلیل کرده بود. و اما هرچه به نیمکت نزدیکتر می شد، احساس می کرد که چیزی در گوشش سوت می کشد. و در آن حال چین لباسش را صاف می کرد و نگاهش به سوی دختر جوان کشیده می شد. به نظرش می آمد که در اطراف آن دختر، روشنایی آبی رنگی در فضا پراکنده شده است. هرچه پیشتر می رفت، گامهایش سست تر می شد. هنوز کمی با آن نیمکت فاصله داشت که ناگهان ایستاد و، بی آنکه علتش را بداند، راهش را عوض کرد، و پیش از آنکه به نیمکت برسد، از آن دور شد از آن فاصله، احتمالش کم بود که دختر جوان او را در رخت و لباس نو دیده باشد. با این وصف، راست و محکم قدم برمی داشت تا اگر آن دختر متوجه او شده باشد، و از پشت سر محکم قدم برمی داشت تا اگر آن دختر متوجه او شده باشد، و از پشت سر

نگاهش کند، خوشقد و قامتش ببیند.

به خیابان دیگری رسید، سیس برگشت و به طرف نیمکت رفت. اگر فاصلههای بین سه درخت را می پیمود به نیمکت می رسید. اما معلوم نبود چرا در پیش رفتن تر دید دارد. در تصورش می گذشت که آن دختر او را می پاید. سعی زیادی کرد تا به تردید خود چیره شد و گامهایی به جلو برداشت. دیگر به نیمکت رسیده بود از کنار آن گذشت. تا بناگوش سرخ شده بود، جرأت آن را نداشت که به چب و راست نگاه کند. دست را در جلیقهاش فرو برده، با ژست یک سیاستمدار قدم برمی داشت. اما در لحظه ای که از کنار نیمکت می گذشت، مثل کسی که از جلو دهانهٔ توپ عبور مي كند، به هراس افتاده بود، و قلبش به شدت مي تپيد. دختر، مانند روز پیش، جامهٔ حریر پوشیده و کلاه کرب بر سر داشت، ماریوس صدای او را شنید، که آهسته با آن مرد حرف می زد. و چه صدای دلنشینی داشت. ماریوس هرچند وانسود می کرد که به او توجهی ندارد، اما سرابایش متوجه او بود و یا خود می گفت که «این دختر چقدر مراتشویق خواهد كرد اگر بداند كه نويسندهٔ واقعي» بحثى دربارهٔ ماركوس أبرگن دولاژندا ۱ اوست. و فرانسوا نوفشاتو ۲، این مقاله را بهنام خودش در مقدمهٔ کتاب ژیل بلاس چاپ کرده است.» ۳

از کنار نیمکت گذشت و تا انتهای خیابان رفت؛ سپس برگشت و یک بار دیگر از جلو آن دختر گذشت. این بار رنگش پریده بود. در این فکر بود که کار خوبی نمیکند، از نیمکت و از آن دختر دور شد و با این تصور که دختر جوان با نگاه او را دنبال میکرد، پریشان شد، و تعادلش برهم خورد.

<sup>1.</sup> marcos Obregon de laRonda

<sup>2.</sup> François Neufchateau

۳. این مطلب نیز در واقع گوشه ای از ماجراهای زندگی خود ویکتورهوگو است، که به این صورت طنزآمیز، آن را در شرح حال ماربوس گنجانده است.

دیگر نمیخواست که برگردد و بار دیگر به آن نیمکت نزدیک شود به جای آنکه تا انتهای خیابان برود و دوباره برگردد، کاری کرد که هرگز نکرده بود؛ روی نیمکت نشست و از دور نگاهش را به آن دختر دوخت. فکر عجیبی به اعماق ذهنش راه یافته بود؛ از خود پرسید: حالا که به آن دختر، با لباس سیاه و کلاه سفیدش، نظر دوخته، آیا امکان دارد که او برعکس، بی اعتنا بماند و به جوانی که لباس نو و پاک و پاکیزه دربر دارد، توجه نکند و نگاهش متوجه او نباشد؟

یک رسع ساعت در همان حال ماند، سپس برخاست؛ گویی میخواست بار دیگر به طرف آن نیمکت، که هالهای ازنور گرداگردش را فراگرفته بود، پیش برود؛ اما بی حرکت در جای خود ایستاد. برای نخستین بار، فکرش متوجه مردی شد که همیشه در کنار آن دختر روی نیمکت می نشست. با خودگفت که قطعاً آن مرد هم متوجه حضور و رفت و آمد دائمی او در کنار آن نیمکت شده، و شاید از کار او تعجب کرده باشد.

برای نخستین بار، احساس کرد که انتخاب نام مسخرهای مثل «آقای سفیدمو» برای آن مرد، نوعی بی حرمتی به حساب می آید.

دقایقی در همین حال ماند، سر بهزیر افکنده بود و با نوک عصایی که در دست داشت روی زمین خطهایی میکشید؛ سپس شتابان به راه افتاد و از جلو نیمکت «آقای سفیدمو» و دخترش گذشت و از باغ لوگزامبورگ بیرون رفت و به خانهاش بازگشت.

آن روز فراموش کرده بود که غذائی بخورد. ساعت هشت بعدازظهر، تازه بهیاد غذا خوردن افتاد، که دیگر برای رفتن بهرستوران کوچه سن ژاک دیر شده بود؛ تکه نانی خورد، و لباسش را تمیز و مرتب کرد، و سپس بهبستر رفت.

# ضربه های پیاپی صاعقه بر پیکر خانم بوگن

روز بعد بوگن ـ که سرایدار و اجاره نشین اصلی ویرانهٔ گوربو بود و نام واقعی اش بورگن ابود، اماکورفراک که دهنش چاک و بست نداشت، او را خانم بوگن، یعنی غرغرو و بدخلق می نامید ـ آن روز با تعجب بسیار آقای ماربوس را دید، که باز هم لباس نو و تروتمیزش را پوشیده، از خانه بیرون می رود.

ماریوس باز به باغ لوگزامبورگ رفت، اما روی نیمکتی که در وسط خیابان مخصوص خودش بود نشست و از آنجا پیش تر نرفت. مانند روز پیش از دور و از روی آن نیمکت به کلاه سفید و جامهٔ سیاه او، و نور آبی فامی که گِردِ او راگرفته بود چشم دوخت؛ و در همانجا آن قدر ماند تا درهای باغ لوگزامبورگ را بستند. به هر سو چشم دوخت، و آقای سفیدمو و دخترش را به هنگام بیرون رفتن از باغ ندید. و در روزهای بعد، هرچه به مغز خود فشار آورد، به یادش نیامد که آن روز در کجا و چه موقع غذا خورده است.

روز بعد یعنی روز سوم، ماریوس باز لباس نو و تروتمیزش را پوشید و از خانه بیرون رفت، و خانم بوگن، که او را با این وضع دیده بود، با بهت و حیرت از خود می پرسید: «کجا می رود؟ دیروز و پریروز هم خیلی

ا. نام این زن Burgon، است و Bougon به معنای «غرغرو و بداخلاق» است.

تروتميز بيرون رفت تا حالا سابقه نداشت!»

به فکر افتاد دنبال او برود و از کارش سردربیاورد. ولی ماریوس چابک بود و قدمهای بلند برمی داشت. خانم بوگن که او را تعقیب کرده بود، مثل آن بود که یک اسب آبی سر در پی یک بزکوهی گذاشته باشد. بعد از طی یکی دو کوچه، ماربوس از نظر خانم بوگن ناپدید شد و او هم ناچار از تعقیب دست برداشت، و در آن حال که تنگی نفس آزارش می داد، چنان به خشم آمده بود که نمی توانست ساکت بماند و با صدای بلند با خودش حرف می زد و می گفت: «من که سردر نمی آرم، چرا این جوان همه روز لباس نو و پاک و پاکیزه اش را می پوشد و مثل دیوانه ها از خانه بیرون می رود اصلاً معلوم نیست کجا می رود ؟»

و اما ماريوس، جنانكه مي دانيم، بهباغ لوگزامبورگ رفت.

آن روز هم دختر جوان و آن مرد روی نیمکت نشسته بودند. ماریوس تا آنجا که امکان داشت، نزدیک تر رفت و روی نیمکتی نشست و کتابی به دست گرفت و وانمود کرد که کتاب می خواند. اما از آن پیش تر نرفت، و در آنجا ماند، و چهار ساعت تمام، وقتش را به تماشای گنجشکها گذراند که به هر سو می پریدند و جیک جیک می کردند و پنداری قصد شوخی کردن با او را داشتند.

این ماجرا پانزده روز به همین شکل تکرار شد. ماریوس هر روز به باغ لوگزامبورگ می رفت و برخلاف سابق، دیگر در خیابانهای باغ قدم نمی زد، بلکه از ابتدا می رفت و روی نیمکت می نشست که بتواند او را از دور ببیند، و ساعتها در همان جا می نشست، و از جایش تکان نمی خورد.

آن دختر زیبایی شگفت آوری داشت؛ تنها ایرادی که زیبایی او داشت این بود که نگاهش اندوهناک بود و لبخندش شادی آمیز. این تضاد به چهرهٔ او رنگ و حال سرگشتگی می بخشید، و به همین سبب در بعضی از لحظات، چهرهٔ او بی آنکه زیبایی اش را از دست بدهد، کمی عجیب به نظر می آمد.

#### زنداني

روزی، در آخرین روزهای هفتهٔ دوم، که ماربوس بهعادت خود بر نيمكتي نشسته وكتابي راگشوده بود و وانمود ميكردكه مشغول خواندن است و طی دو ساعت حتی یک صفحه از آن را ورق نزده بود، ناگهان چیزی دید که به خود لرزید؛ در انتهای خیابان اتفاقی افتاده بود؛ آقای سفیدمو و دخترش، یکباره از روی نیمکت برخاسته بودند، دختر بازوی پدرش را گرفته بود، و هر دو آهسته بهطرف نیمکتی می آمدند که او بر آن نشسته بود. مارپوس از جایی خبر نداشت، کتاب را بست و دوباره گشود و نشان دادكه مشغول خواندن است؛ آشكارا مى لرزيد، هاله نور را مى ديد كه به طرف او مي آمد با خود گفت: «خدايا! چه كنم؟ حتى فرصت ندارم که خود را خوش آیند جلوه بدهم! به هر روی، آن مرد و دخترش بهاو نزدیک می شدند. شاید این قضیه چند ثانیه بیشتر طول نکشید، اما به نظر ماربوس یک قرن می آمد. مُدام از خود می پرسید: «برای چه به این سو می آیند؟ به کجا می روند؟ چگونه باور کنم که گامهای او چنین نرم روی ماسه ها فشرده می شود؟ چگونه باور کنم که به سوی من قدم برمی دارند؟» منقلب بود، آرزو می کرد که طلسمی داشت و نظر او را به سوی خود می کشید. صدای دلنشین و گامهای موزون او را می شنید. به نظرش چنین آمد که آقای سفیدمو از دست او به خشم آمده، و نگاه

آزردهاش را بهاو دوخته است. با خود میگفت: «شاید می آید تا با من حرف بزند» سرش را بلند کرد و دید که آن دو از برابرش می گذرند. در آن لحظه دختر بهاو نظری انداخت و نگاهش چند ثانیه روی او ثابت ماند؛ نگاهی بود اندیشناک و دلربا که ماریوس را سراپا لرزاند. ماریوس نگاه او را چنین معنی کرد که سرزنشش می کند چرا در تمام این روزها خاموش و بی حرکت مانده است، و قدمی پیش نمی گذارد؛ و با این نگاه بهاو می گوید: «حالاکه تو نیامدی، من نزد تو آمدم!» ماریوس در برابر مردمک چشمان او که لبریز از نور بود و پر از گردابهای ژرف، حیران مانده بود.

احساس کرد که مغزش در آتش می سوزد. آن دختر به سوی او آمده بود. چه سعادتی! و چه نگاهی به اومی کرد! حتی این دختر به نظرش زیباتر از آن آمده بود که در تصور خود داشت. از آن گونه زیباییهایی داشت که می توانست پترارک ارا به سرودن اشعار عاشقانه وادارد یا دانته را به زانو درآورد. ماریوس می پنداشت که در رؤیای آبی آسمان شنا می کند؛ و در عین حال غصه می خورد که چرا در آن لحظات، که دختر از مقابل او می گذشت، کفشهایش خاک آلود بودند.

در این نکته تردیدی نداشت که آن دختر در حال عبور، نظری به کفشهای او انداخته است. با نگاه او را دنبال کرد تا ناپدید شد؛ سپس از جا برخاست و همچون دیوانگان از این سوی باغ لوگزامبورگ به آن سو می رفت، با صدای بلند با خود حرف می زد و می خندید، و زنهایی که کودکان اربابهایشان را به باغ آورده بودند وقتی که او را در این وضع دیدند، بی بردند که عاشق شده است.

ماریوس از باغ لوگزامبورگ بیرون رفت، به این امید که شاید آن دختر را در یکی از کوچه های اطراف پیدا کند، و در زیر طاق های اُدلون، کورفراک را دید و با هم به رستوران روس رفتند و شش فرانک پول شام

۱. Petrarqve شاعر نام آور اینالیایی (۱۳۰۴–۱۳۷۴)

دادند. ماریوس که آن شب مشل غول غذا میخورد، شش سو به پیشخدمت انعام داد، و به هنگام خوردن دِسر، به کورفراک گفت: روزنامهٔ امروز را خواندی؟ سخنرانی اُدری پوراوُو ۱، خیلی خوب بود.

عاشق شده بود و آشفته.

بعد از آنکه شام خوردند به کورفراک گفت: «برویم تئاتر. مهمان من هستی!»

و به تئاتر پُورت سن مارتن رفتند و بازی هئرمندانهٔ فردر بک را در نمایشنامهٔ «مسافرخانهٔ دِزادره»۲، دیدند.

نوعی رمیدگی و پرهیز به جان او افتاده بود. از تماشاخانه که بیرون آمدند، زن زیبایی که به مد روز لباس پوشیده بود، از جوی آبی به آن سو پرید و بند جورابش در بالای زانو پیدا شد و ماربوس از نگاه کردن به پای آن زن پرهیز داشت، حال آنکه کورفراک که محو زیبایی او شده بود، به شوخی گفت: «حاضرم این زن را به کلکسیون معشوقه های خود اضافه کنم». و ماربوس برعکس به وحشت افتاده بود.

روز بعد، کورفراک او را بهرستوران وُلتر دعوت کرد. ماربوس حتی بیش از شب پیش با اشتها غذا می خورد، هم شاد بود و هم رؤیایی؛ بی خود و بی جهت هر چیز جزئی که پیش می آمد، می خندید و یک دانشجوی شهرستانی را که به او معرفی کردند، در آغوش گرفت و بوسید. گروهی از دوستان دانشجو که در رستوران جمع شده بودند، با شور و حرارت دربارهٔ افراد فضل فروش و بی صلاحیتی که بر کرسی استادی دانشگاه شور بُن تکیه زده اند، بحث می کردند؛ کم کم دامنهٔ بحث به اشتباهات و معایب لغت نامه ها و چند رساله دربارهٔ معیارهای شعر کشید. ماربوس بی مقدمه، میان بحث آنها دوید و با صدای بلند گفت: «چه خوب بود که آدم به جای همه این چیزها یک طلسم در اختیار داشت».

کورفراک، آهسته به ژان پروور گفت: «می شنوی که چه حرفهای بی ربط و مضحکی می زند؟»

ژان پروورگفت: «شاید بهطلسم احتیاج دارد؛ شاید حرفش جـدی باشـد.»

در واقع، موضوع برای او بسیار جدی بود. ماریوس به ابتدای لحظات پرشور و سحر آمیز یک عشق بزرگ رسیده بود.

و همه چيز با يک نگاه شروع شده بود.

هر وقت که همه چیز برای شعله ور شدن و انفجار آماده باشد، یک جرقه برای آتش افروزی کفایت میکند؛ و آن نگاه چیزی جز آن جرقه نبود.

نگاه زنان به بعضی از دستگاههای خود کار می ماند که به آرامی دور خود می چرخند، اما برخورد با پُرههایشان خطرآفرین است. همه روز از کنارش می گذریم؛ خاطرمان آسوده است که هیچ آسیبی نمی رساند. گاهی اصلاً وجودش را فراموش می کنیم. می رویم و می آییم و در تفکرات گاهی اصلاً وجودمان هستیم؛ می گوییم و می خندیم و کاری به کارش نداریم؛ اما ناگهان متوجه می شویم که دچارش شده ایم و دیگر کار ما تمام است. آن وقت است که دستگاه خود کار شما را می گیرد و به خطر می اندازد. نگاه نیز شما را اسیر خود می کند و نزد خود نگاهتان می دارد. اما چگونه؟ خودتان وسیله را به دست او داده اید. افکار و تمخیلات تان، شما را در این دام گرفتار کرده است. شاید منظوری جز تفریح و سرگرمی نداشته اید، اما یکباره گیر افتاده اید و همه چیز تان را از دست داده اید و به ندارید، به کام او فرو رفته اید؛ در جنگ مرموزی که از چند و چونش خبر ندارید، به اسارت درآمده اید پس از آن هرچه تلاش می کنید، رهایی از این دام را محال می بینید هیچ کس نمی تواند به شما در پرههای این چرخ دنده گیر محال در وح و فکر و آینده و سرنوشت شما در پرههای این چرخ دنده گیر بیاورد. روح و فکر و آینده و سرنوشت شما در پرههای این چرخ دنده گیر

کرده است؛ از یک پُرّه به پُرّهٔ دیگر می افتید، و از غمی به غمی دیگر، و از عذابی به عذابی دیگر. اگر در پُرّه های عشق زیباروی فتنه گر و بدسرشتی افتاده باشید، جز شرم و سرافکندگی چیزی عاید شما نخواهد شد؛ یا اگر برعکس، به عشق و دلبری نجیب و خوش قلب گرفتار شوید، از این مهلکه خواهید جست، اما شور عشق، شما را دگرگون خواهد کرد.

## ماجراهای حرف U در تندباد حوادث

گوشه گرفتن، از عالم و آدم بریدن، آزاد و مغرور بودن، به طبیعت عشق ورزیدن، از کار و فعالیت دست برداشتن، در خود فرورفتن، برای وفادار بودن به دلدار با نفس خود در کشمکش بودن به بههمهٔ مخلوقات خداوند با مهر و محبت نگریستن، و همهٔ علامات عاشقی در او پدیدار شده بود، و او را برای تسلیم شدن به جاذبهٔ نیرومندی، که شیفتگی نام دارد، آماده کرده بود. پیش از این مرحله به پدرش دل بسته بود، و مهر او مانند نوعی دین و آیین در عمق جانش نشسته بود. و در این مرحله به چیزی جز آن نیازمند بود؛ به عشق، و عشق سراغ او آمده بود. یک ماه بدین گونه گذشت. در این مدت، ماربوس حتی یک روز نبود که به باغ لوگزامبورگ نرود. و هر وقت که ساعت رفتن او به آن باغ می رسید، هیچ چیز و هیچ کس نمی توانست جلری او را بگیرد. بعضی از روزها که با کورفراک و دوستانِ دیگر در گوشه ای نشسته بود و گفت و گویی می کرد، در لحظهٔ موعود از جا بلند می شد و بی آنکه توضیحی بدهد، از جمع

۱. این کلمات «برای رفادار ماندن بهدلدار با نفس خود کشمکش بودن» را ویکتورهوگو در دوران تبعید، بهاین جمله افزوده است؛ گویی هوگو عشق دوران جوانیاش را بهآدِل، هرگز فراموش نکرده است.

دوستان بیرون می رفت تا خود را به موقع به باغ لوگزامبورگ برساند. و هر بار که در چنین لحظاتی دوستانش را ترک می کرد، کورفراک می گفت: «ساعت کار ماریوس شروع شد!». ماریوس در جذبه به سر می برد، و دختر جوان نیزگاهی با نگاهی به آتش او بیشتر دامن می زد.

رفته رفته، بی پرواتر شده بود؛ گاهی تا نزدیک آن نیمکت پیش می رفت، اما نه چندان که به آن برسد. چون هم با حیا و محجوب بود، هم حزم و احتیاط دلدادگان را داشت، و مصلحت را در آن می دید که ترجه «پدر» را جلب نکند. با هوشمندی و نیرنگ، به گونه ای پشت درختها و مجسمه ها جا می گرفت که دختر را هرچه بیشتر ببیند، و «پدر» هرچه کمتر متوجه او شود. گاهی نیمساعتی پشت لئونیداس و اسپارتاکوس ا پنهان می شد. معمولاً کتابی به دست می گرفت و از بالای صفحات کتاب، با نگاهش آن دختر را می جست، و دختر نیز نیمرخ زیبایش را، که خندهٔ مبهمی بر آن نقش بسته بود، به سوی او می گرداند و در همان حال، می آنکه به روی خود بیاورد، طبیعی و آرام با مرد سفید مو حرف می زد، و گاهی نگاه عاشقانه ش را که لبریز از تخیلات شیرین بود به روی ماریوس می دوخت. این شیوهٔ عاشقانه از روزگار باستان برای زنان به یادگار مانده می داند که چگونه باید این شیوه را به کار بست، و چگونه باید با یکی می داند که چگونه باید این شیوه را به کار بست، و چگونه باید با یکی می دسخن بگوید و نگاهش به دیگری باشد.

با این وصف، ظاهراً آقای سفیدمو از همه جا بی خبر نبود؛ زیرا هر وقت که ماریوس به نیمکت نزدیک می شد، از جا برمی خاست و در آن اطراف قدم می زد؛ و حتی نیمکت همیشگی را عوض کرده بود. چند

۱. منظور مجسمه های لئونیداس و اسپارتاکوس در باغ لوگزامبورگ

روزی با دخترش روی نیمکتی در گوشهٔ دیگس خیابان، زیر مجسمهٔ «گلادیاتور» مینشست، پنداری می خواست امتحان کند و ببیند که آیا ماريوس تا آنجا هم بيش خواهد آمد؟ و ماريوس بهسياست او يي نبرد و خطا کرد. از آن پس، برنامهٔ «پدر و دختر» بی نظم شد؛ بعضی از روزها «پدر» تنها بهباغ می آمد. ماریوس هم وقتی چنین می دید در باغ نمی ماند و بیرون می رفت؛ و این نیز خطای دیگر او بود. ماریوس این گونه چیزها را درک نمی کرد؛ از مرحلهٔ حجب و حیا گذشته و در مسیر طبیعی تکامل به نابینایی رسیده بود، عاشق تر شده بود؛ هر شب او را در خواب می دید و روزی به سعادتی دور از انتظار دست یافت که آتش عشقش را تیزتر کرد. داستان از این قرار بود که یک روز غروب، بعد از آنکه آقای سفیدمو و دخترش برخاستند و از باغ لوگزامبورگ بیرون رفتند، ماریوس دستمالی را که جا مانده بود، روی نیمکتشان پیدا کرد. دستمالی بود ساده و بی لبه دوزی و سفید و ظریف؛ و به گمان او بوی عطری را می داد که وصفش با هیچ زبانی ممکن نیست. ماریوس به شوق آمد و دستمال را برداشت. درگوشهٔ این دستمال دو حرف U,F» نقش بسته بود. ماریوس تا آن موقع از نام و نشانی این دختر چیزی نمی دانست؛ و این دو حرف الفبا نخستین نشانه ای بود که به دست آورده بود. تصورش آن بود که نام آن دختر با حرفِ U آغاز می شود. و از همان لحظه فکرش به کار افتاد تا نام زیبا و پرستش آمیزی برای او بیابد، و سرانجام با خودگفت که نام او باید چیزی مانند اورسول ا باشد؛ نامی که او آن را زیبا می پنداشت. دستمال را بویید و بوسید، و روزهای بعد آن را روی قلب خود میگذاشت و شبها لبان خود را بر آن می فشرد و با احساسی خوش به خواب می رفت.

<sup>1.</sup> Ursule

با خود میگفت که همه وجود او را در این دستمال حس میکنم.
روزها هر وقت که ماریوس به باغ لوگزامبورگ می رفت، این دستمال
را همراه داشت. گاهی آن را می بوسید و روی قلب خود می فشرد. دختر
زیبا از دور چیزهایی می دید و از کارهای او چیزی درک نمی کرد؛ و گاهی
با اشاراتی حیرت خود را به او می فهماند. ماریوس نیز اشارات او را
می دید و با خود می گفت: «شرم او را ببین!» ا

۱. در عشق هوگوی جوان نیز همین ماجرا را می توان یافت، با این تفاوت که او حلقهای از گیسوان «آدل» را نزد خود حفظ کرده بود و در اینجا ماریوس به گمان خود، دستمال دلدار را نزد خود نگاه می دارد.

## معلولین نیز گاهی شانس می آورند

چون ما کلمهٔ «شرم» را به زبان آوردیم، و چون قصد نداریم چیزی را پنهان کنیم، باید این قضیه را نیز شرح بدهیم که یک روز «اورسول» او، باعث غم و غصه اش شد... داستان چنین بود که آن روز، از روزهایی بود که دختر سیاه پوش، مرد سفیدموی را وادار کرد که از روی نیمکت برخیزند و کمی راه بروند. در این حال که دست در بازوی «پدر» انداخته بود و آهسته قدم برمی داشت. باد تندی وزید که شاخه های درختان بلند را تکان می داد. در این لحظات که پدر و دختر از کنار نیمکت ماریوس گذشتند، او شوریده حال با نگاه دنبالشان می کرد.

اما ناگهان باد تندی که از بقیهٔ بادها شوخ و شنگ تر بود و احتمالاً فصل بهار مأموریتی به عهدهٔ او گذاشته بود، از صف درختان تازه سال گذشت و لرزشی که در خور پری های آثار ویرژیل و ماهرویان افسانه ای تثوکریت بود، به تن آن دختر انداخت؛ و یک دم دامن او را که از جامهٔ ایزیس مقدس تر بود، تا بالای بند جوراب بالا برد. ساقهای خوش ترکیب او نمایان شد، ماریوس آن را دید و به هیجان و خشم آمد. ا

۱. Virgle، شاعر بزرگ لاتیني.

Theocrite .Y، شاعر بزرگ یونان.

۳. Isis، الهداى انسانداى.

۴. همین حسادت را با اندکی تفاوت در هوگوی جوان می توان یافت (ابو گ).

دختر جوان، با شتاب و هراسی که با تقوای او درآمیخته بود، دامنش را پایین آورد؛ اما شتاب و هراس او نیز از هیجان و خشم ماربوس نکاست. هرچند که در آن دم کسی در آن حدود نبود، این احتمال بود که رهگذری در آنجا باشد و ببیند! مگر می توان چنین چیزی را نادیده گرفت؟ راستی که آن دختر بهچه کاری دست زده بود! اما آن دختر بیچاره که کاری نکرده بود، و تقصیری نداشت؛ تنها مقصر در این میان باد بود. اما ماربوس از این گونه تخیلات دست بردار نبود. پنداری «بارتولو»ی حسود با فرشتگان آسمان دست بهدست هم داده، او را پریشان و نگران کرده بودند، تا آنجا که حتی به سایهٔ خود حسد می ورزید. حقیقت آن است که شرنگش را در کام آدمی سرازیر می سازد. در واقع، اگر حسادت را کنار می گذاشتیم، تماشای بند جوراب هر زن ولگردی می توانست از دیدن این می گذاشتیم، تماشای بند جوراب هر زن ولگردی می توانست از دیدن این ساق های خوش ترکیب و سوسه انگیزتر باشد.

چند دقیقه بعد، که اورسول با پدرش از انتهای خیابان بازمیگشت وقتی که بهنیمکت ماریوس رسید، جوان دلداده نگاه تند و سرزنشباری به او انداخت. و آن دختر چنان حیرت کرد که حرکاتش پیدا بود که مفهوم نگاه او را نمی فهمد، و گویا از او می پرسد: «این سرزنشها برای چه؟» و این، نخستین «دعوا و نزاع» آنها بود.

ماریوس هنوز با نگاه سرزنش بارش، دختر را دنبال میکرد که ناگهان چشمش بهمردی افتاد معلول و خمیده، با صورتی بمر چروک و مویی سفید، که لباس نظامیان دوران لوئی پانزدهم را بهتن داشت و نشان سن لویی را، که بیضی شکل و با علامت دو شمشیر متقاطع بود، بر زمینهٔ ماهوت قرمز، بهیقهٔ کتِ کهنهٔ سربازی اش آوینخته بود. او یک دست نداشت و یکی از آستینهایش تهی بود، و بی خودانه تکان می خورد و یک بای چوبی داشت. ماریوس در چهرهٔ او دقیق شد و آثار رضایت و

خشنودی را در سیمای او دید. به نظرش چنین می آمد که این مرد معلول با وقاحت به آن ساق های زیبا چشم دوخته و هنوز لذت آن تماشا را احساس می کند. اگر غیراز این بود، چنین مرد ناقص اندام و معلولی این طور شاد و راضی نبود. ماریوس به اوج حسادت رسیده بود، با خود می گفت: «شاید این مرد در آنجا بوده، و در آن دم همه چیز را دیده است! و لحظه ای احساس کرد که دلش می خواهد این مرد را خفه کند.» اما زمان می گذرد و تیزی و تندی از میان می رود. خشم ماریوس نیز کم کم از بین رفت. و «اورسول» را عفو کرد. البته کار به این آسانی نبود، بلکه سه روز با آن دختر قهر بود.

با این وصف، در کنار همین حوادث، و به علت همهٔ این اتفاقاتی که روی میداد، ماریوس روز به روز شیداتر می شد، و کمکم به جنون می گرایید.

گفتیم و دیدیم که ماریوس چگونه کشف کرد، یا به خیال خود کشف کرد، که نام آن دختر اورسول است. دوست داشتن، حرص و اشتها را زیاد می کند. در ابتدا ماریوس به همین قانع بود که نام آن دختر را بداند، اما بعد از سه جهار هفته، که با همین مختصر سعادت دل خوش بود به فکر افتاد که بیشتر بداند؛ و دست کم بداند که خانه اش کجاست.

نخستین خطای او آن بود که در دام نیمکت گلادیاتور افتاد. خطای دومش آن بود که هر روز آقای سفیدمو تنها به باغ لوگزامبورک می آمد، او از در دیگر بیرون می رفت. سپس نوبت به خطای سوم رسید.

و این بار دنبال اورسول به راه افتاد تا خانهٔ او را یاد بگیرد، و به ایس ترتیب دریافت که اورسول و آقای سفیدمو در کوچهٔ لوئست، در جایی کمرفت و آمد، و در آپارتمانی در یک ساختمان سه طبقه، که ظاهر بسیار ساده ای داشت، زندگی می کردند.

از آن پس، کار دیگری به کارهای او افزوده شد؛ هر روز اورسول را تا دم در خانهاش از دور تعقیب می کرد.

حرص و اشتهای او با این کار نیز فرو ننشست و میخواست بیشتر بداند. نام او را به حدس و گمان یاد گرفته بود، می دانست که خانهٔ او

كجاست؛ و حالا مي خواست بداند كه كيست.

برای این منظور، شبی آنها را دنبال کرد. و بعد از آنکه دختر و آقای سفیدمو وارد آن ساختمان شدند، بی پروا از سرایدار پرسید: «این آقایی که الساعه با آن دختر وارد ساختمان شد، در طبقهٔ اول زندگی می کنند؟» سرایدار در جواب گفت: «نه در طبقه سوم»

این جواب هم او را قانع نکرد و پرسید: «در آپارتمان رو به کوچه؟» طبقهٔ سوم یک آپارتمان بیشتر ندارد آن هم روبه کوچه است.

ماريوس گفت: «اين آقا چه كاره است؟ شغلش چيست!»

کار ثابتی ندارد؛ بابهرهٔ پولش زندگی میکند. آقایی است بسیار خوب و مهربان با آنکه مال و ثروتی ندارد تا آنجاکه بتواند به فقراکمک میکند. اسم این آقا چیه؟

سرایدار با تعجب نگاهی کرد و گفت «اول باید بفهمم که حضرت آقا کی هستید؟ کلانتر محل؟»

ماریوس چیزی نگفت و شرمنده از آنجا دور شد. اما خوشحال بود، زیرا اطلاعات زیادی به دست آورده بود، و با خود میگفت: «حالا دیگر خیلی چیزها می دانم. می دانم که نام او اورسول است. پدرش با بهرهٔ پول خود زندگی می کند. و خانهٔ آنها در طبقهٔ سوم است و در کوچهٔ لوئست.» روز بعد آقای سفیدمو و دخترش به باغ لوگزامبورگ آمدند، اما زیاد در آنجا نماندند. هوا روشن بود که بیرون رفتند. ماریوس مثل روزهای پیش تا کوچهٔ لوئست تعقیبشان کرد. آقای سفیدمو آن روز وقتی که به در ساختمان نزدیک شد. در نگی کرد و روی گرداند و به ماریوس خیره شد. روز بعد، هرچه ماریوس در باغ لوگزامبورگ منتظر ماند، از آنها خبری نشد.

ماریوس بعد از غروب آفتاب به کوچه لوئست رفت، به روشنایی پنجره های آپارتمان طبقهٔ سوم چشم دوخت و آن قدر در زیر پنجره قدم زد و به این سو و آن سو رفت تا چراغ خاموش شد.

روز بعد، آنها به باغ لوگزامبورگ نیامدند. ماریوس آن روز نیز، بعد از غروب آفتاب، زیر پنجرهٔ اتاق آنها رفت و تا ساعت ده شب، که چراغ خاموش شد، در آنجا ماند. اصلاً گرسنه نبود، نمی خواست چیزی بخورد، که خوراک بیمار تب است و خوراک عاشق، عشق.

هشت روز بدین گونه گذشت. آقای سفیدمو و دخترش دیگربهباغ لوگزامبورگ نیامدند. ماریوس حدسهای عجیبی می زد، جرأت نمی کرد که در روز روشن در اطراف ساختمان کمین کند. ناچار شبها می رفت و روشنایی قرمز فام شیشههای اتاقشان را می نگریست. گاهی حرکت سایهای را در پشت پنجره می دید و تپش قلبش تندتر می شد. اما در هشتمین شب، وقتی به آن کوچه رسید، دیگر روشنایی از پشت آن پنجره به بیرون نمی تافت تعجب کرده بود، حدس می زد که بیرون رفته باشند. ساعتها در آنجا ماند، ساعت ده شد، نیمه شب شد، زنگ ساعت یک بعد از نیمه شب را از کلیسای نزدیک شنید چراغ طبقه سوم روشن نشد. روز بعد نیز چیزی عوض نشد. دو روز بعد به انتظار شب نشست، و دوباره زیر آن پنجرهٔ تاریک رفت.

طاقتش تمام شده بود. در خانه را کوفت، در باز شد، به اتاق سرایدار رفت و پرسید: «آقای طبقه سوم نیستند؟»

سرایدار گفت: «از اینجا رفتند

كى از اينجا رفتند؟

ديروز

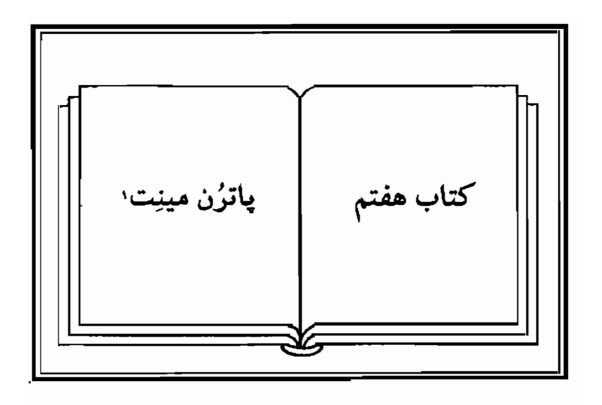
نمى دانيد كجا رفته اند

خبر ندارم

آدرس یا نشانهای بهشما ندادهاند؟

نه

سرایدارکه تا این موقع در تاریکی جوب نمی توانست چهرهٔ ماریوس را ببیند. ناگهان او را شناخت و گفت: «شما هستید، کلانتر محل!»



۱. Patron - Minette این قسمت را نیز ویکتور هوگو در دوران تبعید بهبینوایان افزوده است.

## معدنها وكارگران معدن

در اجتماعات بشری، مانند تئاتر، جایی بهنام «طبقهٔ زیرِ زیرزمین» وجود دارد. در زمین اجتماع، گاهی برای خیر، گاهی برای شر، نقبهایی زدهاند، که هر نقبی روی نقب دیگر است.

نقب رویین داریم و نقب زیرین. زیرزمینهای تاریک طبقه به طبقه اند. که گاهی در زیر پای تمدن دهان باز میکنند، و بی اعتنایی و بی توجهی ما همه را زیر پا له میکند. دائرة المعارف، در قرن اخیر، گنجینهای بود در زیرزمین با سقف باز. مسیحیت در شکل ابتدایی خود نیز از آن ظلماتی بود که در زیر پای قیصرها ناگهان باز شد و همه را فروبلعید و نوع بشر را فرق روشنایی کرد؛ زیرا در ظلمات مقدس، همیشه دریایی از روشنایی خفته است، همچنانکه در دل تاریک کوههای آتشفشان سایههای قابل اشتعال روی هم انباشته شده اند. هر پاره از قطعات مذاب آتشفشان در آغاز چیزی نبوده است جز تاریکی. دخمهها که روزگاری در رم اجساد نخستین پیروان آیین مسیح را در آنها جای می دادند، در واقع زیرزمینهای تاریک سراسر جهان بوده اند.

در تاریکی های اعماق، در زیرزمینهای اجتماعات بشری، وبرانههای

۱. Catacombe، سردابه هایی برای دنن مردگان. در پاریس استخوانهای مردگان را از گورستانهای متروک و ویران بهاین سردایه ها انتقال داده اند.

مرموز و پیچدرپیچی یافت میشوند، و در گودالهایشان معادن و گنجینه هایی قابل اکتشاف، معدنهایی از همه نوع: معدن مذهبی، معدن فلسفى، معدن سياسى، معدن اقتصادى، معدن انقلابى. يكى با انديشهاش برای استخراج این معادن تیشه می زند، دیگری با عدد و رقم، و آن دیگری با خشم. گاهی کاوشگران یک دخمه، کاوشگران دخمهای دیگر را صدا می زنند و پاسخ می شنوند. در این سردابه های تاریک تخیلات و تفكرات در حركتاند و از سويي بهسوى ديگر جريان دارند. ژان ژاك روسو تیشهاش را به دیوژن می دهد، و فانوس او راکه در پی انسان میگشت، بهوام میستاند. گاهی برای اثبات عقاید خود بهجان همدیگر مي افتند. كالوّن ا با شوچين ا درگير مي شود. اما اين كشمكشها، و هر چيز دیگر، حرکت کلی این جریانات زیرزمین را بهسوی مقصود سد نمیکنند، و این جنب و جوشهای زیرزمینی هرچندگاهی کم و زیاد میشوند، قرا مى روند، فرود مى آيند، تند و كند مى شوند، اما هرگز به پايان نمى رسند و متوقف نمى شوند چرا كه جنبش و جوششى است عظيم و ناشناخته! جامعهٔ بشری از وجود این حفرههای اعماق چندان آگاه نیست، زیرا از این همه کشش و کوشش بنهانی، حرکات مختصری در سطح احساس می شوند؛ و در عمق برعکس، بهمرور زمان، همه چیز دیگرگون می شود. این زیرزمینهای تو در تو وجود دارند، و همیشه در آنها جوشش و حرکت هست، و از ایسن معادن مرتباً چیزهای شگرفی استخراج میشوند. محصول این کاوشهای زیرزمینی، آیندهٔ انسان است.

هرچه بیشتر در اعماق فرو روید، کارگران این معادن اسرارآمیزتر می شوند. دانشمند جامع شناس، تنها تا عمق معینی می تواند در این زیرزمینها فرو رود و قضایا را دریابد. تا این حدود کاوش چندان دشوار

۱. Calvin، از اصلاح طلبان مذهبی در دنیای مسیحیت (۱۵۰۹-۱۵۶۴).

۲. Socin از اصلاح طلبان مذهبی ایتالیا (۱۵۲۵-۱۵۶۳).

نیست، اما از این حد که پایینتر برویم، همه چیز درهم میریزد، و كاوشگر دچار ترديد مي شود؛ و اگر بخواهد از آن نيز پايين تر برود، به وحشت می افتد؛ زیرا نقاط بسیار عمیق این گودال در روشنایی ذهن تمدن بشری اثر نمی گذارد؛ زیرا در آن عمق انسان عادی نمی تواند زندگی كند و در آن فضا نفس بكشد. آنجا را بايد جايگاه غولها و ديوها دانست. نردبانی که برای بایین رفتن تا چنان عمقی به کار می رود نردبان عجیبی است، زیرا هر یک از پلههای این نردبان به طبقهای راه دارد که تنها فلسفه می تواند جای پایی روی آن بله ها پیدا کند آدمی در آن طبقات بسیار عمیق، کارگرانی را می بیند که بعضی از آنها خداگونهاند و بعضی دیگر بدشکل و بدقواره. در این طبقات بسیار عمیق ژان هوس ارا مى بينيم، و لويرا را؛ و پايين تر از آن به دكارت مى رسيم، از دكارت پايين تر میرویم، وآتر را می بابیم و در لایه ای پایین تر به گندرسه میرسیم، و بمد از آن بهروبسپیر، و پایین تر از آن به مارا ۴، و از آن پایین تر با ثف را می بینیم؛ و بههمین شکل می توان در اعماق پایین تر و پایین تر رفت. اما در اعماق پایین، بهمرزی می رسیم که نامعلوم از نامرئی جدا می شود. در آنجا کسانی، سایهوار در تاریکی دیده می شوند که شاید در دنیای امروز نگنجند؛ یا از دنیای دیروزند که بهصورت اشباح درآمدهاند یا از دنیای فرداکه صورت خیالی دارند. تنها چشمهای تیزبین اندیشمندان می توانند در تاریکی همه چیز را ببیند؛ و فیلسوفان در این تاریکی به چیز هایی توجه می کنند که نطفه های آینده را در آنها می بینند.

۱. Ican Huss از اصلاح طلبان چک که پسیروانش سالها با استبداد جنگیدند (۱۴۱۵-۱۳۴۹).

۲. Luther، اصلاح طلب نام آور مذهب مسیح، و پیشوای پروتستانها.

Condorcet .۳ ، دانشمند و ریاضی دان فرانسوی.

۴. Marat مرد انقلابی و عضو کنوانسیون.

دنیایی نامعلوم، در مرحلهٔ جنیتی را در اینجا می بینیم. همه چیز مرموز است و پیچیده

سن سیمون، آون، فوربه ادر اینجا هستند؛ در حاشیهٔ آن گو دالها، که وصف شان را گفتیم، بی تر دید، این کاوشگران زیر زمینی که خود را جدا از جامعه حس می کنند، و حقیقت غیراز این است ـ با زنجیری آسمانی و نامرتی، برخلاف میلشان، بههمدیگر بسته شدهاند. کار، و مسیر فکری آنها با همدیگر تفاوت دارد، فروغ اندیشهها و اعتقاداتشان همرنگ نیست و گاهی در تضاد با یکدیگرند. جمعی بهشتی اند و جمعی محصول کارشان غمانگیز است. با این وصف، این تضادها و ناهمگونی ها در یک جا به همدیگر می پیوندند. و همهٔ این کاوشگران، از برجسته ترینشان گرفته تا تیر مبین ترین، از عاقل ترینشان گرفته تا دیوانه ترین، در یک چیز به هم شباهت دارند؛ و آن بی توجهی به خویشتن است. «مارا» نیز، مانند مسیح، خود را فراموش می کند و برای شخص خود چیزی نمی طلبد. همهٔ این کاوشگران خود را نادیده می گیرند، در فکر خودشان نیستند، چیز دیگری جز خود را می بینند، و نگاهشان در جستجوی مطلق است؛ یکی همه آسمان را در دیدگاه خود دارد، و دیگری هرچند که پیچیده مینماید روشنایی پریده رنگ جاودانگی را در زیر ابروی خود نهفته است. اگر کسی را دید که مردمکی ستارهگون دارد، هرکاری که می کند و هرچه مى گويد تقديسش كنيد.

اما مردمک تیره و تاریک داشتن نشانهٔ چیز دیگری است.

بدی از چنین مردمکی آغاز می شود. وقتی کسی را می بینید که بسمی نگاه می کند و بینشی ندارد، از او بپرهیزید. جامعهٔ بشری کاوشگرانی دارد که بداندیش اند.

نقطهای دراعماق هست که حفر کردن در حکم به گور رفتن است. در

۱. Fourier, Owen, Saint-Simon، از دانشمندان.

اینجاست که روشنایی از بین می رود پایین تر از همهٔ این معادن، که شرحش را دادیم، و پایین تر از همهٔ این دهلیزهای تو در تو، و در پایین ترین نقطه زیرزمین، و از مارا بسی پایین تر، از بابف هم پایین تر، و از اینها و از اینها بسی پایین تر به نقطه ای می رسیم که با طبقات بالا ارتباطی ندارد. پایین ترین گودالِ زیرزمین است، و جایی است هُ ول آفرین، و همان نقطه ای است که آن را زیر زیرزمین نام دادیم. گودال تاریکی هاست و دخمهٔ نابینایان، و پایین ترین طبقهٔ دوزخ. این نقطه با گردابهای هول و ظلمت ارتباط دارد.

#### اعماق اجتماع

در آنجا دیگر ازگذشت و خودفراموشی سخنی نیست. در آنجا شیطان، به صورتی مبهم، خود را نشان می دهد، و هرکس به فکر خویشتن است، خودپرستی کوردلانه فریاد برمی آورد. «اوگولن» در این گودال زندگی می کند.

در اینجاکسانی را می توان یافت که چهرهٔ وحشت آوری دارند، و کم و بیش در ردیف جانوراناند. اشیاحی هستند که کاری به تمدن و تعالی جهان ندارند، با «اندیشه» و «سخن» بیگانهاند، تنها در فکر اشباع خویش اند، تقریباً شعوری ندارند، سرشتشان پست و ناپاک است؛ دارای دو مادرند، و بهتر بگوییم دو نامادری: جهل و فقر، و یک راهنما دارند که نامش احتیاج است. رضایت و خوشحالی آنها به اشتها و حرصشان بستگی دارد؛ مانند درندگان وحشی بسیار می خورند و همچون ببر بسیار می درند. مردگان متحرکی هستند که در رنج و عذاب اند و سرانجام، کارشان به جنایت می کشد و از نسلی به نسلی شوم تر و از تولدی به تولدی نامبارک تر؛ منطق ظلمت چنین است. کسی که به زیر زیر زمین اجتماع می خزد، تغییر و تحولش به صورت دیگری است در اینجا آدمی به شکل

۱. Ugolin شهری بزرگ و خونآشامی که دانته در کتاب معروف خود او را در اعتماق جهنم نشان می دهد.

اژدها درمی آید. گرسنه بودن و حربص بودن نقطهٔ آغاز کار اوست. و نقطهٔ پایان او در جلد شیطان فرورفتن. از این دخمهٔ تاریک، کسی چون لاسُونِرا درمی آید.

در کتاب چهارم این بخش، با جمعی از دانشجویان و کارگران آشنا شدیم که اغلب فقیر بودند و در لایههای بالاتر، در حفرههای زیرزمینی سیاسی و انقلابی، جای داشتند. در آنجا هرچه دیدیم نجابت بود و صداقت و شرافت. در آنجا نیز بعضی ها گاه و بیگاه اشتباه می کنند، اما اشتباه نیز در آن فضای محترم و مقدس است؛ چون شجاعت و شهامت گاهی آدمی را به اشتباه و امی دارد. اما به هر روی، هرچه در آنجا بود، از درست یا نادرست، در مسیر ترقی و تمدن بود.

و اینک، وقت آن است که به گودال هراسانگیز نگاهی بیندازیم، که در اعتماق اجتماع جمای دارد. و این نکته را می گوییم و بر آن پای می فشاریم که تا وقتی جهل وجود دارد، این گودالهای ترسناک نیز وجود خواهند داشت.

جای این دخمه از همه پایین تر است و در تضاد و دشمنی با همه. این گودال فیلسوف و متفکری ندارد، هرگز دانش و قلم در آنجا راه نیافته سیاه است، اما با سیاهی مرکب در دوات نسبتی ندارد. هرگز در تاریکی این اعماق، انگشتی کتابی را ورق نزده، و اوراق روزنامهای را باز نکرده است. بابف در نظر کارتوش استثمارگر است، و «شندرهان»، بابف را یکی از اشراف می شمارد. کسانی که در این دخمه زندگی می کنند، می خواهند همه را بهنابودی بکشند:

۱. Lacenaire یکی از تبهکاران.

۲. Cartouche، (۱۷۲۱\_۱۶۹۴) از سردستههای دزدان در پاریس،

۳. Babeuf) از انقلابیون فرانسه، طرفدار و نظریه پرداز عقایدی نـزدیک به کمونیست.

و اما آنهاکه در طبقات بالاتری هستند، هدفشان نابودی دخمه نشینان تبهکار است. در اینجاست که فلسفه و تمدن، با همهٔ نیروی خود پیش می آیند و به یاری اینها می شتابند و می گویند که خانهٔ جهل را ویران کنید، دیو جنایت خود به خود از بین می رود.

در چند کلمه، آنچه را تا حالا گفته ایم خلاصه می کنیم: تنها چیزی که اجتماع را تهدید می کند ظلمت جهل است.

جامعهٔ بشری همهٔ انسانها را در خود جای می دهد. همه آدمیان از یک خمیره درست شده اند. در این ٔجهان، در سرشت و سرنوشت آدمی تفاوتی نیست؛ همهٔ انسانها در پشت سر، ظلمت و نیستی را دارند، و در حال حاضر همان گوشت و پوست را دارند، و در آینده نیز، همه به یک مشت خاک تبدیل می شوند. اما جهل، هرگاه که با خمیرهٔ آدمی درآمیزد، آنها را آلوده می کند، سیاه می کند؛ و این سیاهی در باطن آدمی نفوذ می کند و بهنام «شَر» در آن جای گیر می شود.

## بابه، گُولِمر، كلاكزوس، مُونيارناس

کوارتتِ اتبه کاران، کلاکزوس ، گولمر ، بابه ، مونپارناس ، از ۱۸۳۰ تا ۱۸۳۵، بر طبقهٔ زیر زبرزمین پاریس، حکومت می کردند.

گولمر، هرکولی بود که جامعه او را از خود رانده بود. کُنام او در فاضلاب آرش ماریون بود.

بلندی قامتش شش با بود؛ سینه بی داشت به استواری مرمر، عضلاتی به سختی مفرغ. نیم تنه اش به یک مجسمهٔ عظیم می مانست، و سری داشت کوچک و پرنده مانند. هرکه او را می دید هرکول فارنز ۱ را به نظر می آورد که شلوار کتانی پوشیده بود و کُتی از مخمل پنبه ای. این پهلوان، که می توانست حیوانات و حشی را رام کند، کار را ساده تر کرده بود و خود یکی از آنان شده بود؛ پیشانی کوتاه داشت و شقیقه های پهن، کمتر از چهل سال داشت و صورتش پراز چین و چروک بود. موهایش خشن بود و

۱. کوارتت، آهنگی که برای اجرا با چهار آلت موسیقی نواخته می شود.

<sup>2.</sup> Claquesous

<sup>3.</sup> Gueulemer

<sup>4.</sup> Babet

<sup>5.</sup> Mont Parnasse

۶. فاضلاب، اَبراهه که آب زاید و کثافات خانه ما از اَن عبور کند و به خارج شهر رود.

<sup>7.</sup> Arche - Marion

۸. Farnese، قصری قدیمی در ژم، که مجسمه های بسیار در آن نصب شده است.

کوتاه، و گونه هایش به زبری ماهو ت یاک کن، و ریشی داشت گراز مانند. او چنین مردی بود، زورمند بود و آمادهٔ کار، اما بلاهتش، او را از کار منع می کرد. نیرویی بود عظیم که به تنبلی علاقه داشت. و این علاقه او را به تبه کاری کشیده بود. ظاهراً از سفیدیو ستان مستعمرات فرانسه بود، و احتمالاً در آوینیون، در سال ۱۸۱۵ به خدمت مارشال برون درآمده بود، و بعد از طی یک دوران سرگر دانی و این در آن در زدن، تبهکار شده بود. بابه، برعكس گُولمر، نازكاندام و لاغر بود و در عين حال دانا، شفاف بود اما نفوذناپذیر؛ آن قدر نازکاندام بود که هرکس او را میدید، گمان مى كرد كه نور مى تواند از ميان استخوانهايش عبور كند، اما كسى نسمى توانست از حالت چشمانش، از درون او باخبر شود، و از طرز نگاهش، نمی شد به افکار او پی برد. ادعا می کرد که شیمی می داند، و مدتی در تماشاخانه های بُوبش ۲ و بوبینو ۲، نقش دلقک و مقلّد را بازی می کرد، و در سن مییل ۴ نقشهای دیگری را به عهده داشته است. مردی بود نقشه کش. خوب حرف می زد؛ لبخند و حرکات و سر و دست را بركلام خود مى افزود تا در شنونده بيشتر تأثير بگذارد. كار او فروش مجسمه های گچی و تصویر های «رئیس دولت» بود، در دندان کشیدن هم مهارت داشت؛ در هفته بازارها كارهايي ميكردكه مخصوص او بود. معمولاً غرفهٔ چوبینی را در این بازارهای هفتگی کرایه می کرد، و گاهی در شیپوری که همیشه همراه داشت، میدمید و مردم را دور خود جمع مي كرد و با صداى بلند مي گفت: «توجه كنيد!... بابه، هنرمند دندانساز عضو فرهنگستان علوم و ادبیات، کارشناس شیمی و استخراج معادن، دندانهای شما را از ریشه درمی آورد؛ ریشهٔ دندانهایی را که همکارانش در دهان شما جا گذاشته اند بیرون می کشد؛ به قیمت بسیار ارزان، هر دندان

۱. مارشال Brune در دوران ترور، دراوینیون Avignon کشته شد.

یک و نیم فرانک، دو دندان دو فرانک، سه دندان دو فرانک و نیم، بشتابید و از فرصت استفاده کنید، و از فرصت استفاده کنید، معنایش این بود که زودتر بیابید و دندانهایتان را بکشید. ازدواج کرده بود و چند فرزند داشت، اما خبر نداشت که زن و بچههایش کجا هستند و به کدام سو رفتهاند. او بههمان آسانی که یک نفر دستمالش را گم میکند، زن و فرزندانش را گم کرده بود. بابهعادت عجیبی داشت که در دنیای تاریکی که به آن تعلق داشت، نوعی استثنا بود؛ بله! عادت داشت روزنامه بخواند. در آن روزها که هنوز زن و فرزندانش را درکنار خود داشت و با آنها در کلبهٔ چوبینی زندگی میکرد، در روزنامه مساژه! این مطلب را خوانده بود که: «زنی بچهای را به دنیا آورده که هیچ عیب و علتی ندارد، خوانده بود که: «زنی بچهای را به دنیا آورده که هیچ عیب و علتی ندارد، جسز آنکه پوزهاش شبیه به پوزهٔ گوساله است!» و او با صدای بلند به دوستانش گفته بود: «به این می گویند بخت و اقبال! زن من کمه خرضه به دوستانش گفته بود: «به این می گویند بخت و اقبال! زن من کمه خرضه به دوستانش گفته بود: «به این می گویند بخت و اقبال! زن من کمه خرضه به دوستانش گفته بود: «به این می گویند بخت و اقبال! زن من کمه خرضه به دوستانش گفته بود: «به این به دیا بیا ورد!»

و از آن روز بهبعد، زن و بجهاش را به حال خود گذاشت و دیگر نزد آنها نرفت تا به قول خودش برود با «مقاطعه کاری»، مالک پاریس شود.

کلاکزوس چگونه آدمی بود؟ سراپا شب بود و تاریکی؛ در کُنام خود می نشست و منتظر می ماند تا سیاهی بر آسمان دست یابد؛ در تاریکی شب از لانه بیرون میآمد و پیش از آنکه روز فرا رسد، دوباره به سوراخ خود بازمی گشت. این لانه در کجا بود؟ هیچ کس نمی دانست. حتی در تاریکترین گوشه ها با رفقایش همکلام نمی شد، مگر آنکه طوری بایستد که صورتش را نبینند. آیا نام او کلاکزوس بود؟ خود او می گفت: اسم من «به ببین و نپرس» است. اگر در جای تاریکی شمع روشن می کردند، نقابی به صورتش می بست. می توانست صدایش را عوض کند. با به می گفت: «کلاکزوس از یرندگان شبگر د است که دو صدا دارد.»

کلاکزوس برای همه ناشناخته بود؛ آواره بود و ترسناک. هیچ کس حتى نمى دانست كه چه نامى دارد، چون، كلاكزوس نام مضحكى بود. كسى نمى دانست صداى واقعى او چگونه است؛ چون هر بار بهصدايى، حرف می زد. هیچ کس شکل و قیافهٔ واقعی او را درست ندیده بود، چون بیشتر نقاب به صورت می زد. وقتی که از میان جمع بیرون می رفت، در تاریکی نابدید می شد؛ و هر بارکه باز می آمد، مثل این بودکه از دل خاک بيرون آمده است. اما مؤنپارناس، يعنى نفر چهارم از اين كوارتت تبهكاران، موجودي بود شوم، بهبچهها ميماند، كمتر از بيست سال داشت، صورتش زیبا بود و لباسش به سرخی گیلاس، موهایش سیاه و خوشحالت بود. صفای بهار در چشمانش بود؛ اما هرچه عیب در دنیا بود یک جا داشت؛ به هر نوع جنایتی دست میزد. بدی را هضم کرده بود تا اشتهای بدترینش بیشتر شود. پسرک ولگردی بود که بهپستی گرائیده، و کمکم کارش به آدمکشی رسیده بود؛ ظریف بود و زن مآب و جذاب، نرم بود و در مین حال درنده. لبه کلاهش را از طرف چپ بالا می زد تا به سبک جوانان ۱۸۲۹، قسمتی از موهایش از زیر کلاه بیرون بزند، زندگی اش از راه دزدی، آن هم با خشونت، میگذشت. لباس او بهترین بُرش و دوخت را داشت، اما کهنه و نخنما بود. با بینوایی انس گرفته بود، و مرتکب جنایت میشد. آنچه او را به کارهای بد وامی داشت، علاقهاش بهشیک بوشی بود. نخستین دختری که با او دوست شده بود، از زیبایی او تعریف کرده بود و همین تعریف و تمجید او را به دام ظلمت انداخته بود و از هابیل، قابیل درست کرده بود. چون خود را زیبا می دید، می خواست ظریف و خوش لباس باشد؛ و یک جوان بی چیز و فقیر، ظرافت زندگی را در بیکارگی و هرزهگردی میبیند؛ حال آنکه بیکارگی برای یک مرد بی چیز نوعی جنایت است. در میان تبهکاران، مونیارناس از همه ترسناکتر بود؛ چه رهگذرانی که در تاریکی بهدست او بر زمین نقش بسته و در

خون غلتیده بودند. موهایش همیشه فر زده بود. صورتش پودرمالیده، و بوی عطر می داد. کمری باریک داشت و کفلی زنانه، و بالاتنهاش بهافسران پروسی می ماند. دختران هرزه، زیبایی او را می ستودند. کراواتش را با ظرافت گره می زد و همیشه چماقی در زیر لباس پنهان کرده بود و گلی در جادکمهای لباسش فرو برده بود. چنین بود وضع و حال این پسرهٔ قرتی جنایت پیشه.

### گروه تبهكاران

این چهار تبهکار، که خُلقیاتشان بهپرته اشباهت داشت، با همدیگر گروهی سازمان داده بودند و همچون مارهای زهرآلود، بی آنکه به دام بیفتند، لای دست و پای مأموران پلیس می خزیدند و سعی می کردند که از نگاه تیزبین ویدوک بگریزند. و در این راه هر نوع حیله و حقهای به کار می بردند و همهٔ امکاناتشان را در اختیار همدیگر می گذاشتند، و در عین حال که هر یک از این چهارنفر برای خود منطقهای و منافعی داشت، صندوقچهٔ اسرار و پناهگاه افراد گروه بود؛ و به همان شکل که در می آبد، آنها نیز به هزار رنگ درمی آمدند گاهی با نیرنگ و حیله، کاری می کردند که پنداری هر چهارنفرشان یک نفرند، و گاهی برعکس می کردند که پنداری هر چهارنفرشان یک نفرند، و گاهی برعکس گروهشان را وسیع تر و با تعدادی بیشتر جلوه می دادند، تا آنجا که حتی کوکولاکور تیز قریب می خورد و گمان می کرد که عدهٔ بی شماری در این سازمان گر د آمدهاند.

۱. Protee، ربالنوع دریانوردی که کمتر سخن میگفت: برای آنکه دیگران را به اشتباه بیندازد، خود را هربار به شکلی درمی آورد.

۲. Vidocq ماجراجویی که خود از نبهکاران بود، و سرانجام وارد خدمت پلیس شد، و چون همهٔ اسرار تبهکاران را می دانست، کمتر کسی می توانست از چنگ او بگریزد.

۳. Coco-Lacour از مأموران زبردست بلیس.

این گروه چهارنفره، چهار تن نبود بلکه یک تن بود! یک دزد مرموز بود که چهار سر داشت و به کارهای بزرگ و حیرتانگیزی در پاریس دست می زد. غول بداندیش و بدکاری بود که در دخمه ای هولناک زندگی می کرد.

این چهار نفر شبکهای زیرزمینی درست کرده بودند. بابه و گولمر و کلاکزوس و مُونپارنپاس، چنان بههمدیگر گره خورده بودند که اکثر جنایات وحشتناک ناحیهٔ سِن ا را مشترکا انجام می دادند. در راهروهای تیرهٔ فاضلاب پاریس پنهان می شدند و از همان حفره ها، «کودتا»های بیرون را اداره می کردند. کسانی که مقاصد شیطنت باری داشتند و میخواستند که مخالفان خود را از میان بردارند، برای اجرای منظور خویش نزد آن چهار نفر می رفتند، و برای آنها شرح می دادند که چه نقشهای در سر دارند؛ و آنها انجام مقاصد شیطانی را به عهده می گرفتند. این گروه چهار نفری همیشه و در هر حال برای جنایت آماده بودند، به شرط آنکه برای چنین کارهایی دستمزد کافی دریافت کنند. حتی اگر جنایتکاری برای اجرای مقاصد خود به چند دستیار ورزیده نیازمند بود، جنایتکاری برای اجرای مقاصد خود به چند دستیار ورزیده نیازمند بود، معلوم و مبلغ معین قرض می دادند. این گروه چهار نفری، سردستهٔ افراد لازم را در اختیار او می گذاشتند؛ و در واقع جنایتکاران را برای مدت معلوم و مبلغ معین قرض می دادند. این گروه چهار نفری، سردستهٔ بازیگران ظمات بودند که در همهٔ اوقات شبانه روز برای اجرای امادگی داشتند.

معمولاً چون شب فرا می رسید، آنها از خواب برمی خاستند و به علفزارهای نزدیک سالپتریر می رفتند و جلسهٔ مشورتی تشکیل می دادند. تازه آغاز شب بود، و برای دوازده ساعت تاریک در این جلسات مشورتی، تصمیم می گرفتند که چگونه باید از این ساعات تاریک نهایت استفاده را ببرند.

این گروه چهارنفری را شبکهٔ زیرزمینی «پاترون ـ مینت» نام داده بودند. در زبان عامیانهای که از قدیم بین ولگردان مرسوم بود، و کمکم فراموش می شود، «پاترون مینت» به معنای صبح بود؛ همچنانکه شامگاه را در این زبان «دعوای گرگ و سگ» می گفتند. شاید علت این نامگذاری، آن بود که صبح، وقت پایان کار این گروه بود، و با دمیدن سپیده اشباح ناپدید می شوند و تبهکاران به لانه های خود بازمی گردند. به هرروی، این گروه از تبهکاران را به نام پاترون مینت می شناختند. روزی که رئیس دادگاه جنایی از لاسویر تبهکار بازپرسی می کرد، و او منکر همه چیز شده بود، به او گفت: «اگر تو این کار را نکرده ای، پس این جنایت کار چه کسی به او گفت: «اگر تو این کار را نکرده ای، پس این جنایت کار چه کسی ماموران پلیس منظور او را فهمیدند. لاسویر به رئیس دادگاه گفته بود: ماموران پلیس منظور او را فهمیدند. لاسویر به رئیس دادگاه گفته بود: «شاید این جنایت کار پاترون مینت باشد».

گاهی می توان با خواندن نام بازیگران یک نمایشنامه، به موضوع آن پی برد در جنایات نیز، گاهی با شنیدن نام جنایتکاران، می توان فهمید که چگونه جنایاتی مرتکب شده اند. اعضای اصلی وابستگان گروه پارتون مینت، هر وقت به دام پلیس می افتادند به جای نام خود، نامهایی را می گفتند که به آن معروف شده بودند و دیگران آنها را با این نامها می شناختند. بعضی از نامها از این قرار بود: پانشوا، معروف به بهاری، و دی گران.

بروژن (سلسله ای به نام بروژن بوده است که مورد نظرما نیست) بولاتروئل (کارگر راه ـکه سابقاً از او نام برده ایم) بیوه زن.

ينجره.

هُومر هُگو، معروف به «سیاه»

سەشنبە شب

تلگرافي.

فُون لوروا، معروف بهگلفروش.

مظفّر، زندانی آزاد شده.

باره کاروس، معروف به آقای دویّن.

ميدان جنوب

*یدککش* 

کارمانیوله (نام یک تصنیف انقلابی در دوران ترور)

كروثي دُنيه، معروف بهعجيب غريب.

توری څور.

يا در هوا.

دو میلیاردی.

و نظایر آن نامها، که از این بیشتر نمی گوییم تا ناچار نباشیم نامهای بدتر را روی کاغذ بیاوریم. این نامهای مجازی، تنها معرف افراد نبودند بلکه معرف انواع جنایت بودند، و پهلوانان دیوسیرتی، با این نامها، در اعماق اجتماع در زیر زیرزمین اجتماع، زندگی می کردند، این اعجوبهها سعی می کردند کمتر آفتابی شوند، و کمتر در کوچه و خیابان، در روز روشن، از این سو به آن سو بروند. و چون شبها را با ترس و وحشت همراه بودند. روزها خسته بودند و بهخواب می رفتند. گاهی برای خواب روزانه، کورههای گچپزی یا خانههای متروک می و نمارتر و میون روژ را انتخاب می کردند و گاهی در گوشهای از دهلیزهای فاضلاب می خوابیدند؛ و در هر حال، روزها را به اعماق پناه می بردند.

اینگونه تبهکاران کجا رفتند؟ چه شدند؟ آنها بهجایی نرفتهاند. همیشه بودهاند و همیشه هستند و وجود دارند. هُوراس آنها با عنوان «گروه جوانان فلوتزن، فروشندگان مواد مخدر، وگدایان و دلقکان» یاد میکند. و تا اجتماع این چنین است، اینها نیز هستند و این چنیناند در زیر سقف

سردابه های تاریک، از ترشحات چنین جامعه هایی به وجود می آیند، و همیشه همان هستند که بودند، و به گذشتگان خود می مانند، تنها نامهایشان عوض می شود، و جلد و پوست دیگری دارند.

اشخاص از میان میروند، اما تخم و تبارشان باقی میماند.

آنها همیشه همان خصلتهای گذشتگان خود را دارند. در این قوم و قبیله، از ولگرد تا راهزن، نژاد و تبار خالص می ماند، همهٔ آنها کیف پدول را در جیب شما می بینند، ساعت بغلی شما را بو می کشند، طلا و نقره برایشان بوی مخصوصی دارد. بعضی از شهرستانی ها که به پاریس می آیند مطلوب آنها هستند، چون راحت می شود همه چیزشان را دزدید. این تبهکاران، این مردم ساده لوح را، با صبر و حوصله تعقیب می کنند. و هر وقت که یکی از این دزدان، مرد غریب یا شهرستانی سرگشته ای را در پاریس می بینند، مانند عنکبوتی که می خواهد مگسی را به دام بیندازد لرزش می بینند، مانند عنکبوتی که می خواهد مگسی را به دام بیندازد لرزش می افتد.

اگر کسی به هنگام شب، در یک خیابان خلوت، چشمش به یکی از آنها بیفتد، وحشت میکند و خود را می بازد. به آدمیان شباهت ندارند، بلکه اشباحی هستند که از مه و تاریکی درست شده اند؛ پنداری در همان لحظه که شما آنها را می بینید، از دل تاریکی بیرون جسته اند.

برای نابودی این اشباح هولناک، چه چیز لازم است؟ امواج روشنایی موش کور نمی تواند فروغ سپیده دم را تاب بیاورد. طبقات زیرین اجتماع را روشن کنید! ۱

۱. چهار فصل از این کتاب هفتم، قسمتی از مطالبی است که ویکتورهوگو در نظر داشت در مجموعه بی به نام «گلها» منتشر کند، و آن رانزد خود نگاه داشته بود، و بدین صورت ناتمام، در مجموعهٔ آثار ویکتور هوگو در سال ۱۹۰۸ به چاپ رسید. و اما نویسندهٔ بینوایان که ذوق خاصی در تفسیر و بیان مطالب داشت، برای آنکه ژمان بینوایان در شرح و بیان و تفسیر مسایل اجتماعی از هر نظر در حد کمال باشد، این چند فصل را در دوران تبعید، در این قسمت جای داد. (ایو گر.).

# فهرست كامل كتاب دوم

| كتاب دوم ـرَزمناهِ أُوريُون                                               |
|---------------------------------------------------------------------------|
| ۱. زندانیِ شماره ۲۴۶۰۱ دیروز و شماره ۹۴۳۰ امروز ۲۲۰۰۰۰ ۴۷۳                |
| ۲. شعری که شاید از شرودههای شیطان باشد ۲۷۸                                |
| ٣. تيا زنسجير سست نشده باشد با يک ضربِ چکش از هم                          |
| نمی گسلد۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                 |
| کتاب سوم ـ وفای به عهد یک زن در واپسین دَم ۹۹ .                           |
| ۱. مسألهٔ آب در مُون فرمی                                                 |
| ۲. تصویرِ تمامرخ                                                          |
| ۳. شراب برای مردها، آب برای اسبها ۱۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |
| ۴. ورود یک عروسک بهصحنه۱۸۰                                                |
| ۵.کودکیِ بسیار تنها۱۲۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                     |
| ۶. شاید با این وضع، معلوم شود که حدسِ «بولاتروئل» درست بوده               |
| است                                                                       |
| ۷.کوزت در تاریکی و در کنارِ مرد ناشناس ۷۳۶                                |
| ٨. بــا إكــراه پــذيرفتنِ مـردِ ظَـاهراً فـقيرى كــه مـمكن بـود ثـروتمند |
| بأشد باشد باشد باشد باشد باشد باشد باشد باشد با ۲۴۰                       |
| ۹. دسیسههای تناردیه                                                       |
| ۱۰. کسی که از همه بهتر را میخواهد، ممکن است از همه بدتر                   |

| نصيبش شود ۷۷۶                                              |
|------------------------------------------------------------|
| ۱۱. شماره ۹۴۳۰ بار دیگر بهصحنه می آید، و کُوزت در قرعه کشی |
| برندهٔ آن می شود۷۸۳                                        |
|                                                            |
| كتاب چهارم _ ويرانكده گُوربُو ٧٨٧                          |
| ١. استاد گُوربو،                                           |
| ۲. آشیانهای برای مجمعد و چکاوک۷۹۹                          |
| ۳. دو بدبختی با هم جمع می شوند و خوشبختی می آفرینند ۸۰۲    |
| ۴. نکته هایی دربارهٔ «مُستأجر کُل»۴                        |
| ۵. سکّهٔ پنج فرانکی که بر زمین افتد، صدا می دهد ۸۱۲۸۲      |
|                                                            |
| کتاب پنجم ـ سگهای خاموش در شکار و حوش ازابه عبور میکند ۲۵۸ |
| ۱. پیچ واپیچهای زیرکانه                                    |
| ۲. خوشبختانه از روی تپل اُسترلیتز۲. خوشبختانه              |
| ۳. نگاهی به نقشه پاریس ۱۸۲۷                                |
| ۴. در تاریکی به هر سو دویدن                                |
| ۵. کاری که در روشنایی چراغ کاری ناممکن بود ۸۳۷             |
| ع. شروع یک معمّا ۸۴۳                                       |
| ٧. بقية مُعمًا                                             |
| ٨ معمّا پيچيدهتر مي شود ٨٥٠                                |
| ٩. مردى با زنگوله٩                                         |
| ۱۰. در شرح این مطلب که چگونه ژاور رد پای شکارش راگم        |
| كردكر د كرد                                                |
|                                                            |
| کتاب ششم ـ پُتی پیکپوس                                     |
| ۱. شمارهٔ ۶۲، در کوچهٔ تشریبکیوس ۲۰۰۰ میرادهٔ ۸۷۵          |
|                                                            |

## فهرست کامل کتاب دوم / ۱۳۴۵

| Ρ٧٨       | ۲. شعبهای از مارتن وِرگا                                       |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
| ۸۹۰       | ۲. شعبهای از مارتن وِرگا                                       |
| ۸۹۳       | ۴. شادمانیها                                                   |
| <b>19</b> | ۵. سرگرمیها                                                    |
|           | ع. صومعهٔ کوچک                                                 |
| 911       | ۷. تصویرهایی از این سایه                                       |
| 918       | ۸. بعد از قلب، از سنگ،ها باید سخن گفت۸                         |
| 919       | ۹. یک قرن زیر یک مقنعه                                         |
| 974       | ۱۰. ریشه یابی آیینِ نیایش ابدی                                 |
| 975       | ١١. پايانِ كار پُتى پيكپوس،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، |
|           |                                                                |
| 941       | كتاب هفتم ـ در حاشيهٔ مطلب                                     |
|           | ۱. صومعه، مفهومی متجرّد                                        |
| 940       | ۲. صومعه، در بُعلِ تاریخی                                      |
| 94.       | ۳. در چه حالتی می توان از گذشته با احترام سخن گفت؟             |
| 944       | ۴. دِير از نظر آداب و اصول                                     |
| 944       | ۵. نیایش ۵. نیایش                                              |
| 949       | ع. خيرِ مطلق                                                   |
|           | ۷. در خُردهگیری احتیاط باید کرد                                |
| ۹۵۵       | ۸. ايمان ـ قانون                                               |
|           |                                                                |
|           | کتاب هشتم ـگورستانها، هرچه تحویلشان بدهند، می پذیرند           |
|           | ۱. چگونگی ورود به صومعه                                        |
|           | ۲. گرفتاریهای بابا فُوشلوان                                    |
| 470       | ۳. مادر «اینُوسانت»                                            |
| 997       | ۴. ظاهراً ژان والؤان كتاب «اوستين كاستيله خو» را خوانده بود    |

| ۵. بادهنوشان هم می میرند                                    |
|-------------------------------------------------------------|
| ع. در جعبهٔ تابوت                                           |
| ٧. چرا از قديم گفتهاند: «مواظب باش ورقهٔ عبورت راگم         |
| نکنی»نکنی                                                   |
| ٨. مُوفَّق شدن در امتحان٨                                   |
| ٩. حصار صومعه                                               |
|                                                             |
|                                                             |
| قسمت سوم مماريوس                                            |
| ·                                                           |
| کتاب اول ـ پاریس، در بررسی یکی از ذرّههایش قرارمیگیرند ۱۰۶۳ |
| ۱. پسرک                                                     |
| ۲. پارهای از ویژگیهای او۱۰۴۷                                |
| ٣. اين بسرک خوش آمدني١٠٥٠                                   |
| ۴. مى تواند مُفيد باشد                                      |
| ۵. مرزهای کشور او                                           |
| ۶. نیمنگاهی بهتاریخ۹.                                       |
| ۷. به سبک جامعهٔ طبقاتی هِند دریک «کاست»۷                   |
| ۸. آنجاکه آخرین پادشاه کلمات دلنشینی بهزبان می آورد ۱۰۶۸    |
| ۹. روح کهنِ سرزمین «گُل»۱۰۷۱                                |
| ۱۰ این پاریس، این مرد۱۰۷۳ این باریس،                        |
| ١١. مسخره كردن و حُكم راندن١١                               |
| ۱۲. آیندهٔ نهفته در اعماق تودهها۱۸                          |
| ۱۰۸۸ کاورُش کو چک                                           |
| ۱۱ فاورس موجب                                               |
| کتاب دوم پرورژوازی پزرگ                                     |

#### فهرست کامل کتاب اول / ۱۳۴۷

| ۱. نود سال و سی و دو دندان۱ ۱۰۹۵ مال و سی                         |
|-------------------------------------------------------------------|
| ۲. خانه و آقای خانه ۲. خانه و آقای خانه                           |
| ٣. روشن ضمير                                                      |
| ۲. در آرزوی صدسالگی                                               |
| ۵. باسک، و نیکُولِت۵                                              |
| ع. مانیؤن و دو فرزند او                                           |
| ٧. قانون زندگي: تنها بههنگام شب بايد دَرِ خانه را بهروي مهمان باز |
| كردكرد                                                            |
| ۸ دُو، همیشه عدد زوج نیست۸                                        |
| <del>-</del>                                                      |
| كتاب سوم ـ پدرېزرگ و نَوه                                         |
| ۱. یک محفل قدیمی۱                                                 |
| ۲. یکی از اشیاح سرخ آن روزگار ۱۱۲۹                                |
| ٣. آرامشِ محض ٢١٢٠                                                |
| ۴. پایان کار راهزن۴                                               |
| ۵. برای دُعًا به کلیسا رفتن و انقلابی شدن۵                        |
| ۶. بعد از آن دیدار در کلیسا، چه گذشت۱۱۶۳                          |
| ٧. دامن زنانه                                                     |
| ۸. مرمر در برابر سنگ خارا۸. ۱۱۸۲                                  |
|                                                                   |
| كتاب چهارم ـ يارانِ " آ. ب. ث. "                                  |
| ۱. جمعی که در تاریخ جایی نیافتند۱                                 |
| ٢. خطاية بوسوئه بر سَرِ جنازة بلوندو ١٢٠٥                         |
| ۳. ماریوس و حرفهای تازه۱۲۲۱                                       |
| ۴. تالاری در پستوی کافهٔ موزَن۱۲۲۵                                |
| ۵. اُفق گشوده تر                                                  |

| 1740 | ۶. تنگی معیشت                                        |
|------|------------------------------------------------------|
| 1701 | كتاب پنجم ـ مزيّت بدبختى                             |
|      | ۱. ماريوس مستمند                                     |
|      | ۲. ماريوس تهي دست                                    |
|      | ۳. ماریوس مَرد می شود ۲                              |
|      | ۴. آقای ماثبف۴                                       |
|      | ۵. فقر همسایهٔ خوب بینوایی. ،                        |
| ١٢٨١ | ۶. جانشین                                            |
| ١٣٨٩ | كتاب ششم ـ قِرانِ دو ستاره                           |
| 1791 | ۱. طرز جدید انتخاب نام برای دیگران                   |
| 1798 | ۲. روشنایی بود                                       |
|      | ۳. تأثیر بهار                                        |
|      | ۴. آغاز یک بیماری بزرگ۴                              |
|      | ۵. ضربههای پیاپی صاعقه بر پیکر خانم بوگن             |
|      | ع. زندانی                                            |
|      | ۷. ماجراهای حرف U در تندباد حوادث                    |
|      | <ul> <li>۸. معلولین نیزگاهی شانس می آورند</li> </ul> |
|      | ٩. کسوف                                              |
| ١٣٢٣ | کتاب هفتم ـ پاترُن مینِت                             |
| ١٣٢٥ | ۱. معدنٰها و کارگران معدن                            |
| ١٣٣٠ | ٢. اعماق اجتماع                                      |
|      | ٣. بابه، گُولِمر، كلاكزوس، مُونپارناس                |
|      | ۴. گروه تبهکاران۴                                    |

رمان تاریخی و اجتماعی بینوایان که به بی عدالتی های جامعه حملهور می شود، نبسردی است عالمگیسر بیسن خیستر و شسر.

بینوایان حماسه ای است غنایی و تاریخی. هو گو در رمان بینوایان ویژگی های قرن را با ساختن چند نمونه ارائه می دهد: ژان والژان که هم باراباس است و هم مسیح، تبهکار است و زندانی توبه کار، بعد بورژوا نمونه دیگر، فانتین، زن درهم شکسته، به علت وضع خاص و شرایط زندگی زنان کارگر در آن ایام و تناردیه ها، که در تاریکی و بدی قرو رفته اند، و در پایان به حال و روزی می افتند که ترحم را برمی انگیزد.

ران والژان نیکوکار نگهدار و حامی کوزت است، تا وقتی که کوزت بزرگ میشود و به دنیای جوانی قدم می گذارد و ماریوس دانشجوی ایده آلیست به کوزت دل می بندد و این وقایع در حریق انقلاب ۱۸۳۰ جریان می بایند

و آن انقلاب با همه حوادث غمانگیزش به عالی ترین شکل در این رمان توصیف می شود و ما تصویر گاورش، پسرک ولگرد پاریسی را می بینیم و جوشش و شورش خود به خودی مردم را.

