



تا آن هنگام که جامعه اسیر قوانین و رسوم عذاب آور باشد، و در عین تمدن برای خود دوزخهائی بیافریند، و تقدیر خدائی را با شوماندیشی انسانی بیامیزد؛

تا آن هنگام که گرفتاری های سه گانهٔ آدمی: تیره روزی مرد در اثر رنج، گمراهی زن در اثر فقر، و رنجوری کودک در اثر جهل از میان برداشته نشود؛ و تا آن هنگام که در بعضی از نقاط عالم اختناق اجتماعی حاکم باشد؛ و به عبارت ساده تر و رساتر، تا آن هنگام که جهل و فقر در جهان ریشه کن نشوند، کتابهائی از این دست سودمند خواهند بود. ا

هوتویل هوس ـ اول ژانویه ۱۸۶۲

 ۱. ویکتور هوگو برای تهیهٔ این متن بسیار کوتاه، متنهای متفاوتی نوشت، که در یکی از آنها گفته بود: «این کتاب اعتراض نامه ای است بر ضد خشونت و تعصب». او سرانجام این متن را از بقیه محکم تر و مستدل تر دید و آن را پسندید، و در صدر رمان بینوایان جای داد. (ایو.گ)

# بينوايان

فانتين

ویکتور هوگو محمد مجلسی



بِهُو گُونِ وَيُكَتُورُ مُارى، ١٨٠٢ ـ ١٨٨٥. Hugo, Victor Marie . ١٨٨٥. محمدمجلسى. تهران: نشر دنياى نو ١٣٨٠. ١٣٨٠.

(ج. ۱) ISBN 964 - 6564 - 90 - 9 (دوره) . . . . ISBN 964 - 6564 - 90 - 9 (۱ ج. الSBN 964 - 6564 - 06 - 2 (۲ ج. الSBN 964 - 6564 - 01 - 1 (۳ ج. ۱ کی) 964 - 6564 - 90 - 7 (۴ ج. ۱ کی)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

مندرجات: ج. ۱. فانتین. - - ج. ۲. کوزت. - - ج. ۳. ماریوس. - - ج. ۴. ژان والژان. ۱. داستانهای فرانسوی - - قرن ۱۹. الف. مجلسی، محمد، ۱۳۰۹ - ، مسترجم. ب.

> ۸۴۳/۸ ب ۸۵۹ ه

۹ ب / PQ ۲۵۲۸ ۱۳۸۰

۸۰-۱۰۴۴۵

كتابخانه ملى ايران



(جلد اول ـ فانتين)

#### ويكتور هوگو

#### دكتر محمد مجلسي

ویراستار: علی کاتبی، حروفچینی:گنجینه، صفحه آرا: حسن نیک بخت ـ نمونه خوان: علی بیگی، آذر گروسی، الدوز رستمزاده ـ طرح روی جلد: علی باقری ـ طرح بدرقه: مجید اخوان لیتوگرافی: رنگارنگ، چاپ: مهدی، صحافی: ایران

تيرازُ: ١٦٥٠ نسخه، چاپ چهارم، ١٣٩٢

نشر دنیای نو: تهران ـ صندوق پستی ۱۳۱۴۵/۱٦۹ تلفن: ۱۹۲۴ م۹۲۳ ـ دورنویس: ۱۹۴۹۱۹۰۸ شابک: ۹ ـ ۹۰ ـ ۹۲۴ ـ ۹۷۸ ـ ۹۷۸ و - 90 - 6564 - 964 - ISBN 978

پست الکترونیکی: donyaynopub@gmail.com دوره چهارجلدی: ۱۱۳۰۰۰ تومان

## ویکتورهوگو و «بینوایان» او

ویکتورهوگو در شصت سالگی «بینوایان» را بهپایان رساند و اعلام کرد که دیگر از مُردن ترس ندارد، زیرا وظیفهاش را انجام داده است.

این، چگونه «وظیفه»ای بود؟ ما سعی میکنیم در این مقدمه افکار و تخیلات، و کشمکشهای درونی این نویسندهٔ بزرگ، و رویدادهای زندگی، و اوضاع زمان او را بررسی کنیم، تا ریشههای اصیل این رُمان بزرگ جهانی را بیابیم و پایههای قدرت و وحدت آن را بهتر بشناسیم، و به «وظیفه»ای که منظور نویسندهٔ آن بود، پی ببریم.

پنهانی ترین ریشه های «بینوایان» را حتّی در نخستین آثار نویسنده می توان یافت. در آن ایّام، ویکتور هوگو جوانی بود سلطنت طلب، و در عرصهٔ ادبیات تا حدودی موفق. داستان های او، در مرکز حوادث شخصیتی را نشان می داد که از اجتماع رانده شده بود، و ماجراها کم و بیش به نوعی با او ارتباط داسشت. در آن تاریخ، رُمانهای پذرحاد ثه و هراس انگیز، ملو درامها، و اشعار سوزناک باب روز بود که طبعاً این حال و

۱. خلاصهای از مقدّمهٔ جامع و مفصّل ایوگوئن Yves Gohin برای رُمان «بینوایان» از انتشارات Folio (اکتبر ۱۹۹۵)، که مأخذ این ترجمه است، و قسمتهایی از کتاب «زندگی ویکتور هوگو اثر آندره مورو از انتشارات Hachette (چاپ پاریس ۱۹۵۶) از منابع این مقدمه است. در ضمن بسیاری از حاشیهها و پانویسها، که در صفحات این کتاب آمده، از ایوگوئن است که با علامت «ایو ـگ» مشخص شده است.

هوا در ویکتورهوگوی جوان بی تأثیر نبود. از سنوی دیگر، این نویسندهٔ بزرگ در کودکی و جوانی خود شاهد رویدادهای شگرفی بود: در دوران کسودکی او امسیراتسوری ناپلئون سفوط کرده بسود و در عصر «بازگشت سلطنت» نیز، که جوان بود، هنوز جای مشخص خود را در اجتماع نیافته بود، و در مرزهای بورژوازی بیمال و مکنت، و اشرافیت بی لقب و عنوان، نگران ایستاده بود. در زندگی خانوادگی نیز با مسائلی درگیر بود؟ برادرانش، آبل و اوژن، از او بزرگتر بودند. پـدر و مـادرش ازنـظر روحـیه و اخلاق تفاوت داشتند؛ پدرش نظامی بود، و مادرش زنی مهربان و آزاده، و او بیشتر به سوی مادر گرایش داشت؛ نوعی عقدهٔ اُدیب در او ریشه دوانده بود. وانگهی چندگاهی پدر تعمیدیاش، ژنرال لائوری، که متّهم شده بود که در توطئهای بر ضد حکومت دست دارد، از بیم مجازات گریخته و ینهانی در خانهٔ آنها میزیست، و به او و برادرانش درس می داد، اما عاقبت دشمنانش مخفیگاه این ژنرال طرد شده از جامعه را یافتند و او را گرفتند، و چندی بعد تیربارانش کردند. رقابت عاشقانهٔ او و برادرش، اوژن نیز روح او را آزرده بود. او و اوژن در کودکی با آدِل همبازی بودند، و اوژن نیز مانند ویکتور بهاین دخترک دلربا دل باخته بود. امّا سرانجام ویکتور بـا آدِل ازدواج کرد، و در شب عروسی آنها، اوژن، که روحتی حساس و ناپایدار داشت، به عروس و داماد پرخاش کرد، و او را بهزحمت از تالار جشن بیرون بردند. این جوان چندی بعد عقلش را از دست داد، و مدّتها در تیمارستان او را با غل و زنجیر میبستند. طبعاً ایـن گـونه حـوادث ویکـتور هوگوی جوان را به فکر وامی داشت. امّا اصل مطلب را در تألیفات او باید جُست، و در آن مجموعه، بهاسرار تكامل خلاقیتش پی برد.

قهرمان نخستین داستان بلند او، «بوگ ژارگال» ( ۱۸۳۰)، بردهٔ سیاهی است در سن دمینیک؛ پدر و نیاکانش از بنزرگان قوم خود بودند، و روح نجیب و والای او از حقارت بردگی رنج میبرد. ماجراهای داستان براساس دوستی این بردهٔ سیاه با کاییتن دلماز، برادرزادهٔ صاحب و آقای او، طرحریزی شده است. درشورش سیاهان، بوگ ژارگال رهبری گروهی از سیاهان را بهعهده دارد و برای رهایی دوست خود، دِلمار، که بهدست گروه دیگری از شورشیان اسیر شده، و نامزد او ماری، که خود نیز دلبستهٔ اوست، به آب و آتش می زند و جانش را بر سر وفای به عهد می گذارد. این ماجرا در نخستین رُمان او «هان دیسلند» ( ۱۸۳۳) به صورت دیگری درمی آید، در این رُمان شوماخر صدراعظم نروژ، مخلوع است و زندانی. دوست جوان او اوردیز، که نامزد دختر او اِتِل نیز هست، به حمایت او برمی خیزد و سعی دارد اسناد و مدارکی برای رفع اتَّهام از او به دست آورد. در ایسن رُمان، به جانور انسان نمایی به نام هان دیسلند برمی خوریم که در کوهستان زندگی میکند و مسافران و رهگذران را میکشد و خون آنها را در کاسهٔ سرشان می نوشد. این موجود انساننما و افسانهای در حاشیهٔ همهٔ حوادث حضوری نمایان دارد.

در این رُمان نیز ماجراهای زندگی کسی را می شنویم که مورد غضب دستگاه حکومتی است و از اجتماع رانده شده، و کسی که از او حمایت مسی کند، خسود صاحب مقام است. جمعاً در «بوگ ژارگال»، و «هان دیسلند»، اشخاص را می توان به چهار گروه تقسیم کرد:

۱. مطرود اجتماع

۲. دلدادگان

٣. قدرتمندان

۴. تبهكاران

و درگیریها بیشتر بین مطرود اجتماع دسمنی دارند. بوگ ژارگال نمایندگان حکومت نیز با آن مطرود اجتماع دشمنی دارند. بوگ ژارگال بهماری، دختر برادر صاحب و اربابش، دل بسته است، و همین دلبستگی فاصلهٔ او را از اجتماع بیشتر میکند. این نوع «چهره»ها در داستانهای و یکتورهوگو، با ویژگیهایشان، بهمحور اساسی حوادث تبدیل میشوند. در بعضی از نمایشنامهها یاو، مانند «اربانی» (۱۸۳۰)، همین ترکیب را میتوان یافت، با این تفاوت که اربانی راهزن است و مردم گریز، و نقش دلداده نیز بهعهدهٔ اوست، که سرانجام در آغوش محبوبهاش دوناسول خوان میسیارد. در ژمان «نتردام دوپاری» نیز همان چهار گروه را میتوان و جان می سیارد. در ژمان «نتردام دوپاری» نیز همان چهار گروه را میتوان و خوش چهره و هوسرانی دل میبازد، و عاقبت جسم بیجان اسمرالدا بافسر جوان و نصیب کازیمو دی زشترو و ناقص اندام و نوازندهٔ ناقوس می شود، که خود را از دیگران پنهان میکند. در این ژمان نیز کازیمو دوی رانده شده از اجتماع، در مرکز حوادث و مسائل داستان قرار میگیرد، و تراژدی رانده شده از اجتماع، در مرکز حوادث و مسائل داستان قرار میگیرد، و تراژدی

ویکتورهوگو در نخستین داستانهایش، «دادگاه و زندان و چوبهٔ دار» را به صورت ابراز و وسایل دستگاه های عدالت دولتی، و همچون کابوسی هولناک، جلوه می دهد و نظام اجتماعی را متهم می کند که خشونت و توحّش را به صورت قانونی و مشروع درآورده است. بردگان سیاه سن

1. Heman

<sup>2.</sup> Donâ - Sol

۳. Notre-Dame-de paris، این داستان در ایران به نام «گوژیشت نتردام» شهرت یافته، و فیلمهای متعددی براساس این داستان بر پردهٔ سینما آمده است.

دومینیک در «بوگ ژارگال»، معدنچیان نروژ در «هان دیسلند»، و گدایان و تبهکاران خانهٔ معجزات در کتردام دوپاری درگیرودار حوادث عاصی می شوند و به شورش روی می آورند، امّا شکست می خورند. در این میان، کسانی که در حاشیه ثوقایع اند، و در عین حال از چهره های مثبت داستان، از شورش بهره می برند و به مقصود می رسند. امّا وقایع این داستان ها و نمایشنامه ها اغلب در سرزمینهای دور و نزدیک اتفاق می افتد، و همهٔ آنها زادهٔ تخیلات نویسند، است. این گونه داستانهای خیال انگیز باب ذوق و سلیقهٔ مردم آن روزگار بود، و شاید نویسنده نیز قصدش آن بود که آزادانه تر مقاصد و نیّات خود را بازگو کند.

امّا نخستین ردّ پای خلقت «بینوایان» را، واضح و مطمئن امّا غیرمستقیم، می توان در نوامبر ۱۸۲۴ پیدا کرد. در این تاریخ نامهای به و یکتور هوگو می رسد، که نویسندهٔ آن گاسپار دوپُونس، افسری بود در پادگان تولُن، و از دوستان هوگو. گاسپار دو پُونس در این نامه می نویسد: «از من اطلاعاتی خواسته بودید دربارهٔ زندان محکومان به اعمال شاقه در تولُن. همین قدر می گویم که در این جا نه تنها زندانیان بدترین عذابا را متحمّل می شوند، بلکه زندانبانان و افرادی که به نوعی کاری را در زندان به عهده می گیرند، عذاب می کشند. برای نمونه، کشیشی در این جا هست، که به جرم آزار کودکان و تجاوز جنسی زندانی شده است. مقامات زندان در واقع دعاخوانی او جنان سر و صدایی بلند برای زندانیان دعا بخواند. امّا در واقع دعاخوانی او جنان سر و صدایی بلند می شود که نگهبانان با ضربه های چوپ و چماق زندانیان را وادار می کنند تا دقایقی ساکن ضربه های چوپ و چماق زندانیان را وادار می کنند تا دقایقی ساکن بنشینند و به دعای کشیش گوش بسپارند. به نظر من، کتک زدن زندانیان، آن

۱. محل اجتماع گدایان و ولگردان

هم در چنین مواقعی، زننده است و فضاحت آمیز. بارها اعتراض خود را به گوش افسران سرپرست زندان رسانده ام امّا آنان تهدیدم کرده اند که اگر بر این مطلب پافشاری کنم، وصلهٔ ضدّیت یا مذهب را به من خواهند چسباند.»

«شاید بگویید که در زندان برست، رفتار ملایمتری با زندانیان دارند. امّا با اطمینان می گویم که با نظر شما موافق نیستم، و در موقع خود در این مورد نیز اطلاعاتی به شما خواهم داد، به شرط آن که محتاط باشید و قضایا بین خودمان بماند، و از من در جایی نام نبرید!

ویکتور هوگو در مقدمهٔ منظومهٔ «چکامههای تازه»، مینویسد: «در این مسیر، که از حقایق باخبر شویم و دیگران را نیز روشن کنیم، نباید از خطر بهراسیم، و بههر حال باید ببینیم که وظیفهٔ ما چیست.» ظاهراً، این چند سطر، جوابی است به آن افسر، که منبع خبری او بود و احتیاط را لازم می دانست. از دنبالهٔ داستان خبر نداریم و نمی دانیم که آن افسر زندانبان، بعد از آن نیز نامههای دیگری نوشته است یا قضایا به همین جا ختم شده، اما در مجموع می دانیم که ویکتور هوگو در آن هنگام موضوع را دنبال نکرد و پرداختن به اوضاع زندانها را برای وقت دیگری گذاشت.

با این وصف، دنیای زندانیان، و خصوصاً وضع محکومان بهاعمال شاقه، و مسئلهٔ اجرای عدالت در مورد تبهکاران، در همه حال ذهنش را مشغول میکرد. وقتی که خبر اعدام لووه آقاتل دوک دُوبِری را با گیوتین شنید، بسیار غمگین شد، و این فکر در او قوّت گرفت که کتابی بر ضد مجازات با گیوتین بنویسد. در پایان همین سال نیز اعدام پی یر لوئی مارتن، که زن خود را کشته بود، تأثیر عجیبی در او بهجای گذاشت، که

بعدها در مقدمهٔ آخرین روز یک محکوم، در گوشهای از زمان بینوایان به آن اشاره میکند.

در پاییز ۱۸۲۸، ویکتور هوگو آخرین روز یک مسحکوم را مینویسد، و در این داستان وحشت خود را از مجازات اعدام شرح می دهد. او پس از اعدام جوانی به نام اولباش در اواخر ۱۸۲۷، به فکر نوشتن این داستان افتاد، و برای آن که زندان و زندانیان را بیشتر بشناسد، بهزندان بیستر۲ رفت، و زندانیانی را که غل و زنجیر بسته بودند از نزدیک دید و احتمالاً از زندان کنسیرژری ٔ نیز بازدید می کرد. هو گو با نبوشتن داستان آخرین روز یک محکوم می خواست نشان بدهد که رانده شدگان از جامعه، در سیاه گوشهٔ زندان، در چه ظلمتی زندگی میکنند؛ و در همان اوقات، روزی بهدیدار زندانیانی رفت که همه را با غل و زنجیر بسته بودند و مىخواستند آنها را از پاريس بەزندان مىحكومان بىماعىمال شاقە در تولن بفرستند. در آن جا متوجه این نکته شد که زندانیان با زبان و اصطلاحات مخصوص خود، یعنی آرگو، با همدیگر حرف میزنند، که به گوش او زننده و وقیح می آمد. یکی از زندانیان بینوا، با همین زیان خاص، داستان زندانی شدنش را برای او حکایت کرد ـ و شاید ویکتور هوگو در همان روز ژان والژان خود را گیر آورده بود ـ امًا هـنوز از اسـقف مـیریل روحـانی نیکوکار «بینوایان» خبری نبود! و در آن لحظات در این فکر بود که یک زندانی محکوم بهمرگ، آخرین ساعات عمرش را چگونه میگذراند.

و امّا در سال ۱۸۲۸، که آخرین روز یک محکوم را می نوشت، پدرش درگذشت. او که در دوران امپراتوری ناپلئون به درجهٔ ژنرالی رسیده بود، بعد از مرگ همسرش، یعنی مادر ویکتورهوگو، با زن دیگری ازدواج کرده

<sup>1.</sup> Ulbach

<sup>2.</sup> Bicêtre

<sup>3.</sup> Conciergerie

بعد از مرگ همسرش، یعنی مادر ویکنورهوگو، با زن دیگری ازدواج کرده بود، و مدّتی مناسبات خوبی با فرزندانش نداشت، امّا در اواخر عمر با آنها صمیمی و مهربان شده بود، او یک شب نگاهان سکته کرد و جان سپرد. بعد از مرگ مادر، مرگ ژنرال برای ویکتور هوگو مصیبت بزرگی بود، و جمعاً در آن سال ۱۸۲۸، اندوه و دلتنگی از هر سو به سراغ او آمده بود، که در شعری این احساس را چنین بیان کرده است:

«آیا خداوند سعادت را از من باز خواهد گرفت؟ «باید در انتظار روشنایی باشم؟ «یا شب تاریک را بهخانهٔ من خواهد فرستاد؟»

مجموعههای شعری که در این سال از او بهیادگار مانده، «برگهای خزان» است، و «ترانههای شامگاه» که حتی نام آنها رنگِ غم دارد. در ژوئیه ۱۸۳۰، لوئی فیلیپ بهپادشاهی رسید. نویسندهٔ ما که در ابتدا بهنوعی آشفتگی ذهنی دچار شده بود، کمکم اعتماد بهنفس خود را بازیافت، و هرچند بهاین پادشاه، که آرام و دموکرات بود، نظر مساعدی داشت، اما با عزمی جزم تر بر ضد بیعدالتیها پیکار میکرد. او در سال داشت، اما با عزمی جزم تر بر ضد بیعدالتیها پیکار میکرد. او در سال بود، زیرا در عین حال که نمیخواست شورشیان را میلامت کند، این شورش را «جنونِ در خون فرورفته» مینامید، و در مقدمهٔ چاپ دوّم هرزش روز یک محکوم» معاصرانش را فرامی خواند: «برای الغای مجازات اعدام تیلاش کنید، اما نه بهخاطر چند وزیر و سیاستمدار خطاکار، بلکه بهخاطر آن بینوایی که هر وقت در کوچه و خیابان از کنار میکشید، که مبادا گرد و خاکی لباس ژندهٔ او بر جامهٔ آراستهٔ شما

غباری بنشاند در همین سال ۱۸۳۲، نگاه او به یکی دیگر از محکومان به مرگ دوخته شد که سیمای مردمی داشت، و به کلود گدا معروف شده بود، و جُرمش قتل نگهبانی بود در زندانِ کِلِروُو ا. ویکتورهوگو بعد از اعدام این مرد فقیر و محروم مقالهای نوشت که «سوسیالیسم» مخصوص او را در سالهای بعد به ذهن می آورد. هوگو در این مقاله خطاب به بزرگان و بلندپایگان می گوید: «آقایان بالانشین! تودههای مردم رنج می برند. مردم گرسنه اند. مردم از سرما و برهنگی می لرزند. به مردم رحم کنید! به این شیره بختان، که پسرانشان را زندانها میی ربایند، و دخترانشان را روسپی خانه ها، رحم کنید! به فکر توده های مردم باشید! برای کودکان مدرسه بسازید و برای بزرگسالان کارگاه و کارخانه!»

و دو سال بعد، این فراخوان را، در داستانی که براساس ماجرای «کلود گدا» می نویسد، با صراحت و وسعت بیشتری طرح می کند و می پرسد: «مقصر واقعی کیست؟ او مقصر است یا ما؟ آیا ما مقصر نیستیم؟ اگر ما این مسئله را حل نکنیم، دیر یا زود مانع بزرگی خواهد شد و راه ما را سد خواهد کرد... کسی که این سطور را می نویسد، دنبالهٔ این موضوع را به زودی خواهد نوشد.»

و امّا پس از آن، موضوع را دنبال نکرد. شاید در اندیشهٔ نوشتن رُمان تازهای بود، و به هر تقدیر این مسئله اعماق ذهنش را مشغول می کرد. و شاید به همین منظور، در سال ۱۸۳۵، اطلاعاتی دربارهٔ خانوادهٔ اسقف میولیس گرد آورد؛ اسقفی که بعدها، برای خلق اسقف نیکوکار، عالیجناب بین وُنو اُلگویی خواهد شد. و خصوصاً اصرار داشت ژنرال سکتوس دومیولیس ۲، برادر اسقف را، که در زمان امپراتوری ناپلئون

## جمع آوري كرد.

و این فرضیه ها وقتی بیشتر به واقعیت نزدیک می شود که این نویسنده در سال ۱۸۳۵ برای بازدید زندان محکومان به اعمال شاقه به برست می رود و تلاش می کند که اطلاعات بیشتری به دست آورد. هوگو در سفری به سال ۱۸۳۹، به زندان تولن رفت و با صبر و حوصله جزئی ترین چیزها را از نظر می گذراند، و دربارهٔ زندگی زندانیان به دقت پرس وجو می کرد، بخصوص می خواست از وضع زندان و زندانیان در گذشته، و در آغاز امپراتوری ناپلئون، بیشتر بداند. سپس از تولن به شهرهایی رفت که ناپلئون در بازگشت از جزیرهٔ اِلب، پیش از حکومت صدروزه، از آنها عبور کرده بود. سر راه چند روزی نیز به اِکس ارفت، که اسقف افسانه ای، یعنی میولیس، چندی با خواهر خود در آن جا زیسته بود. این گونه چیزها را در لابه لای دست نوشته های او می توان یافت.

در آن سالها که رُمان «بینوایان» ذره در دهن او جوانه میزد، در اشعار خود نیز با صاحبان قدرت و بزرگان صاحبمقام درمیافتاد، و آنها را نکوهش میکرد، و با خشم به آنها نهیب میزد که نباید عصیان خلق را با گلولههای توپ پاسخ گویند. در «ترانههای شامگاه» فریاد میزند که «فقر و بینوایی را نسمی توان تنها با صدقه و احسان از میانبرداشت»؛ در نسمایشنامههایش نیز از رنج مردم و عصیان آنها سخن میگفت و بهرانده شدگان جامعه در این وقایع جای مشخصی می بخشید. دیدیه در نمایشنامهٔ «ماریول دولگرم» (۱۸۲۹)، و ژیلبر در «ماری تودر» (۱۸۳۳) از این رانده شدگان اند و در نمایشنامهٔ «ری بلاس» (۱۸۳۳) نیز بههمین راه این رانده شدگان اند و در نمایشنامهٔ «ری بلاس» (۱۸۳۳) نیز بههمین راه

مسائل اجتماعی در زیر نقاب عشقهای بی سرانجام پنهان می شوند. در دوران پادشاهی لوئی فیلیپ، که ویکتور هوگو به او نظری مساعد و در عین حال انتقاد آمیز داشت، قهرمانان آثار او خلقیات و خصوصیات تازه ای یافتند. تریبوله!، دلقک پادشاه، در نمایشنامهٔ «شاه نفریح می کند» (۱۸۳۳)، از هر کس دیگر به ژان والژان نزدیکتر است؛ زیرا او از دوسو با نراژدی روبه روست؛ هم دلقکی است که اجتماع به او با نظر حقارت می نگرد، و هم پدری است که دخترش را دوست دارد، و او را از چشم پادشاه هوسران پنهان می کند، از این حیث نیز لطمه می خورد، و دخترش به آغوش پادشاه می افتد با تمام این اوضاع و احوال، در این دوران و یکتور هوگو هنوز برای نوشتن «بینوایان» آمادگی نداشت. او در سال ۱۸۴۳ «بورگراوها» را نوشت، و بار دیگر به گذشته ها، و به دیار افسانه ها، که زمان و مکان مشخصی ندارند، پناه برد.

در این دوران، نوع خاصی از داستانهای تخیلی و احساسی توفیق بسیار یافت، و هوگو نیز در این زمینه آثاری به وجود آورد. بعد از سال ۱۸۳۶، رُمانهای پُرحادثه و احساساتی، که معمولاً به صورت پاورقی در روزنامه ها چاپ می شدند، چنان مردم را مجذوب ساخته بودند که داستانهایی از انواع دیگر نمی توانستند با آنها رقابت کنند؛ و چندین سال این وضع ادامه داشت. در سال ۱۸۴۳، بالزاک آثارش را گرداوری کرد و در مجموعه ای با عنوان «کمدی انسانی» ارائه داد. در سالهای ۱۸۴۳ و به صورت پاورقی، چاپ می کرد؛ و این رُمان دنباله دار که در هر شمارهٔ به صورت پاورقی، چاپ می کرد؛ و این رُمان دنباله دار که در هر شمارهٔ به صورت پاورقی، چاپ می کرد؛ و این رُمان دنباله دار که در هر شمارهٔ

J. Tribulet

۲. Eugène Sue)، نویسندهٔ رُمانهای دنسباله دار، مانند «اسرار پاریس» (۱۸۰۲\_۱۸۰۴)، نویسندهٔ رُمانهای دنسباله دار، مانند «اسرار پاریس» (۱۸۴۲\_۲۳) «یهو دی سرگر دان» (۱۸۴۴\_۲۵).

روزنامه قسمتی از آن جاپ می شد، همه را شیفتهٔ خود ساخته بود. او ژن سو در این رُمان، داستان زندگی سخت و طاقت سوز فقرا و بینوایان را حکایت می کرد، و لحن مؤثر و گزندهٔ او، حس کنجکاوی، ترس، و نفرت خوانندگانش را برمی انگیخت. تراژدی قهرمانان کتاب «بینواییان» ـ که سالها بعد از «اسرار پاریس» به وجود آمد ـ با مسائل و دشواریهای آدمهای رُمان اوژن سو، شباهت بسیار دارد. ژان والژان با شاهزاده رُدُلف در این رُمان، کوزت با فلور دُماری، تناردیه با مدیر مدرسه، همسر تناردیه با شوئت، گاورش، با تورلی بار ـ البته با تفاوتهایی ـ خصوصیات و خلق و خویی نزدیک به همدیگر دارند. و جمعاً تیره روزان رُمان «بینوایان» در همان «اعماقی» فرو رفتهاند، که قهرمان کتاب «اسرار پاریس» قهرمانان هر دو رُمان چهره هایی از آدمهای «اعماق» جامعه را به ما نشان می دهند، و حسالت انفجاری اجتماع را به نمایش می گذارند و هویت «طبقات خطرآفرین» را مشخص می سازند، و بیکاری و فقر و ولگردی و جنایت را درهم می آمیزند، و توجّه خوانندگان خود را به این درحال رُشد برمی انگیزند.

ویکتور هوگو بعد از ازدواج دخترش، لِنُوپُلدین، بیش از دو سال تقریباً چیزی ننوشت، امّا در هفدهم نوامبر ۱۸۴۵ به فکر افتاد که رُمانی بنویسد، و عنوان «ژان بِرِژان» را برای آن انتخاب کرد، که نام قهرمان داستان بود و این نام ژان بِرِژن، سالها بعد، یعنی در سال ۱۸۶۱ به ژان والژان تبدیل شد هوگو در یادداشتهای خود در تاریخ سیزدهم آوریل ۱۸۴۵ - یعنی بعد از آن که عضو مجلس سِنا شد این چند کلمه را نوشته بود: «داستان یک مرد مقدس، داستان یک مرد، داستان یک عروسک»، که ظاهراً طراحی بوده است برای رُمان «بینوایان». و بیش از این چیزی از مقدمات کار او برای نوشتن چنین رُمانی در آن موقع نمی دانیم، امّا

تسردیدی نیست که بعد از پنجم ژونیه، این طرح را کنارگذاشت و چندگاهی به گوشهٔ عزلت نشست. زیرا در آن هنگام رسوایی ارتباط او با زن شوهرداری به نام لئونی بیارا سر زبانها افتاد، امّا افشای چنین رازی چندان در آثار او بازتاب ندارد، و موضوع بسیار ناچیز و پیش پا افتاده می نماید؛ حتّی چنین ماجرایی به مقام و حیثیت سیاسی او، که عضو مجلس سنا بود، لطمهای نزد، ولی نوعی اضطراب در نوشته های آن ایّام مجلس می شود، و ما حقیر شدن قدر تمندان، و محکومیت عشق را در چنین کارهایی می بینیم. برای رُمان «ژان تراژن» هم، که گاهی به آن چنین کارهایی می بینیم. برای رُمان «ژان تراژن» هم، که گاهی به آن می پرداخت، نام «بینوایی» را انتخاب کرد، و نه «بینوایان»، که عنوان نهایی آن بود.

چهارم سپتامبر ۱۸۴۳، روز مرگِ دخترش لئوپلدین، از مصیبتبارترین روزهای زندگی او بود. مرگ لئوپلدین، او را منقلب کرد. هوگو در رثای او اشعار جانگدازی سرود، که در قسمتی از منظومهٔ «تأمّلات» بهیادگار مانده است؛ و این موضوع در ماجراهای ژمان «بینوایان» نیز بسیار اثر گیذاشته است. و یکتور هوگو، دخترش لئوپلدین را بیاندازه دوست میداشت، و دلش میخواست که لئوپلدین همیشه در کنار او، و در سایهٔ او بماند، و خدا می داند روزی که دخترش بهخانهٔ شوهر رفت، چه عذابی کشید و چقدر مکدر شد. با این وضع، معلوم است که غم مرگ لئوپلدین تا چه حد برای او دردآور بود؛ و ما این رابطه را در مناسبات ژانوالژان و کوزت، با تمام بیچ و خمها و ربزه کاریهایش می یابیم، و در جلد دوّم «بینوایان» بهجایی می رسیم که هوگو می نویسد: «عشق ژان والژان و «بینوایان» بهجایی می رسیم که هوگو می نویسد: «عشق ژان والژان

باریک طلا در دل سنگهای کوهستان؛ رگههای پنهان و دستنیافتنی.» هوگو در این جا بهزبانی شاعرانه با تعبیر «رگههای پنهان و دست نیافتنی طلا»، پیچیدگیها و اسرار آن عشق را بازمی گوید. این، همان چیزی است که فروید، پنجاه سال بعد از او، به صورتی دقیق و علمی بیان میکند. پیش از «بینوایان»، این عقدهٔ اُدیب، به گونهای گریزان در آثار او خودنمایی مى كرد، ولى بعد از مرك لئوپلدين، ديگر نمى توانست خود را از اين عقده برهاند. در منظومهٔ «برگهای باییزی» نمونههایی از این درگیری نفسانی را می توان یافت. دخترش لئوپلدین، در کودکی با زیبایی و شیربنزبانیاش او را مجذوب كرده بود. امّا أن كودك كـمكم رُشـد يـافته و بـهزن دلربـايي تبدیل شده بود؛ زنی برای دیگری! زنی که بهخانهٔ شوهر میرفت، و دیگر نمی توانست فرشتهٔ محبوب و خردسالی برای پدرش باشد و مهر او را بپذیرد، و با عشق پاک و منزه او دل خوش باشد. پس از ازدواج او، هوگو بهنوعی حسادت دچار شده بود. امّا بعد از مرگ لئویلدین، احساس می کرد که تنها مرگ می تواند فاصلهٔ او و دخترش را از میان بردارد؛ و ما این ماجرای خاموش و پیج دربیچ درونی را در «بینوایان» می بینیم. در پایان رُمان مى بينيم كه ماريوس، به زان والزان، يعنى پدر خوانده كوزت، به چشم یک «قابیل مهربان» می نگرد. در نمایشنامهٔ «دوقلوها»، کمه پیش از این قضایا، در سال ۱۸۳۹ نوشته است، چنین چیزی بهصورتی پوشیدهتر، به نظر می آمد. هرچند که این نمایشنامه را ناتمام می گذارد، و آن را هرگز به پایان نمی رساند، به هر روی به افسانهٔ مشهور دوقلوها می پردازد، که یکی از آنها بهنام لوئی چهاردهم بهتخت سلطنت مینشیند و دیگری برای آن که از صحنهٔ رقابت بیرون برود با نقابی آهنین، باقی عمر را در زندان می گذراند. امّا کنت ژان، پدر این دو برادر، به خاطر مصالح ملّی سکوت می کند، و تنها بهمهر دخترش دل می بندد و سعی می کند که او را از میدان

رقابت دو برادر بیرون ببرد تا از گزند حوادث در امان بماند. هوگو بعد از آن نمایشنامهٔ «بورگراوها» را می نویسد، که موضوع آن نیز جدال دو برادر است، امّا برسر یک زن. یکی از آن دو، که گمان میکند برادرش بازن محبوب او سرو سری دارد، او را به مرگ محکوم میکند، و آن زن را بهبرده فروشان می سپارد، اما سالها بعد درمی یابد که برادرش زنده است، و دو برادر با هم روبهرو میشوند. برادر مظلوم و محکوم بهجای آن که انتقام بگیرد، برادر ظالم را عفو می کند. بخشیدن گناهکاران راه حلّی است که از همان موقع در ذهن نویسنده مینشیند. در «بینوایان» نیز، وقتی که محکوم فراری به اسقف می گوید: «من ژان والران هستم». اسقف در جواب او می گوید: «نام شما برادر است، برادر من!» و نخستین برخورد سرنوشت ساز آنها با همین گفت و شنود کوتاه آغاز می شود. از آن پس زانوالژان در گیرودار حوادث، از نام و هویت خود چشم میپوشد. مدّتی بهنام آقای «مادلن» زندگی می کند. پس از نجات «فوشلوان» گاریچی، ژاور به او بدگمان می شود، و هنگامی که شانماتیو را به جای او به دادگاه میبرند و قصد محکوم کردنش را دارنید، خبود را به آن جا میرساند و مى گويد كه «من ژانوالژان هستم!».

و چندی بعد فوشلوان او را در صومعه پناه می دهد، و از آن پس برادر «فوشلوان» می شود، و همنام او، و وانمود می کند که پدر کوزت است، و با این تدبیر او را در سایهٔ هویت تازهٔ خود حفظ می کند، و با این نام چند سالی را می گذراند. هوگو در مسیر طولانی زندگی ژان والژان مسئولیتهای فردی و اجتماعی آدمی را شرح می دهد. ژان والژان با کار و تلاش بر فقر و بینوایی خود چیره می شود، امّا حاضر نیست که برای حفظ مقام و موقع خود، شان ماتیو را قربانی کند. هزارگونه رنج می برد، امّا هرگز مسئولیتهایش را فراموش نمی کند.

هوگو در سالهای ۱۸۴۶ و ۱۸۴۷، اوقاتش را بیشتر با نوشتن رُمانی می گذراند که بعدها نام «بینوایان» را برای آن انتخاب می کند، و در این سالها تنها در ساعاتی از نوشتن دست برمی داشت، که می خواست بهجلسههای مجلس سنا برود. در آنجا نیز بیشتر دربارهٔ وضع بد زندانها سخنرانی میکرد. در ابتدا آهسته و آرام رُمان خود را پیش میبرد، و بیشتر سعی داشت یادداشتهایی را که برای این منظور فراهم کرده بود، مرور كند. در همين ايّام بود كه دختر دوست و محبوبهاش ژوليت درونه، جان سپرد، و مرگ این دختر بسیار او را ازرده کرد؛ او برای آرامش ساعاتی از روز را بهمطالعه و ترجمهٔ بخشهایی از انجیل (و خصوصاً صفحاتی از رسالهٔ یعقوب) می گذراند؛ در «منظومهٔ تأملات» نیز این گونه افکار را با بعضى از اشعارش مى آميخت. امّا در سال ١٨٤٧، دنبالهٔ «بينوايان» را بـا سرعت بیشتری می نوشت، و در ماه دسامبر همین سال با ناشران کتاب، دربارهٔ چاپ نخستین قسمت این رمان ـ که هنوز «بینواییها» نام داشت ـ گفت و گوهایی کرد .در فوریه ۱۸۴۸، به پایان بخش جهارم «بینوایان» نزدیک شده بود، و عادتش این بود که تا آخرین لحظهها نام بخشها و فصلهای کتاب را روی کاغذ نمی آورد. به هر تقدیر، در این هنگام به جایی رسیده بود که ژان والژان در خانهای واقع در کوچهٔ لُوم آرمه منزل گـزیده و ناگهان به حکایت عشق کوزت و ماریوس پی برده بود. امّا نویسندهٔ بـزرگ، و عضو مجلس سنای فرانسه، در این موقع ناچار شد که ژمان را ناتمام بگذارد، و «بینوایان» سالها به همین وضع ماند، تا آن که سالها بعد در دوران تبعید، نویسنده فرصت یافت تا باقی آن را بنویسد. امّا معلوم نبود که هوگو به علّت وقوع انقلاب ۱۸۴۸ کار خود را ناتمام گذاشته بود، یا به خاطر کو دتایی که چندی پس از آن روی داد. در هردو صورت، علت اصلی، آشفتگی اوضاع بود که نویسنده در آن سالها بهصورت نمایندهٔ تودههای مردم، و نمایندهٔ انقلاب درآمده بود. پس از پیروزی کودتا و برقراری امپراتوری لوئی بؤناپارت بهجای جمهوری، از فرانسه تبعید شد؛ در بورکسل، و در جرسه دنبالهٔ مبارزات خود را گرفت و تا مدتی نتوانست به رُمان «بینوایان» بپردازد؛ خود در شعری می گوید:

«دوست من! میگویی که کتاب بینواییها را به پایان برسان! اما من برای پرداختن به چنین کار بزرگی،

به فكر آسوده و آزاد نيازمندم.

وقتی که همهٔ عالم در ذهن آدمی به جنب و جوش می افتد، چگونه می توان به خاطر آقای بوناپارت، و برای فُوشه، و برای مُوله تنها به رُم، اندیشید؟

دوست من! ... آن آسمان پرستاره، و آن فضای بی کران را بهمن بازگردان!»

او همه چیز را در این چند سطر حکایت کرده بود، و خصوصاً بعد از چاپ منظومهٔ «کیفرها»، در عُزلت تبعیدگاه اوقاتش بدینگونه میگذشت. با این حال «بینوایان» را فراموش نمی کرد، زیرا به پایان رساندن این رُمان را «وظیفهٔ» خود می دانست. از سال ۱۸۵۳ گاهی در نوشته هایش عنوان «بینوایان» را به جای «بینوایی ها» می گذاشت تا کم کم نام کتاب، «بینوایان» و بینوایان» را به جای «کیفرها» و شد. در این فکر بود که آن را تمام کند و بعد از منظومه های «کیفرها» و «حماسه های کوچک» به دست چاپ بسپارد، امّا برای این کار به پختگی و کمال روحی بیشتری نیاز داشت. هوگو در تبعیدگاه به این پختگی و کمال روحی رسید؛ در این دوره ناگهان به یک بحرانِ روحی دچار شد، و به نوعی «فروپاشی درونی»، که با وضع و حال قهرمان اول بینوایان،

۱. Jersey از جزایر انگلیسی در نزدیکی سواحل نُرماندی فرانسه.

ژانوالژان، در آخرین صحنه های زندگی اش، همراه و همگام بود. زیرا آن زندانی سابقه دار، و محکوم فراری نیز، بعد از آن که به عشق کوزت و ماریوس پی برد، مانند نویسندهٔ کتاب، در بُحران نومیدانه ای فرور رفت. هوگو در شعری، در «منظومهٔ تأملات» گفته بود که «تبعید فکر و روح او را با مرگ پیوند داده است» و در آن هنگام که ژان والژان مأیوس و درمانده به دنیا می نگریست، هوگو نیز به شب تاریک عمر خود می اندیشید؛ شبی که گمان می کرد سییده دمی در پی ندارد.

هوگو در سال ۱۸۶۰، که در تبعیدگاه منظومهٔ «سرانجام شیطان» را می سرود، چندگاهی آن را کنار گذاشت تا دنبالهٔ «بینوایان» را بنویسد؛ هرچند که «سرانجام شیطان» نیز از «بینوایان» و طرح مسألهٔ بینوایی چندان دور نیست. در «بینوایان» نیز ژانوالژان عاقبت از اوج آسمان رؤیایی خود بهدوزخ تنهایی سقوط میکند، و شیطان، کم و بیش مانند او، بهاعماق كينه هايش فرومي افتد. زيرا از بهشت تبعيد شده، و از تنهايي دوزحياش رنج می برد. امّا در حین سقوط، پری از بالهای شیطان کنده می شود و در آسمان میماند و بهفرشتهٔ آزادی تبدیل میشود و او با خدا آشتی میکند. شیطان، همچنان در دوزخ به یاد گذشتهٔ آسمانی خود افسوس می خورد و رنج میبرد، تا آن که روزی نغمهٔ پرندگان و آواز فرشتگان صدای هقهق او را محو میکنند، و فرشتهٔ آزادی از آسمان نازد او بـهدوزخ فـرود مـیآید و شیطان را می بیند که در خواب فرو رفته است. عاقبت خدا، شیطان را عفو می کند، و از آن پس او از دوزخ به زمین می آید... امّا رهایی شیطان، به آن مفهوم است که عصیان برای ترقی و تعالی ضرورت دارد. با این وصف، رهایی شیطان از دوزخ، با آزاد شدن ژانوالژان از زندان متفاوت است. زیسرا زانوالزان در مسحدودهٔ سرنوشت فردی خود باقی میماند، و در همین تنگنا کارهایی انجام میدهد، و فرشتهٔ آزادی نیز در قالب عالیجناب

میریل، استف شهر دینی بر او ظاهر می شود، و در زندگی او تأثیر می گذارد.

«سرانجام شیطان»، و «افسانهٔ قرنها» از بزرگترین آثار شاعرانهٔ دوران تبعید هوگو بهشمار می آیند، امّا نویسندهٔ بزرگ مدّتی آنها را کنار می گذارد و سراغ «بینوایان» میرود تا وارد مرحلهٔ جدید خلاقیت خود شود؛ چرا که این رُمان، شاید بزرگترین، و بی تردید از اساسی ترین کارهای اوست، و پیام نویسنده را با وسعت و عظمت بیشتری به گوش جهانیان میرساند. او که در آن موقع مرگ را در چند قدمی خود می پنداشت، احساس می کرد که باید وظیفهٔ تاریخی خود را بهانجام برساند، و ماجرای جنبشها و انقلابات فکری و اجتماعی زمان خود را روی کاغذ بیاورد. در واقع، این رُمان وصیت نامهٔ عالمگیر اوست. همهٔ آن چیزهایی که پیش از دوران تبعید در ذهن او نقش بسته بود، در این کتاب بهزبان قبلم جاری شده است، که گفتن این جیزها را وظیفهٔ فردی و ناگزیر خود میدانست. پیشرفتهای علوم و فنون از یک سو، و پیدایش اندیشههای اصلاح طلبانه و انقلابی از سوی دیگر، در نظر او امیدبخش بود، و معتقد شده بود که انسان، هرچند بهدشواری، امّا دیر یا زود از سنگلاخها خواهد گذشت. و در این نکته تردیدی نداشت که هر جامعه برای پیشرفت لازم است که حكومتي مردمي داشته باشد؛ و همچنين اعتقاد داشت كه آدمي بايد از هویت فردی خود فراتر رود و در یک نظم جهانی، در دربای بیکران لطف الهی مستحیل شود. برای آن که فقر و بینوایی به کینه و دشمنی نینجامد، مذاهب باید تعصب و خشکاندیشی، و کشیشها ریاکاری خود را کنار بگذارند، تا انسانها را مستقیماً با الطاف خداوندی پیوند دهند. این نویسندهٔ بزرگ عاشقانه آرزو میکرد که دموکراسی واقعی برفرار شود و مردم را از قید و بند رها کند. و همین طور، تفکر یکپارچگی و وحدت،

رُمان او را فراهم میسازد. برای ایجاد همین انسجام و وحدت، هفت ساه تمام را با تأمل و مراقبه گذراند تا رُمان «بینوایان» را از هر حیث بیبراید. او این مطلب را در دست نوشته ای به تاریخ ۱۸۶۰/۱۲/۳۰ شرح داده است. و در این ملدّت متنی برای مقدمهٔ «بینوایان» نوشت، و چیزهایی بر فصلهای این کتاب افزود، و چیزهایی را کاست. امّا در اواخر ۱۸۶۰، متنی را که برای مقدّمه نوشته بود، کنار گذاشت. زیرا دریافته بود که این متن مى تواند مقدمهاى براى همهٔ آثار او باشد. اين مقدمه سالها بعد، يعنى در ۱۹۰۸، جداگانه به چاپ رسید. هوگو بار دیگر از سی ام دسامبر ۱۸۶۰ تـا سی ام ژوئن ۱۸۶۱ «بینوایان» را از آغاز تا پایان خواند و در آن تنغییراتی داد. سیس آخرین بخش رُمان را نوشت و در فصلی حوادث جنگ واترلو را شرح داد، و این سطور را که می توانست کتاب مستقلی باشد، به صورت فصلی در کتاب «بینوایان» جای داد. سال بعد از آن نیز «بینوایان» را کلمه به کلمه خواند و بعضی از کلمات را تغییر داد و بعضی را حذف کرد، و گاهی چند سطر، و حتی یک یا دو صفحه، بر فصلی افزود، و سمعیاش در این بازخوانیها و تغییر و تبدیلها، آن بود که وحدت و یکبارچگی این رُمان بزرگ حفظ شود، و رُمان معنا و مفهوم عمیق تری پیدا کند. برای فهم این مطالب، باید بهطرحی که هوگو در ابتدای کار روی کاغذ آورده و آدمهای رُمان را طبقهبندی کرده بود دقیق شد. طرح او بدین گونه بود:

الف:.... ژان والران

ب .... كوزت

پ:... ماريوس

ت: ژاور... تناردیه... گروه تبهکاران پاترون مینِت

ت: ...

ميريل گاورش ياران آ. ب. ث

در این میان، ژانوالژان، کوزت، و ماریوس هر یک از نظر خصوصیات بهمرحلهٔ کمالِ نوع خود رسیدهاند، امّا آدمهای گروه «ت» با شخصیتهایی پیچیده تر و رازگونه تر، و هر یک در پیش بُرد ماجراهای داستان تأثیری شگفت آور دارند. و حتّی شخص ژان والژان را در مناسباتش با گروه «ت»، بهتر مى توان شىناخت. شكست شورش بهمرگ كاورش و اپونين مي انجامد، و نام آن دو از صفحات رُمان زدوده مي شود. امّا شكست شورش، شکست افکار و عقاید آزادیخواهانه نیست، بلکه «جبوانههای پنهان» عصیان در عرصهٔ اجتماع باقی مسیماند. در قسمت آغازین رُمان، نورافشانی اسقف میریل را میبینیم، و سقوط ناپلئون را؛ و پس از آن به گاورش می رسیم، که با فانوسهای کوچه و خیابان دشمنی دارد، و در دوران پادشاهی لوئی فیلیپ همهٔ فانوسها را با سنگ میشکند و، مانند موش کوری، از میان دالانهای تاریک عبور میکند و میگریزد. فانتین را میبینیم که با همهٔ خصوصیاتش در وجود اپونین باز میآید، و این دختر بــا همهٔ پیچ و خمهای اسرارآمیز اخلاقیاش، در عین حال، بازتاب رنجهای زان والزان است. یاران پرشور و انقلابی آ.ب.ث نیز در کفهای، و گروه تبه کاران پاترون مینت در کفهٔ دیگر ترازو قرار می گیرند تا تعادلی بین بدكاران و نيكوصفتان را بهوجود آورنـد؛ و ما ايـن تـعادل را در شـباهتهاي روحی و تفاوتهای ژانوالژان با کوزت، مارپوس با کوزت، مارپوس با اپونین می یابیم. اپونین، دختر بزرگ تناردیه، هرچند از آدمهای اصلی رُمان است، در سایهٔ اشخاص دیگر قرار می گیرد، امّا به هر حال این دختر، هم نمایندهٔ عصیان خلق است و هم پیرو نفسانیات خویش، و در موز لغزنده و لرزان نحوست تقدير و مشيّت الهي قدم برمي دارد. نحوست و سماجت زاور، در محدودهٔ قانون شکل میگیرد و تعدیل میشود، امّا تناردیه چهرهای شیطانی دارد، و در واقع بینوای تبهکاری است که فقر

خود را بیا کینه و بدخواهی می آمیزد؛ مدّتی خود را سرپرست کوزت می نامد، و نجات دهندهٔ پدر ماریوس معرفی می کند، و با چند نام دروغین به این و آن نامه می نویسد، تا ترّحم آنان را برانگیزد، و صدقهای بگیرد. دخترش آزلما را نیز در کنار خود نگاه می دارد، و به او چهره ای سیاه می بخشد. در پشت سَرِ تناردیهٔ شیطان صفت، گروه تبه کاران پاترون مینِت قرار دارند. و امّا در قلب حوادث بینوایان، تراژدیهای فردی و تراژدیهای اجتماعی درهم می آمیزند و در کنار همدیگر پیش می روند. هوگو در باعماق اجتماع فرومی رود و چهار تُبه کار پست و رذل را به ما معرفی می کند، و در حیاشیهٔ این قضایا ژانوالژان را به ما نشان می دهد که با دردهای بی درمان خود درگیر است، و در عین سکوت، از اعماق جانش دردهای بی درمان خود درگیر است، و در عین سکوت، از اعماق جانش فریاد می کشد.

ویکتور هوگو حوادث زندگی فردی قهرمانانش را عمیقاً با وقایع تاریخی پیوند میدهد، و با این پیوند به مسائل رنگ و آب دیگری می بخشد؛ از گذشته سخن می گوید و از آینده غافل نیست، رویدادهای قرن هیجدهم و ابتدای قرن نوزدهم را شرح می دهد، و در عین حال روشناییهای قرن آینده را در افق می بیند. از شکست شورش ۱۸۳۰ پرده برمی دارد، امّا آن را مقدمهای برای انقلاب ۱۸۴۸ می داند.

در این رُمان وقایع بسیار است و آدمیان بسیار. در این رُمان هرکس بهزبان خود سخن میگوید و به سبک و شیوهٔ خود زندگی میکند، و هر کدام دربارهٔ دیگران قضاوت خاص خود را دارند. مونپارناس، یکی از تسبهکاران گروه پاتروُوه مینِت، ژانوالژان را «آدم احمق و یک دنده»ای میداند، و گاورش در تاریکی ژانوالژان را می بیند و او را شخص بیچاره و مفلوکی می پندارد، و کوزت نیز روزی که کاروان زندانیان محکوم به اعمال شاقه ای را می بیند، به ژانوالژان، که در کنار اوست، می گوید: «پدر!... اینها

چه کارهاند؟ تبهکارند؟... و همه چیز، از هر زاویه که بنگریم، قدرت نویسنده را نشان می دهد، که آدمهای داستان را آزاد می گذارد تا دنیا را از چشم خود بینند و به زبان مخصوص خود حرف بزنند، و به زور حرفهای خودش را در دهان آنها نمی گذارد.

«اعماق بینوایان» پر از سکوت است و حیرت. هوگو در ژوئیه ۱۸۷۹، در مجلس سنا، به صراحت می گفت که بی نوایی را باید از روی زمین محو کرد، و معتقد بود که «بینوایی چیزی است بینام و هوینت». او در رُمان خود نیز همین طرز فکر را دنبال میکند. آدمهای داستان در سیر حوادث با واقعیات عجیبی روبهرو می شوند، که برای هیچ کدامشان قابل فهم و شناسایی نیست. در گیرودار شورش، افراد گرفتار چنان آشوبیمی شوند که حتّی فرصت فکر کردن ندارند، و گاهی سیآن که بفهمند و بسنجند، دست به کار می شوند. از سوی دیگر گاهی فقر و بینوایی با همهٔ کراهت و واقعیت خود همچون گردابی دهان باز میکند، و ما از زبان شانمائیو در دادگاه می شنویم که: «... من کارگر گاری سازم. در کارگاهِ آقای بالوب کار مىكنم. كار سختى دارم. در زمستان سرتب دستهايم را بههم مىمالم تا گرمشان کنم. در آن فصل همه جا یخ بسته دست زدن به آهن آسان نیست. این جور کارها آدم را زود پیر میکند. توی حرفهٔ ما جوانها صورتشان پُر از چین و چروک است. در چهل سالگی کار آدم تمام است. من پنجاه و سه سال دارم. خیلی عذاب کشیدهام.» و بعد از او ژانوالژان اعتراف میکند که شانماتیو را اشتباهاً، و بهجای او گرفتهاند، و دادگاه این کارگر گاریساز را آزاد میکند. و او گیج تر و مبهوت تر از تالار دادگاه بیرون می رود تا بهزندگی دردناک خود ادامه بدهد، و از صفحات رُمان بیرون میرود، همچنان که برادران کوچک گاورُش و خواهر، و خواهرزادهٔ ژان والژان، آمدند و در صحنهٔ داستان چرخی زدند و بیرون رفتند و از صفحات رُمـان محو شدند. و به قول نویسندهٔ بزرگ این رُمان: «لحظاتی پنجرهٔ اتاقی گشوده می شود و نوری به درون آن می تابد، و این موجودات بینوا، در سه کُنج تیره روزی خود به نظر می آیند، و سپس پنجره بسته می شود، و دیگر کسی آنها را نمی بیند و کسی از آنها سخنی نمی گوید، و برای همیشه در سکوت و گمنامی فرو می روند.»

و امّا «بینوایان»، در رُمان و یکتور هوگو با دو معنا و مفهوم متفاوت بـ المحت مي آيند، كه به يك معنى كـانى هستند كه بدى مي كنند، و به معنای دیگر کسانی هستند که بدی را تحمل میکنند. در واقع «بینوایان»، بیچارگاناند و تبهکاران، و به هر روی ذرّهٔ ناچیزی بیش نیستند و اصلاً به حساب نمي آيند، و تـقريباً وجـود نبدارنـد. ژاور دربـارهٔ خـانوادهٔ تیرهروز ژانوالژان می گوید: «این جور افراد پایشان یا در گِل است یا در میان گرد و خاک»، و در هر دو حال گرد و غباری هستند که از خاک گورستان برمی خیزند، و در واقع هیچ چیز نیستند». زیرا آنها یا مثل فانتین، از جامعه طرد شدهاند، و یا مانند تناردیه، دور از بقیهٔ مردم زندگی می کنند. برای بینوایان «دنیای واقعی پُر از اشباح است و دنیای اشهاح پُر از واقعیات»، و هر قدر که دنیای واقعی بیشتر زجرشان بدهد، بیشتر از آن فاصله می گیرند و بهرؤیاهای دروغین بناه می برند. گاهی آدمهای داستان، همراه نویسنده و خوانندگان رُمان، همهشان بهرؤیا، و حتّی به کابوس، نزدیک می شوند و در فضایی سیر و سیاحت میکنند که در عین واقعی بودن نمادین است. در آن جا که ژانوالژان، چرخهای گاری را از روی تن خمیدهٔ فُوشلُوان بلند می کند، این فکر در ذهن ما می نشیند که بنداری ژانوالژان می خواهد با این کار وجدان خود را، که در زیر بار زندگی له شده، نجات بدهد. و اتفاقاً از همان لحظه رؤیای طرد شدن او از جامعه بار دیگر شکل میگیرد، و سرنوشت شوم در همه جا، در دینی، در منونتروی،

در مُون فِرِمی، او را دنبال میکند، و از حومهٔ پاریس به دالانهای هولناک فاضلاب میکشاند، و در آن حال بینوایان دیگر این رُمان نیز در کوچههای پاریس سرگردان اند، و حتی در شکم مجسمهٔ فیل گچی به آرامش و آسایش دست نمی یابند.

ویکتور هوگو آدمهای رُمان خود را از خانهای بهخانهٔ دیگر، و از کوچهای به کوچه دیگر می برد. و امّا این خانهها و این کوچهها برای خود او شناخته شده اند، و از بسیاری از این نقطه ها خاطره ای در ذهن دارد. صومعهٔ پُتی پیکیوس، خانه ای در کوچهٔ پلومه، و باغی در فُویانتین، برای او بیگانه نیستند. چه بسا که در چنین باغی لحظات عاشقانه ای را گذرانده باشد.

ویکتور هوگو گمان میکرد که پایان «بینوایان»، پایان زندگی اوست. امّا پس از آن نیز سالها زنده ماند و طعم پدر بزرگ بودن را چشید، و در جمهوری سوّم با دلاوری بی مانندی عفو کارگران مبارز و انقلابی کُمون پاریس از از حکومت درخواست کرد.

و راستی که باید با آن نویسندهٔ بزرگ همصدا شد و گفت: «نگوییم که ما جزو بینوایان نیستیم، و بینوایان از قوم و نژاد دیگری هستند. نه! ما نیز از آنانیم. و هر یک از ما آمده ایم تا در فضای پهناور تاریخی و نمادین ایس رئمان، مسیر پیچ در پیچ و دالانهای تو در توی مناسب حال خود را بیابیم.»

امروز پس از سالها، دنیا به داوری نشسته است، و «بینوایان» را در سراسر عالم مانند یکی از بزرگترین محصولات ذوقی بشر پذیرفته اند. ژان والژان، اسقف میریل، فانتین، تناردیه، ماریوس و کوزت، در کنار قسهرمانان نام آور رُمانهای عالمگیر باباگرانده، و خانم بُوواری، و

۱. کُمون پاریس Commune de Paris، جنبش بزرگ انقلابی کارگران مبارز، و تسلّط موضعی و موقتی آنان بر بخشی از پاریس، از ۱۸ مارس تا ۲۷ مه ۱۸۷۱.

اليورتويست، و برادران كارامازُف، و جنگ و صلح بهشهرت جهاني رسيدهاند، و هر طفل دبستاني با اين نامها آشناست.

رومن رولان، در مقالهای با عنوان «اُورفه کهنسال»، در اوت ۱۸۸۳ می نویسد: «در جوانی، برای نخستنبار ویکتورهوگوی سالخورده را در سویس دیدم، که برای استراحت به دعوت آلیس لاکروا، به آن کشور آمده بود و در مهمانخانهٔ بایرون منزل گزیده بود. همهٔ مردم از دور و نزدیک به آن جا آمده بودند تا او را، که از بزرگترین و نام آورترین مردان قرن نوزدهم بود، به چشم ببینند، و پرچم سه رنگ فرانسه به خاطر حضور او در بالکن رو به خیابان مهمانخانه در باد تکان می خورد. من هم در میان سیل مردم مشتاق ایستاده بودم، که ناگهان ویکتور هوگو با دو نوهٔ خردسال خود به بالکن آمد. همهٔ موهایش سفید بود، و صورتش پُرچین بود، و ابروهایش درهم رفته، و چشمانش گود افتاده. به نظرم آمد که از اعماق قرون و اعصار بیرون آمده است. همهٔ مردم یکصدا فریاد می زدند: زنده قرون و اعصار بیرون آمده است. همهٔ مردم یکصدا فریاد می زدند: زنده باد ویکتور هوگو!... و او دستهایش را بلند کرد و در جواب مردم گفت: زنده باد ویکتور هوروی!... و مردی که در کنار من ایستاده بود به زنباست؟»

در سالهای آخر عمر، ویکتور هوگو به اوج شهرت جهانی رسیده بود، و «بینوایان» او، حتّی در دوران حیاتش، در دورترین نقاط عالم جای خود را باز کرده بود. هوگو در ۲۲ ماه مه ۱۸۸۵ دیده از جهان فرو بست.

رومن رولان دربارهٔ آخرین لحظات عمر هوگو مینویسد: «خدای کهنسال در حال احتضار بود، و پنداری صدای رعد به گوش میرسید، و

<sup>1.</sup> Orphée یا اُرفنوس نام آورترین موسیقیدان ازمنهٔ قدیم است. آهنگهای او بهقدری داربا بود که حیوانات وحشی را بهخود جلب می کرد، و از حالت درندگی بازمی داشت (فرهنگ معین).

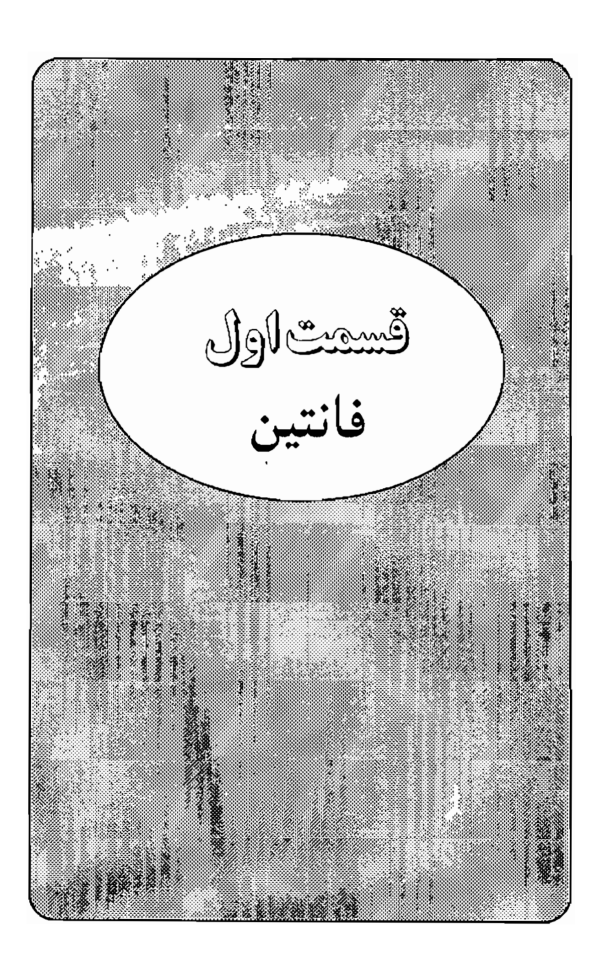
طوفانی از تگرگ بر پاریس می بارید.»

«بينوايان» ويكتور هوگو در طئ سالها بهصورت نمايشنامههاي رادیسویی، سریالهای تلویزیونی، و فیلمهای سینمایی نیز عرضه شده است. و بسیاری از هنرپیشگان بزرگ عالم سعی کردهاند تا هنر خود را بسیازمایند و نقشهای ژانوالژان، ژاور و تسناردیه، و قسهرمانان دیگر ایس داستان را بازی کنند. کمتر زبانی در جهان سراغ داریم که ترجمهای از «بینوایان» را به گنجینهٔ ادب خود نیفزوده باشد. برای ترجمهٔ این اثر بنزرگ و ماندگار بهزبان فارسی گروهی از ادب دوستان از دیرباز تلاش کردهاند. ترجمهای از جلد اول این زمان، با عنوان «تیرهبختان» بههمت مرحوم اعتصام الملک، از نخستین کوششها در این زمینه است. اما مین کامل این کتاب با ترجمهٔ شادروان حسینقلی مستعان، در سال ۱۳۰۹ شمسی بهنام «بینوایان» از چاپ درآمد، و از آن پس نام «بینوایان» به جای «تیره بختان» كه مرحوم اعتصام الملك التخاب كرده بود، قبول عامّه يافت. و امّا كتابي که در دست دارید، ترجمهٔ دیگری است از این اثر، که بهاصرار و توصیهٔ دوست عزیزم جناب اسماعیل رستمزاده، مدیر «نشر دنیای نو»، در طی دو سال به انجام رسیده است. و آقای علی کاتبی نیز در ویراستاری آن نهایت سعی خود را به کار بردهاند. شاید گروهی بی شمار، «بینوایان» را بر پردهٔ سینما یا در تلویزیون دیده باشند، یا قسمتهایی از آن را در نمایشنامه های رادیویی شنیده باشند، امّا صادقانه می گویم، که کتاب «بینوایان» چیز دیگری است، و تنها با مطالعهٔ دقیق و صبورانهٔ این کتاب، می توان به زیباییها و ریزه کاریهای آن پی برد، و به اعماق آن دست یافت. «بینوایان» تنها یک رُمان نیست، بخشی از تاریخ است، نمایشی است از عقاید و افکار سیاسی و فلسفی و اجتماعی. دربارهٔ جنگ وانرلو، صومعه ها و اصبول رُهبانیت، زبان مخصوص تبهکاران، و دالانهای

پیچ درپیچ و هولناک فاضلاب پاریس، چیزی را ناگفته نگذاشته است، که هر یک از این بخشها، خود کتاب مستقلی است. خواننده در طول داستان درمی یابد که و یک تورهوگو چگونه شیفته وار از آزادی و عدالت سخن می گوید، و با چه شور و اشتیاقی به ترقی و تعالی بشر می اندیشد. و ما در تاریکترین «اعماق» بینوایان شعله های فروزان عشق به انسانیت را می بینیم و گرمای این آتش را حس می کنیم.

لوئی آراگُون میگوید: «امروز جهانیان، پاریس را بهصورتی که ویکتور هوگو خلق کرده، می بینند. پیش از او پاریس شهری ببود مانند شهرهای دیگر؛ کلیسایی داشت به نام نُتردام، و قصری به نام لوور. امّا پس از او نُتردام پاریس، و گاورش پسرک برهنه خوشحال پاریس، شهرهٔ آفاق شدند. ویکتور هوگو پاریس را از چنگ حاکمان بیرون آورد و آن را بهدست مردم سپرد.»

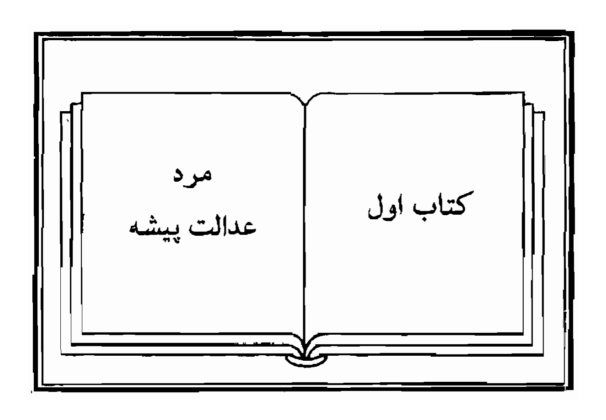
دكترمحمد مجلسي



# فهرست

## قسمت اول \_فانتين

| كتاب اول ـ مرد عدالت پيشه                          |
|----------------------------------------------------|
| کتاب دوم سسقوط۱۱۷۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   |
| کتاب سوم ـ در سال ۱۸۱۷ ۲۰۹                         |
| كتاب چهارم ـ واگذاردن گاهي بهمعناي جاگذاردن است٢٧١ |
| كتاب پنجم ـ سراشيب                                 |
| کتاب ششم ـ ژاور                                    |
| کتاب هفتم ـ ماجرای شان ماتیو                       |
| کتاب هشتم ـ بازتاب                                 |
| قسمت دوم کوزِت<br>کتاب اول ـ واتولو                |
| کتاب اول ـ واتولو۱۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| فهرست موضوعي                                       |



**﴿** آقاى ميريِل

در سال ۱۸۱۵ عالیجناب شارل فرانسوا بَینوُنو میریل ۱ اسقف شهرِ دینی بود و تقریباً هفتادوینج سال داشت. او از سال ۱۸۰۶ به این مقام منصوب شده بود.

هر چند که نقلِ این جزئیات به هیچ زوی عمق داستانی را که شرح خواهیم داد، نشان نمی دهد، شاید برای نگریستن به همهٔ جوانب آن، بی فایده نباشد که از پچپچه ها و حرف و نقلهای مردم دینی، در نخستین روزهای ورود او به این اسقف نشین، یاد کنیم. راست یا دروغ، شایعات در زندگی و حتّی در سرنوشت آدمی، به اندازهٔ رفتار و کردار او تأثیر دارد.

۱. Charles Françeis Bienvenv Myriel عالیجناب میریل، چنانکه در مقدّمه گفته شد کم و بیش رونوشتی بوده است از اصل خود، یعنی بارژن شارل فرانسوا بینونو دومیولیس (۱۸۵۳ - ۱۸۶۳) که از سال ۱۸۰۶ تا ۱۸۳۷ اسقف شهر دینی بود. بعد از انتشار ژمان بینوایان، برادرزادهٔ اسقف دومیولیس، که شباحتهای این دو را دریافته بود، بهریکتور هوگو اعتراض کرد، و نوشت که اسقف دُومیولیس در جوانی زن نگرفته و پیش از آنکه به کسوت روحانی در آید، سبکسر و هوسران نبوده است. ویکتور هوگو، برای آنکه غوغایی بهراه نیفند، در جواب نوشت که اسقف میریل زادهٔ ذوق و تخیّلات او بوده است، و اگر شباهتهایی بین او با دیگری باشد، تصادفی بیش نیست (ایو گری). استف استف میریل زادهٔ دوق و تخیّلات او بوده است، و اگر شباهتهایی بین او با دیگری باشد، تصادفی بیش نیست (ایو گری). استف تشین باریس؛ سابقاً

آقای میریل فرزند یکی از رایزنان شورای حکومتی منطقهٔ اِکس بود، با یک لقب اشرافی؛ و می گفتند که پدرش او را به عنوان وارث شغل و مقام خود در نظر گرفته بود، و چنانکه در خانوادهٔ آنها رسم بود، زود هنگام، یعنی در هجده یا بیست سالگی، برای او زن گرفت. میربل با آنکه زن داشت، اوقاتش بیشتر به عیش و عشرت می گذشت، و داستانش بر سس زبانها افتاده بود. ریزهاندام بود، و ظریف و باملاحت و خوشمشرب، و ایّام جوانی اش همه در عیش و نوش می گذشت تا آنکه ناگهان انقلاب سراسر فرانسه را دربرگرفت، و کشتار و تبعید و تعقیب، خانوادههای وابسته بهاشراف را پراکنده کرد. میریل جوان نیز از این ماجرا برکنار نماند، و بهایتالیا مهاجرت کرد. زنش در آنجا، از درد سینه که از مدّتها پیش گرفتار آن بود، جان سپرد. آنها فرزند نداشتند، و آقای میریل بعد از مرگ همسرش تنها شد، و مانند بقیهٔ مهاجران ایّام را بهسختی میگذراند. فروپاشی نظام کهن، از هم پاشیدن خانوادهها، و رویدادهای غمانگیز سال ۲۹۳، برای مهاجران، که از دور دستی بر آتش داشتند و با وحشتی روزافزون نگران حوادث بودند، هولناک تر مینمود. شاید مجموع این عوامل بودکه میریل را دگرگون ساخت، و جوانه های ترک علایق دنیوی را در ذهن او پدید آورد. شاید در اثنای مِهرورزیها و خاطرخواهیها، که عادت او شده بود، ناگهان ضربهٔ مرموزی او را به خود آورده و از جای کنده بود. این گونه ضربه ها معمولاً مردی راکه هستی و دارایی اش را از کف میدهد و در کار خود فرو می ماند، از پای می افکتد، و در عین حال دگرگون میکند. وکسی بیش از این نمی دانست. امّا همه به یاد داشتند که وقتی آقای میریل به فرانسه باز آمده بود، لباس کشیشی در بر داشت.

۱. Aix، منطقهای در شرانت ماریتیم، جنوب فرانسه.

۲. در ۱۷۹۳، لوئی شانزدهم را اعدام کردند، و دادگاههای انقلابی عدّهٔ بیشماری را به دست جلّد سپردند.

در سال ۲۰۱۴، آقای میریل، کشیشِ برینیتول ا بود، و پیر شده بود، و در انزوای کامل به سر می برد.

در ایّام نزدیک به دوران تاجگذاری ناپلئون، برای رفع مشکلات حوزهٔ کشیشی اش، که کسی از چند و چون آن خبر نداشت، چند روزی به پاریس رفت، و برای انجام این امور ناچار شد نزد چند شخصیت بانفوذ، از جمله کار دینال فِش ، عموی ناپلئون برود. از قضا در آن روز امپراتور نیز به دیدار عمومی خود آمده بود. آقای میریل در سرسرای کاخ منتظر ایستاده بود تا به حضور کار دینال پذیرفته شود، که ناگهان کار دینال و امپراتور را در چند قدمی خود دید، و باکنجکاوی و تعجب به ناپلئون خیره شد. امپراتور که از طرز نگاه او معذّب شده بود، از عمویش کار دینال فِش پرسید: «این مردک کیست که اینطور به من نگاه می کند؟»

آقای میریل که کلام او را شنیده بود، قدمی به جلو گذاشت و گفت: «اعلیحضرتا، شما در مقابل خود مرد کوچکی را می بینید، امّا من به مرد بزرگی چشم دوخته ام، و هر کدام بهرهٔ خود را می بریم.» ۳

امپراتور نام کشیش را از کاردینال پرسید. چندی بعد، بهمیریل خبر دادند که بهمقام اسقفی شهر «دینی» منصوب شده است!

داستانهایی که از دوران جوانی آقای میریل نقل میکردند، تا چه حد واقعیت داشت؟ کسی نمی دانست؛ سالها از آن ایّام گذشته بود و کسی او و خانوادهاش را، در سالهای قبل از انقلاب، به یاد نمی آورد.

در روزهای اوّل ورودش به «دینی»، وضع آقای میریل مثل همهٔ کسانی بود که تازه واردِ شهر کوچکی می شوند؛ در این شهرها زبانهای پُرگو بسیار است و مغزهای متفکّر اندک. او نیز این وضع را تحمّل میکرد،

۱. Brignoles شهر کوچکی در جنوب فرانسه.

۲. Fesch (۱۷۶۳ - ۱۷۶۳) ژزف فِش عمویِ نابلئون، و از شخصیتهای روحانی.

به نظر می آید که این حکایت زادهٔ خیال نویسنده باشد (ایو گ.).

چون اسقف بود و چارهای جز تحمّل نداشت. وانگهی چیزهایی که دربارهٔ او میگفتند به نوعی پچپچه می ماند و حرف و نقل؛ و حتّی بی ارزش تر از حرف و نقل، و به اصطلاح مردم پُرجوش و حرارت جنوب، وِرّاجی بود.

به هر روی، بعد از نه سال که در مقام اسقفی دینی باقی ماند، همهٔ این حرف و نقلها، که در نخستین روزهای ورود او بر سر زبانها بود، فراموش شد، و دیگر کسی جرأت بازگو کردنش را نداشت، و حتی جرأت به یاد آوردنش را.

آقای میریل، به اتفاق خواهرش، دوشیزه باتیستین به دینی آمده بود. این دوشیزهٔ سالمند ده سال از برادرش کوچکتر بود. خدمتکاری هم داشتند که زنی بود هم سنّ و سال دوشیزه باتیستین، به نام خانم ماگلوار ، که در ابتدا تنها خدمتکار آقای میریل بود، و پس از مدّتی صاحب دو عنوان شده بود: یکی ندیمه و همراه دوشیزه باتیستین، و دیگری خدمتکار مخصوص عالیجناب اسقف.

دوشیزه باتیستین درازقامت بود و لاغر و رنگ پریده و مهربان؛ حتی در جوانی نیز زیبا نبود. هر چند که ظاهراً یک زن برای جلب احترام دیگران باید مادر باشد، کلمات «قابل احترام» از هر حیث زیبندهٔ این باکرهٔ باعفت و عصمت بود که سراسر زندگی اش در محدودهٔ محبّت و نیکوکاری خلاصه شده بود؛ و همین چیزها چهره اش را نورانی کرده و در سالخوردگی به او جاذبهٔ خاصی بخشیده بود. و در آن سن کمال و پختگی چنان شفّافیتی یافته بود که پنداری فرشته ای در پشت یک پردهٔ شفّاف پنهان شده است. سراسر روح شده بود، و جسمی در این میان نبود تا جنسیت آن آشکار شود. پوستهٔ نازکی از جسم بود با محتوای نور. و

۱. Baptistine عالیجناب دومیولیس نیز خواهر پارسا و باتقوایی داشت که او را «فرشتهٔ زمینی» مینامید (ایو ـگ.).

چشمان درشتش همیشه بهپایین دوخته شده بود، گویی این موجود فلکی میخواست با خاک پیوندی داشته باشد تا در روی زمین باقی بماند.

خانم ماگلوار پیرزنی ریزنقش، سفیدرو و چرب و چاق و پُرتلاش بود. همیشه نفسنفس میزد؛ چون کارش زباد بود، و تنگینفس هم داشت.

عالیجناب میریل، که طبق مقررّات امپراتوری، از نظر سلسله مراتب، مقامی بعد از سردار جنگ داشت، در نخستین روزِ ورود به دینی، در قصر مخصوص اسقفان جای داده شد و شهردار و فرماندار پیش از همه به دیدارش شتافتند.

و او نیز نخستین بار بهبازدید آنها رفت.

پس از پایان این مراسم، مردم شهر منتظر بودند که عالیجناب اسقف را در میدان عمل ببینند.

### آقاى ميريل عاليجناب بينؤنو مىشود

قصر اسقفی دینی مُجاور بیمارستان بود.

این قصر جایگاهی بود زیبا و وسیع، و ساخته از سنگ. در آغاز قرن، زیر نظر هانری پوژه ۱، دکتر در الهیات از دانشکدهٔ پاریس، و سرپرست صومعهٔ سیمور، که از ۱۷۱۲ اسقف دینی بود، ساخته شده بود؛ از هر جهت، قصری بود برازندهٔ اشراف، با فضایی شکوهمند و دلگشا، اقامتگاهی مخصوص اسقف با تالارها و اتاقهای متعدد؛ جایگاه ویژه ای برای مراسم و تشریفات، گردشگاهی سقفدار به شیوهٔ قدیم فلورانس، و باغهایی با درختان بلند و چشم نواز؛ تالار غذاخوری قصر، که به یک دهلیز بزرگ و مجلل متصل بود، در طبقهٔ همکف بود. عالیجناب هانری پوژه شاهزاده شارل برولارد دو ژانلی ۱، اسقف آمبرون؛ آنتون دو مگرینیی ۱، شاهزاده شارل برولارد دو و زانلی ۱، اسقف آمبرون؛ آنتون دو مگرینیی شاهزاده شارل برولارد دو واندم ۱، سرپرست انجمنهای مذهبی فرانسه؛ آمهدو سن - آوئوره دولرین ۹، فرانسوا دو برتن دو گریبون ۱، اسقف وانس؛

I. Henri Puget

<sup>2.</sup> Ch. Brûlard de Genlis

<sup>3.</sup> A. de Mesgrigny

<sup>4.</sup> Ph. de Vendôme

<sup>5.</sup> Abbé de Saint - honozé de Lérins

<sup>6.</sup> F. de Berton de Grillon

سزار دو سابران دو فورکالکیه ۱، اسقف و مالک بزرگ گِلاندو؛ ژان سوآنِن ۱، کشیش مخصوص و واعظ رسمی پادشاه؛ و اسقف سِنِز در آن حضور داشتند. از آن پس، تصویرهای این هفت شخصیت عالیقدر زینت بخش دیوارهای این تالار شد، و روز تاریخی ۲۹ ژویه ۱۷۱۴، نام این هفت مردِ صاحبنام با حروف زرّین بر میزی از مرمر سفید نقش بست؛ و این میز در گوشهای از این تالار به یادگار ماند.

امّا بیمارستان مجاور این قصر، در خانهای بود یک طبقهٔ دست و پاگیر و خفه، با یک باغ بسیار کوچک.

اسقف سه روز بعد از ورودش به دینی، به بازدید بیمارستان رفت و از مدیر بیمارستان خواهش کرد که نزد او برود. و در این دیدار از او پرسید: «آقای مدیر! در حال حاضر بیمارهای شما چند نفرند؟»

ـ بيستوشش نفر، عاليجناب.

اسقف گفت: «بله بیستوشش بیمار پس من آنها را درست شمرده بودم.»

مدیر بیمارستان گفت: «تختهای بیماران را ناچار تنگِ همدیگر گذاشته ایم.»

ــ متوجه شدم.

\_تالارهای بیمارستان در واقع اتاقهایی هستند، که هوای تازه در آن راه ندارد.

ـ حس كردم كه هواي اتاقها خيلي سنگين است.

باغ ما برای استفادهٔ بیماران در دوران نقاهت بسیار کوچک است.

در فكر اين مطلب هم بودم.

César de Sabran de Forcalquier 2. Jean Soanen
 اسقف میولیس نیز در ۱۸۲۵، پس از دوران «بازگشت سلطنت»، مدّتی ساکن این قصر بود.

- وقتی بیماریهای همه گیر پیش می آید، وضع بدتر می شود. امسال تیفوس آمده بود. دو سال پیش، بیماری عرق گز اشایع شده بود. و گاهی تعداد مریضها به صد می رسید. در این جور مواقع نمی دانیم چه باید کردا؟

این فکر به ذهن من هم رسیده بود.

\_عالیجناب! بهنظر من جارهای نیست. چه می شود کرد؟ باید تسلیم ود.

مدیر بیمارستان و اسقف در تالار باشکوه و وسیع غذاخوری قصر اسقف گفتوگو می کردند. وقتی گفت و شبود آنان به اینجا رسید، اسقف ناگهان به فکر فرو رفت، و بعد از لحظاتی به مدیر بیمارستان نگریست و گفت: «آقای مدیر!... به نظر شما این تالار گنجایش چند تخت را برای بیماران دارد؟»

مدیر بیمارستان که مبهوت شده بود، گفت: «عالیجناب!... ولی اینجا تالار غذاخوری قصر شماست.»

اسقف نگاهش را دور تالار چرخاند، پنداری با نگاه تالار را اندازه گیری میکند، و آهسته با خودگفت: «اینجاگنجایش بیست تخت را دارد.»

رئیس صدایش را بلند کرد و گفت: «آقای مدیر بیمارستان!... توجه کنید که چه می گویم. به نظر من، در حساب ما اشتباهی هست. شما بیست و شش نفر بیمار دارید در پنج یا شش اتاق کوچک، و ما سه نفریم در قصصری که دست کم گنجایش شصت نفر را دارد. بله! در حساب ما اشتباهی هست؛ برای رفع این اشتباه، باید شما با بیمارانتان بیایید به خانهٔ ما و ما هم می آئیم به خانهٔ شما، آقای مدیر!... خانهٔ ما را از همین حالا

۱. Suette militaire، عرق انگلیسی یا عرق گز؛ ناخوشی عفونی که با تب و لرز و تهوع و سرفه و سردرد و ترشّح عرق همراه است، و بهطور بومی در انگلستان و قسمتی از فرانسه وجود دارد (دکتر محمد معین، فرهنگ فارسی).

تحويل بگيريد. اينجا خانه شماست.»

فردای آن روز، بیست وشش بیمار بینوا به قصر اسقف منتقل شدند، و اسقف به بیمارستان رفت.

آقای میریل مال و مکنتی نداشت. خانوادهٔ او پس از انقلاب همه چیز را از دست داده بودند. خواهرش مقرری مادام العمر مختصری به مبلغ پانصد فرانک داشت، که برای هزینه های شخصی او کافی بود. و آقای میریل در سال پانزده هزار فرانک حقوق مقام اسقفی اش را می گرفت. و در همان روزهای اوّل که قصرش را به بیمارستان داد، و خود در بیمارستان ساکن شد، چگونگی مصرفِ آن پانزده هزار فرانک را دقیقاً مشخص کرد. ما این مطلب را عیناً از روی دست نوشتهٔ او نقل می کنیم:

# یادداشت برای تنظیم هزینههای خانهٔ من:

| برای مدرسهٔ علوم دین <i>ی</i>                            |
|----------------------------------------------------------|
| برای مبلّغان مذهبی                                       |
| براى كشيشانِ پير صومعهٔ لازار مقدّس درمّون ديديه         |
| برای آموزش هیأتهای مذهبی خارجی در پاریس                  |
| برای بنیاد روحالقُدُس                                    |
| بنیادهای مذهبی بیتالمقدّس                                |
| انجمن کمک به مادران و همچنین برای این انجمن در آزل       |
| برای بهبود وضع زندانیان                                  |
| برای کمک به زندانیان و آزادی آنها، کمک به خانوادهٔ کسانی |
| كه بهعلَّتِ نبرداختن قروض خود بهزندان افتادهاند          |
| كمك مالى به آموزگاران فقير مدرسة كشيشان                  |
|                                                          |

برای انبار آذوقهٔ آلپ عُلیا

کمک به انجمن بانوان دینی، و مانشک، و سیسترون، به منظور

آموزش رایگان دختران نیازمند

برای فقرا

مزینهٔ شخصی من

جمع

مرینهٔ شخصی من

جمع

و در طیّ سالهایی که آقای میریل در دینی صاحب این مقام بود، تقریباً در مصرف این مبلغ هیچگونه تغییری نداد. و این عمل را چنانکه در یادداشتهای خود نوشته بود: «تنظیم هزینهٔ خانه» نام داده بود.

دوشیزه باتیستین این ترتیب را بی چون و چرا پذیرفته بود. برای این دوشیزهٔ خوب و باایمان اسقف دینی هم برادر بود و هم اسقف. هم او را خزیز خواهرانه دوست می داشت و هم مافوق خود می دانست. هم او را عزیز می شمرد و هم به او احترام می گذاشت. هرچه برادرش می گفت تمکین می کرد، و در همهٔ کارها همراهش بود. تنها خانم ما گلوار، خدمت کارشان، گاهی به این وضع ایراد می گرفت و غرولند می کرد. در این حساب، اسقف برای هزینهٔ شخصی خود فقط هزار فرانک منظور کرد، بود، که با مقرری دوشیزه باتیستین جمعاً در سال هزاروپانصد فرانک می شد. این پیرمرد و پیرزن با همین مبلغ مختصر زندگی خود را می گذراندند.

هر وقت که کشیشی از دهکدههای اطراف دینی نزد آنها می آمد، عالیجناب اسقف خیالش آسوده بود، و اطمینان داشت که صرفه جوییهای دائمی خانم ماگلوار، و حسنِ تدبیر و درایت دوشیزه باتیستین به او امکان می دهد که از آن کشیش در خانهٔ خود پذیرایی کند.

روزی \_ بعد از سه ماه اقامت در دیئی \_ اسقف به فکر فرورفت و گفت: «با تمام این حرفها، چیزی هست که این روزها فکرم را مشغول کرده.»

خانم ماگلوار با صدای بلند گفت: «من می دانم در چه فکری هستید. اسقفهای قبلی مبلغی بابت خرج کالسکه، ایاب و ذهاب، و بازدید از حوزههای این اسقف نشین، از شورای ایالتی می گرفتند؛ در صورتی که عالیجناب هنوز این وجه را مطالبه نکردهاند.»

اسقف گفت: «عجب! خانم ماگلوار همان چیزی را می گوید که در ذهن من بود.»

و همان روز اسقف برقراری این مزایا را مطالبه کرد.

و چندی بعد، شورای ایالتی این درخواست را بهبحث و بررسی گذاشت، و سرانجام پرداخت مبلغ سه هزار فرانک را در هر سال به عنوان «هزینهٔ کالسکه و ایاب و ذهاب، و سرکشی به حوزهٔ اسقفی» تصویب کرد!

این تصویب نامه صدای بورژواهای آن ناحیه را در آورد. تا جایی که یکی از سناتورها، که سابقاً عضو «شورای پانصد نفری»، و از پشتیبانان وقایع «هیجدهم برومر» بود، و صاحب املاک و اراضی بسیار گرانبها در حومهٔ شهر، نامهٔ محرمانه و تحریک آمیزی به آقای «بیگوادو پرِ آمنُو» وزیر فرهنگ وقت نوشت، که ما قسمتی از آن را نقل می کنیم:

«... هزینهٔ کالسکه در شهری که جمعیتش به چهار هزار نفر نمی رسد چه معنی دارد؟ هرینهٔ پست و سرکشی به حوزهٔ اسقفی هم از آن حرفهاست! اولاً این گشت و سرکشی چه فایده ای دارد؟ ثانیاً در این منطقهٔ

۱. اسقف میولیس نیز قسمتی از اوقات خود را به سرکشی حوزهٔ اسقفی اش اختصاص داده بود، و همانند مسیح و حواریون، او مدام در حرکت بود (ایو گ.).

۲. هیجدهم برومر (۹ نوامبر ۱۷۹۹) روزی بود که ناپلئون پس از بازگشت از مصر، مجلس را به سنکلو منتقل، و فردای آن روز مجلس را به زور مُنحل کرد، و کشور فرانسه را در مسیر دیگری انداخت.

کوهستانی با درشکه و کالسکه، اسقف به کجا می تواند برود؟ در ارتفاعات این منطقه تنها با اسب می توان از گوشه ای به گوشهٔ دیگر رفت. حستی پُلِ رودخانهٔ دورانس در شاتُو آرنو به به به بخرصت سنگینی یک ارّابه گاوی را تاب می آورد. این کشیشها همه شان از یک قماشند؛ حریصند و خسیس. این آقا در ابتدای ورودش به دینی خود را از پاکترین و بهترین حواریون مسیح نشان می داد، اما حالا معلوم می شود که با دیگران فرق ندارد؛ هم خرج کالسکه می خواهد و هم خرج پُست. او هم مانند اسقفهای قبلی دوست دارد زندگی مجلّلی داشته باشد. آه! از این کشیشان ریاکار!... آقای کُنت! کارها اصلاح نخواهد شد، مگر روزی که امپراتور ما را از دست این عرقچین به سرها خلاص فرمایند. مرگ بر پاپ! (در آن موقع روابط با رُم تیره بود.) من در هر حال دوستدار قیصران جهانم!...»

امّا این تصویبنامه خانم ماگلوار را بر سَرِ شوق آورده بود، و بهدوشیزه باتیستین میگفت: «چه خوب شد. عالیجناب اسقف کار خود را در روزهای اوّل با کمک به دیگران شروع کرد، امّا از این به بعد باید به فکر آرامش و آسایش خودش باشد... تا اینجا، هرچه لازم بوده، به دیگران انفاق کرده، و حالا این سه هزار فرانک برای بهبود وضع خود ماست.»

امّا عصر همان روز، اسقف یادداشت تازهای نوشت، و بهدست خواهرش دوشیزه باتیستین داد، با این مضمون:

## چگونگی مصرف هزینه های کالسکه و ایاب و ذهاب و غیره:

برای تهیهٔ غذای گرم، مخصوص بیماران بیمارستان مخصوص بیماران بیمارستان می ۱۵۰۰ فرانک برای کمک به سازمان حمایت از مادران شهر اِکس

۱. Durence رو دی در جنوب فرانسه.

| ۲۵۰ فرانک        | کمک بهسازمان حمایت از مادران «دِراگینیؤن» |
|------------------|-------------------------------------------|
| ٥٠٥ فرانک        | کمک بهبچههای سَرِراهی                     |
| <b>٥٥٥ فرانک</b> | كمك بهيتيمان                              |
| ٥٥٥٠ فرانك       | جمع                                       |

و امّا حوزهٔ اسقفی دینی درآمدهای دیگری هم داشت، مانند وجوهی که مردم برای فدیه ، و نذر، و غسل تعمید، و موعظه، و طلب دعای خیر و برکت در عروسیها و مناسبتهای دیگر می پرداختند؛ و اسقف برای پرداخت چنین وجوهی به توانگران فشار می آورد، و همه را به فقیران می بخشید.

چندی نگذشت که پیشکشهای نقدی بیشتر شده و در مقابل نیازمندان بیشتری نیز دَرِ خانهٔ عالیجناب میریِل را می کوفتند، و فقیران بیشتری می آمدند تا صدقه هایی را که دیگران داده بودند، بگیرند. و هنوز یک سال از ورود اسقف نگذشته بود که او خزانه دار دریافت گشاده دستیها شده بود و صندوق پرداختِ تنگدستیها. وجوهِ زیادی که به دست او می رسید، همه را بی کم و کاست، به دیگران می رساند. و در این میان، هیچ چیز شیوهٔ زندگی او را تغییر نمی داد، و بر نیازهای او نمی افزود. و حتّی کار بر عکس بود؛ زیرا همیشه بینوایی طبقهٔ فرودست و حتّی کار بر عکس بود؛ زیرا همیشه بینوایی طبقهٔ فرودست به احسان و انفاقی طبقات بالانشین می چربد. به محض آنکه وجهی به دست اسقف می رسید، به فقیران انفاق می کرد؛ و این مثل آبی بود که بر زمین خشکی بریزند. هر چند وجوه زیادی به دست او می رسید، چیزی در دست او نمی ماند. و آن وقت بود که از خود مایه می گذاشت و از نیازهای خود می کاست.

در آن ایّام، مرسوم بود که اسقفها نام تعمیدی خود را بالای احکام و

۱. فدیه، آنچه از مال برای رهایی خود یا دیگری دهند (فرهنگ فارسی).

نامههای اداری و رسمی می نوشتند. امّا فقیران و نیازمندان ناحیهٔ دینی برای قدرشناسی کلمهٔ «بَینوُنو»، به معنای «نیک قدم» را از میان کلماتِ نام و نام خانوادگی اسقف انتخاب کرده او را عالیجناب بَینوُنو می نامیدند، و ما نیز گاهی او را، به همین گونه خواهیم نامید؛ بخصوص که خود او این نام را مسی بسندید و مسی گفت: این نام را دوست دارم، چون «نیک قدم»، «عالیجناب» را تصحیح می کند!

تصویری که در اینجا از اسقف رسم کرده ایم، شاید همهٔ واقعیت نباشد، امّا جمعاً از واقعیت نیز چندان دور نیست.

#### اسقفِ صاف دل در سرزمینی ناهموار

عالیجناب اسقف با آنکه هزینهٔ کالسکه را بهنیازمندان بخشیده بود، از بازدید حوزهٔ اسقفی کم نمیگذاشت، دینی سرزمین ملال آوری بود، دشت هموار کم داشت، و بیشتر کوهستانی بود، و تقریباً بدون جادههای خوب؛ بیست و دو کشیش نشین داشت و چهل و یک نمایندهٔ اسقفی با هشتادوپنج شعبه. بازدید از تمام این مناطق کار پُرزحمتی بود، امّا اسقف از سرکشی به این نقاط خفلت نمی کرد. اگر مقصد نزدیک بود، پای پیاده می رفت؛ و اگر در دشت و صحرا بود، با گاری، و اگر در کوه بود با قاطر. دو زن سالخورده، بعنی خواهر و خدمتکارش، نیز گاهی همراه او می رفتند. امّا وقتی مقصد دور بود و راه ناهموار، تنها می رفت.

روزی موارِ خَر به «سَنَز» رفت، که شهر قدیمی این اسقف نشین بود. چنان کیسهٔ او تهی شده بود که نتوانسته بود مرکبی بهتر از خر پیدا کند. و آن روز شهردار سنز و مردان سرشناس شهر تا کنارِ دروازه به استقبال او آمده بودند. وقتی که اسقف از خَر پیاده شد، شهردار و همراهان بورژوای او با شرم و انزجار به این مرد روحانی چشم دوخته بودند. و اسقف رو به آنها کرد و گفت: «آقای شهردار، آقایان بورژوا! می بینم که با نفرت به من نگاه می کنید. حتماً می دانید که خَر، مرکب حضرت عیسی بوده، امّا فکر نکنید که من آن قدر مغرور شده ام که به تقلید از مسیح با خَر به اینجا

آمدهام. حقیقت این است که از ناچاری سوارِ چنین مرکبی شدهام، نه از روی غرور و خودبزرگ بینی.»

در این بازدیدها با مردم ملایم و مهربان بود. پرحرفی نمی کرد، موعظههایش کوتاه بود. چیزهایی نمی گفت که دور از فکر و تصوّر آنها باشد؛ و اگر می خواست مثلی بزند و سرمشقی به شنوندگانش نشان بدهد، راه دور نمی رفت. برای مردم هر منطقه صفات خوب منطقه مجاورشان را مثال می آورد. در جایی که ساکنانش به فقرا و بیچارگان بسی توجّه بودند، می گفت: «از روستاییان بریانسون یاد بگیرید که به نیازمندان و بیوه زنان و یتیمان اجازه می دهند که سه روز پیش از موسم به نیازمندان و بیوه زنان و یتیمان اجازه می دهند که سه روز پیش از موسم خود را بردارند و ببرند. در آنجا هر کس که خانه اش خراب می شود، همه دست به دستِ هم می دهند و به رایگان خانه آن و را می سازند. به همین علّت، خداوند به آنها و کشتزارهایشان برکت خانه آن و در این چند سال اخیر حتّی یک آدم جنایت کار در آن منطقه پیدا نشده است.»

در دهکدههایی که روستاییان منفعت طلب، در برداشتِ محصول حریص بودند، میگفت: «از دهقانان آمبرُون یاد بگیرید که اگر در فصل برداشت محصول، پسران خانوادهای در خدمت نظام باشند، و دخترانش در خدمتِ شهریها، و پدرشان بیمار و گرفتار باشد، در روزهای یکشنبه به توصیهٔ کشیش، مردم بعد از پایان مراسم دعا، راه میافتند و مزرعهٔ آن مرد بیچاره را درو میکنند، و کاه و دانههای غلات را به انبار او می برند.» و به خانوادههایی که بر سرِ مال و تقسیم ارثیه با هم اختلاف و دشمنی دارند بایر و بی حاصل. پنجاه سال یک بار هم در آنجا آواز بلبل شنیده نمی شود، امّا در این درّه وقتی پدر خانوادهای می میرد، پسرانش دنبال کار و کسب

۱. Briançon در جنوب فرانسه، کنار رود دورانس.

میروند، و اموالِ پدر را برای دختران میگذارند که بتوانند شوهر پیدا کنند.»

و در دهستانهایی که مُدام با هم درگیری و زد و خورد داشتند، و از دست همدیگر به دستگاههای قضائی شکایت می بردند، می گفت: «از دهقانان خیرخواه درّه «کی داس»، بیاموزید. آنها سه هزار نفرند، که این تعداد برای خودش جمهوری کوچکی است، امّا نه با قاضی سر و کار دارند و نه با مأمور اجرا. شهردار در آنجا همه کاره است. میزان مالیات و نرخ عوارض را به و جدان افراد حواله می دهد. هر اختلافی پیش آید، به رایگان دربارهٔ آن قضاوت می کند. ارئیه ها را بدون گرفتن حقّالز حمه تقسیم می کند. احکام را بدون خرج و مخارج به اجرا می گذارند. و همه از او حرف شنوی دارند. چون شهردار مرد با تقوایی است که در میان مردم ساده، به عدالت زندگی می کند.)

در دهستانهایی که آموزگار و مدرسه نداشتند، مردم کی داس را برای آنها نمونه می آورد و می گفت: «می دانید که آنها چه کرده اند؟ در آن دهستان کوچک، با ده پانزده خانوار جمعیت، نمی توانند مُزد و مواجب یک معلم را بپردازند، ناچار آموزگارانی را اجیر کرده اند که همهٔ دهستانهای اطراف درّه به اتفاق، حقوقشان را می پردازند. به این ترتیب، آموزگار هشت روز در این دهکده می ماند و ده روز بعد را در دهکدهٔ دیگری درس می دهد. و من این آموزگاران را در بازار مکارهٔ آن محل دیده ام آنها را از تعداد پُری که به کلاهشان می زنند می توان شناخت. آموزگاری که تنها خواندن را می آموزد کلاهش یک پُر دارد، و آموزگاری که خواندن و حساب درس می دهد دو پّر به کلاهش می زند. و آن که خواندن و حساب و لاتین یاد می دهد کلاهش سه پّر دارد. آنها آموزگاران بسیار دانایی هستند. و چه شرم آور است نادان بودن! شما هم از مردم کی داس یاد بگیرید.»

اینگونه سخن میگفت، با وقاری پدرانه. و هر وقت که نمونه و سرمشقی به خاطرش نمی آمد، از ضرب المثلها استفاده می کرد، و یک راست بسه مطلب اصلی می رسید و با جمله های کوتاه، و تصویر و تجسمهای بسیار، کلامش به فصاحتی نزدیک می شد که عیسی مسیح به یاری آن شنوندگانش را مُجاب و مُتقاعد می کرد!

۱. با آنکه «بینوایان» ویکتور حوگو در مقایسه با آثار بعضی از معاصرانش چون ژرژسان و دیگران، که به کلیسا و بعضی از معتقدات مذهبی حمله میکردند، کلیسایی مینماید و به انجیل نزدیکتر، اصحاب کلیسا این اثر را در عمق ضد کلیسا و حتی ضدِ انجیل میدانستند. امّا ویکتور حوگو با نظر آنها موافق نبود، و در دفاع از خود میگفت که تنها با تعصّب و خشک اندیشی در این ژمان در افتاده است (ایو سگ،).

#### كردارها همانند كفتارها

کلام اسقف دلنشین و شیرین بود. با دو زنی که در کنار او زندگی میکردند رفتاری نرم و بی تکلف داشت. وقتی که میخندید به طفل دبستانی می ماند.

خانم ماگلوار او را از صمیم قلب «عظیمالشّأن» می نامید. روزی از روزها اسقف از جای برخاست، تا کتابی از قفسه بردارد. کتاب در ردهٔ بالای قفسه بود، و اسقف که کوتاه قد بود و دستش به آن نمی رسید، گفت: «خانم ماگلوار! چهارپایهای برای من بیاورید، «شأن عظیم» ما به آن بالا نمی رسد!»

یکی از خویشاوندان دور او، خانم کنتس دولو ۱، هر بارکه نزد او می آمد، به هر مناسبت از «اُمیدهای آیندهٔ سه پسرش» سخنی میگفت. و این «امیدها» خویشاوندان پیر و بسیار ثروتمند او بودند که ظاهراً با مرگ چندان فاصلهای نداشتند، و پسران کنتس وارثانِ بی چون و چرای آنها بودند. پسر کوچک او، از خالهٔ بزرگ کنتس، در صورت فوت، بیش از صدهزار فرانک درآمد سالانه ارث می برد، و لقب دوک از عموی سالخوردهاش، پس از مرگ، به او می رسید. پسر ارشدش، بعد از فبوت پدربزرگش کرسی او را در شورای سلطنتی تصاحب می کرد. اسقف طبق

عادت، به حرفهای معصومانهٔ این مادر آرزومند گوش می داد، امّا روزی، در آن حال که خانم کنتس داستان «امیدهای آیندهٔ سه پسرش» را با آب و تاب، و برای چندمین بار شرح می داد، عالیجناب به فکر فرو رفت. کنتس که متوجّه او شده بود، سخن خود را قطع کرد و گفت: «پسر عموی عزیز! در چه فکری هستید؟»

اسقف گفت: «در فکر جملهای هستم که در کتاب سَن اُو گوستن خوانده ام که می فرماید: امیدتان به کسی باشد که وارث و جایگزین نداشته باشد.»

روزی دیگر اطلاعیهای به دستش رسید که از درگذشت یکی از رجال کشور خبر می داد. در ضمن، در این اطلاعیه به تفصیل، علاوه بر شرح مشاغل و مناصب آن مرحوم در دوران حیات، همهٔ القاب و افتخارات خویشاوندانش را در گذشته و حال نیز نوشته بودند. اسقف آن را خواند، و فریاد برآورد و گفت: «چه پُشتوانهٔ عظیمی است برای آن مرحوم! و چه بار سنگینی است از القاب و افتخارات بر دوش او! آدمی را بنگرید که حتّی با مرگ هم سَرِ عقل نمی آید، و بعد از مُردن هم از خودستایی دست برنمی دارد.»

در جای مناسب، طنزی ملایم و در عین حال پُرمغز، چاشنی کلام می کرد. در ایّام توبه ۱، نایب کشیش جوانی به دینی آمد، و در کلیسای جامع شهر به وعظ پر داخت. موضوع گفتار او صدقه و خیرات بود، و با فصاحت سخن می گفت. ثروتمندان را به احسان و انفاق فرا می خواند تا از این طریق از آتش دوزخ در امان بمانند و به به شت برین بروند. از دوزخ تصویری هول انگیز ارائه می داد و به شت را به زیباترین و جذّابترین شکل توصیف می کرد. در میان شنوندگان خطبه های او بازرگان ثروتمندی بود به نام آقای ژبوران که از رباخواری پرهیز نمی کرد و از مردم کناره

۱. carême؛ ایّام توبه، برای کاتولیکها چهل روز است.

میگرفت، و نیم میلیونی از تجارتِ ماهوت و پارچههای پشمی و نخی به جیب زده بود، و در همهٔ عمر حتّی یک بار به نیاز مندان صدقه نداده بود. امّا بعد از موعظه نایب کشیش جوان، اخلاق آقای ژِبُوران عوض شده بود، و گاهی دیده می شد که در روزهای یکشنبه، یک سکّهٔ ناقابل از جیب در می آورد و به چند پیرزن فقیر، که در آستانهٔ در ورودی کلیسا نشسته بودند، می داد! پیرزنان شش نفر بودند و معلوم نبود که چگونه باید این سکّهٔ کم ارزش را بین خود تقسیم کنند. روزی اسقف، ژِبُوران را از دور دید که سکّهای به آن گدایان می داد؛ به خواهرش گفت: «این هم آقای دید که سکّهای به آن گدایان می داد؛ به خواهرش گفت: «این هم آقای ژبُوران!.. می خواهد همهٔ بهشت را به یک سکّه بخرد!»

هر وقت که نوبت انفاق و احسان می رسید، اسقف در برابر انکار و امتناع مخاطبانش عقب نمی نشست و اجرار می کرد، و کلماتی به زبان می آورد تا طرف را به تأمّل و تفکّر وادارد. روزی در یکی از تالارهای شهر برای نیازمندان صدقه جمع می کرد. مارکی دو شانپر سیه ۲ در میان حاضران بود. این پیرمرد توانگر و خسیس بسیار مُتلوّن بود، و افکار و عقایدش بین سلطنت طلبی دو آتشه و طرفداری از اندیشههای ولتر، آن هم به صورتی افراطی، نوسان داشت. وقتی که اسقف در میان جمع به او رسید، بازویش را گرفت و گفت: «آقای مارکی! باید برای فقیران چیزی به من بدهید.»

ماركى با خونسردى گفت: «عاليجناب! من براى خودم فقيرانى دارم كه به آنها صدقه مى دهم.»

اسقف گفت: «فقيران خودتان را بهمن بسياريد!»

روزی در یک کملیسای جمامع، در ضمن موعظه، گفت: «برادران عزیزم ا دوستان مهربانم! در کشور فرانسه یک میلیون وسیصد و بیست هزار خانهٔ روستایی هست که هر کدام سه منفذ به بیرون دارند، یعنی یک در و

دو پنجره. و یکمیلیون وهفتصدوهفت هزار خانه فقط یک در و یک پنجره دارند، و سیصدوچهل وششهزار خانهٔ روستایی تنها یک در دارند و پنجره ندارند. و این امر یک دلیل دارد، آن هم قانونی است که از در و پنجره مالیات می گیرد. خانوادههای درمانده، زنان سالخورده، و کودکان بینوا را در این کلبه های بی در و پنجره پیش خودتان مُجسّم کنید که به تب و بيمارى دچار شدهاند. افسوس! خداوند هوا را بهانسان بخشيده، امّا قانون آن را به آدمیزادگان می فروشد، من قانون را متهّم نمی کنم، امّا خداوند را مى ستايم. در ايزر ۱، در وار ۲، و در مناطق بالادست و پايين دست آلب، روستائیان حتّی چرخدستی ندارند، و ناچارند که کـود را بـا پشت خـود حمل کنند. آنها شمع ندارند، و چوب و صمغ را برای روشنایی مى سوزانند. وضع در تمام مناطق اطراف دُوفنيه اين چنين است. روستاییان آن حدود با تپالهٔ گار، آن هم یک بار برای ششماه خود نان می بزند، و در زمستان که این نان خشک می شود، با تبر آن را می شکنند، و بیستوچهار ساعت قبل از خوردن آن را در آب میخیسانند. برادران من! رحم داشته باشید، چشمهایتان را باز کنید و ببینید مردم در اطراف شما چه رنجی می برند.

در پروانس به دنیا آمده بود، و با همهٔ گویشهای عامیانهٔ جنوب فرانسه ه، آشنا بود. در موقع مناسب، این اصطلاحات و گویشها را به کار می برد، و به تقلید از ساکنان آکِ شفلی، می گفت: «اوه آقا!... عقل کجا

1. Isère

2. Var

3. Dauphiné

۴. Provence منطقه ای در جنوب فرانسه که مرکز آن شهر اکس آن پروانس است.
 ۵. مجموع گویشهایی که در جنوب فرانسه و در مشرق رود ژن به آن تکلم میکنند، به پروانسل Provençal معروف است.

بود؟» ایا به لهجهٔ اهالی آلپ شقلی می گفت: «راه بدید تا رَد بشیم!» و به به به روار پنیرش چرب و به به به روار پنیرش چرب و خوشمزه است» این طرز حرف زدن، به مذاق مردم خوش می آمد، و نفوذ کلام او را در هر کس، با هر ذوق و سلیقه ای بیشتر می کرد. با مردم روستا و کوهستان زود خودمانی می شد. می دانست که دشوار ترین و پیچیده ترین مسائل را چگونه باید با عامیانه ترین عبارات و اصطلاحات گفت؛ و با سخن گفتن به زبانها و گویشهای محلی جای خود را در دلها باز می کرد.

رفتار او با افراد طبقات بالا، و مردم فقیر و مستمند یکسان بود. هیچ چیز و هیچکس را، شتابزده و پیش از آنکه همه جوانب کار را بسنجد، محکوم نمی کرد؛ می گفت: اوّل باید دید که گناه از چه مسیری عبور کرده است. و گاهی لبخندی می زد و خود را «گناهکار سابق» می نامید، و هیچگونه تعصب و خشکه مقدسی نداشت. با روی گشاده، و بی آنکه ابروهایش را درهم بکشد و قیافه بگیرد، اصول عقاید خود را باز می گفت، ابروهایش را درهم بکشد و قیافه بگیرد، اصول عقاید خود را باز می گفت، که خلاصهٔ آن چنین بود: «آدمی دارای جسمی است که هم باری است بر دوش او و هم وسوسه گر او، و به ناچار این بار را می کشد و به دلخواه او رفتار می کند.»

«و باید از این جسم مواظبت کند و نگاهدارش باشد، و در عین حال او را مغلوب خود سازد، و از او اطاعت نکند مگر در نهایت امر. که هر چند اطاعت از وسوسههای نفس را خطا می نامند، امّا خطایی است قابل عقو. و هر چند نوعی سقوط است، امّا سقوطی است که زانوان را خم می کند، و شاید به سجود بینجامد.»

«بهدرجهٔ قدیسان رسیدن چیزی است استثنایی، امّا بشر می تواند

<sup>1.</sup> Ehbé! Mou ssu, sès sagé

<sup>2.</sup> Onté Anaras Passa

<sup>3.</sup> Puerto un bouen moutou embe un bouen froumage grase

پارسا و پرهیزکار باشد. می توانید خطاکار باشید، سست عقیده باشید، به گناه روی آورید، امّا در هرحال سعی کنید که باانصاف و با عدالت باشید.» «قانون آدمی، آن است که تا سر خد امکان کمتر گناه کند. امّا هرگز به گناه آلوده نشدن مخصوص فرشتگان است. هر چه و هر که خاکی است به گناه تمایل دارد. گناه جاذبه ای دارد نیرومند.»

هر وقت عدّهای را می دید که بر ضد چیزی تحریک شدهاند و دیوانه وار فریاد خشم خود را فرو می بارند لبخندی می زد و می گفت: «معلوم می شود که خود اینها مرتکب گناه بزرگی شدهاند. این ریاکاران خشمگین و وحشت زده، می خواهند گناه خود را در پشت این اعتراضات بنهان کنند.»

عالیجناب میریل به زنها و مستمندان سخت نمی گرفت، و معتقد بود که جامعه در حق آنها ظلم بسیار کرده است؛ می گفت که خطای زنها و بچه ها و خدمت کاران و نیاز مندان و جاهلان را باید به گردن شوهران و پدران و اربابان و توانگران و دانشمندان گذاشت.

و همچنین میگفت: «هر چه میدانید به آنها که نمیدانند بیاموزید. جامعهای که آموزش رایگان ندارد، مقصّر است. جامعهای که جهالت در آن پردهای از ظلمت کشیده باشد مقصّر است. مقصّر کسی نیست که مرتکب گناهی می شود، بلکه کسی است که جامعه را در تاریک اندیشی نگاه می دارد.»

با این اوصاف، ظاهراً چنین بر می آید که عقاید و داوریهای شگفت آوری داشته است. امّا من گمان می کنم که این طرز تفکّر را از متن انجیل اقتباس کرده باشد.

روزی در مجلسی داستان مردی را میگفتند که قرار بود به اتهامی در دادگاه محاکمه شود. آنگونه که حاضران در آن مجلس میگفتند، این مرد به خاطر عشقش به یک زن، که فرزندی از او داشت، از شدّت تنگدستی،

بهساختن سکّهٔ تقلّبی پرداخته بود. در آن زمان مجازات چنین کاری اعدام بود. زن به محض آنکه خواسته بود اولین سکّه را خرج کند، گیر افتاده بود، امّا مدرکی علیه او نداشتند. این زن با سکوت رازِ معشوقش را حفظ کرد، هر چه اصرار می کردند، بر انکار می افزود، تا آنکه دادستان کُل فکری به دهنش رسید، و به دروغ به آن زن گفت که معشوقش به او خیانت می کند، و برای اثبات این ادّعا، نامه ای را که ماهرانه جعل شده بود به او نشان داد. زن که دیگر تردیدی در خیانت معشوق خود نداشت، و یقین پیدا کرده بود که آن مرد فریبش می دهد و با زنِ دیگری روابط عاشقانه دارد از حسد بود که آن مرد فریبش می دهد و با زنِ دیگری روابط عاشقانه دارد از حسد باخته بود. زیرا به زودی او را نیز به عنوان شریک جرم آن مرد بینوا باخته بود. زیرا به زودی او را نیز به عنوان شریک جرم آن مرد بینوا به دادگاه بردند... و این داستان را حاضران مجلس به تفصیل برای اسقف شرح می دادند و هر کس به نحوی زرنگی دادستان کُلٌ را می ستود، که شرح می دادند و هر کس به نحوی زرنگی دادستان کُلٌ را می ستود، که حسادت زن را برانگیخته و حقیقت را از دل خشم بیرون کشیده بود و عدالت را از درون انتقام.

اسقف با سکوت گوش می داد و چون داستان به پایان رسید، پرسید: «این زن و مرد را در کجا محاکمه می کنند؟»

ــدر دادگاه جنائی.

اسقف دوباره سؤال کرد: «و این آقای دادستان کُلّ را در چه دادگاهی محاکمه خواهند کرد؟»

در دینی واقعهٔ غمانگیزی روی داده بود: مردی به جرم قتل به اعدام محکوم شده بودکه نه چندان آگاه بود و نه چندان نادان. بندباز و معرکه گیر بازار مکاره بود، و برای مردم بی سواد نامه نویسی نیز می کرد. اهالی شهر با علاقه جریان محاکمهٔ او را دنبال می کردند. در شبی که قرار بود فردای آن او را اعدام کنند، کشیش مخصوص زندان بیمار شده بود. به کشیش دیگری مراجعه کردند که در آخرین ساعات حیات محکوم در کنار او

باشد. آن کشیش گفته بود که «این کار بهمن رَبطی ندارد، و برای این شعبده باز معرکه گیر کاری نمی توانم کرد. وانگهی حال من خوش نیست. و اصولاً این کار کار من نیست.» ناچار نزد اسقف رفته و از او چارهجویی كردند. اسقف گفت: «حق باكشيش است كه مي گويد اين كار كار من نیست و آنجا جای من نیست؛ چون این کار کار من است و آنجا جای من.» و در همان ساعت بهزندان، و بهسیاه گوشهٔ شعبدهباز محکوم رفت و او را بهنام صدا کرد و دستش را گرفت، و در کنار او نشست، و با او سخن گفت. تمام شب را در کنار او گذراند، و خوردن و خفتن را فراموش کرد، و برای آمرزش روح آن محکوم دست به دعا برداشت، و از محکوم خواست که بهنوبه خود برای آمرزش روح او دعاکند. و درباره زندگی و مرگ، بهترین روایات، یعنی سادهترینها را، برای او نقل کرد، و در واقع برای آن محکوم پدر بود و برادر بود و دوست بود و اسقف او بود، و برای او همهچیز را شرح داده و بهاو اعتماد و اطمینان خاطر بخشید. و قوّت قلب داد. این مرد نومیدانه به سوی مرگ می رفت. مرگ در نظر او یک غرقاب بود که بر لبهٔ آن ایستاده بود و می لرزید و با وحشت یا پس می کشید. آنقدر نادان نبود که بی قیدانه به همه چیز بنگرد. محکومیت او را تکان داده بود. دیواری که دور تا دور او کشیده شده بود و زندگی نام داشت، در چند جا شکاف برداشته بود؛ و او از این رخنه ها آن سوی دیوار را می دید و جز تاریکی چیزی نمی دید. و اسقف روشنایی را در پس این دیوار بهاو نشان می داد.

صبح آن شب، که آمدند محکوم را بهمیدان اعدام ببرند، اسقف در کنار او بود. و در کنار او از آن سیاه گوشه بیرون آمد. ردای بنفش بر دوش داشت و صلیب اسقفی بر گردن، و محکوم را با طناب بسته بودند، و جمعی که برای تماشای اعدام او آمده بودند، دیدند که آن دو در کنار همدیگر از در زندان بیرون آمدند.

اسقف با او بر ارّابهای سوار شد که محکوم را به جایگاه اعدام می برد و با او بر سکوی اعدام بالا رفت. محکوم که تا روز پیش پریشان و درمانده بود، شاداب می نمود، احساس می کرد که روحش تسلّی یافته است، و به آمرزش خداوندی امیدوار بود. اسقف در لحظاتی که تیغهٔ گیوتین آمادهٔ فرود آمدن بود، به او گفت: «هر کس را که می کشند خداوند به او زندگی دوباره می بخشد، و هر کس را که برادران از خود می رانند پدر آسمانی دوباره می دهد.» بعد از فرود آمدن گیوتین اسقف از سکوی اعدام پایین به او پناه می دهد.» بعد از فرود آمدن گیوتین اسقف از سکوی اعدام پایین نمی دانست که پریدگی رنگ او بیشتر سزاوار تحسین است یا صافی و صفای او. و هنگامی که به خانهٔ محقر خود، که آن را «قصر» می نامید رسید، لبخندی زد و به خواهرش گفت: «به وظیفهٔ الهی خود عمل کردم.» بیشتر اوقات درک مقاصد عالی دشوار است؛ و به همین جهت، در شهر عدّه ای کار اسقف را به ذوق خود تفسیر می کردند، و آن را نوعی تظاهر و مردم فریبی می دانستند. البته این گونه تعبیر و تفسیرها مخصوص

امًا خود اسقف که گیوتین را از نزدیک دیده بود، احساس میکرد که ضربهٔ سختی خورده، و تا مدّتها از زخم این ضربه رنج میبرد.

محافل بالانشين بود، وگرنه مردم عادى، كه هرگز به صداقت مردان مقدّس

شک نمی برند، متأثر شده بودند و او را تحسین میکردند.

در حقیقت، هنگامی که گیوتین در گوشهٔ میدان بربا و آمادهٔ کار است، چیزی است وهمانگیز. و آدمی تا وقتی که مجازات اعدام را به چشم ندیده باشد، می تواند نه موافق آن باشد و نه مخالف آن. امّا یک بار که فرود آمدن تیغهٔ گیوتین را به چشم دید، باید تکلیف خود را روشن کند، و در صفِ موافقان یا مخالفان آن قرار گیرد. عدّهای از صاحب نظران، مانند در مستر ۱، آن را می ستایند، و گروهی دیگر مانند بکاریا ۲ از آن نفرت

۱. de Maistre ، نویسندهٔ فرانسوی اهل ساووا (۱۷۵۳ - ۱۸۲۱).

۲. Beccaria ، اتتصاددان و بحرم شناس ایتالیایی (۱۷۲۸ ـ ۱۷۹۰).

دارند. گیوتین مظهر درهم پیچیدهٔ قانونی است که آن را «قصاص» می گویند. گیوتین بی طرف نیست، و به شما اجازه نمی دهد که بی طرف بمانید. چون شما را می لرزاند، و مرموز ترین لرزه ها را بر تن شما، که به آن چشم دو خته اید، می اندازد.

این تیغهٔ برنده، علامت استفهام همهٔ مسائل اجتماعی است. چوبهٔ دار وهم آور است. تنها یک چوب بست نیست. یک ماشین نیست. دستگاه بی روحی نیست که از چوب و آهن و طناب درست شده باشد. چنین می نماید که این داربستِ چوبین جان دارد. به صورت ابهام آمیزی فکر می کند و تصمیم می گیرد و به کار می افتد، پنداری می بیند و می شنود. این دستگاه خودکار فهم و شعور دارد. این دستگاه، این چوب و آهن، و این طنابها چیزی را مطالبه می کنند. این دستگاه جان آدمی را با اوهامی وحشت انگیز به کام خود می کشد، به نظر ترسناک می آید، و خود را با کاری که انجام می دهد در می آمیزد. چوبهٔ دار همکار جلّاد است؛ پاره می کند، گوشت آدمی را می بلعد و خون او را می آشامد. این داربست نوعی هیولاست که قاضی و نجّار آن را ساخته اند. شبحی است که از بلعیدن جانِ محکومان جان می گیرد و زندگی می کند.

جریان اعدام آن محکوم در اسقف چنان تأثیر دردناک و عمیقی به جای گذاشته بود که فردای آن روز، و روزها و روزهای بعد، احساس کوفتگی میکرد. آرامش و شکونی که در آن لحظات شوم داشت، از بین

۱. Cuillatine دستگاهی است چهارچوب مانند، که بر بدنهٔ داخلی دو چوبهٔ عمودی آن تیغه ای بُرّان، داخل کشو و یا بر روی ریل آهنی حرکت میکند و بر پشت تیغهٔ مذکور شیئی سنگینی نصب شده که چون تیغه را از فراز آن رها کنند، بر اثر سنگینی بسیار به سرعت و فشار فرود می آید و گردن متهم را که در قسمت تحتانی دستگاه قرار داده اند قطع میکند (فرهنگ فارسی). گیوتین برای اولین بار در فرانسه در ۲۵ آوریل ۱۷۹۲ به کار گرفته شد. گیوتین نام پزشک فرانسوی است که این دستگاه را تکمیل کرد و استعمال آن را به تصویب مجلس رساند (لاروس).

رفته بود. رؤیای عدالت اجتماعی به جانش افتاده بود و عذابش می داد. او که همیشه بعد از انجام وظایف روحانی راضی و خشنود به خانه باز می آمد، این بار گویی به سرزنش وجدان دچار شده بود. گاهی با خود حرف می زد و آهسته کلماتی به زبان می آورد که دلگیر و غمانگیز بود. خواهرش بعضی از جملههای او را شنیده و روی کاغذ آورده بود، که از آن جمله بود: «گمان نمی کردم این قدر وحشتناک باشد، گناه است آدمی آنچنان در اعماق احکام الهی فرو رود که از مسائل و قوانین بشری غافل بماند. مرگ تنها به خداوند تعلق دارد. آدمی به چه حقی در این چیز ناشناخته دخالت می کند؟» ا

باگذشت زمان، غم او نیز تسکین یافت و احتمالاً از بین رفت. امّا اسقف از آن پس راهش را کج می کرد، و از سوی دیگری می رفت تا گذارش به میدان اعدام نیفتد.

هر کس می توانست عالیجناب میریل را در هر ساعتی از شبانه روز، به بالین بیماران و مُحتضران قرا خواند. اسقف می دانست که این عمل بزرگترین وظیفهٔ اوست. نیازی نبود که خانواده های بی سرپرست و یتیم او را به خانهٔ خود ببرند، که او خود به خانهٔ آنها می رفت. می دانست که چگونه باید ساعتها در کنار مردی که زنش مُرده بود، خاموش بنشیند. می دانست که چه وقت باید خاموش بماند، و چه هنگام باید حرف بزند. تسلّی به خش بود. در این کار سزاوار تحسین، سعی نمی کرد که اندوه را با فراموشی درمان کند، بلکه آن را برجسته می کرد، و با امید به آن، شکوه و زیبایی می بخشید. توصیه می کرد: «با هُشیاری به مرگ بنگرید. گمان نکنید زیبایی می بخشید. توصیه می کرد: «با هُشیاری به مرگ بنگرید. گمان نکنید زیبایی می بخشید تا روشنایی زنده و دوست داشتنی مرگ را در دلِ آسمان ببینید.»

۱. ویکتور هوگو، این جملهها و مطالب دیگری را دربارهٔ فلسفه و طرز فکر عالیجناب میریل، در دوران تبعید نوشت و بهاصل کتاب افزود.

می دانست که ایمان آرامش می بخشد. برای تسکین و تسلّای یک انسان نومید و در دمند، او را به تسلیم و رضا فرا می خواند، و نگاه کسی را که به گور یکی از عزیزانش دوخته شده بود و درد می کشید، به آسمانها متوجه می ساخت و با ستاره ها پیوند می داد.



چگونه عالیجناب بَینوُنو رَدایِ کشیشیاش را دوام بیشتری میبخشید

زندگی خصوصی عالیجناب میریل نیز در همان مسیر زندگی اجتماعی او بود. هر که از نزدیک خانه و زندگی او را می دید، حس می کرد که این فقر خود خواسته، در عین حال چه شکوه و وقاری دارد.

مانند همهٔ سالخوردگان و بیشتر متفکّران، کم میخوابید؛ و این خواب کوتاه بود، ولی عمیق. هر بامداد ساعتی در خود فرو می رفت، و وقت را با تأمّل و مُراقبه میگذراند. بعد از آن، در نمازخانه یا محراب به عبادت می پرداخت، و پس از آن صبحانه می خورد، که نان جُوینی بود خیس خورده در شیر گاو؛ لحظاتی بعد، مشغول کارهای روزانه می شد.

اسقف ها در هر جا که باشند مشغلهٔ بسیار دارند. او نیز هر روز منشی حوزهٔ اسقفی را، که در امور روحانی و اداری تبخر داشت، می پذیرفت. تقریباً هر روز، با چند نفر از نایبان خود در حوزههای گوناگون گفت وگویی داشت، و مرثباً به امور انجمنهای مذهبی رسیدگی می کرد، و نامه ها و گزارشهای صومعه ها و نمازخانه ها و کلیساهای آن اسقف نشین را از نظر می گذراند و به درخواستها جواب می داد، و غیره و غیره. نوشتن احکام، صدور اجازه برای بعضی از امور و مراسم مذهبی، پاسخ به پرسشهای مذهبی، و مکاتبه با مقامات اداری و روحانی، و هزار چیز دیگر، از جمله مذهبی، و مکاتبه با مقامات اداری و روحانی، و هزار چیز دیگر، از جمله

کارهای او بود.

پس از این هزارگونه کار، اگر وقتی می ماند، بیش از همه به نیاز مندان و بیماران و درماندگان می رسید. و اگر نیاز مندان و بیماران و درماندگان وقتی برای او باقی می گذاشتند، دوباره سراغ کارهای اداری و رسمی می رفت. گاهی نیز وقتی گیر می آورد و زمین با غچه را بیل می زد، و گاهی می خواند و می نوشت. بیل زدن با غچه، و خواندن و نوشتن، هر دو را «با غبانی» می نامید و می گفت: «روح آدمی باغ اوست.»

ظهر سَرِ ميز غمذا مينشست. ناهار او هم با صبحانهاش تفاوت نداشت.

در ساعت دو بعدازظهر، اگر هوا خوب بود، از خانه بیرون می رفت و ساعاتی در شهر یا مزارع اطراف پیاده روی می کرد، و غالباً به ویرانه ها می رفت و در گوشه ای می ایستاد و به عصایش تکیه می داد و به فکر فرو می رفت. در این گشت و گذارها رَدایِ گرم پنبه ای بنفش رنگی می پوشید، با جورابهای بنفش، و کفشهای گل و گشاد بنفش و کلاه پَت و پهن سه گوشی به سر می گذاشت، که هر گوشه اش را دانهٔ طلایی رنگی، به اندازهٔ یک تخم اسقناج، زینت داده بود.

هر جاکه قدم میگذاشت، شور و شادی را با خود همراه میبرد. و هر جاکه گذارش می افتاد، پنداری روشنایی و شوق را به هر سو می پراکند. دُر هر خانه ای را که می کوفت، بچه ها و پیرمردها چنان به شادی تا آستانهٔ در به استقبال او می رفتند که گویی به آستان آفتاب می روند. در حق همه دعا می کرد، و همه در حق او دعا می کردند. همه راه خانهٔ او را به حاجتمندان نشان می دادند.

در هر گوشه مکئی میکرد و با پسر بجه ها و دختران خُردسال گفت و گوشه میکرد، و به مادرانشان لبخند می زد. تا وقتی که پولی در جیب داشت به دیدار فقیران می رفت، و به محض آنکه دستش تهی می شد،

به خانهٔ ثروتمندان سر ميزد.

و چون میخواست که رخت و لباسش مدّت بیشتری دوام بیاورد و پاره نشود، و نمیخواست کسی متوجّه این مطلب شود، همیشه با رّدای بلند و گرم پنبه ای به شهر می رفت، و در تابستان چنین لباس گرمی آزارش می داد.

شبها در ساعت هشت و نیم بر سر میز غذا می نشست، و با خواهرش شام می خورد. خانم ماگلوار پشت سرشان می ایستاد، و برایشان غذا می آورد. صرفه جویی در غذا بیش از آن برایشان امکان نداشت. با این وصف هر شب، که کشیشی را نزد خود نگاه می داشتند، خانم ماگلوار، به این بهانه کمی گوشت ماهی یا شکار به غذای عالیجناب می افزود؛ وگرنه شبهای دیگر شام آنها کمی سبزی آب پز بود و کمی سوپ. مردم می گفتند: «اسقف هر وقت که غذای کشیشی نخورد، با غذای مرتاضی خود را سیر می کند.»

بعد از شام، نیم ساعتی با دوشیزه باتیستین و خانم ماگلوار گفت و گو می کرد و سپس به اتاق خود می رفت و کتاب می خواند و روی صفحات کاغذ یا در حاشیهٔ بعضی از جزوه ها و رسالات چیزهایی می نوشت، او نه تنها مردی مطلع بلکه تقریباً دانشمند بود. پنج یا شش جزوهٔ خطّی درخُور بحث، از او به یادگار مانده است که در میان آنها تفسیری است از آیهٔ سِفَّر پیدایش با این مضمون: «در آغاز روح خداوند بر آبها موج می افکند.» و او در این جزوه سه متن را با این آیه مقابله می کند؛ اوّل تعبیری از آعسراب را، کسه می گوید: «نفخه های خداوندی به وَزِش درآمدند»؛ دوّم تفسیر «فِلاویوس ژُزِف» را، که می نویسد: «نفخه ای از فراز آسمان به سوی زمین می وزید.»؛ و سوّم تفسیر کلدانی «اُنِک اُوس» را، با همین مفهوم: «نفخه ای از جانب خداوند بر پهنهٔ زمین می وزید.» و دربارهٔ

۱. نفخه: یک بار دمیدن با دهان (فرهنگ فارسی).

تألیفات هوگو ۱، اسقف پتوله مائیس، تحقیقاتی داشت، و معتقد بود کتابهایی که در قرن اخیر بهنام مستعار بارله کور چاپ شده، از آثار این اسقف بوده است.

عالیجناب میریل گاهی در ضمن مطالعهٔ کتاب، ناگهان در تفکرات عمیق خود فرو می رفت؛ و هنگامی که از این حال بیرون می آمد، چیزهایی بر صفحات یا حتّی روی جلد کتابی که در دست داشت می نوشت، و این سطور هیچ ربطی با موضوع آن کتاب نداشت. ما یکی از این کتابها را بهنام «مکاتبات لُرد جومَن با ژنرال کلینتون کُراوالیس، و دریاسالارانِ آمریکائی» در کتابفروشی پوانسو به چشم دیدیم که اسقف بر یک صفحهٔ سفید آن چنین نوشته است: «تو چیستی و کیستی؟»

«تو، که کتاب جامعهٔ سلیمان قادر متعالت می نامد؛ تألیفات مکابیان ، کردگارت می دانند؛ باروک ، وقایع نگار ارمیای نبی، ترا «بی نهایت» نام داده؛ و پارهای از حواریون مسیح «آزادی» ات لقب دادهاند؛ مَزامیر ترا «خِرَد و راستی»، و انجیل یوحنا «روشنایی» ات خوانده است؛ رسالهٔ پادشاهان «آفریدگار»، و سِفرِ خروج «حکمت»، و سفرلاویان ترا «قداست»، و کتابِ عزرا «عدل» می نامد؛ و از بُعدِ آفرینش ترا «خداوند و آفریدگار» می گویند؛ و آدمی ترا «پدر» می نامد؛ و امّا سلیمان پیامبر ترا «خشنده و مهربان» می نامد، که من در میان همهٔ این نامها، این یک را بیشتر می پسنده.»

۱. ظاهراً هوگو، اسقف پتوله مائیس (Ptolé maïs)، با اجداد ویکتور هوگو هیچگونه نسبتی نداشته و اهل منطقهٔ لورن بوده است.

<sup>2.</sup> les Macchabées

<sup>3.</sup> Baruch

۴. این سطور نشان می دهد که ویکتور هوگو این متون مذهبی را بدقّت خوانده است؛ و بیشتر این مطالعات باز می گردد به سال ۱۸۳۶ که در آن سال شعری به تام «خدا»، سروده و در آن خداوند را «بخشنده و مهربان» خوانده است (ایو گه.).

دو زن سالخورده در حدود ساعت نه شب بهخوابگاههایشان در طبقهٔ بالا میرفتند، و کشیش را تا صبح با افکارش در طبقهٔ همکف تنها میگذاشتند.

در اینجا لازم است که تصویر دقیقی از خانهٔ اسقف دینی داشته باشیم.

## خانهٔ او را چه کسی محافظت می کرد؟ ۱

خانهای که اسقف در آن منزل داشت، چنانکه گفته ایم، یک طبقهٔ همکف بود و سه همکف داشت، و یک طبقه روی آن. سه اتاق در طبقهٔ همکف بود و سه اتاق در طبقهٔ اوّل، و یک انباری در بالای آن طبقه. ساختمان رو به میدان کلیسا بود، و در پشت آن باغچه ای بود با مساحت دوبست سیصد متر. دو زن در طبقهٔ اوّل زندگی می کردند، و اسقف در طبقهٔ زیرین. در این طبقه، اتاقی که پنجرهای رو به کوچه داشت، مخصوص غذاخوری بود. اتاق دوّم خوابگاه بود، و اتاق سوّم نمازخانه. و این اتاق به اتاق خواب، و اتاق خواب به غذاخوری راه داشت. قسمتی از نمازخانه با پردهٔ ضخیمی جدا شده بود، و پشتِ پرده یک دَست رختخواب آماده کرده بودند که اگر مهمانی از بود، و پشتِ پرده یک دَست رختخواب آماده کرده بودند که اگر مهمانی از روستا برای رفع نیازمندیهای حوزهٔ خود به دیثی می آمد و شب را در آنجا می ماند، این رفع نیازمندیهای حوزهٔ خود به دیثی می آمد و شب را در آنجا می ماند، این رختخواب در اختیار او بود.

و امّا در گوشهٔ باغ کوچک، ساختمان کوچکی بود که قبلاً داروخانهٔ بیمارستان بود و بعداً آن را برای آشپزخانه و انبار آذوقه آماده کرده بودند.

۱. کلماتی است از سرودی مذهبی به زبان لاتین، که هوگو آن را ترجمه کرده، و در دفتری نوشته بود: «خانهای که خداوند از آن محافظت نکند، حفظ و حراستش بی فایده است» (ایو گ.).

درگوشهٔ دیگر باغ، آشپزخانهٔ قبلی بیمارستان بود، که حالا طویلهای شده بسود برای دو گاو اسقف، که هر صبح شیرشان را می دوشیدند، و عالیجناب هر روز نصف این شیر را برای بیماران بیمارستان می فرستاد و می گفت: «قشریهام ارا می پردازم!»

اتاق اسقف بزرگ بود، و گرم کردنش در روزهای سرد دشوار. و هیزم نیز در دینی بسیار گران بود. ناگزیر به دستور اسقف، قسمتی از طویله را با جداری جدا کرده بودند، و او شبهای سرد را در آنجا به صبح می رساند و می گفت: «اینجا تالار زمستانی من است!»

و در این «تالار زمستانی»، مثل اتاق غذاخوری، یک میز چوبی سفید خام گذاشته بودند، و چهار صندلی حصیری, اتاق غذاخوری علاوه بر میز و صندلی یک بوفه هم داشت با رنگ لعابی قرمز. یک بوفهٔ دیگر هم داشتند که اسقف آن را بهنمازخانه برده بود، و پارچهای را که دور تا دورش تور سفید بافته بودند، روی آن انداخته، و از آن محراب درست کرده بود.

مؤمنان ثروتمند و زنان پارسای دینی چندین بار وجوهی جمع کرده بودند تا محراب مناسبی برای نمازخانهٔ عالیجناب تهیه شود، و او هر بار این وجوه را میگرفت و بین فقیران تقسیم میکرد و میگفت: «زیباترین محراب، روح یک موجود تیرهبخت است، که تسلّی یابد و شکر خدا را بهجا آورد.»

در نمازخانه دو چهاربایهٔ حصیری مخصوص دعا هم بود. در اتاق خواب نیز صندلی راحتی دسته داری داشت. امّا هر وقت که هفت هشت نفر، و از جمله فرماندار، فرمانده پادگان، و چند نفر از شاگردان مدارس

۱. عُشریه: ده یک چیزی که به عنوان مالیات و عوارض گرفته شود.

prie - Dieu .Y چهارپایهای که جایی برای تکیه دادن آرنج دارد، و در کنار آن زانو میزنند و دعا میخوانند.

مذهبی با هم نزد او می آمدند، ناچار صندلی های «تالار زمستانی»، و چهارپایه های مخصوص دعا، و صندلی راحتی اتاق خواب را به اتاق پذیرایی اسقف می آوردند، و بازده جای نشستن برای کسانی که به دیدارش آمده بو دند، فراهم می شد.

گاهی اتفاق می افتاد که تعداد مهمانان به دوازده نفر می رسید. در این مواقع، ناچار خود اسقف در کنار بخاری دیواری می ایستاد. و اگر فصل تابستان بود، پیشنهاد می کرد که به باغ بروند و در آنجا گفت و گو کنند.

در پشت پردهٔ ضخیم نمازخانه نیز یک صندلی حصیری داشتند که حصیرش پاره شده و یک پایهاش شکسته بود، و تنها در صورتی روی سه پایهاش می ایستاد که به دیوار تکیهاش می دادند. دوشیزه باتیستین نیز، صندلی بزرگی داشت با دسته های اکلیل خورده و بالش های گلدوزی شده. اما این صندلی آنقدر بزرگ بود که از پله های باریک ساختمان بالا و پایین نمی رفت، و از پنجره آن را به درون اتاق برده بودند، و به این ترتیب جزو اثاث قابل انتقال خانه شمرده نمی شد.

دوشیزه باتیستین آرزو داشت که روزی یک دست مُبلِ سالم از چوب آبنوس، و به شکل گردنِ قو، با روبهٔ مخمل زردِ گلدار اوترِخت ا بخرد، با یک کانابه. چنین مُبلی دست کم پنجهزار فرانک قیمت داشت، و او بعد از پنج سال تنها چهل و دو فرانک و ده سانتیم برای این منظور پسانداز کرده بود؛ و به همین سبب، از این آرزو چشم پوشی کرد. وانگهی در عالم چه کسی را می شناسید که به همهٔ آرزوهای خود رسیده باشد؟

ساده تر از اتاق خواب اسقف، چیزی در تصوّر نمی گنجد؛ پنجرهای به طرف باغ داشت، یک تخت آهنی بیمارستانی، با آسمانه ای از پارچهٔ کتان سبز، در گوشه ای از این اتاق بود که در سایهٔ آن آسمانه، پشت یک پرده، لوازم آرایش او در کنار هم جمیده شده بود. و این عادتِ

۱. Utrecht ، شهر بزرگی در ملند.

بهخود آرایی، از دوران جوانی که شمع محافل بود، برای او باقی مانده بود. این اتاق دو در داشت؛ یکی نزدیک بخاری دیواری، که به نمازخانه باز می شد، دیگری نزدیک قفسهٔ کتاب، که راه به اتاق غذاخوری داشت. قفسهٔ کتاب، گنجهٔ بزرگ شیشه داری بود و پُر از کتاب. بخاری دیواری نمایی از چوب داشت با لعابی قرمز رنگ، و معمولاً بدونِ آتش. در جلو بخاری یک جفت دریچهٔ مُشبّک آهنی بود، مجهّز به دو حلقهٔ شیاردار نقرهای، که از اشیای باارزش خانهٔ اسقف بود. در بالای بخاری دیواری به بودای آینه، یک مجسّمهٔ مسین مسیح مصلوب نصب شده بود با روکش رنگ باخته ای از نقره، و بر متنی از مخمل سیاه نخنما، با قاب چوبین اکلیل خوردهٔ رنگ و رو رفته. نزدیک پنجره یک میز بزرگ بود، و روی آن یک خوردهٔ رنگ و رو رفته. نزدیک پنجره یک میز بزرگ بود، و روی آن یک حصیری بود، و نزدیک تختخواب یک چهارپایهٔ مخصوص دعا، که آن را زماز خانه به اینجا آورده بودند.

دو تصویر در قابهای بیضی به دیوارهای دو طرف تختخواب نصب شده بود؛ نوشته های ریز و طلایی فام بر پارچهای در زیر تصاویر نشان می داد که یکی از آن دو تصویر شالیو ۱، اسقف سن کلر، بوده است، و دیگری تصویر راهب تورتو ۲، نایب اسقف آگد ۳، و کشیش گرانشان ۲. این دو تصویر را در دورانی که این خانه بیمارستان بود به دیوار آویخته بودند، و اسقف نیز آنها را در جای خود نگاه داشته بود، که به هر حال تصویر دو مرد روحانی بود، و چه بسا که از نیکوکاران نیز بودند؛ این دو چیز در نظر او سزاوار احترام بود. دربارهٔ این دو مرد روحانی، تنها می دانست که در کا آوریل ۱۷۸۵، پادشاه یکی از آن دو را به مقام اسقفی و دیگری را به مسریرستی موقوفات منصوب کرده بود. روزی از روزها که خانم ما گلوار

<sup>1.</sup> Challot

<sup>2.</sup> abbé Toureto

<sup>3.</sup> Agde

<sup>4.</sup> Grand Chanp

این تصاویر را برای گردگیری از دیوار برداشته بود، و اسقف نزدیک او بود، متوجه این مطلب شد که با جوهری رنگ باخته، بر تکّهٔ کافذ چهارگوش و زرد شدهای، نام آن دو را نوشته بودند، و با لاک و مهر در پشت هر تصویر چسبانده بودند. بیش از این چیزی دربارهٔ صاحبان آن دو تصویر نمی دانست.

به پنجرهٔ اتاق او پردهٔ کهنه ای از پارچهٔ ضخیم پشمی آویخته بودند، پرده آنقدر کهنه بود که خانم ماگلوار از ترس آنکه پاره شود و خرج تازه ای روی دستشان بگذارد، وسط چینهای آن را طوری درز گرفته بود، که به شکل صلیب در آمده بود. و اسقف هر وقت چشمش به آن می افتاد، می گفت: «چه خوب شده است!»

در سالهای بعد، خانم ماگلوار، چنانکه خواهیم دید، در زیر کاغذ دیواریهای اتاق دوشیزه باتیستین نقش و نگارهایی کشف کرد، که نشان می داد این خانه پیش از آنکه بیمارستان شود، محل اجتماع بورژواها بوده است. اتاقهای این خانه با آجرهای قرمز فرش شده بود، و هر هفته کف اتاقها را با الیافی به هم بافته، می شستند و برق می انداختند. و به همت این دو زن، خانه از بالات پایین در پاکیزگی برق می زد. این پاکیزگی و در خنندگی تنها چیز باشکوهی بود که در این خانه یافت می شد، و اسقف به آن ایراد نمی گرفت، و می گفت: «پاکیزگی چیزی از سهم فقراکم نمی کند.»

 باید به این ظرفهای نقره، دو شمعدان بزرگ نقره راه که از جدِّ بزرگش به او ارث رسیده بود، اضافه کرد. جای این دو شمعدان نقره، با دو شمع بلند مومی، که معمولاً روی پیشبخاری دیواری اتاق اسقف بود. هر وقت کسی برای شام خوردن نزد اسقف می ماند، خانم ماگلوار شمعها را روشن می کرد، و شمعدانها را روی میز غذا می گذاشت.

در اتاق اسقف، در بالای تختش گنجهٔ کوچکی بود، که هر شب خانم ماگلوار بشقابها و قاشق بزرگ نقره را در آن جای میداد. باید گفت که هرگز کلید را از روی دَرِ گنجه برنمی داشتند.

و امّا از باغچه بگوئیم، که این ساختمان بدقواره بهزیبایی آن کمی لطمه زده بود. و چهار خیابان باریک داشت به شکل صلیب، که مانند چهار شعاع دهانهٔ چاهی را در میان گرفته بودند. یک خیابان دیگر نیز در پای دیوارها باغچه را دور می زد. این چهار خیابان باغچه را به چهار کرت تقسیم کرده بودند، که در حاشیهٔ هر کدام درخت شمشاد کاشته بودند، و خانم ماگلوار در سه کرت سبزی کاری کرده بود. چهارمین کرت را خود اسقف گل کاشته بود. در گوشه و کنار باغچه چند درخت میوه هم جایی برای خود داشتند.

یک بار خانم ماگلوار با طنز ملایمی به اسقف گفت: «عالیجناب! شما همیشه می گویید که از هر چیز فایده ای باید برد. پس چرا این کُرتِ چهارم را گل کاشته اید؟ که فایده ای ندارد. بهتر نیست که به جای گل، در آن کاهو بکاریم؟» اسقف در جواب او گفت: «فراموش نکنید که زیبایی هم مفید است.» و بعد از لحظه ای سکوت، گفت: «و شاید از هر چیز دیگر مفیدتر».

کار در باغچه، تقریباً به اندازهٔ مطالعهٔ کتاب، اسقف را مشغول می کرد، و در هر فرصت، یک دو ساعتی را با بریدن و وجین کردن و کندن و بذر

۱. کرت: هر یک از بخشهای تقریباً متساوی یک مزرعه یا باغچه میگویند.

پاشیدن میگذراند. امّا با حشراتی که دفعشان لازم بود، دشمنی نداشت: وانگهی از گیاه شناسی و رَدِه بندی نباتات چیز زیادی نمی دانست و بین شیوهٔ طبیعی و سبک خاص تورنفر ا فرق نمی گذاشت؛ و در میان گیاهان دولیّه ای و یک لبّه ای، از هیچکدام جانبداری نمی کرد. نه طرفدار ژوسیو ابود و نه هواخواه لینه مخالفتی داشت. دربارهٔ نباتات مطالعه و تحقیق نمی کرد، گلها را دوست می داشت، و بسیاری از دانایان و دانشمندان را محترم می شمرد، امّا مردم ساده و نادان برای او عزیزتر بودند. بی آنکه از ادای احترام نسبت به دانایان و نادانان مضایقه کند، با غچهاش را هر روز عصر، در تابستان با یک آب پاش حلبی آب می داد.

خانهٔ او دری نداشت که بتوان ققلش کرد. در اتاق غذاخوری، که شرحش را دادیم، به میدان کلیسا باز می شد؛ سابقاً این در مثل در زندان جفت و بستهای آهنی آن راکنده بودند. این در شب و روز به روی مراجعان باز بود. گیرهٔ کوچکی پشتِ در بسود که با یک فشار مختصر باز می شد، و هر کس در هر ساعتی می توانست از این در وارد خانهٔ اسقف شود. دو زنِ سالخورده در ابتدا از این وضع نگران بودند، و اسقف دینی به آنها می گفت: «اگر دوست دارید به در اتاقهای خودتان چفت و بست گذارید، امّا با این در کاری نداشته باشید.» و کمکم آن دو زن خاطرشان آسوده شد، یا شاید این طور وانمود می کردند. خانم ماگلوار از این بابت می ترسید، امّا اسقف در این مورد نظرش را در سه سطر بر حاشیهٔ یک انجیل نوشته بود: «تفاوت در نظرش را در سه سطر بر حاشیهٔ یک انجیل نوشته بود: «تفاوت در

۱. Tournefore ، ژزف پسیتون دو تـورنفر، گـیاهشناس و جـهانگرد فـرانسـوی (۱۶۵۶ ـ ۱۷۰۸).

Jussieu .۲ یک خانوادهٔ فرانسوی که چند گیاه شناس و طبیعی دان نامدار از میان آنها برخاسته است.

۳. Linné ،کارل فُن لینه، طبیعی دان سوئدی (۱۷۰۷ ـ ۱۷۷۸).

#### انتجاست:

در خانه پزشک هرگز نباید بسته شود، در خانهٔ کشیش همیشه باید باز باشد.»

و در حاشیهٔ کتابی به نام «فلسفهٔ دانش پزشکی» چنین نوشته بود: «مگر من مثل آنها پزشک نیستم؟ از یک طرف باید به بیمارانشان سرکشی کنم و آنها را تسلّی بدهم، و از طرف دیگر بیماران خودم را دارم که باید آنها را تیره بخت بنامم.»

و در حاشیهٔ کتابی دیگر: «از کسی که به شما پناه می آورد نام او را نپرسید. کسی که از افشای نام خود پرهیز می کند، قطعاً در جست وجوی پناهگاهی است.»

و از اتفاق، کشیشی که نمی دانم کشیش روستای کولوبرو بود یا روستای پُمپی بری ، احتمالاً به تحریک خانم ماگلوار، روزی به اسقف گفت: «عالیجناب دور از احتیاط نمی دانند که روز و شب دَرِ خانه را به روی همه باز می گذارند ؟ و نمی ترسند که در این خانهٔ بی محافظ اتفاق بدی بیفتد ؟»

اسقف با متانتی مهرآمیز، شانه های کشیش را با دو دست گرفت، و به زبان لاتین گفت: «خانه ای که خداوند نخواهد حفظش کند، سعی آدمی برای محافظتش بی فایده است.»\*

وگاهی با شور و هیجان میگفت: «برای یک مرد روحانی، شجاعت همانقدر لازم است که برای یک افسر سوارهنظام.»

و سپس بر این جمله می افزود:

«ولی شجاعت ما باید با متانت و ملایمت همراه باشد.»

<sup>1.</sup> Couloubroux

## کراوات ۱

در اینجا ماجرایی را شرح باید داد که نمی توان آن را ناگفته گذاشت. زیرا این ماجرا به ما نشان می دهد که اسقف دیثی چگونه آدمی بوده است. بعد از سرکوبی دارودسته ای از راهزنان به سرکردگی گاسپار بس ، که گردنه های اطراف اولیول ، را در تسلّط خود داشتند، یکی از آن راهزنان به نام کراوات، که از چنگ مهاجمان گریخته بود، بازماندگان آن دار و دسته را دور خود جمع کرد و با آنها به کوهستان گریخت. چندی نگذشت که از کنت نشین نیس، به پیه مُون رفت، و ناگهان از مسیر بارسلویت به فرانسه راه یافت، و چندی در ژوزیه، کمین کرد و سپس در توئیل، و از آنجا به غارهایی رفت که به «یوغ عقاب» معروف بود، و در آنجا پنهان شد. او از این ناحیهٔ کرهستانی، گاه و بیگاه به روستاها و قصبه های اطراف هجوم می برد و دزدی و غارت می کرد، و حتّی چنان جسور شده بود که تا آمبرون پیش رفت، و یک شب وارد کلیسای جامع آن شهر شد و هر چیز

۱. Cravacte ، نام یک راهزن مشهور.

۲. Gaspard Bès راهزن مشهوری که در سال ۱۷۵۵ دستگیر شد و زیر شکنجه جان سپرد. ویکتور هوگو در اکتبر ۱۸۳۹ در گردنهٔ الیول اول بین مارسی و تولن درنگی کود، تا دربارهٔ گاسپار بس، و دار و دستهٔ او پرسوجو کند.

قیمتی راکه در خزانهٔ کلیسا بود، با خود برد.

این دسته از راهزنان مدّتها مردم آن حدود را بهوحشت انداخته بودند. ژاندارمری در تعقیبشان بود، ولی سعی بیهوده میکرد. راهزنان هر بار از تیررس ژاندارمها میگریختند، و حتّی گاهی با آنها درگیر میشدند. کراوات، تیره بختی بود جسور و بیباک. در بحبوحهٔ این جنگ و گریز، اسقف، ضمن سرکشی به بخشی از حوزهٔ خود، به آن حدود رسید. در شاستلا، شهردار نزد او رفت و خواهش کرد که پیشتر نرود، زیرا کراوات آن منطقهٔ کوهستانی را تا «آرش»، و حتّی فراتر از آن زیر تسلّط داشت. شهردار معتقد بود که اگر اسقف سه چهار ژاندارم نیز در این سفر همراه خود ببرد، حاصلی جز آن ندارد که جان آن ژاندارمهای بینوا به خطر بیفتد.

اسقف سخنان شهر دار را به دقت شنید و گفت: «امّا من نمی خواهم و الله می الله الله می خواهم تنها بروم.»

شهردار به وحشت افتاد و گفت: «عالیجناب، فکر همه چیز را کرده اید؟»

بله، فکر همه چیز را کردهام. با ژاندارمها کاری ندارم، یک ساعت دیگر راه می افتم.

- ــمىخواهيد به آنجا برويد؟
  - ـ يله.
  - \_تنها؟
  - ـ تنها.
- ـ عاليجناب! اين فكر را از سرتان بيرون كنيد!

در این کوهستان جایی هست بسیار بسیار کوچک، من سه سال است به آنجا نرفته ام. در آنجا دوستان بسیار خوبی دارم. دوستان من چوپانهای آنجا هستند که بسیار نجیب و آرامند. از هر سی تا گوسفند و

<sup>2.</sup> Arche

بُزی که به چرا می برند، فقط یکی مال خودشان است. قیطانهای قشنگی درست می کنند از پشم گوسفند، و با چندین رنگ، و با نی لبکهایشان، که شش سوراخ دارد، آهنگهای بسیار قشنگی می زنند. قطعاً نیاز دارند که گاهی کسی به آنجا برود، و از خدای مهربان برایشان حرف بزند. طبعاً اگر یک اسقف بترسد و نزدشان نرود، پشت سرش هزارجور حرف می زنند.

ــامًا عالیجناب! راهزنها در آن اطرافند. اگر جلو شما را بگیرند، چه میکنید؟

-حق با شماست آقای شهردار، فکر این را هم کردهام که شاید راهزنها را در راه ببینم، اتفاقاً راهزنها هم نیاز دارند که یک نفر از خدای مهربان برایشان حرف بزند.

عالیجناب! آنها یک دسته راهزنِ بی رحمند، یک گله گرگ خون آشام.

ــ آقای شهردار! شاید مقدر این باشد که مسیح، مرا برای شبانی این گلهٔ گرگ انتخاب کرده باشد. هیچکس از حکمت خداوند سر در نمی آورد.

\_عاليجناب! آنها همه چيزتان را بهغارت مي برند.

ـ من که چیزی ندارم.

ـ شما را خواهند کشت.

مگر من که هستم جز یک کشیش ناچیز و بی مقدار، که کارم دعا خواندن است! جان ناقابلِ یک کشیش ناچیز مگر چه ارزشی دارد؟

\_آه! خدای من!... اگر جلو شما را بگیرند چه خواهد شد؟

-اگر آنها را ببینم، برای فقرا ازشان صدقه می گیرم.

\_عالیجناب، نروید! شما را به خدا نروید! شما خودتان را به خطر می اندازید.

\_ آقای شهردار! از اتفاق، میخواهم بهاستقبال خطر بروم چون من

به دنیا نیامده ام تا جان خودم را حفظ کنم. وظیفهٔ من حفاظت از جان دیگران است.

چارهای نبود جز آن که بگذارند برود، و او رفت، و تنها یک بچه را که کوه و کمر را می شناخت، برای راهنمایی همراه خود برد. داستان سماجت و پافشاری او در همه جا پیچید و همه را به وحشت انداخت.

او در این سفر، خواهرش و خانم ماگلوار را همراه نبرد، و با قاطر از جادههای کوهستانی عبور کرد.

در راه کسی را ندید، و صحیح و سالم نزد چوپانان، «دوستان مهربان» خود، رسید، و پانزده روز در آنجا ماند. کارش در این مدّت وعظ بود و رسیدگی به امور مذهبی و تعلیم مسائل اخلاقی. چون روز بازگشت نزدیک شد، به فکر افتاد که مراسم نیایش خداوند! را در کلیسا با تمام تشریفات بُرشکوهش اجراکند. و باکشیش در این مورد گفت وگو کرد. امّا چگونه چنین چیزی امکان داشت؟ زیرا زینت و زیورهای لازم در آن دهکدهٔ کوهستانی پیدا نمی شد. و در خزانهٔ کلیسا نیز چیزی نبود جز یک ردای مستعمل کشیشی، با یراقهای رنگ باخته. امّا اسقف به کشیش گفت: «باید به همه خبر بدهم که می خواهیم چنین مراسمی برپا کنیم. خود به خود همه کارها درست خواهد شد.»

و این خبر را اعلام کردند، و در آن حال هر چه در خزانهٔ صومعه ها و کلیساهای اطراف بود، جمع آوری کردند، امّا چیزی برازندهٔ چنان مراسم باشکوهی نیافتند.

در همین گیر و دار، ناگهان دوسوار ناشناس از راه رسیدند، و صندوق بزرگی برای عالیجناب اسقف به کلیسای روستا آوردند، بی آنکه جیزی

۱. Te Deum مراسمی در ستایش خداوند و طلب آمرزش، که معمولاً باشکوه و تشریفات بسیار همراه است. سرودی در این مراسم به زبان لاتین می خوانند، که چنین آغاز می شود: Te Deum laudamus: خداوندا ترا سنایش می گنیم.

بگویند، بی درنگ تاخت کردند و رفتند. دَرِ صندوق را گشودند. در آن رَدایی بود با تار و پود طلا، تاجی الماس نشان، عصایی مُرصّع، مخصوص پیشوای اسقفان. و این چیزها را راهزنان از کلیسای تُتردام آمبرون دزدیده بودند. در صندوق یک صفحه کاغذ هم یافتند، که روی آن نوشته شده بود: «از طرف کراوات، به عالیجناب بین وُنو.»

اسقف به کشیش گفت: «گفته بودم که همه چیز خود به خود درست خواهد شد.» و لبخندی زد، و آهسته گفت: «هر کس به جامهٔ کشیشی قناعت کند، خداوند ردای فاخر اسقفی برایش می فرستد.» کشیش خندید، و به زمزمه گفت: «خداوند می فرستد یا شیطان؟» اسقف در او خیره شد، و با اطمینان و قدرت گفت! «خداوند می فرستد.»

هنگامی که به شاستلا باز می گشت، در کنار جاده عدهای جمع شده بودند و با حیرت او را می نگریستند. در شهر، دوشیزه باتیستین و خانم ماگلوار در انتظارش بودند، و او به خواهرش گفت: «دیدید که حق با من بود؟ کشیش ناچیزی مثل من دَست خالی نزد کوه نشینان می رود و با دست پُر برمی گردد. توشهٔ راه من جز ایمان به خداوند نبود. و به همین سبب، گنجینهٔ یک کلیسا را با خود باز آوردهام.»

و آن شب پیش از خفتن، گفته بود: «هیچ وقت از دزد و جنایتکار نترسید. آنها خطرهایی هستند بسیار جزئی و خارج از وجود ما. باید از خطرهای درونی ترسید، باید از خودمان بترسیم. باید از قضاوت ناسنجیدهٔ خودمان دربارهٔ دیگران بترسیم. خطر بزرگ دزد درونِ ماست. کسانی که جان و مال ما را تهدید می کنند اهمیت ندارند، چیزی که روح ما را تهدید می کنند می کند می کنند می کند می کند می کند می کند می کنند می کند م

و سپس رو به خواهرش کرده، و گفته بود: «خواهرم! یک روحانی نباید از آینده واهمه داشته باشد. هر چه در آینده اتفاق می افتد به ارادهٔ خداوند است؛ و هر وقت که ترس از آینده به جان ما می افتد، باید دست

به دعا بر داریم. دعا کنیم. نه برای خودمان، بلکه دعا کنیم که خداوند چشمهای ما را باز کند تا باعث و بانی خطر و زیان برای دیگران نشویم.»

و امّا او در زندگی کمتر با اینگونه حوادث عجیب رو در رو می شد، زیرا با قاعده و برنامه روز و شب را میگذراند، و گذشت ماه و سال در زندگی روزانهٔ او تغییری پدید نمی آورد.

با این حال، اگر از ما بپرسند که بر سَرِ گنجینهٔ کلیسای جامع آمبرون چه آمد؟ باید در جواب بگوییم که اطلاع دقیقی نداریم. این اشیای گرانبها بسیار زیبا بودند، و در عین حال بسیار وسوسهانگیز. از یک سو دزدان را به به وسوسهٔ دستبرد می انداختند، و از سوی دیگر اسقف را نیز وسوسه می کردند که همه را به نوعی در راه کمک به بیچارگان و نیازمندان به مصرف برساند؛ چون به هر حال «اشیای مسروقه» به شمار می آمدند. و نیمی از ماجرا، که سرقت آنها باشد اتفاق افتاده بود، و نیم دیگر قضیه آن بود که به جای بازگرداندن اشیای گرانبها به خزانهٔ کلیسا، به فروش برسند، و بهایشان بین فقرا قسمت شود. ما از این موضوع چیز زیادی نمی دانیم، جز آنکه در میان اوراق پراکندهٔ اسقف، دست نوشته ای پیدا شده است که به این موضوع بگونه ای مبهم و دوبهلو اشاره می کند.

متن این یادداشت چنین است:

«مسأله این است که باید روشن شود این گنجینه به کلیسا بازپس داده شود یا در اختیار بیمارستان قرار گیرد؟» ا

۱. موضوع این فصل از رُمان، و بخصوص گفت وگوی اسقف با خواهرش، در سال ۱۸۳۹ به ذهن و یکتور هوگو رسیده، و چکیدهای از آن را در دست نوشته های او در آن سال می توان یافت (ایو گه.).

# فلسفه بافی بعد از میگساری

سناتوری که در صفحات قبل از او سخن گفتیم، مرد زبرکی بود؛ و به چیزهایی مانند وجدان و صداقت و عدالت و انصاف و وظیفه شناسی، که معمولاً مشکلات و موانعی در راه پیشرفت آدمی فراهم می آورند، بی اعتنا بود، و از ابتدا در یک خط مستقیم به طرف مقصود راه پیموده بود، بی آنکه در طی راه ذرّهای مسیر خود راکج کند و جُز به منفعت و مصلحت خود به چیز دیگری بیندیشد. پیش از آنکه به مقام سناتوری برسد، دادستان بود؛ و در هر مقام و منصب، به ترقی بیشتر و کامیابیهای بیشتر فکر می کرد. بددل و بدخواه نبود، و اگر خدمت ناچیزی از دستش فکر می کرد. بددل و بدخواه نبود، و اگر خدمت ناچیزی از دستش برای برمی آمد، برای پسرانش، دامادهایش، و خویشاوندانش، و حتی برای دوستانش انجام می داد. در فرصتهای مُناسب از امتیازات مقام بلند خود به به تمام و کمال بهره می گرفت، و از زندگی لذّت می برد و جز اینگونه به تمام و کمال بهره می گرفت، و از زندگی لذّت می برد و جز اینگونه چیزها هر چیز دیگر به نظرش ابلهانه می آمد. بذله گو بود و دانا، و خود را زیروان اپیکور می دانست، حال آنکه در واقع پیرو و دست پروردهٔ پیگلو

ا. Épicure فیلسوف یونانی در قرن سوّم یا چهارم قبل از میلاد، که لذّات را غایت مطلوب بشر می دانست؛ امّا قصد او لذّات شهوانی و پست نبود، بلکه نظرش به لذّات روحانی و کسب فضایل معطوف بود (فرهنگ فارسی).

لویسرون اسود، و از سه دل به ایسمان و اعتقادات معنوی دیگران، و به «مهمل بافیهای اسقف ساده دل» میخندید. گاهی در حضور اسقف میریل بی محابا و در عین حال «دوستانه»، عقاید و افکار او را تخطئه می کرد؛ و اسقف به سخنان او گوش می داد.

نمی دانم به چه مناسبتی، جناب سناتور و عالیجناب اسقف را به خانهٔ فرماندار دعوت کرده بودند. بعد از صرف ناهار، و در موقع خوردن دِسر ، سناتور که کمی سرش از باده گرم شده بود، باوقار و متانت رشتهٔ کلام را به دست گرفت و گفت: «بله آقای اسقف، بیایید بحث کنیم. یک سناتور و یک اسقف معمولاً آبشان به یک جوی نمی رود. ما هر دو مثل فیبگویان و فالگیرها هستیم که از همدیگر خوششان نمی آید. امّا باید نزد شما اعتراف کنم که من فلسفهٔ مخصوصی دارم.»

اسقف گفت: «حرفتان صحیح است، هر کس فلسفه ای مطابق با وضع و مقام خود دارد. شما در بستر اطلس می خوابید، آقای سناتورا»

سناتور که به شور و هیجان آمده بود، گفت: «سعی کنیم بچههای خوبی باشیم!»

اسقف گفت: «بچههای خوب، و شیطانهای خوب!»

سناتور دنبالهٔ مطلبش راگرفت: «باید قبول کنیم که فیلسوفانی چون مارکی درژان، پیررون، هُوبس، نِهژُن، نقشهای روی دیوار نیستند. من در کتابخانهٔ شخصی ام، کتابهای فیلسوفان محبوب خودم را دارم؛ کتابهایی با

۱. Pigault Lebrun)، ادیب فرانسوی و نویسندهٔ داستانهای خلاف ادب و اخلاق، و اغلب ضدمذهبی.

انچه بعد از غذا می خورند مانند میوه و شیرینی.

۳. در اینجا نویسنده، نام دو فیلسوف مشهور، یعنی پیژون (Pyrrhon)، دانشمند سوفسطایی مسلک، و هابز (Hobbes) دانشمند مادیگرا، با دو نویسندهٔ فلسفهباف مانند مارکی دَرژان (marquis d' Argens) و نِهژُن (Naigeon) عمداً و بهطرز مسخرهای در کنار هم گذاشته است تا فلسفهبافی سناتور بیشتر توی دوق بزند (ایو گه،).

لبهاى طلايي.»

اسقف سخن او را قطع كود و گفت: «درست مثل خودتان!»

سناتور به سخن ادامه داد: «من از دیدرو نفرت دارم. خیالپرداز است و پرخاشگر و انقلابی، و در عین حال معتقد بهخداوند، و خشکه مقدّس تر از ولتر. ولتر، نيدهام الله مسخره ميكند، و به نظر من اشتباه می کند. مارماهیهای نیدهام ثابت می کنند که خدایی در کار نیست. یک قطره سرکه را در یک قاشق خمیر آرد بریزیم، چیز دیگری بهوجود مى آيد. قطره را درشت تر مى كنيم، و قاشق را بزرگتر. آن وقت دنيا را به وجود می آوریم. وانگهی آن «پدر» زوال ناپذیر به چه درد می خورد؟... آقاى اسقف! فرضيهٔ وجود يَهُوه ماية عذاب من است. اين فرضيه بهدرد آدمهای بی مغز و کم شعور می خورد. مرگ باد بر این «بی نهایت مطلق»، که عذابم می دهد، و زنده باد «صفر»، که به من آرامش می بخشد. بین خودمان بماند، من آنچه راکه در دل دارم برای شما می گویم و نزد شماکه کشیش من هستيد اعتراف ميكنم. من قلبم و فكرم سالم است؛ ديوانه مسيح شما نیستم، که مدام به ما درس ایثار و ترک علایق می دهد؛ پند و نصیحت یک آدم خسیس به یک مشت آدم فقیر و بی چیز! اینار و فداکاری برای چه؟ من که تا حال ندید، ام یک گرگ خودش را فدای گرگ دیگری بکند. ما در قلّهٔ كمال ايستادهايم، پس بايد بهوالاترين فلسفه ها معتقد باشيم. چه فايده دارد که آدمی بهبالاترین درجات برسد، و جلوتر از نوک بینی خود را نبیند؟ شادمان زندگی کنیم، زندگی و دیگر هیچ! اینگونه اعتقادات، که بشر در آن بالا یا در آن پایین یا در جایی دیگر آیندهای از نوع دیگر دارد،

۱. Diderot) فرانسوی، و از بنیانگذاران دائرة و دانشمند بزرگ فرانسوی، و از بنیانگذاران دائرة الممارف فرانسه.

۲. Needham دانشمند انگلیسی (۱۷۱۴ ـ ۱۷۸۱) که معتقد بود موجودات زنده از «زایش خود به خودی» به وجود می آیند.

در ذهن انسان هوشمند جایگیر نمی شود. وقتی که بهمن توصیه می کنند که با ایمان باشم و ایثار کنم، در واقع می خواهند وادارم کنند که مراقب اعمال خود باشم، و شب و روز در این فکر باشم که فلان عمل من خوب است یا بد، درست است یا نادرست، و مُدام با فکر «بکن و مکن» زندگی کنم. برای چه باید این توصیه ها را قبول کنم؟ برای اینکه باید روزی جواب پس بدهم؟ چه وقت؟ بعد از مرگ؟ راستی که چه حرفهای بامزهای! بعد از مرگ چه کسی دستش بهمن میرسد؟ بعد از مرگ تنها یک مشت خاک و خاکستر از من باقی می ماند. برای افرادی مثل ماکه دانا و آگاهیم، و دامن ایزیس ارا برای کشف حقایق بالا زدهایم، نه خوبی وجود دارد و نه بدی. ما می دانیم که همه چیز از زایش و تغییر حال موجودات زنده به وجود مي آيد، ما بايد در جست وجوى واقعيت باشيم، كندوكاو كنيم و تا اعماق برويم؛ تا جايي پيش برويم كه دست كسي به آن نرسیده باشد. باید بوی حقیقت را شنید، باید همه جا راکاوید، و حقیقت را به چنگ آورد؛ زیرا حقیقت بالاترین شادیها را بهما می بخشد. هنگامی که حقیقت را یافتید، نیرومند می شوید و احساس لذّت و شادی می کنید. من برای عقایدم چارچوب محکمی دارم آقای اسقف! جاودانه شدن خیالی است واهی، چه وعدههای فریبندهای! و چه حرفهایی: آدمی روح است و روزی فرشته خواهد شد، و بر شانههایش بالهای آبیرنگ در خواهد آمد. وای، به دادم برسید! مگر تِرتُولین ، نمی گوید که خوبان از ستارهای بهستارهٔ دیگر خواهند رفت؟ با این دورنما انسان مَلَخی خواهد شد که از این ستاره به آن ستاره جست خواهد زد، و عاقبت روزی خدا را خواهد دید. وای! وای! وای! چه حرفهای لاطائلی گفتهاند دربارهٔ بهشت

۱. Iais ، ربه النوع مصری؛ خواهر و همسر ایزیس؛ مظهر تمدّن قدیم مصر، و الههٔ طب و زناشویی و کشت گندم.

۲. Tertullien (۲۴۰ \_ ۱۶۰)، از روحانیان نام آور مسیحی.

موعود! آفریدگار هیولای موهومی بیش نیست. البته من این مطلب را در مونيتورا نخواهم نوشت، بلكه اين چيزها را بهدوستان مَحرم خويش مي گويم؛ أن هم وقتي كه جامي زده باشم. حرفهايي است خودماني. به امید بهشت خیالی از لذاتِ این جهان چشم پوشیدن، صید را به ترس موهومی رهاکردن است. هیچ چیز از این ابلهانهتر نیست که آدمی فریب لایتناهی را بخورد. من «نیستی» هستم. نام من جناب سناتور «نیستی» است. مگر من پیش از تولّد وجود داشتهام؟ نه! پس از مرگ هم وجود نخواهم داشت. پس چه هستم؟ تركيبي از گرد و غبار در اندام آدمي. در روی زمین چه میکنم؟ اختیار با من است. بین رنج بردن و شادمان زیستن یکی را باید انتخاب کنم. رنج بردن مرا به کجا می کشاند؟ بهنیستی. شادمان زیستن مرا به کجا می کشاند؟ به نیستی. پس بهتر نیست که شادمان زندگی كنم؟ دراين جهان يا بايد خورد يا خورده شد؛ و من خورنده هستم. دندان باشی، بهتر از آن است که علف باشی. عقل چنین حکم میکند. از هر طرف که بروی، گورکن در آخر خط منتظر توست. برای امثال ما پانتئون ۲ آخرین مرحله است. همه چیز سرانجام در آن حُفره فرو می افتد، و همه چیز تمام می شود. این وضع به پایان می رسد، و مرگ چیزی نیست جز نابودی. مرگ مردهای بیش نیست حرفم را باور کنید. در آن طرف کسی نیست که برای من پیامی داشته باشد. من بهچنین طرز تفکری میخندم. این حرفها بهدرد دایههای کودکان میخورد که بچهها را با آن بترسانند. یَهُوه برای بزرگترها چیزی است در همین ردیف. فردای ما تاریک است، بعد از مرگ خبری نیست جُز برابر شدن همهٔ انسانها در جهان نیستی. اگر «ونسان سَن پُل» باشی، یا «سارداناپال» ، فرق نمی کند؛ سرانجام همه

۱. Moniteur Universel ، روزنامهٔ رسمی کشور فرانسه در آن هنگام.

۲. جایگاهی که بزرگان فرانسه را در آنجا دفن میکنند.

٣. Vincent Saint Paul وحانى نامدار فرانسوى، كه نمونهٔ تقوا و خداشناسى است.

۶. Sardanapale ، پادشاه آشور، و مظهر شهوترانی رگناه.

یکسان است. حقیقت این است. بنابراین، باید فراتر از اینگونه تصورات واهى زندگى كرد. تا وقت داريد، بايد دنبال لذايد دنيوى باشيد آقاى اسقف! من به این فلسفه، و فلاسفهٔ خودم معتقدم. و تا هستم، فریب آن مهملات را نمی خورم. البته برای دون پایگان و پابرهنگان و بینوایان و افراد بي مقدار و گرفتار، اين جور چيزها لازم است. براي آنها اينگونه افسانه ها و توهمّات، و بقاي روح و ابديّت و بهشت موعود لازم است. آنها بايد اين چیزها را نشخوار کنند. این چیزها قاتق نانِ آنهاست. هر کس که هیچ چیز ندارد، باید خدای مهربان را داشته باشد. این کمترین چیزی است که مى توان به آنها داد؛ و من هيج اعتراضي بهاين مسأله ندارم. امّا براى خودم، آقای «نِه ژُن» را حفظ می کنم. خدای مهربان خوب است، امّا برای عوام.» اسقف دو دست را بر هم كوفت، و گفت: «آفرين! چه حرفهاى عالى و شگفتانگیزی ا آدمی آسان به این درجه از مادیگری نمی رسد. و اگر به آن مرحله رسید، دیگر فریب هیچ چیز را نمی خورد! و بهراهی نمی رود که كاتُن ا رفت و كارش به تبعيد كشيد؛ و سنت اتين النخواهد شد كه سنگسارش کردند، و از ژاندارک پیروی نخواهد کرد که زنده در آتشش سوزاندند. کسانی که بتوانند از نظر اخلاقی بهاین درجه از مادیگری برسند، سعادتمندند؛ چون خود را مسئول حس نمی کنند، و به این نتیجه مىرسندكە مى توانند مقام بلند، و حقوق و مزاياى بى حساب و بى زحمت، و شهرت و قدرت را، با فرصت طلبى و زير با گذاشتن وجدان و بدون هیچگونه ترس و تردید، بهدست بیاورند، و همهٔ این مزایا را در كام فراخ خود بريزند؛ و همه اين امتيازات را طورى ببلعند كه وقتى آنها را در گودال قبر میگذارند، همه چیز را از هضم رابع گذرانده باشند. و

۱. Caton، از بزرگان روم قدیم، که قوانینی برای تهذیب اخلاق جامعه وضع کرد، و در این راه پیشقدم شد، و سرانجام او را بهقارهٔ آفریقا تبعید کردند.

۲. Saint - Étienne ، نخستین شهید راه مسیحیت که در بیت المقدس سنگار شد.

راستی که چه خوب و دلچسب است! روی سخن من به شما نیست آقای سناتور! با این وصف، به شما تبریک می گویم. شما و امثال شما بزرگواران، به قول خودتان فلسفه ای برای خود دارید که بسیار دلنشین و لطیف و ظریف است، و فقط ثروتمندان می توانند به این فلسفه معتقد باشند. این فلسفه چاشنی لذیذی است برای طعم شیرین لذایذ و شهوات. این فلسفه را عدّه ای از خواص با فرو رفتن در اعماق، از زیر خاک بیرون این فلسفه را عدّه ای از خواص با فرو رفتن در اعماق، از زیر خاک بیرون کشیده اند. امّا شما و دوستانتان، شاهزادگان مهربانی هستید. چون به مردم بینوا و پریشان حال حق می دهید که اعتقاد به خدای مهربان فلسفهٔ آنها باشد، تا نان و پیاز سفرهٔ خود را کباب کبک و بوقلمون بپندارند.

#### برادر بهروايت خواهرش

برای آنکه تصویری نیز از زندگی خانگی عالیجناب اسقف داشته باشیم و نشان بدهیم که آن دو زن پارسا چگونه اعمال و رفتار، و حتّی غرایز زنانه خود را با مقاصد و نیّات اسقف وفق می دادند، بهتر آن است که در اینجا متن نامهٔ دوشیزه باتیستین را به دوست ایّام کودکی اش، خانم و یکنتس بواشِورُن ا نقل کنیم. که اصل آن در اختیار ماست:

دینی مشم دسامبر هزار و هشتصدو...

دوست عزیزم! روزی نیست که در این خانه یادی از شما نکنیم.
این عادت ماست. امّا این روزها به علّتی بیشتر به یاد شما هستم. قضیه این است که خانم ما گلوار در موقع تمیز کردن و شستن دیوارها و سقف اتاقها، در زیر کاغذ دیواریهای کهنه و لعابهای آهکی، نقش و نگارهایی کشف کرده که به نقش دیوارهای کاخ شما شباهت دارد. در مجاورت اتاق من، تالاری هست که مّبل و اثاثی ندارد، و ما در آنجا رختهای شسته را روی طناب بهن میکنیم. ما در ادامهٔ کشفیات خانم ما گلوار، پیردیم که روی سقف این تالار نقشهایی هست با رگههایی از آب طلا. این نقش و نگارها را در هنگام تبدیل خانه به بیمارستان با چند لایهٔ این نقش و نگارها را در هنگام تبدیل خانه به بیمارستان با چند لایهٔ این نقش و بیش این

نقشهای طلایی، از عَهد مادربزرگهای ما باقی مانده است، امّا اتاق من از همه جا دیدنی تر است. خانم ماگلوار نقش و نگارهای اتاق مرا از زیر ده دوازده لایهٔ کاغذ، که روی هم چسبانده بودند، بیرون آورده، کسه جندان استادانه نیستند، امّا جذّابند. از آن جمله است تصویر تلماک، و مراسم شوالیه شدن او به دست مینرو۱. و تصویرهای دیگری از تلماک در باغهایی... که نامشان را فراموش کرده ام. و ایس باغها گوشه های دنجی بوده اند که خانمها را، تنها برای یک شب به آنجا می بردند. و دیگر چه بگویم؟ تصویرهایی نیز هست از مردان و زنان طبقهٔ اشراف روم... (در اینجا کلمهای ناخواناست)، با خدمتکاران و همه دم و دستگاهشان. خانم ما گلوار گرد و غبار را از چهرهٔ این تصویرها زدوده، و همه را تمیز کرده، و برق انداخته است. اگر تابستان امسال بتوانیم ضایعات جزئی این تصویرها را ترمیم کنیم، اینجا بهصورت یک موزهٔ واقعی در می آید. خانم ما گلوار در گوشهٔ انبار نیز یک میز چوبی سبک قديم پيداكرده است كه تعمير و اكليل زدن دوبارهٔ آن شش فرانك خرج دارد، امّا بهتر است که این پول را به فقرا و محتاجان بدهیم. وانگهی این میز قدیمی و خیلی بدقواره است، و من میزگرد آینوسی را بیشتر مىيسندم.

به راستی، احساس خوشبختی میکنم. برادرم از هر جهت خوب است، هر چه داریم به نیازمندان و بیچارگان می دهد. ما در اینجا در زحمت هستیم. زمستانها بسیار سرد و سیخت است، و باید برای بینوایانی که در چنین هوای سردی در می مانند، چیزهایی تهیه کرد. ما در این خانه از روشنایی و گرمای کافی برخورداریم، که همه از برکات

۱. Télémaque بسر اولیس و پنلوپ. هنوز کودک بود که پدرش به سوی تروا حرکت کرد. تلماک بعدها به اتفاق مینرو (Minerve) به جست و جوی پدر رفت ، و حوادثی برای او اتفاق افتاد که موضوع ژمان حماسی تلماک ، اثر فنلون ، است.

خداوند است.

برادرم عادتهای مخصوصی دارد؛ میگوید که یک اسقف باید این چنین باشد. دَرِ خانهٔ ما هیچ وقت بسته نیست، و هر کس در هر موقع از شبانه روز، که بخواهد، نزد برادرم میآید. او از هیچ چیز و هیچکس ترس ندارد، و میگوید که چنین تهوّری لازمهٔ کار اوست.

برادرم از من توقّع دارد که نگران حال او نباشم؛ از خانم ماگلوار نیز همین توقّع را دارد. به استقبال خطر می رود و انتظار دارد که ما این خطرات را به روی خود نیاوریم. در این حالات، بی آنکه کلمه ای به زبان بیاوریم، باید وضع و موقع او را درک کنیم.

برادرم در هوای بارانی بیرون میرود، از سیلاب نسی ترسد، در زمستان از ایس روستا به آن روستا سفر میکند! از تاریکی شب، جادّه های ناامن، و مقابله با خطر وحشت تدارد.

همین امسال، تک و تنها بهجایی رفت که کمینگاه راهزنان بود. در این سفر ۱۸ را همراه نبرد، و سفر هولناک او پانزده روز طول کشید. ۱۸ دیگر بهزنده بودنش امید نداشتیم. امّا او خوب و تندرست از سفر باز آمد و لبخندزنان به ۱۰ گفت: «ببینید که چه دستبردی به دزدان زده ۱۹ و دَرِ صندوق بزرگی را که همراه آورده بود باز کرد، و ما جواهرات و اشیای کلیسای جامع آمبرون را به چشم دیدیم، که راهزنان مدّتی پیش به فنیمت برده، و به او باز پس داده بودند.

ما در هنگام بازگشت او از این سفر هولناک، تا چند فسرسخی به اتفاق حدّه ای به پیشواز رفته بودیم، و من نتوانستم جلو زبانم را بگیرم، و به او غرّولند می کردم، امّا نه جلو دیگران بلکه وقتی در کالسکه نشستیم و حرکت کردیم. سر و صدای کالسکه طوری بود که حرفهای ما به گوش کسی نمی رسید.

در ابتدا با خود میگفتم که هیچ خطری او را از کار باز نمی دارد، و

این وضع وحشت آفرین است. امّا حالاً به کارهای او حادت کرده ایم. به خانم ما گلوار نیز قبولانده ام که مانع او نشود. برادرم هر بار به نوعی با خطر روبه رو می شود، و من و خانم ما گلوار، بی آنکه به خود او حسرفی بزنیم، به گوشه ای می رویم و برای او دعا می کنیم. من کم کم آرامش خود را باز یافته ام، و این نکته را می دانم که هر وقت او به پایان راه خود برسد، برای من نیز همه چیز تمام خواهد شد. من و خانم ما گلوار بعد از او نزد خدای مهربان خواهیم شتافت. خانم ما گلوار برای آنکه، به قول خودش با «بی احتیاطی» های برادرم عادت کند، حتی بیش از من خودش با «بی احتیاطی» های برادرم عادت کند، حتی بیش از من کنار همدیگر، برای او دعا می کنیم و از ترس دور می شویم و آسوده به خواب می رویم؛ چون شیطان به خانه ای قدم می گذارد که در را به روی او باز کنند. وانگهی من در این خانه از چه چیز ترس داشته باشم؟ اینجا که خدای توانا همیشه با ماست. شیطان گاهی به ما نزدیک اینجا که خدای مهربان در کنار ماست.

و همین برای من بس است. برادرم دیگر نیازی نمیبیند که حتی کلمه ای به ما بگوید؛ بی آنکه حرفی بزند، ما منظورش را درک می کنیم؛ و هر وقت که از ما جدا می شود و به جایی سفر می کند، او را به خدا می سپاریم.

بله. این چنین باید بود با مردی که روحی به عظمت او دارد.

و امّا شما چیزهایی دربارهٔ خانوادهٔ فو ۱، از من پرسیده بودید. این مطلب را با برادرم در میان گذاشتم. می دانید که او حافظهٔ عجیبی دارد و خانوادهٔ فو را خوب می شناسد، زیرا او همیشه به سلطنت اعتقاد داشته است. خانوادهٔ فو از قدیم در سرزمین تورماندی ۲ مشهور بوده اند، و در

<sup>1.</sup> Faux

این چند صد سال اخیر، در این خانواده نام آورانی پیدا شده اند، مانند رائول فو، ژان دو فو، و تُوماس دُوقُو. و همچنین چند نفر از مالکان بزرگ اراضی روشفور، در این خانواده بوده اند، مانندگی ـ اتی یَن ـ الکساندر، که از فرماندهان نظامی بود، و در میان چابکسواران برتائی اساحبِ مقام بود، و دخترش ماری لوئیز، با «آدریَن شارل دو آرامون»، فرزند دوک لوئی دو گرامون، ازدواج کرد.

خانم عزیز! از عالیجناب کاردینال، خویشاوند محترم و مقدّس تان خواهش کنید که برای ما دعاکند. از سیلوانی عزیز شما بگویم که اینک نزد ماست. حالش خوب است و خوب کار میکند و بهمن علاقهمند شده است. و جز این از او انتظار نباید داشت. من از هر حیث احساس خوشبختی میکنم. حالم چندان بد نیست. امّا روز بروز لا غرتر می شوم. خداحافظ شما. دیگر کاغذ من جایی برای نوشتن ندارد. ناچار، نامه را تمام میکنم و شما را به حال خود می گذارم.

ب*ا آرزوی روزهای خوب برای شما* باتیستین

#### در حاشية مطلب:

خانم عزیز! زن برادرتان و فرزندانش هنوز در اینجا هستند. برادرزادهٔ کوچولوی شما چقدر دوست داشتنی است! برزودی پنج سالش می شود. دیروز اسبی دیده بود که با نوار زانویش را بسته بودند. با تعجب زانوبند اسب را به همه نشان می داد و می پرسید که این دیگر چیست به زانویش بسته?... چقدر این بچه مهربان است! برادر کوچکترش در آ پارتمان مسکونی شان جاروی کهنهای برمی دارد و مثل اسب آن را دنبال خود می کشد، و سرش فریاد می زند: اوهوا...

چنانکه از مطالب این نامه برمی آید، این دو زن بهمرور ایّام، با نبوغ خاصّی که مخصوص زنهاست، یادگرفته بودند که چگونه با عادات و خلقیات اسقف کنار بیایند. اسقف دینی صادق و مهربان بود، و در ذهن و فکر او هرگز دروغ و ریا جایی نداشت. گاهی کارهای بزرگ و جسورانهای می کرد که خود از عظمتشان آگاه نبود؛ و آن دو زن پارسا گاهی از ترس به خود می لرزیدند، امّا مانع کار او تمی شدند. خانم ما گلوار، گاهی پیش از آنکه اسقف کاری را شروع کند زیر لب اعتراض میکرد، امّا در حین عمل یا بعد از آن به او چیزی نمی گفت؛ و آن دو زن هر وقت که اسقف را در مقابله با خطری می دیدند، ترس و لرز خود را پنهان می کردند، و حتّی با اشاره و کنایه ای باعث ناراحتی و پریشانی خاطر او نمی شدند. گاهی آن دو زن، کم و بیش حس می کردند که در خانهٔ اسقف به سایهٔ او تبدیل شدهاند، آنها بی چون و چرا و با اطمینان و اعتقاد، تسلیم خدمت بهاو بودند و مطیع محض او. در پی این خدمت، اگر نیازی بود که از سر راه او کنار بروند، کنار می رفتند، و با غرایز و نازک طبعیهای زنانه چنین لحظاتی را درک می کردند، و دربافته بودند که گاهی احتیاط و دلسوزی مانعی در سر راه او پدید می آورد. به همین علّت، حتی وقتی که او را در معرض خطر می دیدند، مانع کارش نمی شدند، و او را به خدا می سیردند.

وانگهی دوشیزه باتیستین با اطمینان میگفت که پایان عمر برادرش، پایان زندگی او خواهد بود. خانم ماگلوار، هر چند چنین چیزی را بهزبان نمی آورد، او نیز همین احساس را داشت.

#### اسقف در برابر یک روشنایی ناشناخته ا

اندکی بعد از زمان نگارش آن نامه، که در فصل پیش دیدیم، اتفاقی افتاد که، به اعتقاد مردم شهر، برای اسقف از سفر او به سوی کمینگاه راهزنان پیچیده تر و خطرنا کتر بود:

در آن ایّام، در نزدیکی دینی، مردی در گوشهٔ انزوا به سر می بُرد که بدون مکث و در یک کلام بگوییم، از اعضای سابق کنوانسیون ، و به نام «ژ...» معروف بود. در محافل شهر کوچک دینی، از این مرد با ترس و وحشت نام می بردند و می گفتند: «ببینید، او عضو کنوانسیون بوده، آن هم در دورانی که مردم به همدیگر «تُو» می گفتند، و همدیگر را «هم شهری»

۱. ویکتور هوگو این فصل را در دوران تبعید به کتاب افزوده است، که در آن «جهت اندیشهٔ اسقف» به قول مؤلف تغییر می یابد. و امّا نمونهٔ تاریخی هوگو برای شخصیتی به نام «ژ...» عنصر سابق مجلس کنوانسیون، چنانکه از چرکنویسهای نویسنده برمی آید، شاید گرگوار از اعضای مجلس بوده، یا شاید سیرژان، امّا او به اعدام شاه رأی داده بود. با این حال، هوگو در ابتدا حرف ۶ را برای این شخص برگزیده، و سپس آن را به آن تغییر داده بود. به هر روی، هوگو دربارهٔ این شخصیت ژمان خود می نویسد: «در لحظاتی به نظرم می آمد که این مرد کسی جز خود من نیست، و کم و بیش همهٔ خصوصیات فکری برا در دوران تبعید دارد.»

۲. Convention، مجلس انقلابی که جمهوری اعلام کرد، و یه اعدام لوئی شانزدهم رأی داد.

صدا می کردند.» او در نظر مردم، یک دیو مهیب بود. این مرد هر چند به اعدام شاه در آن مجلس رأی نداده بود، امّا قلباً با رأی دهندگان همراهی کرده بود، و تقریباً «شاه کُش» به حساب می آمد، و نامش و حشت می آفرید. امّا چه پیش آمد که او را به دادگاه نظامی نکشاندند، و سرش را با تیغهٔ گیوتین نبریدند؟ البته با اجازه شما، گاهی عفو و اغماض هم لازم است! با این وصف، او را برای ابد به تبعید فرستادند تا عبرتی برای همگان باشد... دربارهٔ او از اینگونه چیزها بسیار می گفتند. و او را مانند همفکرانش مُلحد می دانستند. و چنین بود داستان بدگویی غازها از کرکس!

آیا او کرکس بود؟... آری! البته در صورتی که زندگی توّحش آمیز او در تبعیدگاهش مبنای این حُکم باشد. امّا چون او مستقیماً به اعدام شاه رأی نداده بود، به خارج از کشور تبعیدش نکرده، و به تبعید او در ناحیه ای از فرانسه قناعت کرده بودند.

از تبعیدگاه او تا دیئی، ربع ساعت راه بود. آشیانهٔ او جایی بود دور از جاده، دور از آبادی، و در گوشه ای پَرت، در تَهِ درهٔ کوچکی، در میان انبوهی از درختان؛ و کلبهٔ او به یک حُفره، یا کُنام جانوران بی شباهت نبود. نه همسایه ای داشت، نه کسی گذارش از آن سو می افتاد. از آن هنگام که او به این کُنام آمده بود، کوره راهی که به آن سَمت می رفت در زیر انبوهِ گیاهان ناپدیده شده بود، و مردم این گوشه را «آشیانهٔ جلّاد» می نامیدند.

با این حال، اسقف از او غافل نبود، و هر وقت از آن حدود عبور می کرد، در افق، آن درّهٔ کوچک و انبوه درختان را به همراهانش نشان می داد و می گفت: «در آنجاکسی زندگی می کند که تنهاست»، و به فکر فرو می رفت، و از تّهِ دل می گفت: «باید روزی به دیدارش بروم.»

امًا این فکر، که در آن لحظات اوّل ساده و طبیعی بود، بعد از کمی تأمّل، در نظر او عجیب و حتّی محال می نمود، و تا حدودی بد و زننده. زیرا او نیز روحاً به احساسات و اعتقادات مردم دربارهٔ او مُهرِ تأیید

میگذاشت، بی آنکه قضایا را درست و دقیق بداند و بسنجد. و آن عضو سابق کنوانسیون در او اثری به جای می گذاشت که به مرز کینه نزدیک بود و پرهیز از این دیدار را در ذهن او می نشاند.

راستی اگر گوسفندی به گری مبتلا شود، آیا چوپان باید از او بگریزد؟ نه!... امّا چگونه گوسفندی؟

اسقف خیراندیش دو دل بود. گاهی حس پرهیز و گریز در او قوّت می گرفت، و گاهی به فکر می افتاد که به دیدار او برود.

تا آنکه روزی این خبر در شهر پیچید که جوانک چوپانی، که در آن گنام در خدمت عضو کنوانسیون بود، بهشهر آمده تا پزشکی بر بالین او ببرد. آن جوانک گفته بود که پیرمرد دچار فلج شده، و دیگر امیدی بهزنده ماندنش نیست، و شاید آن شب را به صبح نرساند. و همه بعد از شنیدن این خبر می گفتند: خدا را شکر!

اسقف نیز این خبر را شنید، و عصایش را برداشت، و بالا پوشش را بر دوش انداخت، زیرا ردایش، چنانکه در فصلهای پیش گفتیم مستعمل و نخنما شده بود و پیش از آنکه تندباد شامگاهان آغاز شود بهراه افتاد.

وقتی که اسقف به جایگاه مرد مطرود رسید، خورشید در آستانهٔ خروب بود، و تقریباً به خط افق نزدیک می شد. در چند صد قدمی کُنام آن تبعیدی سالخورده تپش قلب خود را حس می کرد. از خاکریز گود افتاده ای بالا رفت و دیواره ای را پشت سر گذاشت و داربستی را کنار زد، و وارد با فجه ای نیم و بران شد؛ چند قدمی جلو رفت و در گوشه ای از این زمین بایر، و در پشتِ کُپه ای از خاک و خاشاک کلبه ای دید.

کلبهای بود در سطحی پایین تر از زمین، محقّر و فقیرانه، امّا پاک و پاکیزه. در بیرون کلبه، و جلو در، مردی سالخورده یا موهای سفید، بر پاکیزه. در بیرون کلبه، و وستایی تکیه داده بود و به آفتاب لبخند میزد. جوانک چویان، که خدمتکار او بود، نزدیک پیرمرد ایستاده بود و

کاسهٔ شیر را به دست او می داد. در آن لحظات که اسقف به او خیره شده بود، به سخن آمد و به جوانک گفت: «ممنونم. دیگر چیزی نمی خواهم.» و نگاهش را از آفتاب برگرفت تا بر چهرهٔ جوانک درنگی داشته باشد.

اسقف جلوتر رفت. مرد سالخورده صدای پای او را شنید، و بهسوی او روی گرداند و بهتزده گفت: «از روزی که به اینجا آمده ام، دفعهٔ اوّل است که کسی نزد من می آید. آقا اشما کی هستید؟ ۱»

اسقف در جواب گفت: «در این حدود مرا به نام «بَین وُنو میربل» می شناسند.»

- بَين وُنو ميربل؟ اين نام را شنيدهام. شما همان كسى هستيد كه مردم او را عاليجناب بَين وُنو مي نامند؟

ـ بله. خودم هستم.

مرد سالخورده لبخندی زد و گفت: «پس شماکشیش من هستید؟» ـ تا حدودی، بله.

ــآقاا... بياييد جلوتر.

عضو سابق کنوانسیون دستش را جلو برد، ولی اسقف دست او را نگرفت و گفت: «معلوم می شود آنچه دربارهٔ وضع مزاجی شما شنیده بودم نادرست بوده. و از این حیث خوشحالم. به نظر نمی آید که شما بیمار باشید.»

مرد سالخورده گفت: «آقا! ظاهراً این طور است. حال من چندان بد نیست.»

و بعد از مکث کوتاهی گفت: «امّا بیش از سه ساعت با مرگ فاصله ندارم.»

و در این مورد بیشتر توضیح داد: «از پزشکی بی اطلاع نیستم، می دانم که آخرین لحظاتِ عمر آدمی چگونه می گذرد. دیروز پاهایم سرد و بی حرکت شد، و امروز این سردی و انجماد در سرزانوهایم اثر گذاشته، و

حال حس می کنم که سردی و کِرِختی به کمرم نزدیک می شود، و همین که به قلبم رسید، کار تمام است. چه آفتاب قشنگی! به کمک آن جوانک، از کلبه بیرون آمدم تا برای آخرین بار آسمان را ببینم... و حال منتظرم تا حرفهای شما را بشنوم. خمته نمی شوم. شما به دیدار کسی آمده اید که در آستانهٔ مرگ است. هر کس در این جهان آرزویی دارد. من دلم می خواهد تا سیده دم فردا زنده بمانم. امّا می دانم که به زحمت تا سه ساعت دیگر زنده خواهم بود. مردن بسیار ساده است. برای مُردن نیازی به سپیده دم نیست. باشد! من در پرتو ستارگان زیبای شب خواهم مُرد.»

مرد سالخورده بهطرف جوانک چوپان چرخید و گفت: «می توانی بروی بخوابی. دیشب برای پرستاری از من بیدار ماندی، خسته شدهای.» جوانک برای خفتن به کلبه رفت. مرد سالخورده با نگاه او را دنبال کرد و به زمزمه گفت: «وقتی که من می میرم، او در خواب خواهد بود. خواب و مرگ، همسایگان خوب یکدیگرند.»

اسقف آنگونه که می بایست، متأثر نبود. چنین می نمود که در اینگونه مردن، خدا را احساس نمی کند. وانگهی تناقضات جزیی فکر و روح پُر وسعت اینگونه اشخاص را نباید نادیده گرفت. اسقف که در مواقع عادی به مقام و القاب بی اعتنا بود، و هر وقت که او را عظیمالشأن می خواندند: اشأن عظیم» خود را به شوخی می گرفت، در اینجاگویی آزرده خاطر شده بود که مرد سالخورده او را عالیجناب نمی نامد؛ و تقریباً وسوسه شده بود که به او بگوید: «همشهری!...» و با آنکه پزشکان و کشیشان عادت دارند که با دیگران خودمانی شوند، او عادت به چنین کاری نداشت. و این مرده از هر چه بگذریم، عضو مجلس کنوانسیون بود و نمایندهٔ مردم، و روزگاری از مقتدر ترین مردان مملکت. اسقف، برای اولین بار در عمرش، احساس می کرد که علاقه دارد تُند و خشن باشد.

امًا عضو سابق كنوانسيون صميمي و بسيار فروتن بود، كه معمولاً هر

کس در آستانهٔ مرگ، ناچیز بودن خود را حس میکند.

اسقف نیز به نوبهٔ خود، هر چند از نوعی کنجکاوی که در اینگونه موارد به توهین و بی حرمتی نزدیک می شود پرهیز می کرد، با این حال، نمی توانست از مطالعه در احوال این مرد چشم بپوشد. از سوی دیگر؛ به او مهر و محبّتی نداشت، و این بی مهری به یک انسانِ در حال احتضار، برای او بی سابقه بود. به هر حال، عضو سابق کنوانسیون در نظر او فردی بود ضد قانون، ضد قواعد و معیارهای نوعدوستی و انسانیت.

از...» آرام بود. بالا تنهاش تقریباً راست و کشیده بود، و صدایش لرزان، از نمونههای نادرِ هشتاد و چند سالگانی بود که مایهٔ شگفتی روانشناسان می شوند. انقلاب از این مردان متناسب و هم آهنگ با رویدادهای زمان، بسیار می پرورد. این مرد سالخورده انسانی بود از هر جهت آبدیده، که هر چند به مرگ بسیار نزدیک بود، رفتار و گفتار مردان تندرست را داشت. در نگاهِ شفّاف او، در کلامِ استوار او، و در تکانهای پرقدرت شانههای او، نشانی از مرگ نبود. و اگر عزرائیلِ جان ستانِ محمّدی به سراغ او می آمد، به گمان آنکه خانه را عوضی گرفته، در را می سبت و پی کار خود می رفت. پنداری علّت مردنش آن بود که خود می سبت و پی کار خود می رفت. پنداری علّت مردنش آن بود که خود مرگ را می طلبید، و جان دادن در اختیار او بود. تنها پاهایش از حرکت مرگ را می طلبید، و خان دادن در اختیار او بود. تنها پاهایش از حرکت در این لحظهٔ دشوار به آن پادشاه افسانه ای مشرق زمین می ماند که بالا در این لحظهٔ دشوار به آن پادشاه افسانه ای مشرق زمین می ماند که بالا تنهاش به آدمیان می ماند و پایین تنهاش از مرمر بود.

اسقف روی سکویی در کنار او نشست و بی مقدّمه وارد مطلب شد. و با لحن ملایمی گفت: «باید شما را تحسین کنم که به هر صورت به اعدام شاه رأی ندادید.»

عضو سابق کنوانسیون بهزهرخندِ اسقف که در «صورت» او پنهان بود اعتنایی نکرد، و تبسّم از لبانش دور شد و گفت: «در این قضیه زیاد تند

نروید، چون من بهنابودی ستمگر رأی دادم.»

لحن او در مقایسه با آهنگ متین کلام او تند بود. کشیش گفت: «منظورتان چیست؟»

منظورم این است که انسان دشمن ستمگری دارد به نام جهل؛ و من بر ضد دشمن رأی دادم. ستمگر سلطنت را به وجود می آورد، و سلطنت قدرتی است که از باطل پایه و مایه می گیرد. حال آنکه دانش و معرفت نیروی خود را از حقیقت می ستاند، و انسان باید زمام کارهای خود را مدست دانش سپارد.

اسقف گفت: «بهدانش و وجدان.»

روجدان هم چیزی جز آن نیست. وجدان انباشته ای است از علم ذاتی که ما در خودمان داریم.

اسقف کمی شگفتزده به او گوش سپرده بو د. و این طرز سخن گفتن برای او تازگی داشت. عضو سابق کنوانسیون دنبالهٔ کلام را گرفت: «من به اعدام لوثی شانزدهم رأی ندادم. چون اعتقاد داشتم که حقی کشتن کسی را ندارم. امّا در آن موقع حس کردم که وظیفه دارم بدی و پلیدی را شکست بدهیم. و من به نابودی ستم رأی دادم، یعنی به نابودی فحشا برای زنان، بردگی برای مردان، و ظلمات وحشت برای کودکان. من به جمهوری رأی دادم، به پایان بدیها و پلیدیها رأی دادم. من به برادری و برابری رأی دادم، و به سپیده دَمِ آزادی! من به نابودی خیالات واهی و دروغ و نادرستی رأی دادم. طبعاً بعد از دور شدن ظلمت، روشنایی باز می آید و همه جا را می گیرد. من و همفکرانم اساس پوسیدهٔ افکار و اعتقادات پوچ مثل متقادات دنیای کهن را از بیخ و بُن برکندیم. آن افکار و اعتقادات پوچ مثل ظرفی بود لبریز از بدبختی و سیاهروزی. آن ظرف را واژگون کردیم و شکستیم، و ظرفی به جای آن گذاشتیم که بُر از امید و شادی بود. «

اسقف گفت: «بله، شادی بود، ولی شادی آمیخته با هرج و مرج.»

\_شاید آن شادی آمیخته بود با هرج و مرج، ولی بعد از آنکه در سال ۱۸۱۴ آن اساس شوم دوباره باز آمد و مسلّط شد، آن شادی گم شد. افسوس که کار نیمه تمام ماند! این حقیقت را قبول میکنم که ما اساس رژبم کهن را از بیخ و بُن بَرکندیم، امّا نتوانستیم ریشهٔ آن افکار را از مغز مردم بیرون بیاوریم. برانداختن بی عدالتی ها کافی نیست، باید خُلقیات مردم را تغییر داد. دیگر آسیابی نیست، امّا باد همچنان می وزد.

- شما ویران کردید. ویران کردن شاید شفید باشد، امّا من به ویرانگری، در صورتی که با خشم همراه باشد، اعتقادی ندارم.

\_ آقای اسقف! حق نیزگاهی به خشم می آید. به خشم آمدن حق برای ترقی و تعالی لازم است. مهم نیست که در این باره چه می گویند و چه نمی گویند. هر چه باشد، انقلاب فرانسه بعد از ظهور مسیح، استوارترین قدمی است که نوع بشر به جلو برداشته؛ هر چند قدمی ناتمام، امّا ستایش انگیر بود. این انقلاب پرده ها را کنار زد و مسائل ناشناخته اجتماعی را به مردم شناساند. این انقلاب ذوق و فکر مردم را جلا و تعالی بخشید، و امواج تمدّن را در سراسر زمین جاری کرد. انقلاب سودمند بود. انقلاب فرانسه برای نوع بشر خیر و برکت به همراه آورد.

اسقف نتوانست خاموش بماند، آهسته گفت: «امّا در مورد سال ۹۳ چه می گوبید؟»

عضو سابق کنوانسیون، با نوعی ابهت شوم، در جای خود راست نشست، و تا آنجاکه یک انسان محتضر در توان دارد، صدایش را بلندتر کرد و گفت: «آه! شما رسیدید به جان کلام، یعنی حوادث سال ۹۳. من منتظر این سؤال بودم، بله. در طیّ هزاروپانصد سال ابری به وجود آمد، و این ابر مُتراکم بعد از پانزده قرن ناگهان تُرکید، و به صاعقهای تبدیل شد و دنیا را روشن کرد؛ و شما می خواهید صاعقه را متهّم کنید.»

اسقف، بی آنکه به روی خود بیاورد، احساس می کرد که نیشی در

اعماق جانش فرو رفته است. امّا خویشتن دار بود و گفت: «قاضی به نام عدالت حرفش را می زند، و کشیش به نام ترحّم، که آن هم جز عدالت نیست، امّا در سطحی بالاتر، انفجار صاعقه نباید ما را به اشتباه وا دارد.»

و در آن حال که به عضو سابق کسوانسیون خیره شده بود، سؤال دیگری طرح کرد: «امّا در مورد لوئی هفدهم اچه می گویید؟»

- لوئی هفدهم؟ بگویید ببینم، خیال دارید برای چه کسی گریه کنید؟
اگر برای یک طفل معصوم باشد، من هم با شما برای او گریه می کنم. امّا
اگر می خواهید برای لوئی هفدهم فرزند شاه گریه کنید، از شما می خواهم
که تفکّر و تأمّل کنید. برادرِ خردسالِ کارتوش ۲ را به یاد بیاورید. این طفل
معصوم را به میدان «گِرِو» بردند، طناب را به کتفهایش بستند، او را با زجر
کشتند؛ گناهش این بود که برادر کارتوش بود.

به نظر من، این ماجرای هولناک همانقدر دردآور است که مرگ تو أم با زجر و عذاب لوئی هفدهم، یعنی نوهٔ لوئی پانزدهم. آن طفل معصوم نیز در برج تامیل به شهادت رسید، تنها به آن گناه که نوهٔ لوئی پانزدهم بود.

اسقف گفت: «آقا! من ردیف کردن این نامها را نمی پسندم.»

\_كارتوش را نمى پسنديد يا لوئى پانزدهم را؟ كداميك را؟

لحظه ای سکوت برقرار شد. اسقف تقریباً از آمدن پشیمان شده بود؛ با این وصف، مبهماً حس می کرد که تکان خورده است.

عضو سابق کنوانسیون به سخن ادامه داد: «آقای کشیش! شما دوست ندارید حقایق عربان را بشنوید! امّا مسیح چنین حقایقی را دوست

۱. لوئی هفدهم هنگام اعدام پدرش هشت سال داشت، و در زندان بود. او پس از تحمل عذابهای فراوان درگذشت.

۲. Cartouche، از راهزنان بیباک بود که در سال ۱۷۲۱ در میدانِ دِرِو پاریس اعدامش کردند، و چندی بعد برادر هشت سالهٔ او را در همانجا بعد از زجر و عذاب بسیار بهدار آویختند.

می داشت، گرد و غبار را از چهرهٔ معابد می زدود، حقایق را با تهوّر به زبان می آورد. وقتی که فریاد می زد: «بگذارید بیچه انزد من بیایند.» بین بیچه افرق نمی گذاشت؛ با سنجش و مقایسهٔ فرزند باراباس ، و هِرُود، فکر خود را آزار نمی داد. آقا! معصومیت نیازی به زر و زیور ندارد، که خود زینت خویش است. معصومیت را نیازی به قبّه و بارگاه نیست. معصومیت خواه پاره بوش باشد خواه گلبوش، شکوه خویش را دارد.

اسقف گفت: «حقّ همین است.»

مرد سالخورده در ادامهٔ سخن گفت: «شما از لوئی هفدهم نام بردید. بیایید با هم تفاهم داشته باشیم. آیا باید برای معصومین گریه کنیم؟ برای همهٔ شهدا گریه کنیم؟ برای همهٔ کودکان گریه کنیم؟ برای همهٔ بیگناهان، خواه از طبقات پست باشند خواه از اعیان و اشراف، گریه کنیم؟ در این مورد با شما هم عقیده ام، امّا باید از رویدادهای سال ۹۳ جلوتر رفت، و اشک ریختن را از دوران قبل از لوئی هفدهم شروع کرد. من با شما برای فرزندان خُردسال پادشاهان، کمه بیگناه کشته شده اند، گریه میکنم؛ به شرط آنکه شما هم با من برای کودکان معصوم مردم عادی گریه کنید.

اسقف گفت: «من برای همه گریه می کنم.»

مرد سالخورده صدایش را بلندتر کرد: «برای همه، و یکسان! اگر شاهین ترازوی ما بخواهد به یک طرف متمایل شود، باید بهطرف مردم عادی باشد که قرنهاست رنج می برند.»

باز سکوت حکمفرما شد، و عضو سابق کنوانسیون در این سکوت، به یک آرنج تکیه کرد و راست تر نشست، و گونهٔ خود را به حالتی در میان

۱. Sinite parvulos ade me بمسيح هنگامی که حواريون او میخواستند جلو يک دسته از خُردسالان را بگيرند تا بهاو نزديک نشوند، چنين گفت. (باب نوزده، آيهٔ ۱۴)
 ۲. باراباس راهزنی که با اعدام مسيح از مرگ رهایی يافت.

۳. هرو د Hérode، حکمران «جلیل» که مسیح را محاکمه کرد.

دو انگشت شست و سبّابه گرفت که بنداری می خواهد چیزی بیرسد یا قضاوت نهائی کند؛ و در آن حال، آخرین نیرو و رَمَقش را به باری گرفت و با شور و حرارت اسقف را به داوری فراخواند. کیلام او در این هنگام به نوعی انفجار می ماند: «بله آقا! دیر زمانی است که مردم رنج می برند. امّا مسأله فقط اين نيست. شما چرا آمده ايد و از من بازپرسي مي كنيد و درباره لوئی هفدهم نظر مرا میپرسید؟ من شما را نمی شناسم. از روزی که بهاینجا آمدهام و در این گوشهٔ دور افتاده زندگی میکنم، از این حدود قدم بهبیرون نگذاشته ام، و جز این جوانک که بهمن کمک میکند کسی را نديدهام. البته نام شما به گوش من رسيده، و آن طور كه فهميدهام كسي از شما بد نمی گوید. امّا اینگونه چیزها برای من اهمیّت ندارد. آدمهای زرنگ خوب بلدند مردم ساده دل را فریب بدهند. من صدای چرخهای كالسكة شما را نشنيدم. حتماً پشت آن درختها، در پيچ جاده، كالسكه را نگاه داشته اید. همانطور که گفتم، از شما چیز زیادی نمی دانم. خودتان گفتید که اسقف هستید، امّا اسقف بودن خصوصیات اخلاقی و معنوی کسی را نشان نمی دهد. پس دوباره سؤالم را تکرار میکنم. شما کیستید؟ شما اسقف هستید؛ یعنی شاهزادهای در سلسله مراتب کلیسا، سرایا شکوه و حشمت، با سر و وضعی آراسته، با دارایی زیاد و درآمد زیاد از طریق روحانیت؛ اسقف دینی با پانزده هزار فرانک حقوق ثابت و دههزار فرانک درآمد غیررسمی. و جمعاً بیستوینج هزار فرانک؛ با آشپزخانهٔ مجهّز و خدمتكاران متعدّد كه خوب مي خوريد و روزهاي جمعه گوشت پرندههای شکاری را نوش جان می فرمایید. عیسی مسیح پابرهنه راه مى رفت، امّا شما در مراسم تشريفاتى در گوشهٔ كالسكه تان با تكبّر و تفرعن لم مي دهيد، و چند نفر از نوكران خاص در عقب و جلو كالسكة شما حرکت میکنند. شما اسقف هستید و از بزرگان روحانیت، و چندین قصر مجلّل دارید و پیشخدمتهای باادب و مطیع، و سفرهٔ رنگین. هر چه

بخواهید و اراده کنید در اختیار شماست. امّا همهٔ این چیزها ارزش ذاتی شما را معلوم نمی کند. شما آمده ابد تا احتمالاً مرا بر سَرِ عقل بیاورید. حالا بگویید کی هستید؟

اسقف سرش را زیر انداخت و گفت: «من چیزی نیستم جز یک کِرمِ خاکی.»

عضوِ سابق كنوانسيون پرخاشكنان گفت: «يك كِرمِ خاكى كه با كالسكه آمده.»

نوبت درشتگویی عضو سابق کنوانسیون و فروتنی اسقف رسیده بود. اسقف با ملایمت گفت: «آقا! فرض کنید که چنین باشد، و همان طور که گفتید کالسکهٔ مجلّل من پشت درختها باشد، و سفرهٔ من همیشه رنگین، و جمعه ها غذای من گوشت پرنده های شکاری باشد، و صاحب بیست و بنج هزار فرانک درآمد، و دارای قصرهای باشکوه و پیشخدمتهای بیشمار. حتّی اگر چنین باشد، اصل قضایا عوض نمی شود. نمی شود گفت که ترجم جزو فضایل آدمی نیست و عفو و اغماض از وظایف او نیست، و حوادث سال ۹۳ غمانگیز نیست.»

عضو سابق کنوانسیون به گونهای دست به پیشانی خود کشید که پنداری می خواهد تکه ابری را دور بیندازد، و آنگاه گفت: «پیش از آنکه جواب شما را بدهم، تقاضای عفو دارم؛ آقا! خطا از من بود. شما در خانهٔ من هستید، مهمان من هستید، احترامتان بر من واجب است. بله، من از بحث مُنحرف شدم؛ از ثروت و امتیازات شما چیزهایی گفتم و سعی کردم از اینگونه چیزها بر ضد شما استفاده کنم، امّا عقل به من حکم می کند که در بحث این حربه را به کار نبرم، و قول می دهم که دیگر این کار را نکنم.» اسقف گفت: «متشکرم.»

مرد سالخورده دنبالهٔ بحث راگرفت: «بله، گفتید که حوادث سال ۹۳ رقّت آور بود.» اسقف گفت: «بله. رقّت آور بود. نمی دانم شما دربارهٔ مارا چه نظری دارید که در موقع اعدام دیگران، پای گیوتین می ایستاد و کف می زد.»

عضو سابق کنوانسیون گفت: «و شما دربارهٔ بوسوئه که نظری دارید که در مراسم کشتار پرتستانها سرود نیایش می خواند؟ و مردی بود پرخاشگر، و به تندی و تیزی تیغهٔ پولادین.»

اسقف به خود لرزید. و جواب قانعکننده ای نداشت، امّا از طرز سخن او آزرده خاطر شده بود. آزاده ترین مردان حالم نیز، وقتی که به اشخاص مورد احترامشان، حتّی اگر به حقّ، توهین شود، می رنجند.

عضو سابق کنوانسیون به نفس افتاده بود. نفس تنگیهای آخرین لحظات عمر بود. گاهی صدایش قطع می شده امّا هنوز رَمَق داشت و سخن می گفت: «باز هم چیزهایی هست که باید بگوییم. انقلاب فرانسه جمعاً مورد قبول و تأیید بشریت است، امّا سال ۹۳، جوابی است در مقابل جواب شما آن را رقّت آور می دانید، امّا دربارهٔ مظالم دوران سلطنت استبدادی چه می گویید؟ کاریه (۱) ستمکار بود، امّا به مُونترول (۲)، چه باید گفت؟ فُرکه تَنویل (۳)، آدم رذلی بود، امّا مگر لاموانیون دوباویل (۴) از او بهتر بود؟ مایار (۵)، وحشت می آفرید، امّا سُوتاوان (۶)، مگر غیر از او بود؟ پدر روحانی دوشِن (۷)، را باید خون آشام لقب داد، امّا به پدر روحانی لوتلیه (۸)، چه لقبی باید بخشید؟ «ژوردانِ آدمکش»، یک دیو تمام عیار لوته، امّا عالیجناب «مارکی دولووا» از او هولناکتر بود. آقا! من برای ماری

۱. Jean Paul Marat فیزیکدان و سیاستمدار فرانسوی که به نمایندگی کنوانسیون انتخاب شد، و در قتل عام ماه سپتامبر دست داشت. چنان به خونریزی علاقه مند بود که هر بارکسی را با گیوتین سَر می بریدند، کف می زد و شادمانی می کرد؛ و سرانجام به دست زنی به بنام شارلوت کُوردِه به قتل رسید.

۲. Bossuet نویسندهٔ روحانی عالیمقام فرانسوی (۱۶۲۷ ـ ۱۷۰۴) که در شوراندن کاتولیکها بر پرتستانها نقش عمدهای داشت.

آنتوانت (۹) ملکهٔ فرانسه دلم می سوزد ۴، امّا برای آن زن تیره روز بیشتر دلسوزی می کنم که در سال ۱۶۸۵ در زمان سلطنت لوئی کبیر، تا کمر برهنهاش کردند و به دیرکی بستندش، و بچهٔ شیرخوارش را از او گرفتند، و آن بچهٔ گرسنه پستان ورم کرده از شیرِ مادرش را می دید و جیغ می زد، و جلّد به این زن می گفت: «مذهبت را انکار کن تا رهایت کنم! شما دربارهٔ این عذاب تانتال ا چه می گویید؟ دربارهٔ آن مادر چه می گویید؟ آقا! به این نکته توجه داشته باشید که ضربه های هولناک انقلاب کبیر فرانسه،

\*. عضو سابق کنوانسیون؛ در این بحث، افرادی از ستمگران رژیم سابق را در مقابل کسانی که در دوران انقلاب بهستمگری مشهور شده بودند میگذارد، تا نشان دهد که در هر زمان از اینگونه اشخاص بودهاند؛ از جمله: (۱) کاریه، مسئول کشت و کشتارهای نسانت در سال ۱۷۹۳؛ (۲) مساکی دو مونترول Montrevel (۲) فرانیون دوباویل زسانت در سال ۱۷۹۳؛ (۲) مساکی دو مونترول ۱۶۳۶ و ۱۷۱۸؛ (۴) در اشوانیون دوباویل (۳) فسوکیه تسنویل Lamoignon de Bâville (۱۷۲۴ مامور کشتار پروتستانها در لانگدوی؛ (۵) مایار ۱۷۹۳ مالات ۱۷۶۳ از مردان بی رحم انقلاب و مسئول کشتار زندانیان؛ (۶) مایار ۱۷۹۳ مالات تساوت و از محرکان کشتار (۶) مسئول کشتار زندانیان؛ المدر روحانی دوشِین Duchêne از طرفداران قساوت و از محرکان کشتار پروتستانها؛ (۸) و تلیه المدانت دوشِی چهاردهم و از مسئولان سیاست قتل و شکنجهٔ پروتستانها؛ (۹) المدانت بود و لوئی شانزدهم را به دشمنی با انقلاب کبیر فرانسه وامی داشت. انقلاب رابطه او را متهم ساختند که بر ضد انقلاب فغالیتهایی داشته و با دشمنان خارجی انقلاب رابطه برقرار کرده است، و از این رو او را محاکمه و اعدام کردند.

۱. Tantal و را نسانه های قدیم یونان، تانتال پادشاه لیدی بود. روزی خدایان به دیدار او رفتند. او برای خوش خدمتی پسرش را کشت و غذایی برای خدایان فراهم آورد. ژوپیتر بر او خشمگین شد و او را به تشنگی و گرسنگی همیشگی محکوم کرد. او را در کنار چشمه ای قرار دادند، هر وقت می خواست آب بیاشامد، آب از او دور می شد، و در بالای سرش شاخه های درختان پر از میوه را می دید، و هر وقت می خواست میوه ای بچیند شاخه ها از دسترس او فراتر می رفتند. و به این ترتیب سخت ترین شکنجه ها را «تانتال» می نامند.

نتیجه اش نوازش مهرآمیزی بوده است برای نوع بشر. در چند کلمه بگویم که از آنچه در گذشته کرده ام بسیار راضی هستم.»

و بی آنکه به اسقف نگاهی بیندازد، با چند جمله به این بحث خاتمه داد: «بله، اعمال خشونت آمیزی که به پیشرفت و ترقی منتهی شود انقلاب نامیده می شود؛ و بعد از آنکه خشونتهای انقلاب به پایان رسید، همه متوجه می شوند که آن همه آزار و عذاب برای نوع بشر سودبخش بوده است.»

عضو سابق کنوانسیون به خوبی می دانست که با این بحث و گفت و گفت و گفت و سنگرهای روح اسقف را یک به یک تسخیر کرده است. امّا برای اسقف تنها یک سنگر باقی مانده بود که به او امکان می داد مقاومت کند، و کلماتی تند و تیز، و در عین حال قاطع و محکم به زبان آورد: «پیشرفت و ترقی خوب است، امّا باید در مسیر اعتقاد و ایمان به خداوند باشد. نیکی نمی توانند خدمتگزاران بی اعتقاد داشته باشد. افراد بی ایمان نمی توانند راهنمایان خوبی برای نوع بشر باشند.»

نمایندهٔ سالخوردهٔ مردم جوابی نداد. لحظه به لحظه لرزش بدنش بیشتر می شد. به آسمان نگریست. نگاه او با اشک در آمیخت. و اشک پلکهایش را مرطوب کرد، و به گونهٔ رنگ باختهاش سرازبر شد. و آنگاه با صدایی که به زحمت شنیده می شد، گفت: «آه! خدای من! ای برتر از خیال و وَهم و گمان!... تنها تو پایدار می مانی.»

اسقف به هیجان وصف ناپذیری دچار شده بود.

و آن مرد محتضر سالخورده، پس از لحظه ای سکوت، دستها را به سوی آسمان فرا برد، و گفت: «هستی بخش بی زوال وجود دارد، آنجاست. اگر از هستی مطلق برخوردار نبود، نهایتی داشت، و به عبارت دیگر، موجود نبود؛ امّا آن هستی بخش فناناپذیر وجود دارد، او هست، و آن هستی بخش فناناپذیر وجود دارد، او هست، و آن هستی بخش فناناپذیر «خدا» نام دارد.»

او آخرین کلمات را با صدایی بلند میگفت، و بر اثر جذبهای مرتعش شده بود. به گونهای سخن میگفت که پنداری باکسی حرف میزند، حال آنکه در این هنگام چشمهایش را بسته بود؛ و این هیجانات توش و توانش را بهپایان رسانده بود. تردیدی نبود که... آخرین ساعات عمرش رو بهپایان بود، واپسین دم نزدیک شده بود.

اسقف این نکته را دریافت. وقت برای پیرمرد تنگ بود؛ و او بهعنوان کشیش بهبالین وی آمده بود. دلسردی ابتدای این دیدار، بهنهایت هیجان تبدیل شده بود. بهچشمان فروبستهٔ مرد سالخورده خیره شد و دست پرچروک و یخ بستهٔ او را بهدست گرفت، و بهطرفش خم شد و گفت: «دم وابسین از آنِ خداوند است. حتماً دلتان نمی خواهد که دیدار ما در این لحظات آخر بی نتیجه بماند.»

حضو سابق کنوانسیون چشمانش را باز کرد. عظمت و وقاری که نمودار نزدیک شدن مرگ بود، بر چهرهاش سایه انداخته بود؛ با آرامشی که از قدرت روح او مایه می گرفت، و نه از ضعف او، گفت: «آقای اسقف! من عمری به تفکّر و تحقیق و تأمّل گذرانده ام. شصت ساله بودم که وطنم مرا فراخواند تا به خدمتش کمر ببندم؛ فرمانش را اطاعت کردم، برای وطنم با تجاوز و تعدّی مبارزه کردم و ظلمی را که بر کشورم مسلّط شده بود برانداختم و اصول و قوانینی را برقرار کردم که برازندهٔ وطنم بود. خاک وطنم را از لشکر مهاجمان پس گرفتم. فرانسه در خطر بود، سینه ام را سپر بلای او کردم. من ثروت و مکنتی ندارم، فقیر و بی چیزم، حال آنکه دارای بلای او کردم. من ثروت و مکنتی ندارم، فقیر و بی چیزم، حال آنکه دارای ترس فروریختن دیوارهایش، ناچار شدند با تیر حایل آنها را سَرِپا نگاه ترس فروریختن دیوارهایش، ناچار شدند با تیر حایل آنها را سَرِپا نگاه دارند. من در همان وقت، در کرچهٔ آربر ٔ ـ سِک ادر خانهٔ محقّری زندگی می کردم و خذای بخور و نمیری می خوردم و در همه جا به کمک محرومان

و سركوب شدگان وطنم مى شتافتم و رنجديدگان را تسلّى مى دادم؛ پارچه روی محراب کلیساها را پاره می کردم؛ این حقیقت دارد، امّا با آن پارچه ها میخواستم زخمهای وطنم را باندپیچی کنم. همیشه خود را موظّف و متعهد می دانستم که نوع بشر را به سوی روشنایی بیرم. چندین بار ناچار شدم که برای این منظور بیرحمانه عمل کنم، امّا مواردی هم پیش آمد که از دشمنان واقعی وطنم، یعنی همقطاران شما، حمایت کردم. در پتگم واقع در فلاندر، که مرکز کاخهای تابستانی سلاطین مِرُوَنژبَن ، بود، راهبان صومعهٔ اوربانیست ها را از دست مهاجمان نجات دادم، و از کشتار حتمى آنها جلوگيري كردم. من وظايفم را در نهايت قدرت، و به بهترين شکل بهانجام رساندم، و عاقبت مطرود و مغلوب و منکوب و بلازده و رسوا و فلکزده و ملعون شدم، و بهاین گوشه تبعیدم کردند. در این سالها احساس میکنم که گروهی بی شمار حقّ خود میدانند که به چشم موجودی ناچیز و فرومایه بهمن نگاه کنند؛ و من برای انبوه مردم نادان چهرهٔ دوزخیان را دارم، و بی آنکه کینهٔ کسی را در دل داشته باشم، این محكوميت مولود كينه را پذيرفتهام. اينك هشتادوشش سال دارم، و از عمرم بیش از دَمی باقی نیست. حال بگویید که از من چه توقعی داربد؟

اسقف گفت: «می خواهم که برای آمرزش روح شما دعا بخوانم.» او درمقابل اسقف زانوزده، واسقف درلحظه ای که سر بلند کرد، چهرهٔ عضو سابق کنوانسیون شکوهمند و باوقار بود؛ و در همان دّم جان داد.

وقتی که اسقف به خانه بازگشت، در افکار و تخییلاتی فرو رفته بود که کسی از چند و چون آن خبر نداشت. تمام شب دعا می خواند. فردای آن

<sup>1.</sup> Peteghem

۲. mérovingiens نخستین سلسلهٔ سلاطین کشور فرانسه که از اواخر قرن پنجم تا اواسط
 قرن هشتم میلادی بر این کشور حکومت کردند.

۳. urbanistes پیروان قوانین و مقررات مذهبی پاپ اوربان چهارم.

شب، چند نفر از روی کنجکاوی دل بهدریا زدند و سعی کردند از او دربارهٔ عضو سابق کنوانسیون چیزهایی بپرسند. اسقف در پاسخشان تنها دست بهسوی آسمان می برد؛ و از آن روز به بعد، مهر و محبّت و همدلی او با مردم ناچیز و دردمند دو چندان شد.

هر کس در حضور او کوچکترین اشارهای به آن مرد سالخوردهٔ «بیرحم و خون آشام» می کرد، به اضطراب و دِلواپسی عجیبی دچار می شد. در واقع، آشنایی با افکار و عقاید آن عضو سابق کنوانسیون، در نزدیک شدن اسقف به مرزهای کمال بی تأثیر نبود.

این دیدار «کشیشانه» در واپسین دَم، طبعاً بهانهای به دست گروه بالانشین آن شهر کوچک داد، که یاوه هایی به هم ببافند، و بگویند: «اصلاً لازم بود که اسقف به بالین چنین مردی برود؟ مردی که انقلابی بود و بی ایمان، و انتظار توبه از او نمی رفت. پس چرا به آنجا رفته بود؟ به چه منظور؟ شاید از روی کنجکاوی تا بداند که این مرد چگونه جان به شیطان می سیارد.»

روزی یکی از آن قماش زنان پُر ادّعا و گستاخ، که خود را صاحب ذوق و فکر میدانند، با تمسخر به اسقف گفت: «عالیجناب! همه می خواهند بدانند که چه وقت عرقچین سرخ بر سر می گذارید؟»

استفف در جیواب گفت: «اوه! سیرخ، رنگ زنندهای است؛ امّا خوشبختانه کسانی که از عرقچین سرخ ابیزارند، به کلاه سرخ احترام می گذارند.»

۱. عرقچین سرخ که از روم قدیم به یادگار مانده بود، در دوران انقلاب به علامت آزادی خواهی تبدیل شده بود؛ امّاکلاه سرخ را کاردینالها بر سر میگذاشتند.

### باريكبيني

اگر کسی از این چیزها که گفتیم، به این نتیجه برسد که عالیجناب میریل اسقفی «فیلسوف مآب»، یا اسقفی «میهن پرست» بوده، به دام اشتباه افتاده است. دیدار او با عضو سابق کنوانسیون با آنکه نوعی «همگرایی» به دنبال داشت، امّا در واقع این دیدار او را به حیرت فرو برد، و نرم تر از پیشش کرد، و بیش از این نبود.

هر چند که عالیجناب مرد سیاسی نبود، جا دارد که در اینجا در نهایت اختصار قضیه را روشن کنیم که برخورد او با وقایع سیاسی آن روزگار چگونه بود. برای آنکه بدانیم در چه مواردی ناچار بهموضمگیری می شد، باید چند سالی به عقب برگردیم.

چندی پس از ارتقای میریل به مقام اسقفی، امپراتور به او و چند اسقف دیگر لقب بارون اعطاکرد، و چنانکه مشهود است، بازداشت پاپ در شب پنجم یا ششم ژوئیه ۱۸۰۹ اتفاق افتاد، و به همین مناسبت به اشارهٔ ناپلئون، او و عدّه ای از همردیفانش را به شرکت در شورایی از اسقفان فرانسه و ایتالیا فراخواندند. اجلسات این شوراکه در تنردام

۱. baron ، درجهای از اشرافیت، بین ویکنت و شوالیه.

٢. عاليجناب ميوليس نيز، كه حدس زده ميشود الكوى واقعى ويكتور هوگو براي خلق

تشکیل می شد، در پانزدهم ژوئن ۱۸۱۱ زیر نظر عالیجناب کاردینال فِش گشایش یافت. عالیجناب میریل یکی از نودوپنج اسقفی بود که به آن شورا دعوت شده بود، امّا تنها در یک جلسهٔ رسمی و چند جلسهٔ مشورتی حضور یافت. ظاهراً وجود این اسقف که در منطقه ای کوهستانی و در میان روستائیان محروم، و در دل طبیعت انجام وظیفه می کرد، در میان آن شخصیتهای عالیقدر و عظیم الشأن روحانی نا هماهنگ بود؛ بخصوص که گاهی چیزهایی از زبانش می پرید، و مسائلی را در میان می گذاشت که حال و هوای مجلس را دگرگون می کرد. به همین سبب، زباد در پاریس نماند و زود به دینی بازگشت. هر وقت که علّت بازگشت زود هنگامش را می پرسیدند، در جواب می گفت: «من مایهٔ عذابشان بودم؛ چون هوای کوهستان را به آنجا برده بودم، و در آن محیط بسته، محکم در گشوده ای را داشتم.»

یک بار نیز گفته بود: «چگونه بگویم؟... آن عالیجنابان همه از زُمرهٔ شاهزادگان بودند، امّا من اسقفی هستم روستانشین.»

حقیقت آن بود که حرفهایش را نیسندیده بودند؛ از جمله شبی در آن سفر، در حضور یکی از همکاران بسیار صاحبنام و عنوانش، این کلمات از زبان او پریده بود: «زر و زیورهای زیبا، فرشهای زیبا، و خدمتگزاران زیبا مایهٔ زحمت آدمی هستند؛ من اصلاً دلم نمیخواهد که از این جور چیزهای زائد داشته باشم، و شب و روز ناچار باشم که مزاحمتشان را تحمّل کنم. من باید به فکر کسانی باشم که گرسته اند، و کسانی که از سرمای زمستان آزار می بینند، و کسانی که فقیرند، و بسیار فقیر.»

در ضمن، این را هم بگوییم که از تجمّل بیزار بودن، چندان باب میل هوشمندان نیست، زیرا به تعبیری بیزاری از هنر است. با این وصف، نزد

عالیجناب میریل باشد، از کسانی است که در این جلسات شرکت میکرد و استقلال رأی

اصحاب واقع بین کلیسا، جز در مراسم نمایشی و رسمی، تجمّل نوعی گیناه است. ظاهراً تجمّل پسندی از عاداتی است که با احساسات نوعدوستانه ارتباط چندانی ندارد؛ و کشیش اگر ثروتمند باشد، در خلاف این جهت است. چون کشیش باید در کنار فقرا جای داشته باشد. که مگر کسی می تواند شب و روز با تیره روزی ها و پریشان حالی ها و شوربختی ها در تماس باشد، و غبار این همه فقر و درماندگی بر چهرهٔ او نشیند؟ مگر کسی می تواند شب و روز نزدیک آتش بنشیند و احساس گرما نکند؟ مگر کسی می تواند در کنار آتش کار کند، و نه یک تار مویش بسوزد، نه یک ناخنش سیاه شود، نه عرقی بریزد، نه خاک و خاکستری آلودهاش کند؟ نخستین مدرک نیکوکاری، بخصوص برای یک کشیش فقر اوست.

بى ترديد، عاليجناب اسقف ديئي بههمين چيزها فكر ميكرد.

نباید توقع داشته باشیم که عالیجناب اسفف، در وقایع بحرانی آن روزگار، که با مسائل سیاسی به هم پیوسته بود، سهم عمدهای به عهده بگیرد. حقیقت آن است که میریل در کشمکشهای مذهبی آن دوران موضعگیری نمی کرد، و در اختلافات بین دولت و کلیسا کنار می نشست و سکوت می کرد. امّا اگر زیر فشارش می گذاشتند تا موضع خود را معین کند، پیشتر جانب کلیسای روم را می گرفت تا اصحاب کلیسای فرانسه را. و چون ما تصویری از او می سازیم و نمی خواهیم که در این زمینه چیزی ناگفته بگذاریم، ناگزیر از افشای این مطلیم که از ۱۸۱۳ به بعد، که ناپلئون رو بهضعف و زوال می رفت، عالیجناب اسقف، سرد و بی اعتنا به او می نگریست، و تظاهرات خصومت آمیز بر ضد امپراتور را تأیید می کرد. هنگامی که ناپلئون پس از عزل از سلطنی، دوباره قد عَلَم کرد، و از جزیرهٔ هنگامی که ناپلئون پس از عزل از سلطنی، دوباره قد عَلَم کرد، و از جزیرهٔ شادی می کردند، اسقف از نزدیک شدن به این جمع پرهیز داشت، و حاضر نشد حکمی، بدهد که در حوزهٔ اسقفی او، برای امپراتور در دوران

حکومت صد روزهاش دُعای همگانی بخوانند.

میریل علاوه بر خواهر، دو برادر هم داشت، که یکی ژنرال بود و دیگری فرماندار؛ او غالباً با آنها مکاتبه داشت. تنها یک بار به علّتی از برادر ژنرال خود دلگیر شده بود؛ زیرا او که، هنگام بازگشت ناپلئون از جزیرهٔ الب، فرماندهی هزارودویست سرباز را به عهده داشت و مأمور بود جلو ناپلئون را بگیرد، به عمد، ترتیبی داد که امپراطور از این مهلکه بگریزد و به پایتخت بازگردد. امّا با برادر دیگرش، که مدتها مقام فرمانداری داشت و نیک نفس و برازنده بود و بعد از بازنشستگی در باریس در کوچهٔ کاست! اقامت گزیده بود، روابط خوبی داشت.

حالیجناب میریل نیز گاهی از کسانی جانبداری میکرد و گاهی از کسانی دلگیر می شد، و گاهی ابر خم جانش را فرا میگرفت و سایهٔ گذران و قایع، از آسمان روح بزرگ و آرام او، عبور میکرد. بیگمان، چنان مردی بهتر بود که عقاید و موضع سیاسی مشخصی نداشته باشد. امّا این سخن را بد تعبیر نکنید؛ آنچه امروز به آن اعقاید سیاسی» میگویند، با افکار و تمایلات ترقیخواهانه، و آرمانهای والای وطنبرستانه و دموکراتیک و انسانی، که پایه و مایهٔ هر نوع کوشش و تلاش خردمندانهای است، بسیار فرق دارد. ما بی آنکه بخواهیم قضیه را بشکافیم، به زبان ساده میگوییم: فرق دارد. ما بی آنکه بخواهیم قضیه را بشکافیم، به زبان ساده میگوییم: زلال او در سیر ملکوتی اش، با تلاطم امور دنیوی برخورد نمی کرد، و زلال او در سیر ملکوتی اش، با تلاطم امور دنیوی برخورد نمی کرد، و نگاهش تنها به آن سه گانه روشنایی ناب، یعنی حقیقت و عدالت و نیکوکاری، دوخته می شد.

با قبول این مسأله که خداوند عالیجناب بَین ژنو را برای دنیای سیاست نیافریده بود، این نکته را میگوییم و میگذاریم که ما مقاومت و اعتراض

١. اين جزئيات در مورد دو برادر كوچكتر عاليجناب ميوليس نيز صادق است.

او را در اوج عظمت ناپلئون، که به قصد دفاع از آزادی و حق بود و از خوف و خطر خالی نبود، تأیید و تحسین میکنیم؛ امّا ادامهٔ این مخالفت را در دوران ضعف، و اواخر دوران ناپلئون نمی پسندیم. زیرا در اوج اقتدار مردان بزرگ موضع مخالف داشتن مطلوب است، و برعکس وقتی که آنان در سراشیبی سقوط می افتد، دیگر درگیری با آنان خوب و پسندیده نيست. ما مبارزهٔ تو أم با خوف و خطر را دوست مي داريم. در هر حال، کسانی که از ابتدای امپراتوری نابلئون در برابر او ایستادگی می کردند، حق داشتند که تا آخر در قلع و قمع حریف پیش بروند، امّا کسی که در اوج قدرت امپراتور در مخالفت چندان استوار و سرسخت نبود، در هنگام ضعف و سستی آن مرد قدرتمند، بهتر آن بود که خاموش بماند. زبرا تنها یگانهٔ بی همتاست که آدمی را به اوج عظمت می رساند، و کیفر مشروع سقوط نیز در اختیار اوست؛ و ما باید در برابر مشیّت الهی تسلیم باشیم. از سال ۱۸۱۲، ناپلتون به سراشیبی ضعف و سستی افتاد. در ۱۸۱۳، نمایندگان خاموش مجلس، بهجنب و جوش افتادند و بدون هیچگونه تعصّب و غیرت، فرصت طلبانه سکوت خود را شکستند، که حاصل کارشان جز ننگ و نفرت نبود. در سال ۱۸۱۴، مارشالهای خائن، در برابر سِنائی که از لجنزاری بهلجنزار دیگر میغلتید، افتخارات و مقدّسات قبلی خود را بهبادِ تحقیر و توهین گرفتند، و روی بتهایی کمه تبا دیروز مي پرستيدند آب دهن انداختند و از اعتقادات پيشين خود روي گرداندند؛ در ۱۸۱۵، در ایّامی که فضا از بلایر شده بود و فرانسه در چنان فضائی به حال تشنّج افتاده بود، و هر كس، كم و بيش، مى توانست سرانجام ناپلئون را در غرقاب واترلو حدس بزند، و تأیید و تحسین دردناکِ ارتش و ملت، برای ناپلئون، چیزی جز استهزا در بر نداشت، طبعاً اسقف دینی با آن روح شریف باید این حقایق را درک می کرد، و با آنکه استبداد را نمی پستدید، وقتی ناپلئون را در کنار گودال هول آور سقوط میدید، بایستی این نکته را در می یافت که چه باشکوه است و چه گیرا که یک ملت بزرگ و یک مرد بزرگ در کنار غرقاب همدیگر را در آغوش بگیرند. از این موضوع که بگذریم، میریل راستگو بود و درست کردار، با انصاف و عاقل، متواضع و لایق، نیکوکار و نیک خواه، که نیک خواه بودن خود بُعدِ دیگری از نیکوکاری است. مردی بود روحانی و در عین حال اندیشمند، و انسانی تمام عیار.

حتّی دربارهٔ مسائل سیاسی که ما او را بهباد ایراد و انتقاد گرفتیم و به جِد افکار او را نقد و بررسی کردیم، آسانگیر و بی تعصّب بود. در همین ایّام، یکی از درجه داران گارد قدیم ناپلئون را به شغل دربانی در شهرداری دینی گمارده بودند. او کسی بود که در جنگ آسترلینتز ا نشان افتخار گرفته بود و حتّی بعد از تبعید ناپلئون و تغییر اوضاع، همچون عقاب مُدافع تیز چنگ آن امپراتور بود. گاهی آن بیپچارهٔ تیره روز، از روی بی فکری، حرفهایی از زبانش می پرید، که آن را «فتنه انگیز» می شمردند. بعد از آنکه تصویر نیمژخ ناپلئون را از روی نشانهای افتخار حذف کردند، او دیگر لباس رسمی آش را نمی پوشید. و با احترام و اخلاصی بی نهایت، تصویر و حاضر نبود تصویر دیگری به جای آن سوراخ مانده بود، ناپلئون را از روی نشان خود در آورده بود، که جای آن سوراخ مانده بود، و حاضر نبود تصویر دیگری به جای آن بگذارد؛ میگفت: اگر بمیرم، و حاضر نیستم نشانی با تصویر آن سه علف هرز ۲ بر سینهٔ خود نصب کنم! و حاضر نیستم نشانی با تصویر آن سه علف هرز ۲ بر سینهٔ خود نصب کنم! و با کمال بی پروایی، و با صدای بلند، لوئی هیجدهم را مسخره می کرد و با کمال بی پروایی، و با صدای بلند، لوئی هیجدهم را مسخره می کرد و میگفت: «این پیرمرد نِقرِسی را، که گِترِ ۳ انگلیسی می بندد، بهتر است با

۱. Austerlitz، میدان جنگ فرانسه با ارتش اتریش و روسیه بود. این نبرد، که ناپلئون در آن دشمنان را شکست داد، از بزرگترین پیروزیهای نظامی او بهحساب می آید.

۲. در دوران بازگشت سلطنت جمهوریخواهان، طرفداران ناپلتون از نوارهایی با نقش
 گلهای زنبق، که مرسوم شده بود، و عدّهای کلاه گیس خود را با آنها آرایش می دادند، بیزار بودند، و نقش گلهای زنبق را نقش علفهای هوز می نامیدند.

۳. guêtre قطعهای از پارچه که قسمت پایین ساق و بالای کفش را میپوشاند، و برای

آن کلاه گیسش که نواری با نقش گل زنبق دارد به آلمان بفرستند.» و چه لذّتی می برد که به آلمان و انگلیس، یعنی دشمنان ناپلئون، مشترکا و در یک جا دشنام داده بود؛ و عاقبت آن قدر به این بازی ادامه داد تا از شهرداری بیرونش کردند، و با زن و فرزندانش در کوچه ها سرگردان و گرسنه ماند. امّا اسقف او را در نزد خود خواند، و با ملایمت سرزنش کرد، و به دربانی کلیسایش گماشت.

عالیجناب میریل در حوزهٔ اسقفی خود یک روحانی واقعی بود و دوست همهٔ مردم.

در طی نه سال، پارسایی و رفتار محبت آمیزِ عالیجناب بینونو باعث شده بود که مردم دینی به او همچون پدر احترام بگذارند، و مِهر او را در دل بگیرند؛ و حتّی در مورد ناپلئون نیز برخوردِ او را نادیده میگرفتند، که مردم، این گلهٔ ناتوان و زود باور، امپراتور را میپرستیدند و اسقف خود را دوست می داشتند.

محافظت کفش از باران و برف و گِل به کار می رود (فرهنگ فارسی).

## تنهايي عاليجناب بينؤنوا

معمولاً جوخهای از کشیشان در اطراف هر اسقف گرد می آیند، همچنانکه گروهی از افسران جوان در پیرامون هر ژنرال. این جوخهها را سن فرانسوا دُو سال ۱، روحانی پرهیزکار و دوست داشتنی، «کشیشان ناآزموده» می نامید. هر مقام و هر منصب شیفتگانی دارد، و همیشه عدّهای برای تصاحب آن بهصف ایستاده اند. هیچ صاحب قدرتی در عالم نیست که عدّهای زیر عَلَم او گرد نیایند، و هیچ صاحب مال و مُکنتی نیست که دم و دستگاهی برایش ترتیب ندهند. جویندگانِ آیندهٔ درخشان نیست که دم و دستگاهی برایش ترتیب ندهند. جویندگانِ آیندهٔ درخشان مسندنشین برای خود ستاد و بارگاهی دارد. هر اسقفِ صاحب نفوذ دار و دستهای دارد از کودکان زیبای دوره دیده، که در قصرش دور او حلقه می زنند و از او فرمان می برند؛ و همه در انتظار لبخند مهرآمیز آن می زنند و از او فرمان می برند؛ و همه در انتظار لبخند مهرآمیز آن عالیجنابند. اگر یک شمّاس مورد توجّه اسقف باشد، بی تردید راهِ ترقی و هموار است. که به هر روی راهِ ترقی را باید پیمود؛ رسالت، لیاقت را

۱. این فصل و فصل بعدی را مؤلف در تبمید نوشته و به کتاب افزوده است.

۲. Saint - François de Sales (۱۶۲۲ - ۱۵۷۷) اسقف پرهیزکار و خیراندیش شهر ژنو و صاحب تألیفات مشهور.

٣. شمّاس (بر وزن رَمّال) خادم معبد وكلبسا.

#### حقیر نمی شمارد.

همچنانکه در هر جا و در هر بارگاه بلندپایگان کیلاه بزرگ بر سر میگذارند، در کلیسا نیز کلاههای بلند و نوک تیز و بزرگی وجود دارد، و صاحب کلاهان اسقفهایی هستند نامآور و توانگر و پُر درآمـد و فـمّال و زرنگ، و مورد قبول عام. آنان هم در امور عِبادی مهارت و استادی دارند، هم در جلب احترام مردم، و در عین حال، در سراسر حوزهٔ روحانی خود بهنیازمندان کماعتنا و بی توجهند. چون از یک سو روحانی اند و از سوی دیگر سیاستمدار؛ و بیش از آنکه کشیش و روحانی باشند، رئیسند و رهبر. خوش به حال کسی که مُقرّب آنهاست! این روحانیون معتبر و بانفوذ باران گرم و رحمت خود را بر مقرّبان دستگاهشان، و جوانانی که بهامید ترقى گوش به فرمان آنها... هستند، نور مى بارند، و قاعدتاً مسئوليت صدقات و خیرات، سرپرستی امور اداری، و مناصب و مقامات چرب و نرم کلیسایی را بهبرگزیدگان خود می سپارند، و در آن حال که خود پیوسته پیش می روند، اقمارشان نیز در طی مراحل ترقی دنبال آنها حرکت میکنند. جمعاً به یک منظومهٔ شمسی مُدام در سیر و حرکت میمانند. بزرگان نور می پاشند، و دنباله روان از آنان نور می گیرند، و زیردستان هر چه در راه ترقی و تعالی بهدست می آورند، به هر یک از زیردستان نیز سهم کوچکی میرسانند. و «رٌم» حیّ و حاضر در اختیار آنهاست، در این جمع، کشیش می داند که اسقف خواهد شد، و اسقف می داند که كاردينال خواهد شد، و شما راكه مقرّب او هستيد با خود بهجلسهٔ انتخاب پاپ خواهد برد و بر مسند دادگاهِ روحانیت خواهد نشاند و رَدایِ مُجلّل دريار پاپ را بر دوش شما خواهد افكند. شما تا آنجا خواهيد رفت كه مُجري بي واسطهٔ احكام پاپ خواهيد شد، و سپس حاجب دربار پاپ. از حاليجناب تا عاليجاه، و از عاليجاه تا عظيم الشأن، و از عظيم الشأن تا حضرت قُدسی مآب قدمی بیش نیست. و در آخر این خط باید منتظر

انتخاب نهائی ماند تا دودی از لولهٔ دودکش روی بام بالا رود. و با این حساب، هر عرقچین کشیشی احتمال دارد که روزی به تاج پاپی تبدیل شود. و کشیش در این زمان، یگانه کسی است که می تواند سلسله مراتب را طی کند و به مقام شاهی برسد. و چه شاهی! از همهٔ شاهان بالاتر و قدر تمندتر! مدرسهٔ روحانیت چه آرزوهای بزرگی در دل شاگردان خود می پرورد! و شاگردان نوجوان این مدرسه، که سرخی شرم برگونه دارند و سرود می خوانند، کوزهٔ شیر پرت را از همین وقت بر دوش دارند. و کسی چه می داند؟ چه بساکه این آرزوها روزی جامهٔ عمل بپوشد. و شاید این آرزوها از ایمان محض برخاسته باشد، که وقتی که ایمان، به این حد از اعتماد و اطمینان برسد، فریبنده خواهد شد.

و امّا عالیجناب بمین و نوره فروتن بود و بی چیز، و کارهای عجیبی می کرد، که خاص خود او بود. از کلاهداران و تاجوران این دستگاه نبود. به همین جهت، از آن گروه کشیشان جوان و جاه طلب، کسی در اطراف او نبود؛ و دیدیم که در شورای اسقفان پاریس نیز وضع درخشانی نداشت. بدین گونه، گمان نمی رفت که کسی بتواند در کنار این پیرمرد گوشه نشین به آیندهٔ درخشانی برسد، و نهال آرزوهای آنچنانی در سایهٔ او به بار نمی نشست. کشیشان و نایبان حوزهٔ او کسانی بودند غالباً جاافتاده و

۱. در جریان انتخاب پاپ جدید، وقتی که در جلسهٔ بزرگان روحانی در واتیکان، بعد از ساعتها نُسور و مشورت پاپ جدید انتخاب می شود، آتشی روشن می کنند. و دودی از لولهٔ دودکش روی بام بیرون می آید؛ و پیروان که در بیرون ایستاده اند، با مشاهدهٔ آن دود در می یابند که پاپ جدید انتخاب شده است.

۲. Perrettě اشاره بهقصهای از فونتن، که دخترکی بهنام پرت، که کوزهٔ شیری بر دوش دارد، و برای فروش آن بهشهر می رود، در بین راه با خود خیالبافی می کند، که با پولی که از فروش شیر بهدست می آورد چه کارها که خواهد کرد و به کجاها خواهد رسید، امّا پیش از آنکه به شهر برسد، کوزهٔ شیر به زمین می افتد و می شکند و آرزوهایش نقش بر آب می شود.

سالمند و خیرخواه؛ و کم و بیش، مانند خود او، جزوِ آحاد مردم بودند و در خدمت این حوزهٔ اسقفی به پیری رسیده بودند، بی آنکه آرزوی کاردینال شدن داشته باشند. همگی به اسقفشان شباهت داشتند، با این تفاوت که آنان به پایان راه خود رسیده بودند، و او به نهایت سعی خود رسیده بود. و چون امکانات رشد و ترقی در پناه عالیجناب بین و و و و و د د داشت، کشیشان جوائی که زیر دست او کار می کردند، از این و آن توصیه می گرفتند تا به حوزه های اسقفی اِکس ۱، یا اُش ۲، منتقل شوند؛ و به شتاب دیئی را ترک می گفتند. زیرا، باز هم می گوییم که این جوانان در نهایت می خواستند پیشرفت کنند، و زندگی در مجاورت مرد پارسایی، که به طواهر دنیوی، پشت پا زده بود، خالی از خطر نبود؛ زیرا احتمال داشت که بیماری درمانناپذیر او به آنها سرایت کنید، و مجبور باشند با فقر بسازند و این بود دلیل تنهایی عالیجناب که بیماری درمانی که ما در جامعهٔ تیره و تاری زندگی می کنیم. در این بیامهه توفیق و ترقی از لبالب شدن ظرف فساد، و بیرون ریختن قطرات آن به دست می آید.

در ضمن، این را هم بگوییم که موفقیت چیزی است بس مهیب که با لیاقت تشابه کاذبی دارد و آدمی را فریب می دهد. برای عوام موفق شدن، کم و بیش همان تفوق یافتن است. موفقیت علاوه بر عوام، بزرگانِ تاریخ را نیز فریب می دهد. ژوونال ۳، و تاسیت ۳ تنها کسانی هستند که به این موضوع توجه داشته اند. در روزگار ما یک نظریهٔ تقریباً رسمی و فلسفی،

1. Aix

#### 2. Auch

۳. Juvenal یا ژورنالیس، از شاعران روم قدیم (۴۲ ـ ۱۴۵)، که در اشمار خود ممایب
 اخلاقی رومیان و کارهای ناشایست بزرگان کشور را توصیف میکنند.

۴. Tacite یا تاسیتوس، مورخ لاتینی که در آثارش از شیوع فساد اخلاقی در اجتماع انتقادهای تندی دارد.

در نهایت صمیمیّت وارد خانهٔ موفقیّت شده و به خدمت او کمر بسته است. این نظریه می گوید: «موفق شدن، به هر قیمتی که باشدا» و این، نظریهٔ فلسفی عصر حاضر است. ترقی و پیشرفت به هر ترتیبی که باشد، نشانهٔ لیاقت است؛ حتّی اگر در بخت آزمایی برنده شوید، مرد لایقی خواهید بود. هر کس پیروز شود، مورد احترام است. همه چیز در این نکته نهفته است که سفیدبخت به دنیا بیایید؛ خوش اقبال باشید، بقیهٔ چیزها خود به خود درست می شود. اگر چند مرد بزرگ و انگشت شمار را که روشنایی بخش قرن ما هستند کنار بگذریم، ستایش و تجلیل از معاصران به علّت نزدیک بینی است. در این ایّام، مطلاً را به جای طلا می گذارند. نارسیس اپیر، عوامانه خود را میستاید و عوامیگری را تأیید میکند. آن قدرت شگرفی که موسی، اشیل، دانته، میکل آنژ، و ناپلتون را می آفریند چیز دیگری است؛ فرومایگان و صاحبان افکار عوامانه هرکس را، بههر شکل که موفق شده باشد، با هیاهو و جنجال بزرگ جلوه می دهند و او را در کنار بزرگان عالم جای می دهند. اگر یک کارمند دفتر اسناد رسمی نمایندهٔ مجلس شود؛ اگر یک کورنی ۲ دروغین، تیریدات ۳ بنویسد؛ اگر یک خواجه، حرمسرایی ترتیب بدهد؛ اگر یک پرودم نظامی تصادفاً در یکی از جنگهای این زمان به پیروزی برسد؛ اگر یک داروفروش برای ارتش «شومبراموز» كفش مقوّايي درست كند، و با فروش مقوّا بهجاي چرم چهارصد هزار فرانک، به دارایی خود بیفزاید؛ اگر یک فروشندهٔ دوره گرد با زن رباخواری ازدواج کند و از این زناشویی هفت هشت

۱. Narcisse نارسیس جوان خوبرویی بود که خود را در آب زلال دریاچهای دید و مفتون خرد شد، و برای رسیدن بهوصال معشوق، که کسی جز خود او نبود، لغزید و در آب افتاد و به گل نرگس تبدیل شد.

۲. Corneilie ، پدر تراژدی فرانسه (۱۶۰۶ ـ ۱۶۸۴).

میلیون وجه نقد زایبده شود، که او پدر و رِبا مادر آن است؛ اگر مُباشرِ املاک یکی از خانواده های سرشناس ناگهان ترک خدمت کند، و آن قدر ثروت اندوخته باشد که به وزارت دارایی منصوب شود؛ اگر یک واصظ بی نام و نشان، بعد از مدّتها باد در دماغ افکندن، به مقام اسقفی برسد؛ و اگر مردم اینگونه چیزها را نبوغ بنامند، همچنانکه چهرهٔ «موسکتن» را زیبا، و بالاتنهٔ کلود را «عظیم» می گفتند، باید گفت که اینها جای پنجهٔ پای اردکها را بر ماسه های کنارِ مرداب، با نقش پُر شکوه ستارگان آسمان عوضی گرفته اند. ا

در این نکته ها اشاره هایی است به مسائل گوناگون؛ گورنی دروغین کنایه ای است به «کامپستون» نمایشنامه نویس و شاعر؛ پرودم نظامی به ولینگنن؛ موسکثن Mousqueton خدمتکار برتوس است در «سه تفنگدار»، و کلود یا کلودیوس یکی از امپراتوران روم قدیم است (ایو گی).

## یندارهای او

از نظر احکام و اصول آیین اُرتدکس دربارهٔ عالیجناب اسقف دینی کاوش و بررسی نمی کنیم، که در برابر پاکی و شفّافیت روح او احساسی جز احترام نمی توان داشت؛ و ایمان قلبی پشتوانه و تضمینی است برای و جدان مرد عدالت پیشه. وانگهی، چنانکه قبلاً شرح دادیم، امکان گسترش همهٔ فضایل انسانی را در آبینی متفاوت با اعتقادات خودمان می پذیریم.

در جواب این سؤال که اسقف دینی دربارهٔ این اصل دینی، یا آن حُکم الهی چه نظر و عقیدهای داشت، می گوییم که جز گور کسی از این اسرار پنهان آگاه نیست؛ زیراگور تنها جایی است که آدمی برهنه و بی پیرایه وارد آن می شود. امّا در این نکته تردیدی نباید داشت که مسائل اعتقادی را یا ریا و نادرستی حلٌ نمی توان کرد؛ زیرا در الماس فساد راه نمی یابد، و ایمانِ او در حدّ توانِ او بود و غالباً به زبان می آورد که: «به خدا ایمان دارم.» و هر وقت که کار خیری انجام می داد و رضای و جدانش را احساس می کرد، پنداری کسی به آهستگی در گوش او می گفت: «تو مرد باخدایی هستی.»

۱. orthodox یکی از مذاهب مسیحیت، که در ۱۰۵۴ از کملیسای کماتولیک ژم جدا و مستقل شد؛ و این آیین در صحّت و استحکام اعتقاد و عمل به آن، اصرار دارد.

به گمان ما آنچه باید به خاطر سیرد آن است که در ورای این مطالب، و فراتر از مسائل ایمانی، عشقی داشت بی حدّ و مرز؛ گاهی فریاد می زد: «بسیار دوست بدارید!» او اشخاص «موقر و متین»، و افراد «منطقی و معقول» برای «بسیار دوست داشتن» ، و این نوع هیجانات او تعبیر و تفسیرهای خاصی داشتند، و در این دنیای غمانگیز، که به خو دیرستان امکان فضل فروشی می دهد، او را به علّت عشق مفرطش نازی طبع و شكننده مي پنداشتند؛ و اين عشق بي حدّ و مرز او خيرخواهي بي پيرايهٔ او بود، شرح دادیم و دیدید که همهٔ نوع بشر را در بر می گرفت، و حتی گاهی از این پیشتر می رفت و به اشیاء نیز می رسید. هیچکس و هیچ چیز را حقیر نمی شمرد. برای همهٔ مخلوقات خداوند دیسوری می کرد. حال آن که ما دیده ایم که هر انسان، و حتّی بهترین انسان، بی آنکه خود بخواهد و بداند، گاهی جانوران را می آزارد. اسقف دینی از چنین خشونتی سهم نبرده بود. البته در این مسیر تا مرز بر همنان پیش نمی رفت. امّا این کلام اصحاب کلیسا او را به تفکّر و تأمّل وامی داشت، که میگویند: «چه کسی می داند که روح جانوران به کجا می رود؟». زشت رویی و عیب و نقصهای ظاهری، معذّبش نمی کرد، و از کسی به این جهات فاصله نمی گرفت، بلکه متأثر می شد، و دنسوز و همراه چنین کسانی بود. سعی می کود با فکر و تأمّل از ظواهر فراتر برود، و علتها را بیابد، یا تعبیر و تفسیری برای اینگونه چیزها بیداکند. پنداری در آن حال دعا میکرد و از خداوند میخواست که در عقوبت آدمیان تخفیف بدهد. بی خشم و هراس، در هر چیز دقیق می شد.

ا. يهلاتين Credo in Patrem.

به لاتین quia mulum amavit که مسیح این جمله را دربارهٔ مادلن، گناه کار توبه کرده می گوید: «برای آنکه بسیار دوست می داشت، آمرزیده شد (انجیل لوقا، باب هفتم، آیه ۴۷).

۳. کنایهای است از آیینی که حیوانات را مقدّس میشمارد.

کار او به یک زبان شناس می ماند که خطوط محو شدهٔ سنگ نوشته ها را به هزار زحمت می خواند. او نیز کوشش می کرد تا راز بی نظمیها و بی قاعدگیهای طبیعت را دریابد. و این تخیّلات گاهی چنان او را مجذوب می کردند که کلمات عجیبی از زبانش می پرید؛ یک روز صبح، که در باغچه تنها بود و در عالم خیال فرو رفته بود، و متوجّه نبود که خواهرش در چند قدمی پشت سر اوست، ناگهان مکث کرد و به عنکبوت سیاه و پرمو و مهیبی خیره شد، و خواهرش به گوش خود شنید که آهسته با خود می گفت: «حیوان بیچاره! زشتی که گناه او نیست!»!. چرا این کارهای کودکانه و در عین حال ملکوتی او را ناگفته بگذاریم؟ کودکانه است؟ باشد! امّا سن فرانسوا داسیز ، و مارک اور ل ، نیز چنین فضایل کودکانه ای داشتند. روزی عالیجناب اسقف برای آنکه موری را زیر پا له نکند، چنان از جا پرید که پایش پیچ خورد!

بدینگونه میزیست این مرد پارسا، و حتّی گاهی در باغچهاش روی نیمکتی به خواب میرفت، و در این حال ستایش انگیزتر می شد.

اگر داستانهای ایّام جوانی، و هوسبازیهایش را باور کنیم، معلوم می شود که مردی بوده است عاشق پیشه و شاید تند و تیز و احساساتی. با این حساب، مهرورزی اش به همهٔ عالم شاید جزئی از طبیعت او بود، و آنگونه احساسات عاشقانه در روح او، با گذشتِ ایّام، در نتیجهٔ ایمان کامل او، ذرّه ذرّه پالایش یافته بود. زیرا همچنانکه قطره های آب روی یک

در این «کلام عجیب» به فرضیهٔ تناسخ نزدیک می شود، که سالها بعد این فکر در نویسنده رشد می یابد و در مجموعه اشعار «مکاشفات» می گوید: «من عنکبوت را درست دارم، گزنه را دوست دارم، زیرا همه از آنها بدشان می آید!»

Saint François d'Assise . ٢ روحاني بسيار باتقوا.

۳. Marc - Aurèle یا مارکوس اورلیوس، امپراتور خیراندیش و پرهیزکار و دانشمند روم قدیم.

تخته سنگ شیارها و نقشهایی پدید می آورد، شیارها محو می شوند، و نقشها باقی می مانند.

در سال ۱۸۱۵ چنانکه گویا یک بار گفته ایم، هفتادوپنج سال از سن او می گذشت، امّا بیش از شصت ساله نمی نمود. کشیده قامت بود، و کمی چرب و چاق. برای رفع این عیب، هر روز ساعتها پیاده روی می کرد؛ محکم قدم برمی داشت، پشتش بسیار کم خمیده بود. و ما از نقل این جزئیات نمی خواهیم نتیجه ای بگیریم. پاپ گراگوار شانزدهم نیز در هشتاد سالگی خنده رو بود و راست قامت. امّا این امتیازات مانع از آن نبود که آدم بسیار بدی باشد. عالیجناب بَین وُونو، صورتی زیبا داشت، امّا فی خوی اش آنقدر دوست داشتنی بود که زیبایی صورتش در برابر خلوه نداشت.

هنگامی که با آن شادیهای کودکانهاش، که از محسنات او بود سخنی میگفت، چنانکه پیش از این گفته ایم، هر که نزدیک او بود احساس شادی می گفت، چنانکه پیش از این گفته ایم، هر که نزدیک او بود احساس شادی می کرد. پنداری، از سراپای وجود اسقف شادی می تراوید. رنگ و روی باطراوتش، و دندانهای سفیدش -که همه را حفظ کرده بود، و به هنگام خندیدنش نمایان می شدند - به او سادگی و گشاده رویی بخشیده بودند؛ خصوصیاتی که اگر در مردی باشد، هر کس او را ببیند و بشناسد، می گوید: «چه بچهٔ خوبی!». و اگر این خصوصیات را در پیرمردی ببیند، می گوید: «چه آدم سر و سادهای!» و به یاد داریم که در ناپلئون نیز همین اثر را گذاشته بود. هر که میریل را می دید، در اولین دیدار با خود می گفت: «چه آدم سر و سادهای!». امّا بعد از آنکه ساعتی در کنار او می نشست، و او را گاهی در حال تفکر و تأمّل می دید، آن «آدم سر و ساده» از ذهن او او را گاهی در حال تفکر و تأمّل می دید، آن «آدم سر و ساده» از ذهن او می می برد. پیشانی پهن و باوقار، و محوهای سفیدش به هنگام تفکر به و می سند؛ آنگاه به متانت و ابهت او پی می برد. پیشانی پهن و باوقار، و می بخشیدند. در این حالت، شکوه شاهانه ای می یافت، و از نورانی بودن می بخشیدند. در این حالت، شکوه شاهانه ای می یافت، و از نورانی بودن

صورتش کاسته نمی شد. شما اگر در کنار او بودید، حس می کردید که فسر شته ای خندان، آرام آرام در حالِ بال گشودن است، و احترام وصف تاپذیری کم کم در دل شما نفوذ می کرد، و احساس می کردید که با صاحب یک روح قوی و آبدیده، و دلسوز و مهربان سر و کار دارید؛ مردی که افکار او در عین وسعت و عظمت، هرگز از ملایمت دور نمی شود.

چنانکه دیدیم، دعا خواندن، اجرای مراسم مذهبی، گرفتن دست رنجدیدگان، کشت و کار در باغچه، مردم نوازی، و مطالعه و تحقیق و تأمّل، وكار مُدام تو أم با قناعت و چشم پوشي از رفاه، همهٔ ساعات زندگي او را پُر می کردند. و این اصطلاح «پُر کردن» مقصود ما را کاملاً می رساند. در واقع همهٔ ساعات اسقف پُر بود؛ و لبالب از پندار نیک و گفتار نیک و کردار نیک. با این حال، در شبهای آرام و بی باد و باران، بعد از آنکه دوشيزه باتيستين و خانم ماگلوار به خوابگاههايشان مي رفتند، او به باغچه می رفت و ساعتی را بهسیر ستارگان در آسمان تاریک مشغول می شد، و به تفکّرات عالی فرو می رفت، و این شراقبه را جنزئی از وظایف مذهبی خود می شمرد. زیرا در آن وضع، پروردگار را نیایش می کرد. و در مقایسهٔ صفای روح و قلب خویش با شفافیّت دنیای اثیری، در تاریکی شور و حالی می یافت؛ شکوه دیدنی ستارگان و شکوه نادیدنی خداوند، او را به وجد می آوردند، و دریچه های روحش را به روی افکاری که از جایی ناشناخته بهسوی او می شتافت، باز می گذاشت. در آن لحظات، قلبش را به گلهای شبانه پیشکش می کرد، که عطر می افشاندند و چون چراغهای افروخته بودند در شبی پُر ستاره، و جذبهای می پراکندند در تلؤلؤ عالم آفرینش. و شاید خود او تیز نمی توانست آنچه را در این دقیایق در دل و جانش میگذاشت با کلمات بیان کند. احساس میکرد که چیزی از وجودش جدا می شود و فرا می رود و چیزی در وجودش فرو می نشیند، که تبادلی بود بین گردابهای روح آدمی و گردابهای عالم وجود. به عظمت و حضور خداوند می اندیشید و به جاودانگی آینده، که راز شگفت آوری بود، و به جاودانگی گذشته، که رازی بود شگفت انگیزتر؛ و به همهٔ چیزهای بی نهایت و بی زوال، که در برابر چشم او همهٔ این چیزها از همه سو فرود می آمدند؛ و همهٔ این چیزها را، بی آنکه در فکر ادراکشان باشد، تماشا می کرد. دربارهٔ ذات خداوند مطالعه و تحقیق نمی کرد بلکه مسحور آن بود. در برخورد حیرت آور اتمها مطالعه می کرد که به عناصر سورت مادی می بخشند، و نیروها را با محقق ساختنشان به وجود می آورند و در وحدت، کثرتها را، و در گسترهٔ عالم، تناسبها را و مخلوقات بی شمار را در پهنهٔ جهان می پرورند، و از نور زیباییها را پدید می آورند. و این برخوردها مُدام در حال به هم پیوستگی و از هم گسستگی است، و زندگی و مرگ از آنها حادث می شود.

او روی نیمکتی چوبین، که به داریست نیم شکسته ای تکیه داشت، می نشست و ستارگان را از خلال اشباح باریک و به هم پیچ خوردهٔ درختان میوه تماشا می کرد؛ و این باغچهٔ چند صد متری، که فقیرانه چیزهایی در آن کاشته بودند، و چند ساختمان و یک انبار نیم ویران آن را در میان گرفته بودند، برای او بس بود.

نهایت توقع پیرمرد، آن بود که بتواند اوقات فراغتش را، روزها در باغچه بیل بزند و شبها در آنجا به تماشای ستارگان بپردازد. این محوطهٔ کوچک، که سقفش آسمان بود، برای او کفایت می کرد، تا بین ساعات کارش، در گوشهٔ آن بنشیند و دقایقی در خود فرو رود و به نیایش پروردگار بپردازد. این برای او بس بود و بیش از این چیزی نمی خواست.

باغ کوچک برای گردش او بود و همهٔ وسعت آسمان برای سیر و سلوک او. در زیر پایش جایی بود برای کاشت و برداشت، و در بالای سرش جایی برای تحقیق و تأمّل. چند بوتهٔ گل داشت در زمین، و همهٔ ستارگان را در آسمان.

#### اندیشههای او ۱

## آخرين كلام:

چون نقل این جزئیات، خصوصاً در روزگار ما، شاید باعث شود که بعضی از اصطلاحات باب روز را دربارهٔ اسقف دینی به کار ببرند، و او را پانته ایست بخوانند، و در ستایش یا نکوهش او بگویند که پیرو نوعی فیلسفهٔ خاص بوده است، که معمولاً اینگونه افکار در روح افراد گوشه نشین جوانه می زند و ریشه می دواند و رشد می کند و جایگزین مذاهب می شود؛ ما عمداً روی این نکته پا می فشاریم که حتی یک نفر از کسانی که عالیجناب بین و نو را از نزدیک می شناخته، در حق او چنین چیزی نگفته است.

آنچه در سراپای وجود این مرد نورافشانی میکرد قلب او بود، و عقل و خِرَدش از این نور، که از قلبش به بیرون می تراوید، روشنایی میگرفت. مرد عمل بود و کمتر اهل بحث و جَدل اندیشه های مجرّد و پیچیده سرگیجه می آوردند، و او خود را در دام اینگونه رمز شکافیها و مکاشفات

۱. این فصل را ویکتور هوگو در تبعیدگاهش به «بینوایان» افزوده است که نشان می دهد با سیر و سلوک فاصله گرفته است (ایو گی).

۲. panthéisme پانته ایسم، وحدت وجود، همه خدایی. و پانته ایست ها معتقدند که «همه چیز خداست.»

اسیر نمی کرد. مُبّلغ باید جسور باشد، امّا کشیش باید به حُجب آراسته باشد. شاید او به آن علّت، از کاوش در مسائل پیچیده، که کار دانشمندان بزرگ و برجسته است، پرهیز داشت. در دالانهای پیچ در پیچ معمّا ترس مقدّسی وجود دارد، و این حفرههای تاریک برای بلعیدن جست وجوگران دهان گشوده اند، امّا چیزی در گوش شما، که در گذرگاه زندگی هستید، می گوید که واردِ این دالانها نشوید. و بدبخت کسی که در دام این حُفرهها بیفتد! نوابغ در اعماق ناپیدای تأملات نظری و تجریدی، که اصول و بیفتد! نوابغ در اعماق ناپیدای تأملات نظری و تجریدی، که اصول و احکام را با دیدِ تهدید آمیزی می نگرند، اندیشهها و اکتشافات خود را به خداوند وامی گذارند، و دُعا و مناجاتشان به صورت گفت، رگوئی به خداوند وامی گذارند، عبادتشان با پرسش همراه است، و مذهبشان بی پرخطر قدم بگذارد، باید با مسئولیت و اضطراب دست و پنجه نرم کند.

تفکّر و تأمّل بشر حدّ و مرز ندارد. بشر خود را بهخطر و مهلکه می اندازد، و در آنچه موجب حیرت اوست بهبررسی و تعمّق می پردازد، و تا حدودی می توان گفت که حیرت و کنجکاوی بشر در طبیعت واکنشی باشکوه دارد. پنداری، طبیعت نیز به حیرت دچار می شود. دنیای اسرار آمیز پیرامون، هر چه دریافت می کند بازیس می دهد؛ و احتمال دارد آنها که به سیر و تماشای آفاق و افلاک مشغولند، خود نیز تماشاگه افلاکیان باشند. به هر حال، در روی زمین انسانهایی هستند که کسی نمی داند انسانند یا چیزی فراتر از آن که در اعماق حیرت کنجکاوانهٔ خویش، رفعت هستی مطلق را می بینند و بلندیهای شگرف و هُولانگیز لایتناهی را روایت می کنند. عالیجناب بین وُنو از این انسانها نبود؛ عالیجناب بین وُنو را روایت می کنند. عالیجناب بین وُنو نا بغه نبود، و از آن قلهٔ بلند، که چند تن از بزرگانِ عالم، مانند اِسودن بُرگ ،

۱. Swedenborg ، امانوتل اِسودن بُرگ دانشمند و عارف سوئدی (۱۶۶۸ ـ ۱۷۲۱).

و پاسکال ۱، به آن رسیدند، و از فر از آن به پرتگاه جُنون لغزیدند، بیم داشت. بی تردید، اینگونه تخیّلات و تفکّرات والا و پُردامنه از لحاظ نظری و علمی سودمند است؛ و از این راههای دُشوار نیز می توان به مرزِ کمال نزدیک شد، امّا او راهی را می پیمود که به مقصد نزدیکتر بود، و آن طریق «انجیل» بود. هرگز در این خیال نبود که رَدایش را مانند الیاس پیامبر ۲ تکان بدهد. نمی خواست تلاطم و تناوبِ حوادث پرتوی از آینده بر او بتاباند. در بندِ آن نبود که مسائل پُرابهام جهان را حل کند؛ نه از تیرهٔ موبدان ۴ بود و به از طایفهٔ پیامبران. این مرد فروتن و ساده دل تنها امتیازش دوست داشتن بود. همین و دیگر هیچ.

گاهی آنقدر در عبادت غرق می شد که خود را فنای در معبود می کرد. اما نمی توان در عبادت بیش از دوست داشتن افراط ورزید؛ و اگر عبادت از آنیچه در گتبِ دینی واجب شده، فراتر رود بدعتی است زیبندهٔ موجوداتی برتر، مانند سنت ترزئ، و سَن ژرم ه.

به هر که دردی داشت، و به هر که گرفتار زجر و زحمتی بود، توجه می کرد؛ سراسر عالم را جایگاه وسیع دردمندان می دانست. همه جا تب را حس می کرد، همه جا مویهٔ درد به گوش او می رسید. در فکر کشف و حلّ معمّا نبود، و سعی اش این بود که بر زخمها مرهم بگذارد. حال و روز غمانگیز بعضی از مخلوقات خدا او را متأثر می کرد. در فکر چیزی نبود جز آنکه بهترین شیوهٔ محبت کردن و تسلّی دادن را بیابد و به دیگران

۱. Blaize Pascal بِلِز پاسكال (۱۶۲۳ - ۱۶۶۲) نويسنده و فيلسوف و طبيعي دان و مهندس فرانسوي.

الیاس پیامبر یهود. از جمله معجزاتش آن بود که با تکان دادن زدایش، از دریا عبور میکرد.

۴. Sainte - Therèse) از زنان پرهیزکار و دارای اندیشههای بلند. ۵. ۱۵۱۵) Sainte - Therèse) از روحانیون بزرگ ایتالیا.

بیاموزد. آنچه در نظر این کشیش مهربان در درجهٔ اوّل اهمیّت بود مسألهٔ همیشگی درد و رنج بشر بود، و جُستن راهی برای التیام آن.

هستند کسانی که کارشان استخراج طلاست؛ کار او نیز استخراج رحم و شفقت بود. معدن او فقر و بینوایی بود در پهنهٔ عالم. درد و رنج همیشگی در سراسر جهان به او فرصت می داد که مُدام در تلاش باشد، مهر بورزَد، و توصیه کند که «همدیگر را دوست بدارید» ا. و این جمله را با همهٔ معنا و مفهرم عمیق آن به زبان می آورد و جُز این آرزویی نداشت که همه همدیگر را دوست بدارند. فلسفه و مرام او همه این بود. روزی آن سناتوری که خود را «فیلسوف» می پنداشت، و در فصلهای گذشته از او نقل قولهایی کرده ایم، به اسقف گفت: «به سراسرِ عالم نگاه کنید؛ همه با یکدیگر می جنگند؛ هر کس قوی تر باشد، افکار و اعتقاداتش را به دیگران تحمیل می کند. این فلسفهٔ شماء که توصیهٔ می کنید که همدیگر را دوست بدارند، در چنین دنیایی ابلهانه است.» عالیجناب بَینوُنو در جواب او بدارند، در چنین دنیایی ابلهانه باشد، آدمی وظیفه دارد که روح خود را مانند مرواریدی در دل صدف حفظ کند.»

و او خویشتن را از تهاجم آنگونه افکار حفظ میکرد، و با افکار و اعتقاداتش دنیای خوبی داشت، و از این حیث راضی و خشنود بود، از بحث و جدلهای پُرجاذبه، و در عین حال وحشت آفرین خود را بر کنار نگاه می داشت، چیزهایی نظیر اصول درک ناپذیر و تجریدی، پرتگاههای آن سوی طبیعت، کلمات و عبارات ضد و نقیض و گمراه کننده، و بحثهایی دربارهٔ سرنوشت، خیر و شر، جنگ مخلوقات با همدیگر، معرفت بشری، حالات رؤبایی جانوران، استحالهٔ بعد از مرگ، زندگی دوبارهٔ مردگان، پیوندِ عابد و معبود، جوهر، مادّه، وجود و عدم محض ، روح،

۱. جملهای است از انجیل، و شعار مقدّس مسیحیت.

Nil et Ens بهلاتين ٢

طبیعت، جبر، اختیار، مسائل پیچیده و معمّاهای دشوار، که انسان، این فرشتهٔ مقرّب خداوند، با همهٔ عقل و خِرد به حلّ آنهاکمر بسته است، و در واقع همان گودالهای عمیقی هستند که کسانی چون لوکرس، مانو، سن پُل ، و دانته ، به ژرفای ترسناکشان نظر انداخته اند، و با نورافکنهای خود چنان در لایتناهی نگریسته اند که پنداری ستارگان در چشمهایشان می درخشند.

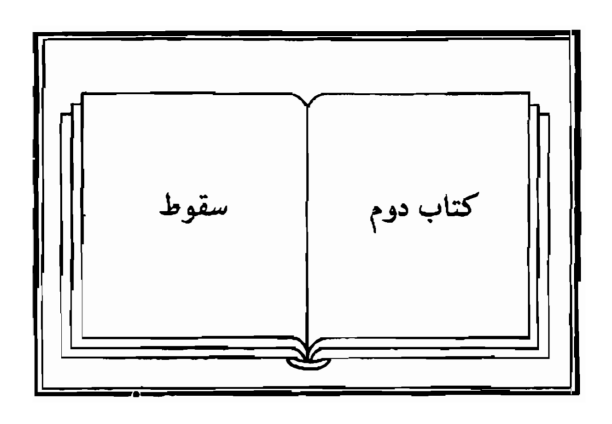
عالیجناب میریل، بی آنکه در اینگونه مسائل کاوش و بررسی کند و بی آنکه فکر خود را پریشان سازد، به شیوهٔ خود در اسرارِ ناشناختهٔ عالم، به فروتنی تأمّل می کرد، و در اندرون خویش احترام عمیقی به آفریدگارِ این اسرار احساس می کرد.

۱. Lucrèce ، شاعر بزرگ ایتالیا.

Y. Manou، دانشمندانی از هند، که در قدیم نام و عنوان نیمه خدایی داشتهاند.

۳. Saint Paul یولس مقدّس، یکی از دوازده حواری عیسی مسیح.

۴. دانته (۱۲۶۵ ـ ۱۳۲۱) شاعر نامآور ایتالیا، و خالق اثر معروف لاکمدی الهی،



# شامگاهِ روزِ راهپیمایی

در نخستین روزهای اکتبر ۱۸۰۵ تقریباً ساعتی پیش از غروب، مردی که پای پیاده سفر می کرد، وارد دینی شد. چند نفری از ساکنان شهر در آن لحظات در کنار پنجرهها، یا در آستانهٔ دَرِ خانههایشان ایستاده بودند و با نوعی نگرانی به این مسافر غریب نگاه می کردند؛ کسی با سر و وضعی فقیرانه تر از او ندیده بودند؛ نه بلند بود و نه کوتاه، چهار شانه بود و تنومند. چهل وهفت هشت ساله می نمود. لبه چرمی و پهن کلاهش را پایین کشیده بود تا نیمی از صورت آفتاب سوخته و خیس عرقش را پوشاند. یخهٔ پیراهن کتانی زرد و ضخیمش را با یک لنگر نقرهای به دور گردن کو زده بود. کراواتش را طناب وار گره زده بود. شلوار او، که از کرباس بود و آبی رنگ و کهنه، سرِ یک گره زده بود. سلوار او، که از کرباس بود و آبی رنگ و کهنه، سرِ یک پاره ای روی پیراهنش پوشیده بود که آر نجهای آستینش را با ماهوت سبز زانویش دورای بود، بودند. مسافر غریب یک ساک سربازی تُو به پشت باشت و یک چوبدستی زُمخت و ناتراشیده به دست؛ جوراب به با داشت و یک چوبدستی زُمخت و ناتراشیده به دست؛ جوراب به با نداشت؛ کفش او نعل کوب و سرش از ته تراشیده به دست؛ جوراب به با نداشت؛ کفش او نعل کوب و سرش از ته تراشیده به دست؛ جوراب به با نداشت؛ کفش او نعل کوب و سرش از ته تراشیده به دست؛ جوراب به با نداشت؛ کفش او نعل کوب و سرش از ته تراشیده، و ریششی دراز.

و در این مجموعهٔ ذلّت و فقر، عرق وگرما و رنج سفر با پای پیاده، و گرد و خاک، و نمی دانم دیگر چه کثافتها و فضاحتهایی دست به دست هم داده بودند. هیچکس او را نمی شناخت؛ بی تردید رهگذر بود. از کجا آمده بود؟ از جنوب و شاید از ساحل دریا. و از همان جادهای آمده بودکه هفتماه پیش، ناپلئون در مسیرکن، به پاریس، از دینی عبور کرده بود.

ظاهرش نشان می داد که تمام روز را در راه بوده است. بسیار خسته می نمود. زنانِ ساکن در حومهٔ جنوبی شهر، او را در سایهٔ درختان بولوار گاساندی دیده بودند که از چشمه ای در انتهای گردشگاهِ آن حدود آب می حورده، و بسیار تشنه بوده است. زیرا بچههایی که او را دنبال کرده بودند، دیده بودند که در دوبست قدم بالاتر، در کنار آب فشانهای میدان بارفروشها درنگی کرده و دوباره آب خورده بود.

مسافر غربب، هنگامی که به خیابان پواشور "رسید، به طرف چپ پیچید و به طرف شهرداری رفت و وارد ساختمان شهرداری شد، و ربع ساعتی در آنجا ماند. جلو این ساختمان ژاندارمی رویِ یک سکوی سنگی نشسته بود. از روی همین سکو، ژنرال دروئه ٔ اعلامیهٔ ناپلئون را به هنگام پیاده شدن در کرانهٔ خلیج ژوئن ، برای مردم وحشت زدهٔ دینی خوانده بود. و آن مرد غریب وقتی که از شهرداری بیرون آمد، کلاه از سر برداشت و با فروتنی به ژاندارم سلام کرد و به راه خود رفت.

ژاندارم به سلام او جوابی نداد، و با نگاه چند قدمی او را دنبال کرد، و سپس از جا برخاست و وارد ساختمان شهرداری شد.

امًا در آن ایّام، دینی مهمانخانهٔ خوبی داشت بهنام کروا دُو کُلبا ، که

۱. Cannes ، بندری در فرانسه در ساحل دریای مدیترانه، بین نیس و مارسی.

<sup>2.</sup> Boulevard Gassendi

<sup>3.</sup> Poichevert

۴. Général Drouot) از سرداران معروف فرانسوی، که شجاع و کاردان بود و در همهٔ جنگهای تایلئون همراه او بود.

۵. Juan خلیجی است در ناحیهٔ بروانس فرانسه، که ناپلئون هنگام بازگشت از جمزیرهٔ الب در ساحل آن از کشتی بیاده شد.

شخصی به نام ژاکن لابار ا، آن را اداره می کرد. و ظاهراً از خویشاوندان لابار دیگری بود در گرونوبل ا، که مهمانخانه ای به نام تروا دُوفَن اداشت در آن شهر، و در دستهٔ سواره نظام خدمت کرده بود، و در هنگام بازگشت ناپلئون از جزیرهٔ الب، شایعاتی بر سر زبانها افتاده بود که ژنرال برتران اخود را به شکل یک از ابه ران در آورده، و در ماه ژانویه به این مهمانخانه مخفیانه رفت و آمدهائی کرده، و نشانهای افتخار را بین سربازان، و چند کیسه از سکههای طلای ناپلئونی را در این شهر بین بورژواها تقسیم و توزیع کرده بود. و حقیقت این بود که ناپلئون در بازگشت از جزیرهٔ الب، منزل کند، از شهردار تشکر کرده، و گفته بود که «در این شهر مرد شجاعی منزل کند، از شهردار تشکر کرده، و گفته بود که «در این شهر مرد شجاعی به نام لابار می شناسم، و نزد او می روم ۱۱. و به مهمانخانهٔ «تروا دُوفَن» رفته بود. و این افتخار نه تنها برای لابار، صاحب مهمانخانهٔ «تروا دُوفَن» باقی مانده بود، بلکه آثار آن تا فرسنگها دور تر رفته بود، و سهمی از آن نصیب هموزادگان «لابار» در گرونوبل است.

و آن مسافر غریب به همین مهمانخانه رفت، که در دینی از همه بهتر بود، و وارد آشیزخانهٔ مهمانخانه شد، که دری به طرف کوچه داشت. در آشپزخانه همهٔ اجاقها روشن بودند، و در بخاری دیواری آتش شعله می کشید. صاحب میهمانخانه، که در عین حال مدیر آن هم بود، به آشپزخانه آمده بود، و به همه سو سر می کشید، و مشغول کار خود بود، تا زیر نظر او شام لذیذی برای رانندگان از ابه ها و کالسکه ها، که در تالار

<sup>1.</sup> jaquin labard

۲. Gronoble شهری در ۵۶۹ کیلومتری جنوب شرقی پاریس.

<sup>3.</sup> Trois Dauphins

<sup>4.</sup> Bertrand، از سرداران نامدار فرانسوی.

مجاور با صدای بلند میگفتند و میخندیدند، هر چه زودتر فراهم شود. هر کس که اهل سفر باشد، می داند که بهترین غذای رستورانهای سَرِ راه مخصوص رانندگان است. دختر چرب و چاقی، در کنار اجاق ایستاده بود و چند کبک و سینه سیاه را کسه بهسیخ کشیده بودند روی آتش می چرخاند، و در اجاقهای پُر آتش دو ماهی کپور دریاچهٔ «آلوزه»، و یک قزل آلای دریاچهٔ «آلوز» در حال کباب شدن بودند.

مدیر مهمانخانه که در کنار اجاقهای پر آتش ایستاده بود، بی آنکه چشم از آنها بردارد، صدای باز شدن در را شنید، و پرسید: «کی هستید؟ چی می خواهید؟»

مرد غریب گفت: «چیزی برای خوردن میخواهم و جایی برای خوابیدن.»

مدیر گفت: «در اینجا همه چیز فراهم است.»

و در این حال رویش را برگرداند، و نظری به سرایای مسافر انداخت، و به سخن خود افزود: «البته با پرداختن پول.»

مرد غریب کیسهٔ چرمینی از جیب در آورد به او نشان داد و گفت: «پول دارم.»

در این صورت مشکلی نیست.

مسافر دوباره کیسهٔ پولش را در جیب نهاد و کنولهپشتی خود را از پشت باز کرد، و نزدیک در روی زمین گذاشت، امّا چوبدستی اش را نگاه داشت، و رفت و روی چهارپایهٔ کسوتاهی در کنار آتش نشست. دینی کوهستانی است و در شبهای اکتبر هوای سردی دارد.

مدیر مهمانخانه مرتباً میرفت و می آمد و هر بار مسافر را بدقت می نگریست. مسافر از او پرسید: «شام کی حاضر می شود؟»

مدير گفت: «همين السّاعه».

و در این دقایق که تازه وارد خودش را گرم می کرد، و پشتش به دیگران

بود، مدیر باوقارِ مهمانخانه گوشهٔ یک روزنامهٔ قدیمی را پاره کرد و پشت میز نزدیک پنجره نشست، و در حاشیهٔ سفید آن پاره کاغذ یکی دو سطر نوشت؛ کاغذ را تاکرد و آن را بهدست پسر بچهای داد، که هم پادو بود هم پیشخدمت، و چیزی در گوش او گفت. پسر بچه از مهمانخانه بیرون رفت و، دوان دوان، خود را بهساختمان شهرداری رساند.

مسافر که اصلاً ملتفت قضیه نشده بود، یک بار دیگر پرسید: «شام کی حاضر می شود؟»

مدير مهمانخانه گفت: «همين الساعه.»

و آن پسر بچه دقایقی بعد باز آمد و کاغذ را آورد. مدیر مهمانخانه با شتاب تای آن را باز کرد و جوابی را که انتظار داشت بهدفت خواند و سرش را تکان داد، و کمی بهفکر فرو رفت! سپس قدمی بهطرف مسافر برداشت، که در افکار پریشان خود فرو رفته بود، و گفت: «آقا! نمی توانم بهشما غذا و جا بدهم.»

مرد روی چهارپایه نیمخیز شد و گفت: «چرا؟ می ترسید پول ندهم؟ باشد! همین حالا پولش را می دهم.»

سموضوع غير از اين است.

\_پس چیست؟

\_شما بول داريد...

مرد غریبه گفت: «بله که دارم.»

\_ولى من اتاق ندارم.

مسافر به آرامی گفت: «مانعی ندارد، در اصطبل می خوابم.»

ـباز هم ممكن نيست.

ـچرا؟

-اصطبل جای اضافی ندارد، اسبها همه جا را گرفتهاند.

سچه اهمیّت دارد؟ گوشهٔ انبار میخوابم. روی تودهٔ کاه... بعد از شام

خوردن، با هم حرفش را ميزنيم.

امًا شام هم نمى توانم به شما بدهم.

و این جمله را چنان شمرده و قاطع به زبان آورد، که مسافر غریب آزرده خاطر شد، و از جا برخاست و گفت: «بعنی چه؟ من دارم از گرسنگی می میرم، امروز از طلوع آفتاب تا حالا در راه بوده ام. دوازده فرسنگی را پای پیاده آمده ام. و حالا پول می دهم و می خواهم شام بخورم.» مدیر گفت: «من هیچ چیز ندارم.»

مرد غریب اجاقهای پُر آتش را نشان داد و گفت: «هیچ چیز؟... پس این همه غذا را برای کی درست کردهاید؟»

ـ همهٔ آنها پیش فروش شده!

ــ پيش فروش؟

ارًابهرانها، سورچیها از پیش، پول دادهاند.

\_ آنها چند نفرند.

ـدوازده نفر؟

ـ ولى اينهمه غذا دستكم بيست نفر را سير مىكند.

-گفتم که از پیش پول همه، را دادهاند.

مسافر غریب دوباره سر جایش نشست و با صدای بلندگفت: «اینجا رستوران مهمانخانه است، من گرسنه ام. پول می دهم و از جایم تکان نمی خورم.»

مدیر سر در گوش او گذاشت و با لحنی که او را تکان داد، گفت: «زودتر از اینجا بروید.»

مسافر غریب که در این لحظات خم شده بود و با توکِ آهنی چوبدستی اش هیزم نیم سوخته ای را به درون بخاری می راند، ناگهان چرخی زد. پنداری می خواست جواب تندی بدهد، امّا مدیر مهمانخانه پیش از آنکه او لب به سخن بگشاید در چشمهایش خیره شد و آهسته

گفت: «هر چه گفتید بس است. بگویم که نام شما چیست؟ ژان والژان! لازم است بیشتر پرده را کنار بزنم و بگویم که شما چگونه آدمی هستید؟... در همان لحظهٔ اوّل که شما را دیدم، شک بردم. نامهای نوشتم و برای کارمندان شهرداری فرستادم. آنها در پای همان نامه بهمن جواب دادند. این هم جوابی است که برای من فرستادهاند. سواد خواندن که دارید؟»

در این حال، نامهٔ تا شدهای را که به شهرداری رفته و از آنجا بازگشته بود، جلو چشم مرد غریب گرفت؛ ر او نگاهی به آن انداخت. مدیر مهمانخانه دوباره به زبان آمد: «عادت کردهام که با همه باادب باشم... زودتر از اینجا بروید.»

مرد غریب چیزی نگفت. سرافکنده کوله پشتی خود راکه در گوشهای روی زمین گذاشته بود به پشت بست و بیرون رفت.

و باز در کوچهها و خیابانهای شهر به راه افتاد. بی هدف در پای دیوارها، سر به زیر و غمگین قدم برمی داشت. حتّی یک بار رو نگر داند تا پشت سرش را نگاه کند، وگرنه می دید که مدیر مهمانخانهٔ «کروا دُوکُلبا» و همهٔ مشتریان او، و چند نفری از رهگذران، جلو در مهمانخانه جمع شده بودند و او را با انگشت نشان می دادند، و دربارهٔ او چیزهایی می گفتند و غوغایی به راه انداخته بودند، و در نگاههایشان ترس و بدگمانی نمایان بسود. بدین گونه، ورود این مسافر غریب، از همان ابتدا به صورت جنجالی ترین رویداد آن شهر کوچک در آمده بود.

او این چیزها را پشت سرِ خود نمی دید. درماندگان پشت سرشان را نگاه نمی کنند، چون می دانند که بدبختی در همه جا در تعقیب آنهاست.

بی مقصود، ساعتی راه پیمود. خستگی را از یاد برده بود. گاهی اتفاق می افتد که به هنگام درماندگی خستگی از یاد می رود. بسیار گرسنه بود. شب نزدیک می شد، به هر سونظری می انداخت بلکه جا و منزلی پیداکند.

از بهترین مهمانخانه بیرونش انداخته بودند، و حالا دنبال مسافرخانهٔ محقری میگشت، یا اتاقکی فقیرانه که شب را زیر سقفی به صبح برساند.

در انتهای کوچهای، روشنایی چرافی، به چشمش خورد. در کنار روشنایی شاخهٔ درختی به یک تیرک فلزی پیچ خورده بود و در زمینهٔ کمرنگ آسمان غروبگاهان نگاه را به سوی خود می کشید. به آن سو رفت. که در واقع میکده ای بود در کوچهٔ شافو ا.

مسافر از شیشهٔ پنجره بهدرون میکده نگاه کرد. روی میزی چراغ کوچکی افروخته بودند، و چراغ بزرگی نیز روی پیش بخاری بود که اطرافش را روشن میکرد. می فروش در کنارِ آتش خود را گرم میکرد. از دیگچهٔ آهنی، که با قُلابی آن را بر سرِ آتش نگاه داشته بودند، بخار مطبوعی برمیخاست.

این میکده، که در عین حال چند اتاق هم برای مسافران داشت، دو در داشت؛ یکی مستقیماً به کوچه باز می شد، و دیگری به حیاطی که پُر از پِهِن و تپاله بود.

مسافر غریب جرأت نکرد از دَرِکوچه وارد شود، و با احتیاط بهطرف دری رفت که به حیاط باز می شد؛ در آنجا نیز لحظه ای مکث کرد و سپس چفت را باز کرد و به در فشار آورد و وارد میکده شد.

می فروش از درون میکده با صدای بلندگفت، «شماکی هستید؟» کسی که می خواهد چیزی بخورد و در گوشهای بخوابد.

اینجا هم خوردنی بیدا می شود و هم جایی برای خواب، بیایید توا مرد غریب جلوتر رفت. همهٔ کسانی که می گساری می کردند رو به سوی او گرداندند، نور چراغ از یک طرف، و روشنایی آتش از طرف دیگر روی صورت او افتاده بود، و می گساران، در آن هنگام که تازه وارد کوله پشتی خود را در گوشهای روی زمین می گذاشت، نگاه از او

برنمی داشتند.

مى فروش به او گفت: «رفيق! بيا در كنارِ آتش خودت را گرم كن. شام هم السّاعه حاضر مى شود.»

مسافر در کنار بخاری نشست، و پاهای خود را، که از شدّت خستگی بی حس شده بودند، به آتش نزدیک کرد. بوی خوشی از دیگ غذا به بیرون می تراوید، آن گوشه از صورتش که از زیر لبهٔ پایین کشیدهٔ کلاهش دیده می شد، آرامش مبهمی داشت؛ آرامشی نامفهوم، که آمیخته بود با حالتی ناگفتنی و غمانگیز، و مخصوصِ کسانی که به رنج کشیدن عادت کرده اند.

از سوی دیگر، در سیمای او اعتماد بهنفس، و نیرومندی و اندوه در هم آمیخته بود؛ در این قیافه بهسادگی همه چیز خوانده نمی شد. در نظر اوّل فروتن می نمود، سپس خشونت او به چشم می آمد. چشمهای او زیر ابروانش مثل آتش زیر خاکستر برق می زدند.

یکی از میگسارانی، که پشت میز میکده نشسته بود، ماهی فروشی بود که پیش از آمدن به میکده، اسبش را در اصطبل مهمانخانهٔ کروا دُو کُلبا بسته بود، و تصادفاً صبح آن روز این مسافر خریب را بین راهِ براداس و ... (نمی دانم کجا، نامش را فراموش کرده ام، خیال می کنم اسکُوبُلن )، دیده بود. این مسافر که بسیار خسته می نمود، خواهش کرده بود که او را بر تَرکِ اسب خود بنشاند، و ماهی فروش اعتنایی نکرده، به تاخت از او دور شده بود. وانگهی او بعد از بستنِ اسب خود در اصطبل «لابار»، در جلو مهمانخانه جمع شده بودند و هر یک دربارهٔ مسافر غریب چیزی می گفتند، و او ماجرای دیدارش را با این مرد در بینِ راه، برای دیگران شرح داده بود. در اینجا نیز، با اشاره ای، می فروش را نزد خود خواند و چند کلمه ای در گوشش گفت.

مسافر غریب غافل از این چیزها، در کنارِ آتش در افکار خود غرق شده بود. می فروش بعد از آن گفت و گوی دَرِ گوشی نزد او آمد و دستش را گستاخانه روی شانه اش گذاشت، و گفت: «تو باید از اینجا بروی.»

مرد غریب رو به سوی او گرداند و با ملایمت گفت: «پس خبرش به گوشِ شما هم رسیده؟»

- \_ بله...
- -از آن مهمانخانه هم بيرونم كردند.
  - \_از اینجا هم باید بروی.
    - \_ به کجا؟
    - ـ به یک جای دیگر.

آن مرد چوبدستی و کولهپشتی اش را برداشت و بیرون رفت.

بیرون از میکده چند بجه، که از جلو مهمانخانهٔ کروا دُو کُلبا تا اینجا دنبالش آمده بودند و انتظارش را میکشیدند، بهطرف او سنگ پراندند، و او با خشم برگشت و چوبدستیاش را بالای سر بُرد و تهدیدشان کرد. بجهها مثل دسته ای از پرندگان یک باره پراکنده شدند.

آن مرد در جلوی در زندان ایستاد و زنگی راکه به زنجیری آویخته بود به صدا در آورد. دریچه ای باز شد. کلاهش را به احترام برداشت، و گفت: «آقاا... در را باز کنید و برای امشب در زندان جایی به من بدهید.»

صدایی از پشت دریجه در جواب او گفت: «زندان که مسافرخانه نیست، کاری بکن که بازداشتت کنند و بیاورندت زندان.»

ناچار به راه افتاد و به کوچهٔ باریکی رسید که از میان چندین باغ میگذشت. بعضی از این باغها دیوارهٔ گوتاهی داشتند و سهمی از سرسبزی و زیبایی درختهایشان را به کوچه می بخشیدند. در گوشهای از این کوچه یاغ، خانهای به نظرش آمد که یک طبقه بود، و روشنایی چرافی از پنجره اش بسه بیرون می تافت. مسافر از شیشه های پنجره به درون

نگریست، اتاق بزرگی دید که دیوارهایش را با آهک سفید کرده بودند، تختخوابی با پوششی از چیت نقش دار، و گهوارهای در دو گوشهٔ آن دیده می شد و تفنگ دولولی آویخته به دیوار. در وسط اتاق، روی میزی ظرف های غذا را چیده بودند، و نور چراغ مسینی بر سفرهٔ روی میز، که از کتان سفید درشت بافی بود، پخش می شد. پارچی قلعی روی میز بود که مثل نقره می درخشید، و پر از شراب بود، و همچنین سوپ خوری قهوهای رنگی، که بخار از آن برمی خاست. پشتِ میز، در یک سو مردی نشسته بود چهل ساله، با چهرهٔ خندان، و کودکی خردسال را روی زانوی خود نشانده بود و او را با تکان دادن پای خود بالا و پایین می انداخت. در سوی دیگر میز، زن جوانی نشسته بود و بچهٔ کوچکتر را شیر می داد. پدر می خندید، و می خندید. بچهای که روی زانویش بالا و پایین می پرید، می خندید، و می خندید، و می خادید، و می خندید.

مسافر غریب لحظه ای با تماشای این منظرهٔ دلیدیر و آرام بخش در عالم تخیّل فرو رفت. چه فکری در ذهن او میگذشت؟ تنها خود او از این راز باخبر بود. شاید نزد خود حساب می کرد که این خانوادهٔ خوش و خندان بایستی مهمان نواز باشند، و طبعاً در کنار اینهمه آرامش و سعادت بایستی اندکی ترّحم و دلسوزی وجود داشته باشد.

یا انگشت آهسته بهپنجره زد.

کسی این صدا را نشنید.

دوباره به پنجره کوفت، و شنید که زن به شوهرش می گوید: «مثل این که یک نفر در می زند.»

شوهر گفت: «من که صدایی نشنیدم.»

بار دیگر، محکمتر با انگشت به پنجره کوفت. شوهر از جا برخاست و چراغ را برداشت و بهطرف در رفت و آن راگشود.

مردی بود با قد بلند. نیمه روستایی و نیمه صنعتگر. پیش بندِ بزرگی

روی لباسش بسته، و روی شانهٔ چپ، بند آن راگره زده بود. و این پیشبند جیب گشادی داشت که یک چکش و یک دستمال قرمز و کیسهٔ چرمینی پر از باروت، و چیزهای دیگر را در آن جای داده بود. پیراهنش گشاد بود و یخه باز. گردن ستبر و سفیدش توی چشم می زد. ابروهای پُر پشتی داشت و پایههای زلف پهن و سیاه. پیشانی اش کوتاه بود و پوزهاش باربک. و جز این چیزها که گفتیم، حالتی داشت که نشان می داد صاحب خانه است؛ حالتی که وصف آن ممکن نیست.

مسافر غریب به این مردگفت: «آقا! ببخشید. اگر پول بدهم حاضرید یک بشقاب سوپ به من بدهید و بگذارید که امشب را درگوشهٔ انبار باغ شما بخوابم؟ حاضرید؟»

صاحب خانه پرسید: «شماکی هستید؟»

مسافرم. از پُومواشون آمدهام، تمامِ روز را پیاده راه آمدهام، دوازده فرسنگ راه. حاضرید آقا؟ پول میدهم. فقط کمی غذا میخواهم و جایی برای خواب.

مرد روستایی گفت: «حرفی ندارم به یک نفر که پول می دهد جا و غذا بدهم، امّا چرا شما به مهمانخانه نرفتید؟»

\_رفتم. جا نداشت.

- امکان ندارد. جون نه روز بازار مکاره است نه بازار روز. به مهمانخانهٔ لابار رفتید؟

ـ بله.

ـ چه شد؟

- نمی دانم، گفتند نمی شود!

بهميكدة كوچة شاقو سرزديد؟

مسافر غریب که در تنگنا افتاده بود، با لکنت گفت: «در آنجا هم گفتند که نمی شود.» صاحب خانه بدگمان شده بود. دوباره به سراپای مسافر ناشناس نگاهی انداخت و ناگهان با صدایی لرزان گفت: «شاید شما همان مردی باشید که...»

و نگاه دیگری به مسافر غریب انداخت، و سه قدم به عقب رفت و چراغ را روی میزگذاشت و تفنگی را که به دیوار آویخته بود، برداشت.

و زن دهمقان بمحض آنکه صدای لرزان شوهرش را شنید که می گفت: «شاید شما همان مردی باشید که ... ، سراسیمه از جا برخاست و دو کودکش را در آغوش کشید و پشت سرِ شوهرش پناه گرفت، و با وحشت به آن مرد ناشناس نگاه کرد. نگاهش بیم زده بود، و زیرِ لب به زبان محلّی گفت: «گربه دزده ۱۱»

همه چیز در کوتاهترین زمانی که در تصور می گنجد اتفاق افتاده بود. صاحب خانه لحظاتی به آن مرد چنان می نگریست که پنداری افعی خطرناکی در برابر اوست. سپس جلوتر رفت و گفت: «بروا»

مسافر غریب گفت: «رحم کنید! یک لیوان آب به من بدهید.» صاحب خانه گفت: «اگر نروی یک گلوله نثارت می کنم.»

و در را به هم کوفت و بست، و مرد غریب متوجه شد که از داخل، کلون و چفت و بستهای در را بستند و کرکرهٔ چوبی جلو پنجره نیز بسته شد.

شب نزدیک می شد، باد سردی از ارتفاعات آلپ فرود می آمد. مرد ناشناس در پرتو آخرین روشنایی غروب، در گوشهٔ باغی که دیوار کوتاهی داشت آلونکی دید که با چوب و سنگ درست کرده بودند. از دیوارهٔ باغ به آن سو پرید و به طرف آلونک رفت، به آن نزدیک شد. به جای در دهانهٔ تنگی داشت، و شبیه آلونکهایی بود که کارگرانِ راه در کنار جاده ها برای

۱. Tsomaraude به زبان بومیان اطراف ارتفاعات آلپ فرانسه، به ممنای «گربه درده» است (پانویس از ویکتور هوگو).

خود می سازند. سرما و گرسنگی زجرش می داد. هرچه بود، این آلونک پناهگاهی بود، و در برابر سرما محافظ او بود. مسافر غریب روی شکم خوابید، و به درون خزید. جای گرمی بود و بستری از که داشت. چند لحظه ای روی تودهٔ که دراز کشید. آن قدر خسته بود که نمی توانست از جا تکان بخورد. به زحمت از جا جنبید تا کوله پشتی اش را از پشت باز کند و آن را به جای بالش زیر سر بگذارد. امّا هنوز یک تسمهٔ آن را درست باز نکرده بود که صدای غرّش خشم آلودی شنید. سرش را بلند کرد، و سگ نکرده بود که صدای غرّش خشم آلودی شنید. سرش را بلند کرد، و سگ درشت اندام و ممهاجمی را در دهانهٔ آلونک دید، و تازه متوجه شد که آنجا لانهٔ سگ است.

مسافر خریب نیرومند بود و مَردِ رزم. چوبدستی اش را به یک دست، و کوله پشتی را مانند سپری به دست دیگر گرفت و از لانه بیرون آمد؛ به هر زحمتی بود، در حالی که عقب عقب می رفت، سپر کوله پشتی را از جلو صورت خود دور نمی کرد، و به طرف دیوارهٔ باغ می رفت، و به نوعی چوبدستی اش را به چپ و راست می برد، که استادان شمشیربازی آن حرکات را رُز کوورت می نامند.

وقتی که به آن سوی دیوار پرید و دوباره در آن کوچه باغ قدم گذاشت، تنها بود و بی جا و بی پناه، و رانده شده از لانهٔ محقر یک سگ. و برای آنکه در می بیاساید خود را روی تخته سنگی انداخت که در کنار کوچه بود. اگر می گوییم «خود را روی تخته سنگی انداخت»، در واقع حرکاتش طوری بود که نمی توان گفت که روی تخته سنگ نشست. ظاهراً رهگذری که از آن حدود عبور می کرد، صدای فریاد او را شنیده بود که با خود می گفت: «یعنی من از یک سگ کمترم؟»

دقایقی بعد، از جای خود برخاست و به راه افتاد؛ از شهر بیرون رفت، به این امید که آسیاب کهنه ای بیابد و شب را در گوشه آن بیاساید.

<sup>1.</sup> Rose Couverte

مدّتی راه رفت و همچنان، سر به زبر داشت. وقتی احساس کرد که از شهر و شهریها دور شده، نگاه جستجوگرش را به اطراف انداخت. به کشتزاری رسیده بود. در برابر او تپهٔ کمارتفاعی بود پوشیده از کاه و ساقه های درو شدهٔ خلّات، که بعد از درو به سّر از تَه تراشیده می ماند.

افق بسیار سیاه بود؛ و این سیاهی تنها از تاریکی شب نبود، بلکه از ابرهای سیاهی نیز بود که سخت پایین آمده بودند، چنانکه میخواهند روی تپه تکیهگاهی بیابند و از آنجا بهبالا بروند و سراسر آسمان را بپوشانند. و در آن هنگام که ماه میخواست در بیاید، هنوز در آسمان سرخی شفق نمایان بود. ابرها در آن بالا سقف سفیدی ساخته بودند، و فروغی کمرنگ از لابه لای ابرها بهزمین می تابید.

زمین از آسمان روشن تر بود، و همه چیز شوم و غمانگیز می نمود. اطراف تیّه زمین هایی بود خشک و بی حاصل. افق نقشی مبهم و تیره رنگ داشت. این مناظر جمعاً زشت بود و مفلوک و نحوست بار و محقّر. در کشتزار و روی تیّه چیزی دیده نمی شد جز یک درخت بدقواره، که چند قدم دور تر از مسافر غریب در باد می لرزید.

تردیدی نیست که این مرد، هوش و ظرافت اهل ذوق را نداشت، و طبیعت در او تأثیر عمیقی نمیگذاشت. با این حال در آسمان، در این تبّه، در این دشت، و در این درخت، جیزی بود چنان غمانگیز که او را پس از اندکی تأمّل و تخیّل، وادار کرد به سوی شهر باز گردد. لحظه هایی وجود دارد که طبیعت نیز به صورت دشمن در می آید.

از همان راهی که آمده بود بازگشت. دروازه های دینی به روی او بسته بود. دینی که در جنگهای مذهبی چندین بار به محاصره در آمده بود، هنوز حصارها و برج و باروهایی در گرداگرد خود داشت، که چند سال بعد، یعنی در ۱۸۱۵ این دیوارهای بلند را خراب کردند.

تقریباً ساعت هشت بعدازظهر بود، که بهشهر رسید، و دوباره مدّتی

بی هدف در کوچه ها و خیابانهای شهر پرسه زد.

در این مسیر ابتدا به ساختمان فرمانداری، و سپس به مدرسهٔ علوم الهی رسید. وقتی که از میدان کلیسا می گذشت، با خشم مشتش را به سوی کلیسا بلند کرد.

درگوشهٔ این میدان چاپخانهای بودکه اعلامیههای ناپلئون را از جزیرهٔ الب، نخستین بار در آنجا چاپ کرده بودند. متن این اعلامیهها را امپراتور خود دیکته می کرد، و روی سخنش با ارتشیها بود.

مسافر غریب، خسته و کوفته و نومید، روی سکوی سنگی جلو چاپخانه دراز کشید. زن سالمندی که در این هنگام از کلیسا بیرون آمده بود، او را بر سکوی سنگی خفته دید، و گفت: «آی!... دوست عزیز! در اینجا چه میکنی؟»

مرد ناشناس تند و خشمگین جواب داد: «خانم! مگر نمی بینید؟ در اینجا خوابیدهام.»

آن زن مهربان، که به راستی برازندهٔ صفتِ مهربانی بود، و خانم «مارکیز دُو "رِ"...» نام داشت، گفت: «خوابیدن در این شب سرد، آن هم روی این سکوی سنگی؟»

ـ چه اهمیّت دارد؟ نوزده سال تشکِ من چوبی بود، بگذارید یک شب هم سنگی باشد.

- -شما سرباز بوديد؟
- ـ بله خانم عزيز. سرباز بودم.
  - ـ چرا بهمهمانخانه نرفتيد؟
    - ـ برای این که پول ندارم.
- ماركيز دُو "رِ"... گفت: «من در كيفم فقط چهار "سو" ا دارم.»

۱. sou، سکهٔ پنج سانتیمی، که در انقلاب کبیر فرانسه به وجود آمد و تا مدّتی رواج داشت.

ـ همين را بهمن بدهيد.

و آن چهار «سو» را گرفت. خانم مارکیز به او گفت: «با این پول نمی توانید اتاقی کرایه کنید... با این حال به من بگویید که به مهمانخانه سر زده اید؟ با این سرمای سخت نمی توانید شب را در اینجا بگذرانید. حتماً گرسنه هم هستید. بروید به چند جا سر بزنید، شاید از راه احسان جایی به شما بدهند.»

ـ همهٔ درها را زدهام، از همه جا رانده شدهام.

«زن مهربان» دست بر بازوی آن مرد گذاشت و خانهٔ کوچکی در گوشهٔ دیگر میدان، در کنار قصر اسقفی به او نشان داد و گفت: «گفتید که همهٔ درها را زده اید؟»

- بله.
- ـ آن در را هم زدماید؟
  - ــنه.
- ـ بروبد آن در را هم بزنید.

## احتياط به توصية «عقل»

آن شب عالیجناب اسقف دینی بعد از گردشی در شهر، به اتاق خود بازگشته و تا دیروقت در آنجا مانده بود. زیرا به کار بزرگی دست زده بود، و او کتابی می نوشت به نام «وظایف» ، که بدبختانه ناتمام مانده بود، و او همهٔ رسالات اصحابِ کلیسا و دانشمندان را در این موضوع برای ادامهٔ کار خود مطالعه می کرد. کتاب او در دو قسمت بود؛ قسمت اوّل وظایف عمومی، قسمت دوم وظایف فردی، بر مبنای طبقهای که شخص به آن وابسته است. وظایف عمومی وظایف اساسی آدمی است، که انجیل متی آنها را به چهار دسته تقسیم می کند: وظایف انسان در برابر خداوند (انجیل متی، باب ششم)؛ وظایف آدمی نسبت به نقس خویش (انجیل متی، باب بنجم: آیه های ۲۹ و ۳۰)؛ وظایف از نسبت به همنوعانش (انجیل متی، باب باب ششم: آیه های ۲۹ و ۳۰)؛ وظایف انسان نسبت به مخلوقات دیگر (انجیل متی، باب ششم: آیه های ۲۰ تا ۲۵). و امّا اسقف «وظایف» دیگری نیز در رساله ها و کتب دیگر یافته و بر این مطالب افزوده بود، که از آن جمله بود وظایف فرمانروایان و رعایا در رسالهٔ پولس پهرومیان؛ وظایف زنان، موانان، در رسالهٔ بولس پهرومیان؛ وظایف زنان، مادران، جوانان، در رسالهٔ بولس پهرومیان؛ وظایف زنان، مادران، جوانان، در رسالهٔ بولس پهرومیان؛ وظایف زنان، مادران، جوانان، در رسالهٔ بولس پهرومیان و خدمتکاران، در

۱. ویکنور هوگو در این زمینه از کتابی به نام «مختصری از اندیشه های پنهان در کتابهای مقدس»، که در دسامبر ۱۸۳۲ نوشته و به خود او پیشکش کرده بودند، الهام گرفته است.

رسالهٔ پولس خطاب به مردم اِفِسُس ا وظایف مؤمنان از رسالهٔ عبرانیانِ پولس وظایف دوشیزگان از رسالهٔ پولس به قرنیتیان ... و اسقف با کوشش بسیار این نوع مطالب را دست چین می کرد و در نظر داشت که این مجموعه را در کتابی گرد آورد و به مردم با ایمان پیشکش کند.

آن شب، تا ساعت هشت مشغول این کار بود، و روی کاغذهای چهارگوش و کوچک چیز مینوشت. و کتاب بزرگی نیز روی زانوانش گشوده بود، و گاهی به آن نظر می انداخت. تا آنکه خانم ماگلوار به آن اتاق آمد، که ظرفهای نقره را از گنجهٔ نزدیک تختخواب بردارد. آقای اسقف، که گمان می کرد میز شام را چیده اند، و خواهرش در انتظار اوست، چند دقیقه بعد کتاب را بست، و از جا برخاست و به تالار غذاخوری رفت.

تالار غذاخوری اتاقی بود دراز، و دارای بُخاری، و چنانکه قبلاً گفته ایم، دری به سوی میدان کلیسا داشت و پنجره ای به سوی باغ.

در آن هنگام خانم ماگلوار میز شام را آماده میکرد، و در ضمن با دوشیزه باتیستین حرف میزد. چراغی روی میز بدود. میز بهبخاری دیواری، که آتش در آن شعله میکشید، نزدیک بود.

تصویر این دو زن به آسانی در ذهن نقش می بست: هر دو شصت سالی را پشت سر گذاشته بودند. خانم ماگلوار ریزه نقش بود و فربه و پُر جنب و جوش، دوشیزه باتیستین باریک اندام و شکننده، و کمی بلندتر از برادرش؛ لباسی که به تن داشت ابریشمی بود و آلبالویی رنگ؛ رنگ مید سال ۱۸۰۶. این لباس را چند سال پیش در پاریس خریده بود و هنوز می پوشید، و به اصطلاح عوام که گاهی چند صفحه مطلب را بی پیرایه و صریح در یک کلمه می گویند، خانم ماگلوار یک «دهاتی» بود، و دوشیزه باتیستین یک «خانم». خانم ماگلوار کلاهی به سر داشت سقید رنگ و

۱. Ephèse یا Ephesos شهری در ایونیه، در ساحل دریای اژه.

٢. رساله هايي با استناد به عهد جديد.

تقريباً به شكل لوله؛ و يك صليب طلايي كوچك به گردن آويخته بود، كه تنها شيء طلائي در اين خانه بود. دستمال گردن سفيد او از يقه لباس درشتبافت و سیاه رنگ او، که آستینهای کوتاه و گشاد داشت، بیرون آمده بود روی لباس خود پیش بندی داشت از کتان، با چهارخانه های سرخ و سبز، و جورایی زرد رنگ و کفش هایی گل و گشاد به یا داشت، بعینه زنان مارسی ۱. و امّا لباس دوشیزه باتیستین از روی الگوی ۱۸۰۶ بریده شده بود؛ کوتاه بود و تنگ، با آستینهای گشاد و پُف کرده در سر شانه. کلاه گیس فر خوردهای موهای خاکستری فامش را پنهان می کرد. خانم ماگلوار مهربان بود و ظاهری هوشمند و چابک داشت. گوشههای لبش به گونهای نامتناسب بالا رفته بود، و لب بالای او از لب پایینش کلفت تر بود، كه او را بدخلق و مُستبد نشان مي داد. معمولاً وقتى عاليجناب ساكت بود، این زن آزادانه و قاطع، و در عین حال با احترام، هر چه در دل داشت مى گفت، امّا بهمحض آنكه عاليجناب اسقف چيزى مى گفت، او هم مانند دوشیزه باتیستین، بی چون و چرا اطاعت می کرد. دوشیزه باتیستین حتی هنگامی که برادرش ساکت بود، مراعات او را میکرد، و عادتاً هر چه او می گفت بی چون و چرا می پذیرفت. دوشیزه باتیستین در ایّام جوانی نیز زیبا نبود؛ چشمان آبی درشتی داشت، و بینی دراز و نوک تیز، امّا سیمای او چنانکه پیش از این نیز گفته ایم، مِهر و ملاطفتی داشت وصف ناپذیر؟ مِهر و ملاطفت جزو وجود و طبیعت او بود؛ و سه چیز عالی، یعنی ایمان و احسان و امید، که به قلب و روح آدمی آرامش دلبذیری می بخشد، او را تا مرحلة تقدّس بالا برده بود. هر چند طبيعت از او بَرّهاي مطيع ساخته بود، ایمان او را به صورت فرشته در آورده بود. ای بینوا دختر مقدّس! و ای موجود دوست داشتنی و از دست رفته!

و امّا دوشیزه باتیستین وقایعی را که آن شب در خانهٔ اسقف اتفاق

۱. Marseille، بندر بزرگ و معروفی در جنوب فرانسه.

افتاده بود، آن قدر برای این و آن حکایت کرده بود که کسانی که زنده ماندهاند جزئیاتش را به یاد دارند.

آن شب وقتی که عالیجناب اسقف به تالار غذا خوری آمد، خانم ماگلوار میز شام را مرتب می کرد و موضوعی را برای دوشیزه باتیستین با آب و تاب باز می گفت که اسقف بارها آن را شنیده بود، و کم کم به شنیدن آن عادت کرده بود؛ و آن، چیزی نبود جز قضیهٔ چفت و بست و کلون دَرِ خانه.

ظاهراً امشب این قضیه از همیشه داغ تر بود؛ زیرا خانم ماگلوار نزدیک غروب به دُگانهای اطراف سری زده بود تا چیزهایی برای شام شب بخرد. دربارهٔ مرد ولگرد و بدمنظری که آن روز به شهر آمده بود و هنوز در کوچهها و خیابانها پرسه می زد، داستانهای عجیبی شنیده بود؛ می گفتند: احتمال دارد در گوشهای کمین کرده باشد، که در این صورت کسانی که شبها دیروقت به خانه برمی گشتند در معرض خطر بودند؛ بخصوص که در آن روزها مأموران انتظامی به وظیفهٔ خود عمل نمی کردند. چون شهردار و فرماندار با یکدیگر روابط خوبی نداشتند، و هر کدام سعی می کردند حوادثی بیافرینند و گناه را به گردن دیگری بیندازند. با این ترتیب، امکان وقوع هر حادثهٔ ناگواری می رفت. همه می گفتند که در چنین وضعی هر کس باید پلیس خود باشد، و هر فرد عاقلی باید برای حفظ امنیت در و پنجرهٔ خانهاش را ببنده، و چفت و بست و کلون دَر خانهاش را محکم کند.

خانم ماگلوار روی این کلمات اخیر، بخصوص تکیه میکرد تا عالیجناب اسقف را که تازه به اتاق غذاخوری آمده و کتار بخاری نشسته بود، و خودش را گرم میکرد، به این نکته متوجه سازد. برای این منظور، این جمله را دوباره تکرار کرد. و دوشیزه باتیستین که می خواست در تأیید سخنان خانم ماگلوار چیزی بگوید، و در عین حال نمی خواست حرفی

بزند که خوش آیندِ برادرش نباشد، با ملایمت گفت: «برادر! می شنوید که خانم ماگلوار چه می گوید؟»

اسقف گفت: «كم و بيش چيزهايي به گوشم خورد.»

سپس صندلی اش را نیمه چرخی داد و دستهایش را روی زانو گذاشت. چهرهٔ مهربان و شاد او در پرتو شعله های آتش روشن تر شده بود. و در آن حال که صمیمانه خانم ماگلوار را می نگریست، گفت: «ببینم؟ مردم در شهر چه می گفتند؟ می گفتند که خطر بزرگی همه را تهدید می کند؟»

خانم ماگلوار که با این کلام عالیجناب اسقف جرأت پیدا کرده بود، داستان را دوباره شرح داد، و کمی هم اغراقگویی کرد، و بی آنکه خود بداند که با شاخ و برگ دادن ماجرا، خطر را بزرگتر جلوه می دهد، برای اسقف حکایت کرد که مرد ولگرد و پابرهنه و خطرناکی در شهر است، که ژاکن لابار او را از مهمانخانهاش بیرون کرده، و آن طور که می گویند، موجود شرور و جنایتکاری است، قیافهٔ وحشتناکی دارد، و با کوله پشتی به راه افتاده، در کوچهها و خیابانها پرسه می زند.

اسقف داستان را شنید و گفت: «پس باید در انتظار اتفاقاتی بود؟»

خانم ماگلوار، به این گمان که اسقف نیز با او همدل و همراه شده، جرأتش بیشتر شد، و پروزمندانه گفت: «بله عالیجناب! همین است که گفتم. امشب باید در انتظار اتفاقاتی در این شهر بود. همه این طور می گویند. با این وضع که پلیس به وظیفهٔ خود عمل نمی کند، در یک جای پرتِ کوهستانی، که یک فانوس روشن در کوچه ها نیست، هر اتفاقی ممکن است بیفتد. شب که بیرون می رویم، همه جا تاریک است. عالیجناب! من می گویم که ... دوشیزه باتیستین هم این را می گویند ... نه. این نظر خود من است.

خواهر اسقف سخن او را قطع كرد و گفت: «من... هيچ چيز نمي گويم.

هر چه برادرم می گوید درست است.»

خانم ماگلوار، وانمود کردکه اعتراض او را نشنیده است، و دنبالهٔ کلام را گرفت. «ما می گوییم که این خانه جای مطمئنی نیست. اگر عالیجناب اجازه بدهند، می روم پولن موزبوا ای قفل ساز را می آورم تا چفت و بست در خانه را درست کند. این کار فقط یک دقیقه وقت می خواهد. می بینید که در چفت ندارد و با یک فشار مختصر باز می شود. عالیجناب هم عادت دارند که هر کس در بزند، حتّی اگر نصف شب باشد، بگویند: بفرمایید توا... اصلاً ورود به این خانه اجازه لازم ندارد.»

و در این لحظه کسی مشت به در کوفت.

و اسقف گفت: «بفرمایید تو!»

## شجاعت در اطاعت بی چون و چرا

در باز شد.

در به شدّت باز شد. کسی با خشونت و جسارت در را باز کرد، و قدم در خانه نهاد.

همان مردی بود که قبلاً با او آشنا شده ایم. همان مسافر غریبی که تا دمی پیش سرگردانش دیده بودیم، و در جست وجوی پناهگاهی بود.

آن مرد قدمی به جلو برداشت و مکث کرد. در را پشت سر خود باز گذاشته بود. کوله پشتی اش را بر پشت داشت و عصایش را در دست. در نگاه او خشونت بود و نفرت و خستگی و خشم. شعله های آتش سراپایش را نمایان می کرد. ترسناک بود، شبحی بود شوم و پلید.

خانم ماگلوار حتّی جرأت نکرد فریاد بکشد؛ می لرزید و حیرتزده دهانش باز مانده بود.

دوشیزه باتیستین رو بهسوی او گرداند و آن مرد را دید و روی صندلی خود نیمخیز شد. امّا در این حال بهبرادرش نگاهی کرد، و ناگهان آرامش و صفایش را بازیافت.

اسقف به آرامی در آن مرد خیره شده بود.

پیش از آنکه دهان بگشاید و از تازه وارد بپرسد که چه می خواهد، آن مرد با دو دست بر عصای خود تکیه داد، و نگاهش را بهنوبت روی چهرهٔ

اسقف و آن دو زن چرخ داد، و بی آنکه منتظر پرسشی شود، با صدای بلند گفت: «نام من ژان والژان است، زندانی محکوم بهاعمال شاقه. نوزده سال از عسمرم را در زندان گذراندهام. چهار روز است که آزاد شدهام. بهپونتارلیه ۱ میروم. در این چهار روز از تولّن ۲ تا اینجا راه پیمودهام. امروز دوازده فرسنگ پای پیاده آمدهام. نزدیک غروب به اینجا رسیدم. ناچار بودم ورقهٔ شناسایی زرد رنگم را بهشهرداری نشان بدهم و خودم را معرفی کنم. به همین دلیل، در مهمانخانهٔ شهر شما راهم نداند. گفتند که گورت راگم کن و زودتر از اینجا برو. بهچند جای دیگر رفتم. هیچکس راهم نداد. بهزندان رفتم. در را بهرویم باز نکردند. بهلانهٔ سگ خزیدم، گازم گرفت و از لانه بیرونم راند. مثل این که سگ هم صفت آدمیان را داشت. شاید به او هم خبر داده بودند که من کیستم. از شهر بیرون رفتم. به کشتزار رسیدم. در این فکر بودم که شب را در زیر آسمانِ پرستاره بخوابم، ابر بود و آسمان بی ستاره بود. ترسیدم باران بیاید، و خدای مهربان هم در آنجا نباشد که جلو بارندگی را بگیرد، ناچار بهشهر برگشتم که در زیر طاقنمایی بخوابم. در گوشهٔ میدان کلیسا، سکویی پیدا کردم و روی سنگ دراز کشیدم. زن خیرخواهی آمد و اینجا را نشانم داد. و من هم آمدم. راستى اينجا كجاست؟ مهمانخانه است؟ باشد! من بول دارم. صدونه فرانک و پانزده سانتیم پول نقد دارم. این پول را با نوزده سال کار در زندان اندوختهام. حاضرم پول بدهم. چقدر بدهم؟ خيلي خستهام. امروز دوازده فرسنگ پای پیاده راه آمدهام. گرسنهام. میگذارید در اینجا بمانم؟

اسقف رو به خانم ما گلوار کرد و گفت: «یک دَست بشقاب و کارد و چنگال اضافی در سفره بگذارید.»

Pontariier .۱ شهر کوچکی در جنوب فرانسه،

۲. Toulon بندری در جنوب فرانسه.

آن مرد سه قدم بهجلو آمد، و بهچراغی که روی میز بود نزدیک شد. مثل آنکه منظور اسقف را درست نفهمیده بود؛ میخواست همه چیز را بگوید: «باید همه چیز را بدانید تا بفهمید که من که هستم. زندانی بودم، محکوم به اعمال شاقه.» ورقهٔ زرد رنگی از جیبش در آورد و تایش را باز كرد، و دنباله كلام را گرفت: «ببينيد! اين ورقه شناسايي من است. همان طور که می بینید رنگ زرد دارد. با این ورقهٔ زرد هر جاکه بروم بیرونم می اندازند. ببینید روی ورقهام چه نوشته اند. من بی سواد نیستم، خواندن و نوشتن را در زندان یاد گرفتهام. در آنجا آموزشگاهی داشتیم برای سواد آموزی... ببینید... در ورقهٔ من نوشتهاند: «ژان والژان، زندانی آزاد شده، متولد....»، و بعد از این جور مشخصات که بهدرد شما نمی خورد. می رسد به اصل مطلب: «... دارای سابقهٔ نوزده سال زندان اعمال شاقه، پنج سال بهجرم سرقت همراه با شكستن قفل، چهارده سال به جُرم چهار بار فرار از زندان. یک مرد خطرناک. ۱۰۰۰. بله ... بههمین دلیل، هر جاكه رفتم بيرونم كردند. امّا شما مثل اينكه خيال نداريد بيرونم بیندازید. اینجا مهمانخانه است؟ میخواهید چیزی بدهید که بخورم، و جایی که بخوابم؟... حتماً یک اصطبل هم دارید؟ من می توانم گوشهٔ اصطبل بخوابم.»

اسقف رو به خانم ماگلوار کرد و گفت: «ملّافه های سفید را روی تختخواب خوابگاه مخصوص مهمان بیندازید.»

قبلاً شرح داده ایم که آن دو زن چگونه از اسقف، بی چون و چرا فرمان می بردند. خانم ماگلوار بی آنکه چیزی بگوید، برای اجرای دستور از تالار بیرون رفت. اسقف به آن مرد گفت: «آقا! بنشینید و خودتان را گرم کنید. تا چند دقیقهٔ دیگر شام می خوریم. و تا شما شامتان را بخورید، رختخوابتان هم حاضر می شود.»

تازه آن مرد به حقیقت پی می برد. سیمای او که تا این هنگام افسرده و

خشن بود، ناگهان تغییر کرد. حیرت و تردید و شادی در سیمای او به هم آمیختند. شگفتانگیز شده بود، و مانند یک دیوانه کلمات را با لکنت و بی نظم به زبان می آورد: «باور کنم؟ یعنی چه؟ شما امشب مرا پیش خودتان نگاه می دارید؟ بیرونم نمی کنید؟ یک زندانی محکوم به اعمال شاقه را می پذیرید؟ به من می گویید: آقا!... به من «تو» نمی گویید. به من نمی گویید: بروگم شو!... نمی گویید: سگ!... عادت کرده ام با این چیزها. اما شما جور دیگری با من حرف می زنید. خیال می کردم از در بیرونم می اندازید. خانمی که اینجا را نشانم داد چقدر مهربان بود. اینجا به من شام می دهند، رختخواب می دهند که در آن بخوابیه؛ تختخواب با تشک و ملافه. نوزده سال است که در تختخواب نخوابیده ام. واقعاً می خواهید امشب به من جا بدهید؟ شما آدم خیلی خوبی هستید؟ اما من پول دارم. پول می دهم. ببخشید آقای مدیر مهمانخانه!... هر قدر که بگویید پول می دهم. شما مرد خوبی هستید. شما مدیر مهمانخانه هستید؟ درست می گویم، آقای مدیرا»

اسقف گفت: «من كشيش هستم، و فعلاً ساكن اين خانهام.»

حکشیش؟ یک کشیش خوب و مهربان! پس از من پول نمی خواهید؟ آقای کشیش! از من پول نمی خواهید؟ شما باید کشیش آن کلیسایی باشید که در گوشهٔ میدان دیدم!... امّا من چه ابلهی هستم که عرقچین شما را ندیدم. شما باید نایب یا وَردستِ کشیش باشید. از ظاهرتان که این طور معلوم می شود! و در این حال که حرف می زد، کوله پشتی و عصایش را در گوشهای گذاشت، و ورقهٔ شناسایی اش را دوباره در جیب جای داد. دوشیزه باتیستین با ملاطفت به او نگاه می کرد، و او همچنان حرف می زد: هرآقای کشیش! شما آدم دل رحمی هستید. کسی را تحقیر نمی کنید. شما کشیش خوبی هستید. راستی احتیاجی هست که پولی بپردازم؟ ۱۱

ـنه! بولتان را نگه دارید. چقدر پول دارید؟ مثل این که گفتید صدونه

## فرانك.

- ـ صدونه فرانک و پانزده سانتیم.
- -این پول حاصل چند سال زحمت شماست؟
  - ـ نوزده سال!
  - \_نوزده سال؟

اسقف از تَهِ دل آه كشيد.

و آن مردگفت: «هنوز همهٔ اندوختهام را دارم. در این چهار روز بیست و پنج «سو» خرج کرده ام. امّا بین زاه در شهر گراس ابار چند ارّابه را خالی کردم و بیست و پنج سو مزدگرفتم. امّا بد نیست برای شما که کشیش هستید بگویم که در زندان کشیشی داشتیم که صدقات و خیرات را برای ما می آورد. یک بار هم اسقفی دیدم که به او عالیجناب می گفتند. اسقف دام از ور ابود در مارسی. می گفتند که رئیس همهٔ کشیشهاست! شما که این چیزها را بهتر از من می دانید. ببخشید که این توضیحات را می دهم... بله. آن اسقف می آمد و برای ما دعای آمرزش می خواند. در محرابی وسط میدان می ایستاد. روی سرش چیز نوک تیزی بود از طلاء که در آفتاب برق می زد. ما همه به صف می ایستادیم، در سه طرف. و از دور چند لولهٔ توب می زد. ما همه به صف می ایستادیم، در سه طرف. و از دور چند لولهٔ توب امده برای شلیک ما را هدف می گرفتند که فکر فرار به سرمان نزند... استقف از ما فاصلهٔ زیادی داشت. خیلی چیزها می گفت که ما امی شنیدیم... بله. اسقف باید همچو کسی باشد!»

در میان صحبت او اسقف از جا بلند شد و در را، که باز مانده بود، بست و به خانم ماگلوار که در این موقع به تالار غذا خوری آمده، و یک دست بشقاب و کارد و چنگال آورده بود، گفت: «بشقابِ آقا را روی میز در جایی بگذار که نزدیک بخاری باشد.»

و بهسوی مهمان خود چرخید و گفت: «در کوههای آلپ، باد شبانه

سرد است و تند. آقا! شما باید سردتان باشد!»

و هر بارکه کلمهٔ «آقا» را دوستانه و در عین حال باوقار و احترام به زبان می آورد، سیمای آن مرد از شادی شکفته می شد. کلمهٔ «آقا» برای یک زندانی محکوم به اعمال شاقه، که با خواری و ذلّت انس گرفته، مانند جام آب گوارایی است که در میان امواج شور اقیانوس به دست غرق شدگان کشتی مِدوز ا بدهند. در هنگام سرافکندگی و شرمساری، آدمی تشنهٔ توجه و احترام است. اسقف به چراغ روی میز شام اشارهای کرد و گفت: «روشنایی این چراغ کم است.»

خانم ماگلوار مترجه منظور او شد، و رفت از روی پیش بخاری خوابگاه عالیجناب دو شمعدان نقره را آورد، و شمعها را روشن کرد و روی میزگذاشت.

آن مرد گفت: «آقای کشیش! شما آدم خیلی خوبی هستید. به من احترام می گذارید. در خانهٔ خودتان با من مهربان هستید. دستور می دهید که به خاطر من شمع های مومی روشن کنند. برای کسی مثل من! من که چیزی را از شما پنهان نکردم. گفتم که از کجا آمده ام، و چه آدم تیره روزی هستم.»

اسقف نزدیک او نشست، و دستش را با ملایمت روی دست او گذاشت و گفت: «لزومی نداشت که بگویید که هستید و از کجا آمدهاید. اینجا خانهٔ من نیست. خانهٔ عیسی مسیح است. هر کس از این در وارد شود، از او نمی پرسند که نامش چیست، بلکه می پرسند که دردش چیست. شما آزرده خاطرید. گرسنه اید و خسته. پس خوش آمدید. لازم نیست از من تشکر کنید. فکر نکنید که من در خانهٔ خودم از شما پذیرائی می کنم. این خانه به کسی تعلق ندارد، بلکه خانهٔ کسی است که به آن نیاز دارد. به شما که یک رهگذر هستید می گویم که اینجا در خانهٔ من نیستید،

در خانه خودتانید. و هر چه در اینجاست مالِ شماست. من چه نیاز دارم که نام شما را بدانم؟ اگر چه پیش از آنکه بگویید، نام شما را می دانستم. آن مرد، چشمانش از تعجب گشاد شد و گفت: «شما نام مرا می دانستید؟»

ـبله. مى دانستم. نام شما «برادر» است، «برادر من».

آن مرد به هیجان آمد: «آقای کشیش! بگذارید بگویم که وقتی وارد این خانه شدم، خیلی گرسنه بودم. امّا شما آن قدر خوب هستید که نمی دانم چه بگویم... اصلاً گرسنگی از یادم رفته.»

اسقف به او نگاهی کرد و گفت: «شما خیلی رنج کشیده اید.»

-اوه. روپوشی داشتم قرمز رنگ. یک گوی آهنی را با زنجیر به پای ما بسته بودند. روی یک پاره تخته می خوابیدیم. و گرما بود و سرما و کار. دائم کار و زحمت بود و دائم کتک خوردن. با کوچکترین اعتراض زنجیرهایمان دولایه می شد. برای یک کلمه و یک فرباد به سیاه چالمان می انداختند، و حتّی موقع خوابیدن زنجیرهایمان را باز نمی کردند. سگها از ما خیلی خوشبخت تر بودند. نوزده سال را با این وضع گذراندم. حالا چهلوشش سال دارم. و ورقهٔ شناسایی من زرد رنگ است. همهاش همین!

اسقف گفت: «بله! ولی هر چه بوده گذشته. و حالا از آن محنتکده بیرون آمده اید. گوش کنید! در بارگاه خداوند، چهرهٔ اشک آلود یک گناهکار پشیمان، از صورت نورانی یک فرد باایمان، محبوب تر است، و سهم شادی اش بیشتر. اگر بعد از تحمّل آنهمه رنج، روح شما پُر از کینه و خشم باشد، باید برایتان دلسوزی کرد، امّا اگر مهربان شوید و مردم را دوست بدارید و زندگی تازه ای شروع کنید، ارزش و مقام شما از امثال ما بیشتر است و بالاتر.»

در این هنگام خانم ماگلوار خذا را بر سَرِ میز آورده بود، که سوپی بود

با آب و روغن، نمک و کمی چربی، و یک تکه گوشت گوسفند، و چند دانه انجیر، و پنیر تازه، و یک تکه نان جو. خانم ماگلوار آن شب، به خاطر مهمان غریب شان یک بطر شراب کهنهٔ مُووا نیز به بقیهٔ چیزها افزوده بود. اسقف نیز که غذا را آماده دید، نگاهش برق زد، و با شور و گرمایی، که نمودار خصلتِ مهمان دوستی او بود، گفت: «بفرمایید سر میز.»

و به رسم عمیشگی، مهمان آن شب را در سمتِ راست خود نشاند. و دوشیزه باتیستین، آرام و پُرمهر، در سمتِ چپ مهمان نشست. اسقف دعای خیر و برکت خواند. و به عادت معمول سوپ را قسمت کرد. و مرد با حرص و ولع به خوردن مشغول شد.

و ناگهان اسقف گفت: «مثل این که سفره ما چیزی کم دارد.»

خانم ماگلوار آن شب فقط سه دست بشقاب و کارد و چنگال، به تعداد افراد سَرمیزگذاشته بود، حال آن که هر وقت مهمان داشتند، به طور کامل، یعنی شش دست بشقاب و کارد و چنگال بر سرمیز می چید. که نوعی تجمّل معصومانه بود. و با وقار و زیبائی، مقام و مرتبهٔ فقر را بر سرمیز غذا بالا می برد.

خانم ماگلوار این بار نیز متوجه منظور اسقف شد، و بی آنکه کلمهای بگوید، از تالار بیرون رفت، و چند لحظه بعد آن سه دست بشقاب و کارد و چنگال را نیز آورد، و این ظرفهای خالی را بهطور قرینه، در کنار هر یک از سه نفری که سَرِ میز نشسته بودند، گذاشت.



## جزئیاتی دربارهٔ پنیرسازیهای پُونتارلیه ۱

حالا برای آن که تصوری داشته باشیم از آنچه در آن شب بر سَرِ میزِ شام چه گذشت، بهتر است قسمتی از نامهای را که دوشیزه باتیستین بهخانم بواشِورُن انوشته، و جزئیات گفت وگوی برادرش، را با آن زندانی آزاد شده در آن شرح داده، در اینجا نقل کنیم:

... این مرد به کسی توجه نداشت. گرسنه بود و با ولع غذا میخورد.

بعد از خوردن سوپ بهبرادرم گفت: «آقای کشیش!... ای مرد خدا! این

غذا برای من که گرسنه بودم خیلی خوب بود، اتبا باید بگویم

مهمانخانه ای که از آن بیرونم انداختند، غذای گاریچی هااز ایس بهتر

بود.»

بین خودمان بماند. حرف او آزارم داد. امّا بسرادرم در جسواب او گفت: «هر چه باشدگاریچی هاکارشان از من خسته کننده تر است، باید غذایشان بهتر باشد.»

و آن مرد گفت: «آنها پولشان بیشتر است. بههمین دلیل خذای

۱- پنیرسازیهای پُونتارلیه Pontarlier (در منطقهٔ فرانش کُنته) در کتاب فوریه، Fourier، فیلسوف و اقتصاددان فرانسوی، تمونهای از تعاون و اشتراک کارگری معرفی شده است. (ایو گی).

بهتری میخورند. شما باید آدم فقیری باشید. از وضعتان معلوم است که هنوز بهمقام کشیشی هم نرسیده اید. شاید یکی از زیردستان کشیش محل باشید. اگر واقعاً خدای مهربان کارهایش از روی عدل و انصاف بود، به آدمی مثل شما کمک می کرد که دست کم به مقام کشیشی برسید. برادرم گفت: «خدای مهربان بالاتر از این حرفهاست، و عدلش بالاتر از وهم و تصوّر ما.»

برادرم دیگر چیزی نگفت، و حرف را عوض کرد و گفت: «آقای ژان والژان!... شما خیال دارید به یونتارلیه بروید؟»

-چاره ای غیر از این ندارم.

مثل این که چنین چیزی گفت و سپس بر آن افزود: «فردا صبح در طلوع آفتاب باید راه بیفتم. سفر سختی در پیش دارم. شبها سرد است و روزها گرم.»

برادرم گفت: «اینجا که میخواهید بروید. منطقه خوبی است. در ایّام انقلاب خانواده ام از هم پاشید، و من به فرانش گنته پناهنده شدم. چند وقت در آنجا ماندم، و با زورِ بازو نانم را در می آوردم. اراده ام قوی بود. کاری در آنجا پیدا کردم. کار در آنجا زیاد است، فقط باید یکی را انتخاب کرد. در آنجا همه جور کاری هست، کافلسازی و چرمسازی و عسرقکشی و روفس کشی، چند کارگاه بنزرگ ساعتسازی دارد و کارگاههایی در صنعت پولاد و مس، که چهارتای آنها در لُود ۱، شاتیون ۱، کارگاههایی در صنعت پولاد و مس، که چهارتای آنها در لُود ۱، شاتیون ۲، ادنکور ۳ و بُور ۲، بیشتر اهمیت دارد.

-خیال نمیکنم در نقل این چهار نام، اشتباه کرده باشم. سپس برادرم کلامش را قطع کرد و از من پرسید: «خواهر عزیزم! ما در آنجا خویشاوندان نزدیکی نداریم؟»

<sup>1.</sup> Lods

<sup>2.</sup> Châtillon

<sup>3.</sup> Audincourt

در جوابش گفتم: «چرا، چند نفر هستند؛ مثل آقای لوسنه ۱، که در رژیم سابق سرنگهپان دروازه های پُونتارلیه بود.»

برادرم دوباره به سخن ادامه وگفت: «در سال ۹۳ از خویش و آشنا خبری نبود» و هر کس ناچار بود که با زورِ بازوی خود نانش را در بیاورد. من هم در آنجا بودم و کار می کردم. مردم ناحیهٔ پونتارلیه، که مقصد شماست. صنعتی دارند که بسیار پُر سابقه است و بسیار جالب و سودمند؛ و آن پنیرسازی است، که به نام «صنعت اشتراکی» معروف شده است.

و در آن حال که بشقاب آن مرد را از غذا پُر میکرد، برای او دربارهٔ پنیر سازیهای پُونتارلیه شرح مفصّلی داد و گفت: «در آنجا تولید پنیر بر دو نوع است: یکی به صورت تولیدی های بزرگ، که متعلّق به ثرو تمندان است، و هر تولیدی بزرگ چهل پنجاه تا گاو ماده دارد، و هر تابستان روزی هفت مشت هزار قالب پنیر درست می کند. امّا تولیدهای دیگری هم هست به صورت اشتراکی، که دهقانان فقیر در آن سهم دارند. دهقانان کوهستانهای میانه، شیر گاوهایشان را در اختیار تعاونی ها می گذارند، و محصولات را بین خود تقسیم می کنند. معمولاً هر تعاونی یک نفر پنیرساز استخدام می کند، که بعد از ملّتی در کار خود خبره می شود. این شخص هر روز سه بار شیر را از شرکای تعاونی تعونی تحویل می گیرد و مقدار شیر هر کس را روی چوب خط هر دهقان ثبت تحویل می گیرد و مقدار شیر هر کس را روی چوب خط هر دهقان ثبت تعریل می گیرد و مقدار شیر هر کس را روی چوب خط هر دهقان ثبت می کند. پنیرسازها، گاوهایشان را برای چرا به کوهستان می برند.

آن مرد همچنان غذا میخورد و رَمَق و نیرویش را باز مییافت، و برادرم جام او را از شراب پُر میکرد تا بنوشد. امّا خودِ او معمولاً از این نوع شراب نمی نوشید و میگفت که گران است. این جزئیات را دربارهٔ

ینیرسازی در یونتارلیه با شور و شوق صادقانه ای که مخصوص خود اوست، و شما با آن آشنایی دارید، برای آن مرد شرح میداد، وکلام او مسلاحت خاصى داشت. بخصوص دربارة وضع رضايت بخش پسنیرسازها بسیشتر توضیح میداد، گویی میخواست بهصورتی غیرمستقیم به آن مرد بفهماند که پنیرسازی برای او شغل مناسبی است، و از سرگردانی و فقر نجاتش خواهد داد. امّا چیزی که بیشتر در من اثر گذاشته بود، رفتار برادرم بود، که جز در ابتدای ورودِ آن مسرد، که از عیسی مسیح نام برد، سَر میز شام و بعد از آن، چیزی از این گونه بهزبان نیاورد، و حتّی کلمه ای دربارهٔ خودش نگفت که به او بفهماند کیست و چه شأن و مقامی دارد. ظاهراً اگر خود را معرفی میکرد، و در مقام یک اسقف با او سخن میگفت، شاید تأثیر بیشتری داشت، و شاید اگر شخص دیگری بهجای برادرم بود و چنین مرد تیرهروزی زیر دستش افتاده بود سرزنشش می کرد، و این سرزنش را با چاشنی پندهای اخلاقی می آمیخت، یا دست کم چیزی از راه دلسوزی به او می گفت، و تشویقش میکرد که در آینده در راه راست قدم بگذارد. امّا برادرم حتّی از او نیرسید که کجایی است و داستانش چیست، زیرا میدانست که داستان زندگی او با خطا در آمیخته است، و برادرم نمی خواست چیزی بگسوید و بشستود که خطای او را به یادش بیاورد. و ایس پسرهیز و خویشتنداری تا آنجا بود که وقتی از کوه نشینان پونتارلیه حرف میزد، می گفت: این گونه کارها مقبول نظر خداوند است، و در تکسیل ایس جمله گفت: «آنها خوشبختند، چون با گناه میانه ندارند.» این مطلب را در همینجا رها کرد، زیرا بیم داشت که با این کلمات، که ناخواسته از زبانش پریده بود، گناه او را بهرخش کشیده باشد، و آزرده خاطرش کرده باشد. و من با تفکّر و تعمق متوجه شده بودم که در ذهن و روح برادرم چه میگذرد. گویی برادرم احساس میکرد این میرد، که ژان

والژان نام دارد، خود را مفلوک و مطرود می پندارد؛ و سعی داشت که این تصوّر را از ذهن او پاک کند و به او بههماند که با دیگران تفاوتی ندارد. بههمین سبب، با او رفتاری ساده و عادی داشت. و آیا معنی و مفهوم واقعی نیکی و احسان همین نیست؟ ... و آیا خانم عزیز، معنی و مفهوم واقعی آموزشهای انجیل تبوجه بههمین نکتههای باریک و ظریف نمی باشد؟ و او به این نکتهها پی برده بود و زیرکانه از موعظه کردن و درس اخلاقی دادن و به کنایه و اشاره مسائلی راگفتن پرهیز می کرد. آیا وقتی کسی زخمی در دل دارد، بهتر نیست که دست روی زخم دل او نگذاریم؟ برادرم چنین اندیشه هایی را در ذهن داشت، امّا این راز را برای کسی باز نمی گفت. وضع و حال او با شب های دیگر تفاوتی نداشت. با ژان والژان همان رفتاری را داشت که با آقای ژدِئون پروو ، نداشت. با ژان والژان همان رفتاری را داشت که با آقای ژدِئون پروو ، نا با کشیش کلیسای محل، که گاهی می آمدند و با ما شام می خوردند.

شام خوردن رو به پایان بود، و داشتیم انجیر می خوردیم، که در زدند. ننه ژر بُو ، بود که طفل خُردسالش را در آغوش داشت، برادرم پیشانی بچه را بوسید، و پانزده «سو» که با خود داشتم، از من به قرض گرفت و به ننه ژر بُو داد. ژان والژان به این چیزها توجهی نداشت. چنین می نمود که بسیار خسته است. پس از رفتن ننه ژر بُوی بینوا، برادرم دمای شکرانه بعد از شام را خواند، و به آن مرد گفت: «حالا وقت خوابیدن است.»

و من دریافتم که باید بیرون بروم، تا این مرد بهخوابگاه برود، و با خانم ماگلوار به طبقهٔ بالا رفتیم. پوست بز کوهی جنگل سیاه را که در اتاقم بود به خانم ماگلوار دادم که برای آن مرد ببرد، کمه در شبهای یخبندان این پوست گرمابخش است. افسوس که دیگر کهنه شده، و پشمهایش ریخته است. برادرم وقتی که در آلمان بود، آن را با یک

چاقوی کوچک، که دستهٔ عاج دارد، و ما آن را بر سَرِ سفره میگذاریم، در توتلینگن، نزدیک سرچشمهٔ دانوب، خریده است. خانم ماگلوار لحظاتی بعد باز آمد، و ما در تالاری که رختهای شسته را برای خشک شدن در آن پهن میکنیم، دعای پیش از خواب را خواندیم، و سپس بی آنکه با همدیگر حرف بزنیم، برای خواب به تاقها یمان رفتیم.

## آسايش

عالیجناب بین و نو، شب به خیری به خواهرش گفت، و یکی از دو شمعدان نقره را از روی میز برداشت، و شمعدان دیگر را به دست مهمان خود داد و به او گفت: «من شما را به خوابگاهتان می برم.»

مرد از پی او بهراه افتاد.

همانگونه که در فصلهای گذشته گفته ایم، این اتاقها به هم راه داشتند، و برای ورود بهنمازخانه، که خوابگاه مهمان در گوشه ای از آن بود، ناچار بودند از اتاق خواب اسقف بگذرند.

در آن لحظات که او و مهمانش، شمع به دست وارد اتاق خواب اسقف شدند، خانم ماگلوار به عادت هر شب، ظرفهای نقره را در گنجهٔ کنار تختخواب می گذاشت، و معمولاً این اقدام احتیاطی را هرگز به فراموشی نمی سپرد.

اسقف مهمانش را بهخوابگاه برد، که در آنجا رختخوابی سفید و پاکیزه روی تخت گسترده بودند. و آن مرد شمعدان نقره را روی یک میز کوچک گذاشت.

اسقف گفت: «امیدوارم خوب بخوابید. فردا صبح پیش از رفتن، یک فنجان شیرِ گرم و تازهٔ گاوهای خودمان را خواهید خورد.»

آن مردگفت: «ممنونم آقای کشیش!»

امّا این کلمات را هر چند که با منتهای آرامش به زبان آورد، حرکت عجیب و توحّش آمیزی ناگهان از او سر زد، که اگر آن دو زن پارسا شاهد چنین چیزی بودند قطعاً از وحشت خونشان منجمد می شد. حتّی امروز هم برای ما دشوار است که دربارهٔ آن حرکت عجیب شرحی بنویسیم. آیا ژان والژن می خواست با آن حرف و حرکت هشداری بدهد یا تهدید بکند؟ آیا این حرکت نمایشِ نوعی تلاطمِ مبهم غریزی در وجود او بود؟ اصلاً معلوم نبود که چرا و چگونه، آن مرد ناگهان مکث کرد و با توحّش به اسقف خیره شد، و با صدایی بلند و خشونت آمیز گفت: «آی!... شما واقعاً خیال دارید نزدیک خوابگاه خودتان جایی برای خوابیدن به من بدهید؟»

و باز کمی مکث کرد و با خندهای، که چیزی از تهاجم و توخش در آن بود، گفت: «خوب فکرهایتان را کردهاید؟ از کجا میدانید که من یک آدمکش نباشم؟»

اسقف در جواب او به آرامی گفت: «تنها خدای مهربان است که همه چیز را می داند.»

و سپس باوقار و متانت زیرلب دعایی خواند، و دو انگشت دست راستش را بهطرف مهمان خود تکان داد، و برای او از خداوند طلب آمرزش کرد، بی آنکه مسافر غریب متوجّه دعای او شود.

معمولاً هر وقت که کسی در خوابگاه بود، پردهٔ پشمی وسط اتاق را میکشیدند، و محراب پشت پرده از نظر پنهان میماند، و اسقف بههنگام گذشتن از جلو محراب بهزانو در آمد، و مختصر دعایی خواند.

دقایقی بعد اسقف در باغچهاش بود، و در حال سیر و سیاحت در دلِ تاریک شب، و تفکّر و تأمّل. و همهٔ افکارش متوجّه اسراری بود که خداوند، تنها به کسانی که چشمانی گئوده دارند، می نمایاند.

امًا از آن مرد بگوییم، که آن قدر خسته بود که توجّهی به ملّافه و لحاف

سفید و پاکیزهای که روی تخت برای او انداخته بودند نکرد. شمع را به شیوهٔ زندانیان محکوم به اعمال شاقه، با دمیدن از بینی، خاموش کرد؛ و بسی آنکه لباسش را در آورَد، روی تختخواب افتاد، و در دَم به خواب عمیقی فرو رفت.

وقتی که شب به نیمه رسید، اسقف از باغچه به اتاقش بازگشت. و چند دقیقه بعد از نیمه شب، در این خانهٔ کوچک همه به خواب رفته بودند.



### ژان والژان

ساعاتی پس از نیمه شب، ژان والژن از خواب بیدار شد. ژان والژان از خانوادهٔ فقیری بود و از روستازادگان منطقهٔ بری در کودکی خواندن و نوشتن نیاموخته بود، و چون بهسن رشد رسید، در فاوژل ۲ به کار هَرَس کردن درختان مشغول شد. مادرش ژان ماتیو ۳، و

فاور آن به کار هر س کردن درختان مشغول شد. مادرش ژان ماتیو ، و پدرش ژان. ظاهراً او را به شوخی والژن می نامیدند؛ که شاید تلفظ دیگری باشد از دو کلمهٔ «و و الا ـ ژان» ۴.

ژان والژان ظاهر افسرده ای داشت و بیشتر در دنیای فکر و خیال سیر می کرد؛ معمولاً کسانی که طبع مهربانی دارند این چنینند؛ جمعاً خواب آلود و سرگشته به نظر می آمد. در سن کم پدر و مادرش را از دست داد. مادرش بر اثر خوردن شیرِ فاسد، به نوعی تب مبتلا شد و مرد، و پدرش به هنگام هرس کردن، از بالای درخت به زمینِ افتاد و جان سپرد.

پس از مرگ آن دو، ژان والژان و خواهرش که چند سالی از او بزرگتر بود، باقی ماندند. خواهر ژان والژان هفت فرزند دختر و پسر داشت. و پس از مرگ پدر و مادر این خواهر ژان والژان را بزرگ کرده بود، و تا وقتی

2. Faverolles

<sup>1.</sup> Brie

<sup>3.</sup> Jeanne Mathieu

که شوهرش زنده بود مسکن و خوراک او را تأمین می کرد؛ امّا پس از مرگ شوهر به تنگنا افتاد. تأمین معاشِ هفت فرزند که بزرگترینِ آنها هشت ساله بود، و کو چکتربنشان یک ساله، به عهدهٔ او بود. در آن وقت، ژان والژان بیست و پنج سال داشت، و برای جبرانِ محبّتهای خواهر، جای پدر و نان آور را در این خانواده گرفت. او این کار را به عنوان وظیفه، و حتی اندکی با بدخُلقی به عهده گرفت، و به این ترتیب جوانی او با کارهای طاقت فرسا و کم در آمد سپری شد. در این مدّت، هرگز با دختری دوست نشد، و اصلاً فرصت عشق و عاشقی نداشت.

هر شب خسته به خانه بازمی گشت، و بی آنکه کلمه ای حرف بزند فذا می خورد. خواهرش، که بچه ها به او ننه ژان می گفتند، هنگام فذا خوردن برادر، دست می برد و تکه های گوشت و چربی و مغزه های کُلَم را از کاسهٔ غذای ژان والژان در می آورد و در کاسهٔ یکی از بچه ها می گذاشت. و او در این وقت معمولاً طوری روی کاسهٔ غذا خم می شد، که موهای بلندش دور صورت او می ریخت و جلو چشم او را می گرفت، و به نظر می آمد که چیزی نمی بیند، یا عمداً چنین می کرد تا خواهرش با خیال آسوده، هر چیز را که می خواهد از کاسهٔ او بردارد و به بچه ها بدهد.

در فاورل، نه چندان دور از کلبهٔ ژان والژان، و در آن سوی کوچه، زنی منزل داشت به نام ماری کلود ۱. بچه های خواهر ژان والژان، که همیشه گرسنه بودند، گاهی نزد ماری کلود می رفتند، و با پیغامی دروغین از طرف مادرشان، کوزهٔ شیری به قرض می گرفتند، و پشت پَرچین، یا جای دیگری پنهان می شدند، و کوزه را از دَست هم می قاییدند، و هر کدام چند جرعهای سر می کشیدند، و در این حال شیر را به پیش بند یا در گریبان خود می ریختند، که قطعاً اگر مادرشان از این حکات بویی می برد، سخت تنیهشان می کرد. امّا ژان والژان دور از چشم خواهوش، می رفت و بهای تنیهشان می کرد. امّا ژان والژان دور از چشم خواهوش، می رفت و بهای

کوزهٔ شیر را بهماری کلود می پرداخت تا قضیه آفتابی نشود و بجهها از تنبیه رهایی یابند.

مزد روزانهٔ ژان والژان در موسم هرّس درختان بیستوهشت «سو» بود، و بعد از پایان موسم هرّس، به کارهایی مانند نجّاری و گاوچرانی و هر کار دشوار دیگر می پرداخت و پولی به دست می آورد. خواهرش نیز هر کار که از دستش بر می آمد انجام می داد. امّا با هفت کودک خُردسال چه می توان کرد؟ آنها همچون فُوج ضمگینی بودند که تیره روزی دور تا دورشان راگرفته بود، و رفته رفته حلقهٔ محاصرهٔ فقر و بدبختی بر این فوج بیشتر فشار می آورد، تا آنکه زمستانی فرا رسید بسیار سرد و سخت. ژان والژان در آن سرما و یخبندان نتوانست کاری پیدا کند. اعضای خانواده به نان شب محتاج بودند، و همه گرسنه و درمانده. هفت بچه!

یکشنبه شبی بود. مُویِر ایزابوا، نانوایِ میدان کلیسا در فاورُل، برای خفتن بهبستر میرفت که ناگهان صدای ضربهای شنید بسیار سخت، از شکستن شیشهٔ دریچهٔ نانوایی. به شتاب پیش دوید، و دستی را دید که از سوراخ شیشهٔ شکسته به درون آمد و دانهٔ نانی برداشت... نانوا تا آمد به خود بجنبد، دزدگریخته بود. نانوا از او دست برنداشت، دنبالش دوید و او راگرفت. دزد، نان را پیش از آنکه گیر بیفتد دور انداخته بود، امّا هنوز از دستش خون می چکید. و آن دزد، ژان والژان بود.

این ماجرا در سال ۱۷۹۵ اتفاق افتاد. ژان والژان را بهاتهام «دزدی تو آم با شکستن دَرِ یک خانهٔ مسکونی»، در دادگاه محاکمه کردند. در خانهٔ او تفنگی هم پیداکرده بودند. ژان والژان با این تفنگ گاهی به شکار می رفت، و تیرش همیشه به هدف می خورد، و کم و بیش از شکارچیان غیرمجاز به حساب می آمد؛ که این هم به زبان او تمام شد، زبرا دربارهٔ شکار فیرمجاز و غیرمجاز هم در قانون مادهای وجود دارد که شکارچیان غیرمجاز و

<sup>1.</sup> Maubert - Isabeau

قاچاقچیان را در ردیف راهزنان قرار می دهد. در ضمن، این نکته را بگوییم که بین این دسته از راهزنان و قاچاقچیان با تبهکاران فاسد شهر تفاوت بسیار است. کارگاهِ شکارچی غیرمجاز در جنگل است و کارگاهِ قاچاقچی در کوهستان یا در قایق یا در کشتی. شهر تبهکارانش را درنده بار می آورد، و روح آنها را با فساد آلوده می کند. کوهستان و دریا و جنگل آدمیان را وحشی بار می آورند و ابعاد تو خش را در انسان وسعت می بخشند، امّا بُعد انسانی او را از بین نمی برند.

ژان والژان را محکوم کردند. مواد قانون صراحت داشت، و در تمدّنها لحظات هولناکی وجود داردکه قانون جزا به غرقِ یک انسان حکم میکند، و جامعه در این لحظات مسئولیت خود را به فراموشی می سپارد؛ یک انسان عاقل و فکور را از صحنه بیرون می اندازد، و او را طرد میکند.

ژان والزان را به پنج سال زندان با اعمال شاقه محکوم کر دند.

در بیست و دوم آوریل ۱۷۹۶، پیروزی سپاهیان فرانسه به فرماندهی ناپلئون بُناپارت، در نبرد مُونتنوت، با پیام رهبران دیبرکتوار در پاریس اعلام شد، که این تاریخ مصادف بود با دوّمِ فلوراَلِ سال چهارم. و در همین روز در زندان بی سِتر زنجیری به زنجیرها افزوده شد، و سهمی از این زنجیرها به ژان والژان رسید. یکی از زندانبانان قدیمی، که اینک نود سال دارد، آن روز را به یاد می آورد، که این موجود تیره روز را در بند چهار در گوشهٔ شمالی حیاط زندان زنجیر کرده بودند، و او نیز مانند دیگران

۱. Montenotte ، روستایی در ایتالیا که در آنجا ناپلئون، فرمانده وقت ارتش فرانسه در
 ایتالیا، سیاهیان اتریش را به سخنی شکست داد.

۲. Directoire رژیمی بود که از چهارم برومر سال ششم انقلاب (۲۶ اکتبر ۱۷۹۶) تما
 هیجدهم نوامبر سال هشتم (نهم ژانویه ۱۷۹۹) بر فرانسه حکومت میکرد، و سپس جای خود را بهرژیم کنسولی داد.

۲. Floreal ، نام یکی از ماههای دوران انقلاب.

روی زمین نشسته بود. به نظر می آمد که از این وضع چیزی نمی فهمد، امّا حس می کند که حال و روز هراس آوری دارد. احتمالاً افکار مبهم و پریشان این مرد فقیر و غافل از همه جا، متوجّه چیزی فراتر از حوادث دور و برش بود.

در لحظاتی که میخهای غُل و زنجیر او را با ضربه های محکم پتک دُورِ گردن او پَرچ می کردند، می گریست، و اشک راهِ سخن را بر او بسته بود؛ و به به خرمت حرف می زد. تنها توانست در جواب دیگران، برای معرفی خود، بگوید که «من در فاورل شاخه های درختان را هَرَس می کردم»، و سپس به هق هق افتاد و دست راستش را بالا برد و هفت بار به گونهٔ معنی داری پایین آورد؛ پنداری می خواست بگوید که نان آورِ هفت کودک خردسال خواهرش بوده، و هر چه کرده، برای آنها بوده است.

او را به تولن فرستادند. بیست و هفت روز در راه بود. در غُل و زنجیر، و با یک گاری او را به آنجا بردند. در تولُن به او روپوش قرمز پوشاندند. کم کم آنچه در زندگی بر او گذشته بود از خاطرش محو شد. حتّی دیگر ژان والژان نبود؛ زندانی شماره ۲۴۶۰۱ بود. بر سَرِ خواهرش چه آمده بود؟ هفت فرزند او به کجا رفته بودند؟ چه کسی نان آور و سرپرست آنها شده بود؟ چه کسی به فکر برگهای سبزی است که از شاخه های نوتهالی فرو می ریزند و زیر پاله می شوند؟

این داستان همیشه تکرار می شود. این موجودات بینوا، این مخلوقات شوربختِ خداوند، بی پشت و بی پناه و بی سرپرست و بی راهنما گرفتار طوفان حوادث می شوند، و هر یک به سوبی می روند، و اندک اندک در میه سرد و متراکمی فرو می روند، و در تاریکی ناپدید می شوند. ای بسا انسانهای تیره روز که نسلی پس از نسل دیگر، در گذار بی وقفهٔ نوع بشر، راهی جز این نمی پیمایند. خواهر زادگان ژان والژان نیز از آن روستا به روستایی دیگر، و به نقطه ای دیگر رفتند، و پس از چندی ناقوسهای به روستایی دیگر، و به نقطه ای دیگر رفتند، و پس از چندی ناقوسهای

کلیسای آن روستا فراموششان کرد. مرز و بومی که گشتگاهشان در آنجا بود فراموش شان کرد. و ژان والؤان نیز بعد از چند سال، که در زندان ماند، فراموش شان کرد. تنها در قلب رنجدیدهٔ او جای زخمی باقی ماند؛ و جز این هیچ. در آن سالهاکه در تولن زندانی بود، تنها یک بار چیزهایی دربارهٔ خواهرش به گوش او خورد. خیال میکنم در اواخر سال چهارم زندانی شدنش بود، دقیقاً نمی دانم که این اخبار از چه راهی به گوش او رسیده بود. شاید یکی از زندانیان اهل همان حدود، خواهرش را دیده بود. طبق این اخبار، خواهرش در پاریس بود و در جای فقیرانهای نزدیک سَن سولییس ۱، در کوچهٔ ژندر ۲ زندگی می کرد، و تنها کوچکترین فرزندش، که پسر بود، در کنارش بود. شش فرزند دیگر به کجا رفته بودند؟ شاید خود آن زن هم نمی دانست. خواهرش هر صبح به چاپخانهای، در شمارهٔ ۳ در کوچهٔ سابُو، می رفت، و در قسمت تازدن و ته دوزی کتاب کار می کرد. کار او از ساعت شش صبح شروع می شد، حتّی در زمستان. در کنار چاپخانه مدرسهای بود، و او بچهٔ کوچکش راکه هفت ساله بود به آنجا می برد. کار چاپخانه در ساعت شش، و مدرسه از ساعت هفت شروع میشد، و کودک ناچار بود یک ساعت در حیاط چاپخانه در هوای آزاد منتظر بماند. نمی گذاشتند بچه این مدّت را در جایخانه بگذراند. زیرا می گفتند که مانع كار ديگران خواهد شد. كارگراني كه هر روز صبح به چاپخانه مي رفتند، این بچه را می دیدند که خواب آلود در کنار حیاط نشسته و کیف خود را بغل کرده است. هر روز که باران می آمد، پیرزنی که دربان چاپخانه بود، دلش می سوخت و او را بهاتاق خود می برد، که رختخوابی کهنه، و یک

<sup>1.</sup> Saint Sulpice

۲. Gindre ، این کوچه فعلاً به نام کوچهٔ «مادام» معروف است، ویکتور هـوگو خـود در در رأن جوانی در این محله زندگی میکرد (ایو ـگــ).

چرخ نخریسی و دو صندلی چوبی در گوشه و کنارش بود، و بچه در گوشه ای دراز میکشید، و گربهٔ پیرزن را در بغل می گرفت تا سرماکمتر در او اثر کند، و در ساعت هفت به مدرسه می رفت. ظاهراً یک زندانی تازه وارد و همولایتی، این چیزها را برای ژان والژان تعریف کرده بود؛ و با این خبرها دریچه ای ناگهان به سوی جهان بیرون به روی او گشوده شد، و سپس این دریچه را گویی برای همیشه فرو بستند؛ چون دیگر چیزی در این بار بود. پس از آن، از خواهر و فرزندانش خبری به دست نیاورد، و هرگز آنها را نیافت و ندید، و از دنبالهٔ داستانِ آنها هیچکس خبر دار نشد.

نزدیک بهپایان سال چهارم، نوبت فرار به ژان والژان رسید. رفقایش، چنانکه در این سیاه گوشههای غمگین سابقه دارد، بهاو کمک کردند تا از زندان بگریزد. و او دو روز در میان دشت و صحرا سرگردان بود و آزاد؛ اگر بتوان چنین حال و روزی را آزادی نامید، که در تعقیبش بودند، و او هر لحظه مراقب اطراف بود. با هر صدا بهخود می لرزید، و از هر چیز، حتّی از دودی که از دودکشهای روی بام بالا می رفت، از مردی که راهگذر بود، از سگی که پارس می کرد، از اسبی که به تاخت می رفت، از ساعت کلیسا که زنگ می زد، وحشت داشت. از روز می ترسید که او را می بینند، و از شب می ترسید که او را نمی بینند. از جادّههای اصلی، از کوره راهها، از بوته های خار، می ترسید؛ و می ترسید که به خواب رود و گیر بیفتد. روز دوّم، وقتی که هوا تاریک شد، دستگیرش کردند. در این سی و شش ساعت نه چیزی خورده بود و نه دقیقهای خوابیده بود. دادگاه او را به جُرم این فرار به سه سال زندان اضافی محکوم کرد. در سال ششم بار دیگر از زندان فرار کرد که بسیار ناموفق بود. در سر حضور و خیاب زندانیان حاضر نشده بود، بعد از شلیک چند گلولهٔ توب، مأموران گشت بهجست و جوی او رفتند، و همان شب او را در زیر چوب بستهای یک کشتی در

«کلود گدا» انان دزدیده بود، و ژان والژان نیز به جرم دزدی نان به زندان افتاده بود. آماری در انگلستان نشان می دهد که چهار پنجم دزدیها صلّت و انگیزه ای جزگر سنگی نداشته است.

ژان والژان گریان و لرزان بهزندان رفت، و سننگدل و کینه توز از آن بیرون آمد؛ افسرده و نومید بهزندان رفت و بلاکشیده از آن بیرون آمد. راستی در درون این مرد چه گذشته بود؟

۱. ویکستور هسوگو داستان کلودگدا را در سال ۱۸۳۴ نوشته است؛ در آن داستان می نویسد: «نمی دانم چه چیز دزدیده بود...» و امّا در اینجا برای نزدیک کردن فضای داستان «کلودِ گدا» و «بینوایان» وجه مشترکی یافته، و دزدی نان را به هر دو نسبت داده است (ایو گدا).

#### تودرتوى نوميدى

## این را نیز بگوییم:

جامعه باید به این مسائل توجه کند، چون خود باعث و بانی آنهاست. او چنانکه پیش از این گفته ایم، ناآگاه بود امّا گودن نبود. پرتوی از روشنایی در سرشت او بود. فقر و بدبختی فروغ خاصّی دارد که در ذهن او پرتوی از این فروغ نیز بود. و او در زندان، در غل و زنجیر، در سیاه چال، در بحبوحهٔ خستگی، زیر آفتاب سوزان، روی تخته پارهای که جای خوابش بود، و در همه حال، در وجدان خود میکاوید، و به فکر فرو می رفت.

برای خود دادگاهی ترتیب می داد و خود را به محاکمه می کشید.

در این دادگاه، ابتدا این نکته را میپذیرفت که بیگناه مجازات نشده است، و نزد خود اقرار میکرد که کارِ او بد و نادرست بوده است؛ اگر دستِ تمنّا پیش کسی دراز میکرد، و از همسایه یا آشنا نانی میطلبید، شاید مضایقه نمیکردند. به هر روی، بهتر آن بود که کمی صبر میکرد، و در انتظار ترخیم و دلسوزی دیگران میماند، یا در انتظار یافتن کار. مصلحت نیست که آدمی ناگهان عاصی شود، و پرخاشگرانه بگوید: «گرسنه نمی تواند صبر پیشه کند و منتظر بماند.» زیرا خوشبختانه کمتر سابقه دارد که کسی از گرسنگی بمیرد. آدمی به گونهای آفریده شده است

که می تواند مدّ تهای طولانی درد و رنج را تحمّل کند، و تسلیم مرگ نشود. بنابراین، بهتر بود که در آن زمستان سخت به صبر و انتظار پناه می برد. صبر و شکیبایی او حتّی، به نفع فرزندانِ خُردسالِ خواهر او نیز بود. معلوم نبود که چرا آن شب، مرد بینوا و مفلوکی چون او ناگهان زمام عقل را از دست داده، با خشونت مقرّرات جامعه را زیر پاگذاشته و به فکر افتاده بود که با دزدی از تنگنای بینوایی راهی به بیرون پیدا کند. در هر صورت، این دَر به دنیای نامناسبی بود برای بیرون رفتن از ظلماتِ تیره روزی؛ و این دَر به دنیای رسوایی باز شده بود. پس در دادگاه و جدان این اصل را پذیرفت که در این موضوع تقصیر با او بوده است.

سیس از خود پرسید: ۱۱ آیا در این ماجرا تقصیر با او بوده است، و کسی جز او تقصیر ندارد؟ به هر صورت، او نیز در وضع دشواری بود؟ کارگر بود و بی کار مانده بود؛ زحمتکش بود و نتوانسته بود نانی از دسترنج خود به خانه ببرد. وانگهی جُرم او، که خود به آن سعترف بود، مستوجب چنان مجازات سنگین و وحشیانهای نبود. با این حساب، آیا تعدّی قانون در مجازات او نسبت بهتخطّی او از مقررات اجتماعی بیشتر نیست؟ اگر جرم را در یک کفهٔ ترازو و مجازات را در کفهٔ دیگر قرار دهند، آیا نباید این دو کفه برابر باشند؟ و آیا افراط در مجازات یک محکوم، می تواند درس عبرتی برای او شود و در محو جرایم مؤثر باشد؟ یا نتیجه برعکس می شود، و کار را بهجایی می رساند که گنهکار بهجای آنکه خود را مستوجب کیفر بداند، به این نتیجه می رسد که ستمدیده و قربانی است؟ و در این محاسبه حق را بهجانب کسی خواهد داد که مرتکب جرم شده است؟ و آیا این نوع مجازات نامعقول و نامتعادل، که با مجازاتهای سنگین، بعد از فرارهای پی دریی زندانی، به حدّاکثر تعدّی و تجاوز می رسد، به ظلم قری به ضعیف، و تعدی اجتماع به فرد تعبیر نمی شود؟ تعدّى و ظلمي كه نوزده سال دوام داشته است.

از خود می پرسید: آیا جامعهٔ بشری حق دارد که کوتهاندیشی های نامعقول و دوراندیشی های بیرحمانهاش را به افراد خود تحمیل کند و جرم ناچیز انسان مفلوک و بیچاره ای را با چنان مجازات سنگینی پاسخ گوید؟ آیا دور از عدل و انصاف نیست که جامعه با بعضی از افراد خود، که از همهٔ مزایا و نعمات بی بهره اند، و به همین علّت مستحق توجه و رعایتند، رفتاری چنین زننده و خشن داشته باشد؟

در دادگاه ذهن او بعد از طرح این مسائل محکم قطعی صادر شد. جامعه را به محاکمه کشید و محکوم کرد.

جامعه را مسئول وضعی می دانست که به آن گرفتار شده بود، و با خود می گفت که اگر روزی به قدرت برسد، از جامعه بازخواست خواهد کرد؛ و با خود می گفت لطمه ای که او به جامعه زده، با زبانها و لطمه هایی که از جامعه دیده، برابر و متعادل نیست؛ و به این نتیجه رسید که نفسِ مجازات او عمل نادرستی نبوده، امّا میزان مجازات او در واقع ظلمی بوده است بیر حمانه.

خشم گاهی نادرست و جنون آمیز است؛ گاهی خشم پایه و مبنای درستی ندارد. امّا اگر کسی خود را در موردی مظلوم بشناسد، بهخود حق می دهد که خشمگین شود، ژان والژان نیز خشمگین بود، و احساس می کرد که مستوجب اینهمه عذاب نبوده است.

پس جامعهٔ بشری در حق او بد کرده بود. جامعهٔ بشری چنگ و دندان، و چهرهٔ عبوس و کین توزش را به او نشان داده، و نام این بیداد را «عدالت» گذاشته بود. ژان والژان در تفکرات خود به این نتیجه رسیده بود که دیگران به او نزدیک نمی شوند مگر در آن دَم که بخواهند زخمی بر او بزنند. و او در هر تماس با دیگران، ضربه ای خورده بود. در دوران کودکی، در ایّامی که مادرش زنده بود، و در سالهایی که در خانهٔ خواهرش زندگی میکرد، هرگز از کسی کلام دوستانه ای نشنیده بود، و با نگاه مِهرآمیزی

آشنا نشده بود. سراسر زندگی او انتقال از رنجی بود به رنجی دیگر؛ و رفته رفته اطمینان یافته بود که زندگی جز جنگ نیست؛ و او در این جنگ شکست خورده بود. در این جنگ سلاحی جز کینه در دست نداشت، و سعی اش این بود که در زندان سلاح کینه را تیز ترکند و آن را با خود به بیرون ببرد.

در تولُن، آموزشگاهی بود برای زندانیان، که فرقهای از کشیشان کاتولیک آن را بُنیاد نهاده بودند؛ و بهتیره روزانی که حُسنِنیّت داشتند و علاقه مند بودند سواد می آموختند. ژان والژان در چهل سالگی بهاین مدرسه رفت و خواندن و نوشتن و درس حساب را یاد گرفت، و با این درس ها هشیارتر شد، امّا علاوه بر تقویت هوش، کینهٔ او نیز تقویت شد.

گاهی اوقات دانایی و روشنایی در مسیر بد به کار می افتد.

بیان این مطلب تأسف آور است که ژان والژان پس از آنکه در دادگاه خود جامعه را محکوم کرد، و آن را عامل تیرهروزی خود شناخت، پروردگار را به دادگاه کشید، که او را آفرینندهٔ جامعهٔ بشری می دانست.

و او را نيز محكوم كرد.

و بدینگونه، در طی این نوزده سال تحمّل عذاب و بردگی، روح او فراز و نشیبهای بسیاری داشت. از دریچهای روشنایی در آن می تافت، و از دریچهٔ دیگر تاریکی در آن نفوذ می کرد.

زان والژان، چنانکه گفتیم، سرشت بدی نداشت. وقتی که به زندان رفت، هنوز به بدی تمایل نداشت. در زندان جامعهٔ بشری را محکوم کرد، و متوجه شد که خود نیز به سوی بدی گرایش یافته است. و در زندان خدا را محکوم کرد و دریافت که کافر شده است.

در چنین جایی دشوار است در تفکّر و تأمّل غرق نشدن.

آیا سرشت بشر در چنین جایی از سر تاتن دگرگون می شود؟ انسانی که خداوند او را نیکوسرشت آفریده، امکان دارد که در زیر ضربات

تازیانه به شرارت روی آورد؟ آیا سرشت آدمی امکان دارد که به علّت بدی سرنوشت به پلیدی گرایش یابد؟ آیا همان طور که ستون فقرات آدمی بر اثر فشار زیاد کج و خمیده می شود، قلب و روح او نیز در زیر شکنجه و عـذاب شکـل و قـوارهٔ خود را از دست می دهد و زشتیها و نقایص اصلاح ناپذیری پیدا می کند؟ مگر روح و ذهن ژان والژان، مانند هر انسان دیگری با شراره ای از ذات الهی روشنایی نیافته بود؟ آیا این شراره، که با خیر و خوبی فروزان تر و شعله ور تر می شود، با در خشش تابناکش نمی تواند بدیها و پلیدیها را در وجود آدمی بسوزاند و محو کند؟

این مسائل دشوارند و پیچ در پیچ. دانشمندان فیزیولوژی شاید بدون هیچگونه تردید به این پرسشها پاسخ منفی بدهند. امّا ای کاش این دانشمندان در تولّن، ژان والژان را در دقایق استراحت می دیدند، که برای او این دقایق، وقتِ تخیّل بود و تأمّل. و در چنین لحظاتی روی زمین می نشست، و به میلههای چرخ بارکش تکیه می داد، سر زنجیرش را در جیب فرو می برد تا روی زمین کشیده نشود، و در خود فرو می رفت. غمگین بود و عبوس و ساکت و متفکّر. آن زندانی محکوم قوانین و مقررات، در عالم تفکّر به جامعهٔ بشری با خشم می نگریست. آن زندانی محکوم قوانین و محکوم قوانین و محکوم قوانین و محکوم قوانین و مقررات، در عالم تفکّر به جامعهٔ بشری با خشم می نگریست. آن زندانی محکوم قوانین و مقررات، به آسمان نیز با چهرهٔ عبوس نگاه می کرد.

با اطمینان میگوییم که اگر یکی از خبرگان علم فیزبولوژی در آنجا بود و این مرد شوربخت را می دید، شاید برای این زندانی مفلوک، و این بیمار قانونزده، دلسوزی می کرد. امّا او را درمان ناپذیر می دانست، و حاضر نبود که برای اثبات مدّعای خود حتّی آزمایشی بکند، و بی تأمّل نگاهش را از تودرتوی تاریک روح این موجود تیره روز باز می گرداند، مانند دانته در آستانهٔ دروازه های دوزخ ۲. که او نیز کلمهٔ «امید» را که انگشت خداوند بر پیشانی همهٔ انسانها نگاشته، محو می کرد.

۱. فيزيولوژي: علم وظايف الاعضا. ٢. اشارهاي به «كمدي الهي» دانته.

آیا ژان والژان، از حالات روحی خود، که ما سعی کردهایسم برای خوانندگان تجزیه و تحلیل کنیم، آگاه بود؟ آیا ژان والژان می دانست که فقر اخلاقی او از چه عناصری ترکیب یافته، و متوجه بود که این ترکیب در معرض چه تغییرات و تحولاتی قرار گرفته است؟ آیا این مرد خشن و كم سواد احساس مى كودكه افكار و تخيّلات او در اين مدّت تا چه اندازه دگرگون شده، و درجات اوج و فرودشان در این سالهای دراز چه بوده است؟ آیا او از حوادثی که در تودرتوی روح او اتفّاق افتاده، و در وجود او آشوب به پاکرده بود آگاه بود؟ این چیزی است که ما جرأت گفتنش را سداريسم. جسهل ژان والژان بسيش از آن بسود كمه پس از تحمّل اينهمه سیاهروزی، همهٔ ابهامات راکنار زده باشد؛ وگاهی درست نمی دانست که چه احساسی دارد. ژان والژن در تاریکی بود، در تاریکی رنج میبرد، در تاریکی کینه می ورزید و همه را دشمن می بنداشت؛ و در این تاریکی با رؤیاهایش درگیر بود و کورکورانه پیش می رفت. تنها گاهی، در بحبوحهٔ خشم و نفرت، در بعضی از لحظات برقی رنگ باخته و پرشتاب در اطراف او می تاخت و همهٔ وجودش را روشن می کرد، پس از عُبور شتابان این برق، تاریکی دوباره بر همه جا چیره می شد. در کجا و کدامین نقطهٔ تفكّر بود؟ خود نيز خبر نداشت.

از خواص این نوع مجازاتهای بیرحمانه آن است که محکوم را گیج و منگ می کنند، و به تدریج او را تغییر می دهد و به صورت موجودی ابله و سفیه، و حتی حیوان وحشی در می آورد؛ و گاهی حیوانی درنده. تلاشهای مکرّر ژان والژان برای فرار نشان می دهد که اینگونه مجازاتها چه تأثیر هولناک و شگرفی در خُلقیات یک انسان دارد. ژان والژان هر بار که فرصتی به دست می آورد از زندان فرار می کرد؛ فراری جنون آمیز و بی نتیجه. بی آنکه لحظه ای به ثمراتِ فرار بیندیشد، یا از تجربهٔ فرارهای گذشته درس و عبرت بگیرد. شتابان مانند گرگی که دَرِ قفسش بازمانده

باشد، میگریخت. فریزهاش در گوش او میگفت: «خود را از بند رها کن!» و عقل به او نهیب می زد: «بمان!» امّا در مقابل وسوسه ای چنان توفنده، عقل کنار می رفت و وسوسه بر جای می ماند. تنها چیزی که او را به فرار وا می داشت، خوی حیوانی بود، که در اندرون او رُشد یافته بود؛ و هر بار که بعد از فرار دستگیرش می کردند بیشتر بر او سخت می گرفتند؛ و این سختگیری حاصلی نداشت جز آنکه خوی حیوانی اش را تقویت کند.

این نکته را نیز ناگفته نباید گذاشت. قوای جسمی او به حدی بود که هیچیک از زندانیان به پای او نمی رسیدند. حتّی به هنگام خستگی، در کشیدن و جابه جاکردن میله های سنگین فلزی و به حرکت در آوردن چرخ جرثقیل، به اندازهٔ چهار نفر قدرت داشت. گاهی بارهای بسیار سنگین را جابه جا می کرد؛ و رفقایش به شوخی او را «جرثقیل» می نامیدند. این را هم بگوییم که به این جرثقیل ها در آن زمان «ارگوی» می گفتند، و نام کوچهٔ مُون ارگوی ۱، نزدیکِ مرکز بازار میوه و سبزی هال ۱، را از همین کلمه گرفته اند.

روزی از روزها که ایوان ساختمان شهرداری تولُن را بازسازی میکردند، ناگهان یکی از ستونهای آن،که بر پایهٔ مجسّمهٔ زیبایی از پوژه ورار داشت از جا در رفت، و در حال فرو ریختن بود. ژان والژان که در آنجا بود، با شانههای نیرومندش زیرِ مجسّمه را گرفت و از فرو افتادنش جلوگیری کرد. در این فرصت، کارگران خود را رساندند و مجسّمه را در جای خود قرار دادند.

چابکی او از قدرت بدنیاش بیشتر بود. بعضی از زندانیان، که شیفته

<sup>1.</sup> Montorgueil

۲. Halles مرکز و بازار اصلی سبزی و میوه و مواد غذایی در پاریس، که در سالهای اخیر بهجایی در بیرون شهر منتقل شده است.

۳. pierre puget (۱۶۹۲ ـ ۱۶۹۲)، مجسّمه ساز و نقّاش فرانسوي.

و عاشق قرار بودند، قدرت جسمی و چابکی را در هم آمیخته و علم تازهای به وجود آورده بودند که خودشان آن را «علم به کار بردن عضلات» نام داده بودند. اغلب زندانیان، که از دوستداران واقعی این علم بودند، بسرای حفظ توازن و تعادل، هر روز به شکلی به «تمرینهای علمی» می پرداختند تا شاید روزی بتوانند به درجه و مقام برجسته مگسها و پرندگان نزدیک شوند. بالا رفتن از دیوار و هر چیز دیگر، و پیدا کردن برآمدگی و فرورفتگی ها و نقاط اتکا در دیوار، برای ژان والژان بازی سادهای بود. او اگر به زاویه بین دو دیوار می رسید، می توانست در فرورفتگی ها و برآمدگی های دو دیوار تکیه گاه هایی برای آرنجهای دست فرورفتگی ها و برآمدگی های دو دیوار تکیه گاه هایی برای آرنجهای دست برسد. به آسانی تا طبقهٔ سوم بالا می رفت، و گاه با این شیوه خود را به آسانی به بام زندان می رساند.

کم حرف می زد، نمی خندید، و در مواقع استثنایی ـ سالی یکی دوبار ـ که به هیجان می آمد، چنان شوم و هراسناک می خندید که به انعکاس خندهٔ دیوها می مانست. هر کس او را از دور می دید. احساس می کرد که این مرد مُدام به چیز ترس آوری می نگرد.

در واقع؛ غوطهور در افکار خود بود. در خلال این نوع تخیّلات بسیمارگونه، در ذهن معذّب و خستهاش چیز شگفتآوری احساس می کرد؛ در سایه روشن مبهم و کِدِری می خزید و گاهی از آن بیرون می آمد، سعی می کرد به بالا نظری بیفکند؛ آنگاه با وحشتی آمیخته به خشم، تودهٔ متراکم و هراس آوری از اشیا و اشخاص و قوانین و مقرّرات و احکام بی اساس را می دید، که طبقه به طبقه بالای سرش روی هم چیده اند، و شکل آنها برایش مشخّص نبود. این تراکم انبوه به وحشتش می انداخت. و آن انبوه متراکم و طبقه به طبقه چیزی نبود جز همان هِرَمِ می انداخت. و آن انبوه متراکم و طبقه به طبقه چیزی نبود جز همان هِرَمِ می انداخت. و آن انبوه متراکم و طبقه به طبقه چیزی نبود جز همان هِرَمِ می انداخت. و آن انبوه متراکم و طبقه به طبقه و او غالباً در هر سو این

مجموعهٔ تودرتو و بدقواره را تشخیص می داد و آن را در بالای سر خود، گاهی نزدیک و گاهی دور و در جایی دست نیافتنی، تشخیص می داد؛ گاهی همه چیز را با همدیگر و گاهی یکی از آن چیزها را مجدای از بقیه. در ایسنجا و نزدیک بهخود، نگهبانی را می دید با چوب قانونش، و ثاندارمی را می دید با شمشیرش، و کمی آن طرف تر اسقف را می دید با کلاه دو ترکِ بلندش، در بلندگاهی در میان آفتاب، و چون فرمانروایی که تاج زرینی بر سر دارد. اما این شکوهِ دوردست نه تنها ظلمت را از پیرامون او دور نمی کرد، بلکه آن را منحوس تر و سیاه تر می ساخت. همهٔ این اشیا و اشخاص و قوانین و احکام، در بالای سر او در رفت و آمد بودند، و این تراکم انبوه، او را با شقاوت و قساوت زیر پای خود لگدمال می کرد. کسانی که در گودال فلاکت و نکبت افتاده اند، و تیره روزانی که در اعماق این برزخها دست و پا می زنند، و دیگر کسی به آنها تو جه و اعتنایی ندارد، احساس می کنند که اجتماع آنها را از نظر انداخته و طرد کرده، و در عین احساس برای لگدکوب شدگان وحشتناک است.

در چنان وضعی، ژان والژان در تفکّر و تخیّل بود؛ امّا افکار او از چه نوع و از چه خمیرهای بود؟

اگر دانه های ارزن در زبر سنگهای آسیاب قدرت فکر کردن داشتند، بی تردید به ما می گفتند که افکاری همانند ژان والژان دارند.

همهٔ این چیزها، این واقعیتهای سرشار از اوهام، و اوهام سرشار از واقعیات، برای او نوعی حالات درونی آفریده بودند که تقریباً شرحشان ممکن نیست.

گاهی در زندان، در ضمن کار، مکثی میکرد و به فکر فرو می رفت. افکارش در طی سالها پخته تر و در عین حال پریشان تر شده بود؛ گاهی همهٔ چیزها درهم می ربخت، و هر چه در اطراف خود می دید به نظرش

غیرواقعی می آمد؛ با خود می گفت: «این چیزها خواب و رؤیاست!» نگهبانی در نزدیک خود می دید، و می پنداشت که شبح است؛ امّا ناگهان آن شبح جان می گرفت و چوبش را بلند می کرد، و ضربه ای بر او می زد.

گاهی طبیعتِ مرئی در نظرش واقعیت خود را از دست می داد؛ در آن حال برای ژان والژن، تقریباً نه آفتاب وجود داشت و نه روزهای زیبای تابستان، نه آسمان درخشان، و نه سپیده دَمِ خُنک آوریل. و من نمی دانم روشنایی از کدام روزنه در اندرون او نفوذ می کرد.

خلاصه، و در پایانِ سخن بگوییم که ژان والژان، این هَرَس کار فاورُل و زندانی بسیار خطرناکِ تولّن، در طیّ نوزده سال، خُلقیاتش چنان تغییر یافته بود که برای دو نوع عمل شرارت آمیز آمادگی و قابلیت یافته بود: اوّل، عمل شرارت آمیز شتابزده و بدون هیچگونه فکر و مقدّمه و کاملاً غریزی؛ که نوعی مقابلهٔ او بود با حوادث سخت و گرفتاریهای روزانه؛ دوّم، عمل شرارت آميز بسيار حادّ و خشن از روى فكر و تأمل، و با مقدّمه چینی قبلی، و در هر حال برخلاف وجدان؛ که آن هم مولود افکار نادرست چنین موجود تیرهروزی بود. امّا تفکّرات و تأمّلات او از سه مرحلهٔ پی دربی، یعنی تعقّل و اراده و لجاجت، میگذشت؛ مراحلی که تنها صاحبان سرشت نیرومند می توانند به آن برسند. آنچه در این مراحل او را برمی انگیخت نفرت و خشم او بود، و احساس عداوت آمیزی که از تحمّل طلم در او پدید آمده بود، تا جایی که حتّی با اشخاص خوب و صادق و معصوم و نیک فطرت، اگر بر سر راه او قرار میگرفتند، دشمنی داشت. آغاز و انجام افکار و آمال او کین توزی بود به قوانین و مقرّرات بشری. و این همان کینهای است که اگر مشیّت الهی مانعی در راهِ آن به وجود نیاورد، به کین توزی نسبت به جامعه تبدیل می شود، و سپس این عداوت همهٔ نوع بشر، و حتّی سراسر خلقت را دربر میگیرد و بهصورت آزردن و عذاب دادن همهٔ مخلوقات خداوند در می آید. و بیهوده نبود که

ژان والژان را در ورقهٔ شناساییاش «مردی بسیار خطرناک» معرّفی کرده بودند.

در این نوزده سال، رفته رفته و سال به سال، دل و جان او، به گونهای منحوس، سرد و خشک شده بود. هرگاه قلب آدمی خشک شود، چشم او نیز خشک می شود؛ و در این نوزده سال هیچکس گریهٔ او را ندیده بود.

# موج و تاریک*ی*۱

مردی در میان امواج دریاست، و کشتی در حرکت است. باد می وزد، کشتی تیره فام مسیری را ناگزیر می پیماید و راه خود را دنبال می کند.

مردگاهی ناپدید می شود و گاهی پدیدار؛ در آب غوطه می خورد و باز به پهنهٔ دریا می آید. کسک می طلبد، دستش را بلند می کند. کسی صدایش را نمی شنود. کشتی در میان طوفان فرا می رود و فرود می آید. ملوانان و کشتی نشستگان مردی را که در آب افتاده، نمی بینند. در وسعتِ امواج، تنها سرش پیداست، که از دور به نقطه ای می ماند.

مرد در تلاطم امواج، خروشِ نومیدانه ای برمی آورد. بادبانهای کشتی همچون اشباحی در حرکت اند. مرد به بادبانها می نگرد، خشمناک به بادبانها می نگرد، کشتی دور می شود، رنگ می بازد و کوچک و کوچکتر می نماید. تا لحظاتی پیش او نیز در کشتی بود، از کارگران کشتی بود، روی عرشه با دیگران در رفت و آمد بود، از هوا و آفتاب سهمی داشت، موجودی بود زنده و پُرجوش. چه روی داده بود؟ چه بر او گذشته داشت، موجودی بود زنده و پُرجوش. چه روی داده بود؟ چه بر او گذشته

۱. این فصل را ویکتور هوگو در تبعید، و حتّی پس از پایان کتاب نوشته و در آن گنجانده است. در این فصل تمثیلی، نویسنده به کنایات و اشاراتی متوسل می شود که بسیار قوی و شاعرانه است، و دریا نمادی است از فقر و بینوایس، با همهٔ وسعت محول انگیزش (ایوگی).

بود؟ لغزیده و در آب افتاده بود، و تمام شده بود.

مرد گرفتار امواج بی کران است. در زیر پایش آبها می گریزند و شکافته می شوند. امواج در دل طوفان از هم گسسته می شوند، پاره پاره می شوند. امواج او را به شکل هولناکی احاطه کرده اند. پیچ و تابِ گردابها او را با خود می برد، و هر پارهٔ آب دور سَرِ او چرخ می زند. امواج بی سَر و بُن او را به هر سو پرتاب می کنند. حُفره های پُرتلاطم نیمی از پیکر او را بلعیده اند. هر بار که در کام امواج فرو می رود، پرتگاههایی پُر از تاریکی می بیند. گیاهان ناشناخته ای طناب وار دور او می پیچند و به پاهای او گره می خورند و او را به پایین می کشند. احساس می کند که خود به صورت ضرقاب در آمده است؛ و خود نیز پاره ای شده است از امواج کف آلود. هر موج او را در آغوش موج دیگری پرتاب می کند. تلخی دریا را می نوشد. اقیانوس در آغوش موج دیگری پرتاب می کند. تلخی دریا را می نوشد. اقیانوس جان کندن او را به بازی می گیرد. پنداری آبها با همهٔ وسعت و چهناوری اقیانوس جان کندن او را به بازی می گیرد. پنداری آبها با همهٔ وسعت و عظمتشان از کینه درست شده اند.

با این وصف، مرد پیکار میکند، دست و پا میزند، و همچنان تلاش میکند که تسلیم نشود، میکوشد که خود را نگاه دارد، دست و پا میزند، شنا میکند. نیروی ناچیز او رو به پایان می رود. تا آخرین رمق می جنگد.

پس آن کشتی کجاست؟ آنجاست! بهزحمت می توان کشتی را در تیرگی کمرنگ افق به چشم دید.

احساس می کند که دو چیز لایتناهی به کفن و دفن او مشغولند: اقیانوس و آسمان؛ یکی گور است و دیگری کفن او.

شب فرامی رسد. ساعتهاست که شنا می کند، نیرویش به انتها رسیده. کشتی در دوردست، باکشتی نشستگان، محو شده است، و او در گرداب هولناک شبانگاهی تنهاست؛ فروتر می رود؛ بدنش را راست نگه می دارد، به خود می پیچد، در زیر پای خود اشباح نامرثی امواج را لمس

میکند، کمک می طلبد. دیگر کسی در آنجا نیست. پس خدا کنجاست؟ فریاد میکشد. کسی به داد او نمی رسد. همچنان فریاد می کشد. کمک می طلبد. هیچ چیز نیست جز افق؛ و هیچ چیز جز آسمان.

از آسمان، از موج، از خزه، از ساحل دوردست کمک می طلبد. گوشِ همه کر است. استغاثه می کند و از طوفان کمک می طلبد، امّا طوفان بی رحم است، و تنها از هستی بخش لایزال فرمان می برد.

در پیرامون او، تاریکی است و مِه و تنهایی و تلاطم بیخردانهٔ امواج و چینخوردگیهای بی انتهای امواج سرکش. و در اندرون او وحشت است و خستگی؛ و در زیر پای او سقوط است. هیچ نقطهٔ اتکائی ندارد. بهماجراهای تیره و تار جسمِ بی جان در آضوش تاریکی بی کران فکر می کند. سرمای عجیب بدنش را از کار می اندازد. دستهایش بی حرکت می شوند و از کار می افتند. بادها و ابرها و گردبادها و ستارگان برای او کار نمی کنند. پس چه باید کرد؟ آن مرد نومید می شود و تسلیم، بهستوه می آید و بهمرگ تن در می دهد. خود را رها می کند که هر چه می خواهد بشود، و دیگر مقاومت نمی کند؛ و همان دَم در اعماقِ شوم نیستی فرو می رود.

وای! ای سیر ظالمانهٔ جوامع انسانی! ای نابودکنندهٔ آدمیزادگان پویا و پر تلاش! ای اقیانوس پر آشوب که گرفتاران قانون را به کام خود میکشی! ای نابودکنندهٔ شوم یاریها و یاوریها! ای نابودکنندهٔ اخلاق و انسانیت!

دریا تاریکی بیدادگر اجتماعی است که با قوانین جزائی، محکومان خود را به اعماق میکشد: دریا وسعت بی انتهای بینوایی است.

هرکه در این گرداب بیفتد به جسم بی جان تبدیل می شود. چه کسی جسم بی جان را دوباره برخواهد انگیخت؟

### حکایتها و شکایتهای تازه

وقتی که ساعت بیرون آمدن از زندان فرارسید، روزی که ژان والژان کلمات حیرتانگیز: «تو آزاد هستی» را به گوش خود شنید، زمان در نظرش غیرواقعی و غیرعادی می آمد. پرتوی از روشنایی واقعی دنیای زندگان، ناگهان در او تابید؛ امّا این فروغ زود و آسان رنگ باخت. ژان والژان از پندار آزادی مبهوت شده بود. در این فکر بود که زندگی تازهای را آغاز خواهد کرد. امّا بهمحض آنکه ورقهٔ شناسایی زرد رنگ را بهدستش دادند، دریافت که آزادی او چگونه و از چه نوع است.

در آخرین لحظات زندان نیز، از نو طعم تلخی را چشید؛ با خود حساب کرده بود که اندوختهاش در طی اقامت در زندان بایستی به صدوهفتاد و یک فرانک رسیده باشد، امّا او در این محاسبه فراموش کرده بود که دستمزدهای روزهای یکشنبه و تعطیلات دیگر را، که جمعاً در حدود بیست و چهار فرانک می شد، از این مبلغ کسر کند. از آن گذشته وجوهی نیز بابت عوارض و مالیات و چیزهای گوناگون دیگر از جمع این مبلغ کسر کردند، و باقیمانده را، که صدونه فرانک و پانزده سانتیم بود، وقتِ بیرون رفتن از زندان به او دادند.

و او زیر بارِ این کم و کسر کردنها نمی دفت، و یقین داشت که به ناحق از اندوختهٔ او برداشت کرده اند، و به عبارت دقیق تر، حقّش را دزدیده اند.

روز بعد از آزادی، در «گراس»، جلو یک کارخانهٔ عطرگیری از بهارنارنج، چندین ارّابه را دید که پشتِ سَر هم توقف کرده بودند، و عدّهای از کارگران بارهای ارّابهها را به انبار می بردند. او نیز نزد کارفرما رفت و خواهش کرد که کاری هم به او بدهند. و چون در این کار شتاب داشتند، کارفرما رضایت داد. و او به کار مشغول شد؛ چون هم هوشیار بود و هم چابک و نیرومند، و بسیارخوب از عهدهٔ حمل بار برمی آمد، کارفرما از او راضی بود. در گیر و دار کار، ژاندارمی که از آنجا میگذشت، نگاهی بهاو انداخت، و ورقهٔ شناسایی اش را مطالبه کرد؛ و او ورقهٔ زردرنگش را نشان داد، و پس از رفتن ژاندارم به کار ادامه داد. در ضمن از کارگری پرسیده بود که برای این کار چقدر دستمزد میدهند؟ و او در جواب گفته بود: «سی سو». و عصر آن روز، چون می خواست صبح روز بعد از آنجا برود، نزد کارفرما رفت تا دستمزدش را بگیرد. کارفرما بی آنکه چیزی بگوید، بیستوپنج «سو» به او داد. و او اعتراض کرد. کارفرما در جواب اعتراضش گفت: «برای همین بس است!»، و او از اعتراض دست برنداشت، کارفرمانگاهی به او انداخت و به زبان محلّی گفت: «غلاف کن! زندوني!»

و در آنجا نیز احساس کردکه حقّش را دزدیدهاند.

جامعه و دولت از اندوختهٔ او کاسته بودند، و مبلغ زیادی از او دزدیده بودند، و حالا نوبت مردم بودکه مبلغ کمی از مالش را بدزدند.

آزادی از زندان رهایی نیست. آنها که از زندان بیرون می آیند، از آثار و عواقب محکومیت خلاص نمی شوند.

این ماجرایی بود که در «گراس» اتفاق افتاده بود. در دینی نیز دیدیم که با او چه کردند.

#### پس از بیداری

ساعت کلیسا، دُو بعد از نیمه شب را نواخت. ژان والژان از خواب بیدار شد. بیست سال بود که در رختخواب نخوابیده بود. هر چند لباسش را در نیاورده بود، احساس خفتن در چنین.بستری، برای او تازگی داشت و خوابش را آشفته می کرد.

بیش از چهار ساعت خوابیده بود، و خستگی از تنش بیرون رفته بود. در این سالها عادت کرده بود که زیاد نخوابد.

در پایان یک روز پُرحادثه، که ذهن آدمی مُدام مشغول باشد، می توان به خواب رفت، امّا پس از بیدار شدن دوباره خفتن دشوار است. ژان والژان نیز چنین حالتی داشت. نمی توانست دوباره بخوابد. به فکر قرو رفت.

در این لحظات افکار پریشانی به مغز او راه یافته بود، و گیر و دار ابسهام آمیز ایس افکار را احساس می کرد. خاطرات سالهای زندان و خاطرات امروزش آشفته وار درهم افتاده بودند و درهم می آویختند، و ریخت و شکل آنها تغییر می یافت؛ بی تناسب بزرگ می شدند و ناگهان همه با هم در آبی گل آلوده و متلاطم فرو می ریختند و ناپدید می شدند. افکار متفاوتی به ذهن او هجوم می آوردند که تنها یکی از آنها بر جای می ماند و بقیه را از صحنه بیرون می راند. و آن چیزی بود که همین حالا

برای شما میگوییم: بهچشم دیده بود که خانم ماگلوار ششتا بشقاب نقره، و یک قاشق بزرگ نقره را درگنجه جای داده بود.

بشقابهای نقره او را وسوسه کرده بودند، و آن بشقابها در چند قدمی او بودند. چند ساعت پیش که همراه اسقف آمده در حال عبور، چند لحظهای در خوابگاه او مکث کرده بود، دقیقاً دیده بود که خدمتکار پیر ظرفهای نقره را در گنجهای در بالای تخت اسقف جای داده بود. و این گنجه را درست نشان کرده بود و بهدقت دیده بود که نقرهها از بهترین جنس بودند، و کار قدیم. اگر قاشق نقره هم به بشقابها افزوده می شد، قیمتشان، دست کم به دویست فرانک می رسید \_ یعنی دو برابر آنچه او در طی نوزده سال مزد گرفته بود \_ البته اگر مقامات اداری زندان حق او را ندزدیده بودند، جمع اندوخته او در این مدّت بیشتر از این می شد.

ذهن او یک ساعت تمام در تلاطم بود و درگیر کشمکش. ساعت سه نواخته شد. چشمانش را گشود و تکانی خورد و دستش را دراز کرد و ساک خود را از پای تخت برداشت و نیم خیز شد و روی تخت نشست؛ کفِ پایش را بر زمین نهاد، بی آنکه خود بداند که چرا چنین کرده است.

و با این وضع، دقایقی در فکر و خیال فرو رفت. اگر کسی ژان والژان را در این حال می دید احساس شومی به او دست می داد. معلوم نبود به چه دلیل ناگهان خم شد، کفشهایش را در آورد و آنها را به آرامی روی حصیری که پای تختخواب بودگذاشت، و دوباره در عالم تفکّر فرو رفت؛ باز مدّتی بی حرکت بر جای ماند.

در خلال این تصوّرات شوم، افکار عجیبی پی درپی هجوم می آوردند و ذهنش را برمی آشفتند. می رفتند و باز می آمدند و به مغز او فشار می آوردند؛ و ناگهان بی آنکه بداند چرا، بیخودانه به یاد یکی از همزنجیرانش افتاد، به نام بروه ۱، که شلوارش به کمک ریسمانهای به هم

بافته ای که نقش شطرنجی داشت، به پایش بند می شد، و نقش شطرنجی آن بند شلوار عجیب با سماجت در ذهن او پایدار می ماند.

اگر زنگ ساعت کلیسا که یک ربع یا نیم ساعت بعد از سه را می نواخت او را بهخود نمی آورد، بعید نبود که تا طلوع آفتاب بههمین حال بماند.

از جای خود برخاست و ایستاد، و باز لحظاتی در تردید ماند. گوش فرا داد. در خانه همه چیز ساکت بود. آنگاه در خط مستقیم و با قدمهای ریز به طرف پنجره رفت، که در تاریکی آن را به خوبی می دید. شبِ زیاد تاریکی نبود. ماهِ تمام بود، و انبوه ابرهای گریخته از دستِ باد، در برابر ماه می دویدند، و در باغ تاریکی و روشنایی به تناوب جای همدیگر را می گرفتند. ماه گاهی پیدا و گاهی پنهان می شد؛ روشنایی شفق فامی به درون اتاق می تابید، و هر بار که ابرها چهرهٔ ماه را می پوشاندند، این روشنایی کم رنگ تر می شد. در هر حال، این روشنایی رنگ باخته برای دیدن اطراف بس بود. زان والژان جلوتر رفت و پنجره را آزمایش کرد. پنجره نردهٔ آهنی نداشت و رو به باغ باز می شد، و به رسمِ آن محل باگیرهٔ کوچکی بسته می شد. پنجره را باز کرد. بادِ سرد و تندی به اتاق دوید. همان دّم پنجره را از نظر گذراند: باغ دیوار کوتاهی داشت که بالا رفتن از آن بود. همه چیز را از نظر گذراند: باغ دیوار کوتاهی داشت که بالا رفتن از آن شد که خیابان یا کوچه مشجری در پشت دیوار باغ است.

پس از این نگاه دقیق و بررسی اطراف، تصمیم خود را گرفت. به خوابگاهش بازگشت و ساک را برداشت و بندهایش را گشود؛ در آن کاوشی کرد و چیزی در آورد و روی تختخواب گذاشت. کفشهای خود را در گوشهای از ساک جای داد و در آن را بست و کلاهش را به سر گذاشت، و لبهٔ آن را پایین کشید؛ کورمال کورمال چوبدستی اش را پیدا کرد و آن را

نزدیک پنجره گذاشت، و دوباره باز آمد و چیزی راکه از ساک در آورده، و روی تختخواب گذاشته بود، برداشت؛ یک میلهٔ آهنی بود با دو سر باریک، مثل نیزهٔ دو سر.

در تاریکی تشخیص آن دشوار بود که این میلهٔ دو سر چیست و برای چه منظوری ساخته شده است؟ اهرم بود یا چماق یا چیز دیگر؟

امًا در روشنایی، تشخیص و کاربُرد آن چیز بسیار آسان بود؛ نه اهرم بود نه چماق، بلکه شمعدان مخصوص معدنچیان بود. محکومان بهاعمال شاقه در تپههای اطراف تولن از یک سر آن برای بیرون کشیدن سنگ از دل خاک استفاده می کردند، و معمولاً زندانیان محکوم به کارهای سخت، از این گونه ابزارها همراه خود داشتند. جنیس این شمعدانهای مخصوص معدنچیان از آهن خالص بود، و شبیه میلهای دو سر ساخته شده بود که یک سر آن کمی بزرگتر بود، و سوراخی درشت که جای شمع بود و سر میگرش را که تیزتر و باریکتر بود برای کندن زمین، و بیرون کشیدن دیگرش را که تیزتر و باریکتر بود برای کندن زمین، و بیرون کشیدن سنگها به کار می بردند.

ژان والژان شمعدان مخصوص معدنچیان را در دست راست گرفت و نفسش را حبس کرد، آهسته و بی صدا قدم برمی داشت. به طرف اتاق مجاور رفت، به در میان دو اتاق رسید؛ متوجّه شد که در نیمه باز است, اسقف آن را نبسته بود.

### ژان والژان چه م*یکند*؟

ژان والژان گوش فرا داد. صدایی نبود.

در را فشار داد.

با سَرِ انگشتان در را بهنرمی فشار داد. همچون گربهای بودکه بخواهد دزدانه از لای در وارد اتاقی شود.

در با این فشار ملایم حرکتی کرد و آهسته و بی صدا کمی بیشتر گشوده شد.

یک دُم صبر کرد و بار دیگر کمی بیشتر در را به جلو فشار داد. در همچنان بی سر و صدا گشوده تر می شد. لایِ در به آن اندازه باز شده بود که بتواند از آن بگذرد. امّا میز کوچکی پشت در بود که جلو آن را می گرفت.

ژان والژان میز را دید. چارهای نداشت جز آنکه در را بیشتر بگشاید؛ و ناگزیر برای بار سوّم در را فشار داد. و این بار محکمتر. امّا با این فشار یک لولای هرز و روغنکاری نشده ناگهان بهصدا درآمد؛ صدایی بسیار خشن و ممتد.

ژان والژان لرزید. خروش این لولا در گوش او چنان هولناک بود که از نوک پنجهٔ با روی پاشنهٔ پا فرود آمد. صدای ضربان شاهرگهایش را می شنید که در شقیقه های او پتک می زدند. به نظرش می آمد که نفس او

مانند بادی که در دهانهٔ غاری می پیچد و ناله می کند، از سینه اش بیرون می آید. گمان می کرد که خروش هولناک این لولای هرز همچون زمین لرزه ای، اهلِ خانه را از جای خود تکان خواهد داد. به نظرش می آمد که لولای در، سوت خطر را کشید، و همه را خبر کرده است؛ و همان دم پیرمرد و آن دو زن پیر، از جای برمی خیزند و فریاد می کشند، و عدّه ای از هر طرف به کمک آنها می شتابند، و یک ربع ساعت بعد در شهر ولوله برپا می شود، و ژاندارمری به جنب و جوش می افتد، و دیگر نابودی او حتمی خواهد بود.

در همانجا که ایستاده بود سنگ شده بود، مثل مجسمهای از نمک. جرأت نمی کرد تکان بخورد.

چند دقیقه گذشت. در باز شده بود. با ترس و لرز به درون اتاق نظری انداخت. هیچ چیز از جا تکان نخورده بود. گوش فرا داد. هیچکس در خانه از جایش تکان نخورده بود. خروش لولای هرز هیچکس را بیدار نکرده بود.

نخستین خطر رفع شده بود، امّا هنوز ترس و اضطراب از او دور نشده بود. با این حال تصمیم داشت هرچه زودتر کار را تمام کند. قدمی بهجلو برداشت. و وارد اتاق خواب اسقف شد.

در این اتاق همه چیز آرام بود. در تاریکی در هرگوشه چیزهای مبهمی به نظر او می آمد. که در واقع عبارت بودند از کاغذهای درهم ربخته و کتابی گشوده روی میز، اوراق روی هم چیده بر یک چهارپایه، و رخت و لباسهایی روی یک صندلی راحتی؛ و چهارپایهٔ مخصوص دعا، که در این تاریکی این چیزها مانند اشیای کوچک و بزرگ و سیاه و سفیدی دیده می شدند. ژان والژان با احتیاط جلو رفت تا پایش به چیزی نخورد. در یک سوی اتاق صدای تنفس منظم و آرام اسقف، که خوابیده بود، شنیده می شد،

ناگهان در جای خود ایستاد. به تختخواب نزدیک شده بود. پیش از آنکه در ذهن خود حساب کرده بود، به تختخواب رسیده بود.

طبیعت گاهی با ابهام، امّا هشیارانه، در کارهای ما اثر میگذارد؛ پنداری هشدار می دهد و ما را به تفکّر وامی دارد. نیم ساعتی بود که پاره ابر بزرگی جلو ماه پردهای کشیده بود، امّا در این لحظه ناگهان ابر پاره به یک سو رفت، و ماهتاب صورتِ رنگ پریدهٔ اسقف را روشن کرد. به آرامی خوابیده بود. و چون شبها در این فصل سال در پای کوههای آلپ هوا سرد بود، لباس پشمی به تن داشت که تا مج دستهایش را می پوشاند. سرش از روی بالش پایین افتاده بود. پنداری در این حالت تسلیم خواب شده است. در انگشت دست راستش انگشتر مخصوص روحانیون به چشم می خورد. و او با دستهای پاک و پاکیزهاش چه کارهای نیکی که انجام داده بود. در چهرهاش فروغ خشنودی و امید و سعادت ابدی می درخشید. فروغی تسابناک بود. در پیشانی او پسرتوی از نبور وصف ناپذیری می تافت، که پنداری روح پارسایان به هنگام خواب، در فضای اسرارآمیزی سیر و سیاحت می کند.

فروغى آسماني از چهرهٔ اسقف مي تافت.

این روشنایی آسمانی از شفّافیتی در اندورن او نور میگرفت؛ و آسمان پرفروغ چیزی جز وجدان او نبود.

در آن دم که ماهتاب به درون اتاق تابید، روشنایی برتافته از درونِ اسقف تابان تر شد؛ گویی ماهتاب می خواست عزّت و جلالِ این مرد روحانی را جلوه گر سازد. با اینهمه جلوهٔ روحانی او آرام بود و در حجاب. و همچون سایه روشنی ناگفتنی، این ماهِ آسمانی، این طبیعتِ خواب آلود، این باغ بی جنب و جوش، این خانهٔ آرام، این ساعت، این لحظه، این سکوت، و نمی دانم چه چیزهای دیگر، بر شکوه و جلال وصف ناپذیر این فرزانه پارسای خفته می افزود؛ موهای سفید، چشمهای فروبسته و

چهرهٔ سرشار از امید و اعتماد، و خواب کودکانهٔ او را هالهای از جلال و شفّافیت در بر می درفت.

در این مرد، بی آنکه خود بداند، نوعی الوهیت وجود داشت.

ژان والژن در تاریکی بود. شمعدان آهنی در دست و بی حرکت، و هراسان در تماشای چهرهٔ این پیرمرد نورانی. هرگز چنین چیزی ندیده بود. اینهمه اعتماد و اطمینان، او را به وحشت می انداخت. دنیای ادب و اخلاق، نمایشی از این بهتر ندارد. مردی هراسان و باوجدان مضطرب، و در آستانهٔ کاری پلید، به پارسا مردی خفته، چشم دوخته بود.

این خواب آسوده، آن هم در مجاورت همسایه ای چون او، عظمتی داشت، و ژان والژان با ابهام، امّا با صلابت این عظمت را احساس می کرد، و متعجب بود؛ تعجبی سّبُعانه. امّا فقط نگاه می کرد، نگاه، و نه چیزی بیش از آن. راستی در فکر او چه می گذشت؟ حدس نمی توان زد. به یقین، منقلب بود و متأثر، تأثر او از چه جنس و خمیره ای بود؟

از پیرمرد چشم برنمی داشت. از قیافه و ظاهر او معلوم بود که به نوعی تعجّب و تردید گرفتار شده است. گویی بین دو راه، با تردید ایستاده بود، از سویی به نابودی نزدیک می شد و از سوی دیگر به رهایی دست می یافت. و خود نمی دانست که باید سرِ این مرد را بشکند یا دست او را ببوسد.

بعد از چند ثانیه تردید، دست چپش را بالا برد و کلاه از سر برداشت، و به همان آرامی دستش را فرود آورد، و دوباره در تفکّر و تأمّل فرورفت. کلاهش در دست چپ او بود و شمعدان مخصوص معدنچیان در دست راست او. موهای سرش راست ایستاده بود.

پرتو ماهتاب مجسّمهٔ مصلوب مسیح را روی پیش بُخاری نمایان ساخت؛ پنداری مسیح بازوانش را برای هر دو گشوده بود؛ برای یکی دعای خیر و برکت می خواند و برای دیگری دعای عفو و آمرزش.

امًا ژان والژان ناگهان حرکت عجیبی کرد. کلاهش را دوباره به سر نهاد و جلوتر رفت، و مستقیماً به گنجهٔ دیبواری نزدیک شد، که در بالای تختخواب بود، و شمعدان آهنی را بالا برد؛ مثل این که میخواست قفل آهنی گنجه را بشکند، امًا کلید را روی گنجه دید. دَرِ گنجه را باز کرد. نخستین چیزی که به چشم او خورد ظرفهای نقره بود درون یک سبد. سبد را بیرون آورد، و با گامهای بلند، و بی احتیاط، و بی توجه به سر و صدا، به طرف نمازخانه رفت. و در آنجا پنجره را باز کرد، و چویدستی اش را از کنار پنجره برداشت، و به بیرون پرید. و ظرفهای نقره را از توی سبد برداشت، و سبد را دور انداخت. به طرف دیوار کوتاه دوید و از سَرِ دیوار برداشت، و سبد را دور انداخت. به طرف دیوار کوتاه دوید و از سَرِ دیوار به آن سو جَست، پا به فرار گذاشت.

## اسقف چه میکند؟

فردای آن شب، در طلوع آفتاب، عالیجناب بینوژنو، در باغ خود گردش می کرد، که خانم ماگلوار نگران و آشفته پیش او دوید و فریادزنان گفت: «عالیجناب! عالیجناب! حضرتعالی می دانید که سبد ظرفهای نقره کجاست؟»

اسقف گفت: «بله.»

خانم ماگلوار آرام شد و گفت: «خدا را شکر؟ من که هر چه گشتم پیداشان نکردم.»

اسقف سبد خالی راکه درکنار باغچه پیداکرده بود بهاو نشان داد و گفت: «این هم سبد!»

خانم ماگلوار با تعجب گفت: «سبد که خالی است. پس ظرفهای نقره کجاست؟»

اسقف به آرامی در جواب او گفت: «پس شما دنبال ظرفهای نقره می گردید؟ من از آنها خبر ندارم.»

-خدای بزرگ به دادمان برس! پس آن مرد دیشبی نقره ها را دزدیده. و در یک چشم به هم زدن، تا آنجا که چابکی و توانش اجازه می داد، به نمازخانه دوید، و از آنجا به اتاق خواب اسقف رفت، و یک بار دیگر گنجهٔ دیواری را به دقت وارسی کرد، و نزد اسقف باز آمد.

اسقف در این هنگام خم شده بود و شاخهای از گل قاشقبرگی اگیژن اراکه بعد از پرتاب کردن سبد، شکسته بود، و وسط باغچه افتاده بود، به دقت می آزمود و آه می کشید. امّا با شنیدن صدای جیغ خانم ماگلوار سرش را بلند کرد.

\_عاليجنابِا... آن مرد فرار كرده، نقرهها را دزديده، و فرار كرده.

و در آن حال نگاهش به دیوار انتهای باغ افتاد، که درگوشه ای خشت و گل آن فرو ریخته بود، و معلوم بود که کسی از آنجا از دیوار بالا رفته است. خدمتکار پیر آن گوشه را به اسقف نشان داد و گفت: «عالیجناب! نگاه کنید! از آنجا بالا رفته، و توی کوچهٔ کُش فیله "پریده، خدا لعنتش کند! نقره های ما را دز دیده.»

اسقف یک دُم ساکت ماند. و سپس بهخانم ماگلوار نگاهی کرد و به آرامی گفت: «مگر این نقره ها مال ما بود؟»

خانم ماگلوار بهتش زد و دیگر چیزی نگفت. اسقف دنبالهٔ کلام را گرفت: «خانم ماگلوار! بی خود و بی جهت این نقره ها را پیش خود نگاه داشته بودیم. این نقره ها مال فقرا بود. این مرد که بود؟ یک آدم فقیر.»

خانم ماگلوارگفت: «هر چه بود حیف شد. برای من و خواهرتان فرق نمی کند. امّا شما عالیجناب، بعد از این در چه ظرفی غذا می خورید؟»

\_ظرفهای مسی که داریم.

خانم ماگلوار شانه هایش را بالا برد و گفت: «غذا توی ظرف مسی ظاهر خوبی ندارد.»

ـ ظرفهای آهنی؟

خانم ماگلوار اخمهایش را درهم کشید و گفت: «طعم غذا در آنها بد

د. cochléaria ، گلی که برگهایش به شکل قاشق است.

۲. Guillons جایی در نزدیک دینی.

می شود.»

بسیار خوب، در ظرفهای چوبی غذا می خوریم.

چند دقیقه بعد اسقف و خواهرش بر سر همان میزی صبحانه میخوردند، که شب گذشته ژان والژان کنار آن نشسته بود. و عالیجناب بینوونو قلباً خوشحال بود که خواهرش قضیه را بهروی خود نیاورد، و حتی به خانم ماگلوار که آهسته غُرّولند می کرد، به اشاره گفت: «برای خیس کردن نان در فنجانی شیر، نیازی به قاشق و چنگال جوبی نیست.»

خانم ماگلوار که می رفت و می آمد، با خودش حرف می زد: «این هم شد کار؟ چنان آدمی را به خانه راه دادن و از او پذیرایی کردن، و در کنار خوابگاه خود خواباندن؟ حالا جای شکرش باقی است که او فقط دزدی کرده... خداوندا... چه بگویم؟ حتّی از تصوّرش بدنم به لرزه می افتد.»

وقتی که برادر و خواهر از سَرِ صبحانه برخاستند، دَرِ خانه را زدند. و اسقف گفت: «بفرمایید تو!»

در باز شد و سه ژاندارم مسلّع یک نفر راکشانکشان به داخل آوردند که کسی جز ژان والؤان نبود.

سرجوخهای که ظاهراً رئیس ژاندارمها بود، جلوتر آمد و سلام نظامی داد و گفت: «عالیجناب!»

ژان والژان که خمگین و سرافکنده در میان دو ژاندارم دیگر ایستاده بود، با تعجب گفت: «عالیجناب؟... خیال میکردم این آقا معاون یا وردستِ کشیش باشد.»

یکی از آن دو ژاندارم بر سر او داد کشید: «ساکت! ایشان عالیجناب اسقف هستند.»

در این هنگام عالیجناب بَینوُنو، با منتهای چالاکی و سرعت که سنّ و سالش به او اجازه می داد، جلو رفت، و به ژان والژان نگاهی انداخت و با صدای بلند گفت: «آه! شمایید؟ خوشحالم که دوباره شما را می بینم.

عجیب است که من شمعدانها را هم به شما داده بودم، چرا آنها را با آن ظرفهای نقره نبر دید؟ خیال می کنم آن ظرفهای نقره با آن دو شمعدان دست کم دویست فرانک به فروش برود.»

ژان والژان مبهوت مانده بود. و با چنان نگاهی به این مرد پارسا و بزرگوار می نگریست که با هیچ بیانی قابل توصیف نیست.

سرجوخه گفت: «عالیجناب! پس این مرد راست میگفت؟ ما تصادفاً به او برخوردیم. حرکاتش طوری بود که ما را به شک انداخت. دستگیرش کردیم، و این ظرفهای نقره را در ساک او پیداکردیم.»

اسقف سخن او را قطع کرد و گفت: «پس خود او به شما گفته بود که این چیزها راکشیش پیری که دیشب در خانه اش بوده، به او بخشیده، حالا متوجه مطلب شدم... و شما به حرفش توجه نکردید و او را آوردید پیش من... شما در واقع به این مرد که حقیقت را گفته، توهین کرده اید.»

سرجوخه گفت: «عالیجناب! ما را ببخشید... می فرمایید که آزادش کنیم؟»

اسقف در جواب گفت: «البته.»

ژاندارمها ژان والژان را رها کردند. و او قدمی به عقب برداشت، و با صدای ضعیف، چنانکه پنداری در خواب حرف می زند، گفت: «آزادم می کنید؟ کاری به کار من ندارید؟»

یکی از ژاندارمهاگفت: «مگر نشنیدی که عالیجناب چه گفتند؟» و اسقف به ژان والژان گفت: «دوست عزیزا می توانید به هر جاکه دلتان خواست بروید، امّا قبل از رفتن باید شمعدان هایتان را بردارید.»

و رفت و از روی پیش بخاری دو شمعدان نقره را برداشت و برای ژان والژان آورد، و آن دو زن سالخورد، نه کلمهای می گفتند و نه اشارهای می کردند؛ چون نمی خواستند خاطر اسقف آزرده شود؛ و هر دو بی حرکت در گوشهای ایستاده بودند.

ژان والژان سراپا می لرزید. دو شمعدان نقره را، پریشان حال و بی اراده، از دست او گرفت، آنگاه اسقف گفت: «حالا بروید به سلامت. راستی آقا! دفعهٔ بعد که خواستید نزد من بیایید از در بیایید. نیازی نیست که از دیوار باغ رفت و آمد کنید. این در را که می بینید، شب و روز به روی همه باز است.»

و سپس رو به ژاندارمها کرد و گفت: «آقایان! می توانید بروید و به کارتان برسید.»

ژاندارمها بیرون رفتند.

ژان والژن چنان حالی داشت که نزدیک بود از هوش برود. اسقف نزدیک او رفت، و آهسته گفت: «فراموش نکنید... هیچ وقت فراموش نکنید که بهمن قول داده اید وجوه این نقره ها را در راه درست خرج کنید و مرد شرافتمندی شوید.»

ژان والژان، که به یاد نمی آورد چنین قولی به اسقف داده باشد، مبهوت مانده بود. و اسقف با لحنی باوقار، و با تکیه روی هر کلمه، گفت: «برادر عزیزم ژان والژان! بعد از این شما دیگر به بدی وابسته نیستید و به خوبی پیوسته اید. من روح شما را خریده ام تا افکار سیاه را از آن بیرون کنم، و آن را به خداوند بسپارم.»

ژان والژان چنان از شهر بیرون دوید، که گویی میگریزد، و شـتابان خود را بهدشت و صحرا رساند. در هر جاده و هر کوره راه ناشناختهای ساعتی راه می پیمود، غافل از آنکه از این مسیر بهجایی نمی رسد، و گاهی از راه رفته باز می گردد. و این گونه، پیش از ظهر را با سرگردانی گذراند. نه چیزی خورده بود و نه گرسنه بود. افکار و تبصورات تازهای آشفتهوار به ذهنش هجوم آورده بودند. به خشم آمده بود؛ نمی دانست از دستِ که خشمگین شده است. متحیّر بود؛ نمی دانست که دست نوازشی بر سر او كشيدهاند يا تحقيرش كردهاند. نرمى عطوفتي را در جان خود احساس مى كردكه با خشونت و قساوتى كه در بيست سال اخير با آن انس گرفته بود، منافات داشت. و این حالت او را بهستوه می آورد. نگران بود و پریشان، زیرا احساس می کرد که در اندرون او همه چیز در حال بههم ریختن و زیر و رو شدن است. آن آرامین سهمگین، که در طح سالها سیاهروزی و تحمّل ظلم و بیعدالتی به آن وابسته بود، فرومی ریخت. نمی دانست که چه چیزی جای آن آرامش سهمگین را خواهد گرفت. ینداری در زندان ماندن و در زیر شلّاق نگهیانان به سر بُردن را از این وضع و حال بیشتر می پسندید. چون با آن بی عدالتیها خو گرفته بود؛ و آن

<sup>1.</sup> Petit Gervais

چیزهای مأنوس کمتر خاطرش را پریشان میکرد. هر چند که موسم گُل گذشته بود، گاهی بر سر راهِ خود گُلهایی را می دید که دیرهنگام شکفته بودند و عطر می افشاندند، و عطرشان با مشام او آشنا بود، و او را به یاد دورانِ کودکی اش می انداختند؛ دورانی که سالهای سال بود که از ذهنش محو شده بود، و حتی به یاد آوردنش برای او تحمّل ناپذیر بود.

ذهن او در آن روز با افکاری غریب، که بهوصف نمی آمد، پُر شده بود.

نزدیک غروب، که سایهٔ هر سنگریزهای قد میکشید، ژان والژان در کنارِ چند درخت نشسته بود و پیش روی او دشت وسیعی بود حنایی قام و بی حاصل. در افق چیزی به چشم نمی آمد جز کوههای آلب؛ حتی ناقوس کلیسای یک دهکدهٔ دوردست هم دیده نمی شد. ژان والژان سه فرسنگ با دینی فاصله داشت. کوره راهی که از میانِ دشت می گذشت تا چند قدمی درختها پیش می آمد.

در این لحظات، که اگر کسی او را با این حال پریشان و لباس ژنده می دید، به وحشت می افتاد، صدای شادی انگیزی شنید و به خود آمد.

در فاصلهای نه چندان دور، پسرک ده یازده سالهای را دید که آواز میخواند و پیش می آمد. پسرک از اهالی ساووا ا بود، کوله پشتی داشت، و ساز کوکی اش را با ریسمانی به کمر آویخته بود، و از آن کسانی بود که شاد و خرامان، از جایی به جای دیگر می روند، و در یک جا بند نمی شوند. بر سر زانوان شلوارش چند سوراخ ریز و درشت به چشم می خورد.

آن پسرک شاد، همچنان آواز میخواند و پیش می آمد. گاهی مکث می کرد، و چند سکّهای راکه در دست داشت بالا می انداخت و می گرفت، و خود را با این بازی کودکانه مشغول می کرد، و شاید این چند سکّه همهٔ دارایی او بود. یکی از آن سکّه ها چهل «سو» یی بود.

۱. Savoie بایی در منطقه رن ـ آلب فرانسه.

پسرک، وقتی که به حاشیهٔ درختها رسید، بی آنکه ژان والژان را دیده باشد، مکثی کرد و سکّه هایش را که تا اینجا چند بار بالا انداخته و باز گرفته بود، یک بار دیگر نیز بالا انداخت.

و این بار سکّهٔ چهل «سو» یی او از دستش لغزید و نزدیک ژان والژان به زمین افتاد.

ژان والژان پایش را روی آن گذاشت.

پسرک که رد سکّه را دنبال کرده، و دیده بود که کجا افتاده است، بی تردید و معطلی به آن طرف دوید.

آن نقطه، جایی بود پرت و دورافتاده، و تا آنجاکه چشم یارای دیدنش را داشت هیچکس نبود و صدایی شنیده نمی شد، جز آوای ضعیف گروهی از پرندگان، که در آسمان پرواز می کردند، و همچون لکّهٔ ابری به پخشم می آمدند. پسرک پشت به آفتاب داشت که روشنایی آن موهای او را به صورت رشته های طلا در می آورد، و چهرهٔ خشن ژان والژان را با فروغ خون آلودش ار خوانی می کرد.

پسرک ساووایی، با آرامش و اطمینانی که از بی خبری و معصومیت او حکایت می کرد، به ژان والژان گفت: «آقا! سکّه ام زیر پای شماست.»

ژان والزان گفت: «پسر! اسمت چیه؟»

-پُتنی زِروِه، آقا!

ژان والژان گفت: «حالا زودتر راهت را بکش و از اینجا برو!» پسرک دست بردار نیود: «آقا! پولم را بدهید.»

ژان والژان سر بهزیرانداخت و چیزی نگفت. بسرک با سماجت گفت: «پولم را پس بدهید.»

ژان والژان چشم بهزمین دوخته بود. پسرک صدایش را بلند کرد: «سکّهٔ نقرهام را بدهید، سکّه نقرهام را.»

چنین می نمود که ژان والژان چیزی نمی شنود، پسرک یقهٔ او را گرفت

و تکانش داد. و در این حال تقلّا می کرد کفش بَت و پهن و پاشنه آهنین او را از روی سکّه پس بزند. و مرتباً می گفت: «پولم را می خواهم. سکّهٔ چهل سویی را می خواهم.»

پسرک به گریه افتاد. ژان والژان سرش را بلند کرد. نگاه آشفتهای داشت. پسرک را با تعجب می نگریست، و سرانجام چوبدستیاش را بلند کرد، و سر او فریاد کشید: «تو که هستی؟»

پسرک گفت: «من خودم هستم! پتی ژروه!... سکّهٔ چهل سویی من زیر پای شماست. لطفاً پاتان را از روی سکّهٔ من بردارید.»

و با آنکه ریزهاندام بود، بی هراس مشتهایش را تکان می داد و فریاد می کشید: «پاتان را بردارید! پاتان را بردارید!»

ژان والژان طاقتش تمام شد، فریاد کشید: «هنوز که اینجایی!»

و از جا بلند شد. هنوز سکّهٔ چهل «سو» یی زیر پایش بود. و این بار بلندتر فریاد کشید: «زودتر گورت راگم میکنی یا نه؟»

پسرک با ترس به او نگاهی کرد. سراپایش به لرزه افتاده بود؛ بهت زده با به فرار گذاشت. با تمام قوا می دوید و پشت سرش را نگاه نمی کرد، نه چیزی می گفت و نه داد و بیداد می کرد، تنها گاهی در حین فرار درنگی می کرد، کمی می ایستاد و دوباره می دوید. ژان والژان که غرق تفکّر و تأمّل بود، هی هی گریهٔ او را می شنید.

چند دقیقه بعد بسرک ناپدید شده بود.

آفتاب غروب کرده بود.

سایهٔ تیره فامی گرداگردِ ژان والژان را فراگرفت. آن روز چیزی نخورده بود، و احتمالاً تب داشت.

بعد از نابدیدشدن پسرک، ژانوالژان هنوز در جای خود ایستاده بود. تنفس او دشوار و بی نظم بود، و نگاهش در ده دوازده قدمی او ثابت مانده بود. از یک تکه چینی شکستهٔ آبی رنگ، که در میان علفها افتاده بود،

چشم برنمی داشت. امّا ناگهان سرمای شامگاه را حس کرد و بهلرزه افتاد.

کلاهش را پایین تر کشید، و بی اختیار دکمه های لباسش را بست و قدمی به جلو برداشت، و خم شد تا چوبدستی اش را از روی زمین بردارد، که چشمش به سکّهٔ چهل «سو» یی افتاد، که در زیر پای او مانده، و در خاک فرو رفته بود و مثل سنگریزه ها برق می زد.

چیزی مثل مغناطیس او را تکان داد. با خود میگفت: «حال عجیبی دارم.» و سه قدم به عقب رفت و سپس مکث کرد. بی آنکه نگاهش را از جایی که تا لحظاتی پیش سکّهٔ چهل سویی را زیرپا می فشرد، بردارد. پنداری آن سکّه، که در تاریکی می در خشید، همچون چشم گشوده ای به او خیره شده است.

پس از چند دقیقه، سراپایش متشنّج شد؛ دست بُرد و آن سکّه را برداشت. و با نگاه تا دور دست راکاوید، و تا خطّ افق همه جا را از نظر گدراند. ایستاده بود و لرزان؛ همانند جانوری هراسان، که در جست و جوی بناهگاهی است.

شب شده بود. دشت و صحرا سرد بود و تاریک. و تودههای متراکم و بنقش رنگ مِه، در فروغ شقق به بالا می رفتند.

ژان والژان آه میکشید و شتابان در جهتی که پسرک ناپدید شده بود پیش می رفت. امّا صد قدم نرفته بود که باز ایستاد و همه جا را نگریست و چیزی ندید.

و آنگاه با تمام قوا فریاد زد: «پُتی ژروِه!...». و خاموش ماند و منتظر. و جوابی نشنید.

دشت و صحرا تهی بود و غمگین. فضای بیکران دُور تا دُور او را گرفته بود. در اطراف او چیزی نبود جز تاریکی، که نگاهش در آن محو می شد، نسیمی می وزید پُر می شد، و جز سکوتی که فریادش در آن محو می شد. نسیمی می وزید پُر از موز سرما، و به آنچه در اطراف او بود حیات و حرکتی شوم می بخشید.

چند درخت در این تاریکی و سرما دستهای باریک خود را با خشمی عجیب تکان می دادند، چنانکه گویی کسی را تهدید می کنند، یا در تعقیب کسی هستند.

ژان والژان، هسمچنان به سویی می رفت و گاهی می دوید و گاهی می ایستاد، و در آن بیابان تهی و تاریک، فریاد ترس آور و غمانگیز خود را رها می کرد: «پُتی ژروه!... پُتی ژروه!»

قطعاً اگر پسرک صدای هول آور او را می شنید، چنان وحشت می کرد که خود را به او نشان نمی داد، امّا پسرک بسیار دور شده بود.

ژان والژان کشیشی را سوار بر اسب دید، جلو او را گرفت و گفت: «آقای کشیش! پسری را ندیدید؟»

کشیش گفت: «نه! کسی را ندیدم.»

-اسم او پُنی ژروه بود.

...من هیچکس را در راه ندیدم.

و او دو سکّهٔ پنج فرانکی از ساک خود در آورد و به کشیش داد: «آقای کشیش! آن پسر ده یازده سال کشیش! آن پسر ده یازده سال داشت، کوله پشنی داشت و یک ساز کوکی، اهل ساووا بود.»

ـ من هیچکس را ندیدم.

دوست عزیز! این طور که میگویید این پسر اهل این حدود نبوده، گاهی این بچهها چند روزی به این منطقه می آیند و زود می روند. کسی آنها را نمی شناسد.

ژان والژان دو سکّهٔ دیگر در آورد و به کشیش داد و گفت: «این را هم به فقرا بدهید.»

وسپس با سرشکستگی گفت: «آقای کشیش! بازداشتم کنید، من یک

دزدم.»

کشیش که ترسیده بود، با پاشنهٔ با بهزیر شکم اسب زد و به تاخت دور شد. ژان والژان در همان جهت که می آمد به راه خود ادامه داد.

و مدّتها همچنان میرفت و به هر طرف نگاه می کرد و پُتی ژروه را صدا می زد و فریاد می کشید، امّا هیچکس را در راه ندید. دو سه بار چیزهایی از دور دید، و به نظرش آمد که یک نفر در آنجا نشسته یا خفته است، و با شتاب پیش دوید، و چون نزدیک شد جز بوتهای یا تخته سنگی نیافت. و سرانجام به جایی رسید که کوره راه سه شاخه می شد، و ایستاد. ماه بالا آمده بود. ژان والژان با نگاه اطرافش را کاوید و فریاد کشید: (پُتی ژروه!»

فریادش در تاریکی و مِه خاموش شد، بی آنکه پژواکی داشته باشد. و آهسته با خود زمزمه می کرد: «پُتی ژروه!» و صدای او ضعیف بود و نامفهوم. این آخرین تلاش او بود. و زانوانش که گویی تاب کشیدن جسمی را با آن وجدانِ معذب ندارند، خم می شدند. و به ستوه آمده بود. خسته بر تخته سنگ بزرگی فروافتاد، دست در موهای خود برد و سر را بر زانو تکیه داد و گفت: «من موجود بینوایی هستم.»

به گریه افتاد. نخستین بار بود که بعد از نوزده سال اشک می ریخت.

از آن لحظه ای که ژان والژان از خانهٔ اسقف بیرون آمد، از دنیای خود جدا شده بود، و خبر نداشت که در اندرون او چه می گذرد. نمی خواست در برابر کردار فرشته سان اسقف، و گفتار شیرین و دلنشین او تسلیم شود. اسقف به او گفته بود: «به من قول دادید که شرافتمندانه زندگی کنید. مین روح شما را خریده ام تا افکار و خیالات فاسد را از صفحهٔ آن پاک کنم و آن را به خدای مهربان بسپارم.» و این کلمات مدام به ذهن او باز می آمد، و غرور و خودپرستی را، که در مستحکم بدیها و پلیدیهاست در مقابل این رحمت و مغفرت الهی حایل می کرد. امّا کم و بیش احساس کرده بود که

آن مرد روحانی با بخشش و بزرگواری اش چنان هجوم سهمگینی به آن در مستحکم برده، که در ارکان آن لرزه انداخته است؛ و اگر او بخواهد در برابر رحمت و عطوفت ستیزه جویی کند، دیگر راهی برای رهایی نخواهد داشت؛ امّا اگر در مقابل آن تسلیم شود، باید سنگدلی و کینه ای را که در طیّ سالها در دل و جانش انباشته شده، و او با آن انس گرفته بود، از خود دور کند. ژان والژان می دانست که این باریا باید تن به شکست دهد یا قاطعانه پیروز شود. این نبرد بزرگ بود و سرنوشت ساز، نبردی بین بدی ها و پلیدی های روح او با پاکی ها و نیکیهایش.

و او در میان اینهمه روشنایی مست و بی خبر به راه خود می رفت. آیا در آن سرگشتگی و سرگردانی دریافته بود که ماجرای او با اسقف دینی در زندگی او تأثیر عمیقی خواهد گذاشت؟ آیا آن زمزمهٔ مرموز را که در بعضی از لحظات عمر به آدمی هشدار می دهد به گوش جان شنیده بود؟ آیا آن ندا را شنیده بود که ساعت بُرشکوه سرنوشت او فرا رسیده، و دیگر نمی تواند راه میانه را انتخاب کند، بلکه باید قاطعانه تصمیم بگیرد؛ تصمیمی که یا باید از بهترینها باشد یا از بدترینها؟ یا باید در معنویات و روحانیت از اسقف دینی فراتر رود و یا برعکس از سطح محکومان اعمال شاقه نیز پایین تر بیاید. اگر به سوی نیکی گرایش می یافت، به مقام و مرتبهٔ فرشتگان می رسید، و اگر به سوی بدی قدم برمی داشت هٔ مردیف دیوان فرشتگان می رسید، و اگر به سوی بدی قدم برمی داشت هٔ مردیف دیوان

در اینجا باید به مسأله ای بپردازیم که پیش از این به آن اشاره کرده ایم:

آیا به گونه ای مبهم، سایه هایی از این چیزها در فکر و ذهن ژان والژان وجود داشت؟ فقره و تیره روزی، چنانکه گفتیم، روشناییه ایی دارد و عقل و هوش آدمی را به نوعی پرورش می دهد. با این وصف، شک داریم که ژان والژان همهٔ چیزهایی را که در اینجا گفتیم به خوبی تشخیص می داده، و حتی اگر همهٔ این چیزها به ذهن او می رسیده، شک داریم که همه را

بهدرستی درک میکرده است. امّا یقین داریم که اینگونه اندیشهها و پندارها در او آشوب و آشفتگی عجیب، و تا حدودی دردناک، به وجود آورده بودند؛ از تاریکی هولناک زندان بیرون آمده بود، و اسقف همچون نوری تند و خیره کننده در نگاه او تابیده بود، و آینده، آینده ای پاک و روشن خود را به او عرضه کرده و با پاکی و روشنایی اش او را به وحشت انداخته بود. او در این هنگام درست نمی دانست که به کجا رسیده و به چه چیز دست یافته است؛ همچون جغدی که ناگهان طلوع آفتاب را در مقابل خود بیند، فروغ تابناکی پارسایی و تقوا چشمان این محکوم به اعمال شاقه را کور کرده بود.

حقیقت این بود، و در این نکته شک نباید داشت که احساس میکرد دیگر آن کسی نیست که تا دو سه روز پیش بود؛ همه چیز در او دگرگون شده بود، و نمی توانست انکار کند که اسقف با رفتار و گفتارش در او اثر نگذاشته است.

و امّا در چنین وضع و حالتی، پُتی ژروه را دیده و چهل «سو» ی او را دزدیده بود. چرا؟ آیا این عمل، پس ماندهٔ روح سیاه و پلیدی نبود که از زندان با خود آورده، و هنوز در اندرون او تحریکاتی میکرد و آشوبی بهراه می انداخت؟ و در اثر همان چیزی نبود که آن را «نیروی اکتسابی» می نامند، و می تواند تعادل اجسام را برهم بزند؟ به زبان ساده می گوییم که او از روی قصد دزدی نکرده بود، بلکه دیو درونِ او، از روی عادت و غریزه، به او حکم کرده بود که پای خود را روی آن سکّه بگذارد؛ و او گیج و ابلهانه چنین کرده بود. در این حال، ادراک و ارادهٔ او نیم خفته بود، و در برابر این وسوسهٔ نفسانی مقاومتی نکرده بود. و امّا در لحظه ای که به خود آمد و دریافت که به چنان عمل دیوصفتانه ای دست زده، نگران شد، آمد و دریافت که به چنان عمل دیوصفتانه ای دست زده، نگران شد، آمد و دریافت که به چنان عمل دیوصفتانه ای دست زده، نگران شد، آورد. افتاد، پا پُس کشید، و خروشی هراسناک از اعماق جان برآورد.

چون ژان والژان بعید می نمود. بی اراده پای خود را روی سکّهٔ نقرهٔ پُتی ژروه گذاشته بود، و هنگامی که پای خود را برداشت و سکّه را دید، متوجّه شد که دیگر قادر به انجام چنین کارهایی نیست.

و هر چه بود، این آخرین کارِ بد، در او تأثیر شگرفی گذاشت؛ ناگهان به خود آمد، و از آن دنیای هولناک و کابوس مانند بیرون آمد و از آن فاصله گرفت، و آن تاریکی متراکم را از روشنایی تابناک جدا ساخت. و این ماجرا در آن وضع و حال، همانند نوعی مادّه شیمیایی بود که وقتی وارد مخلوط ناهمگونی شود، مادّهٔ کِدرِ و تیره فام را بجدا می کند و مادّهٔ شفاف و روشن را از دل آن بیرون می آورد.

ژان والژان از همان آغاز، و حتّی پیش از آنکه خود را بیازماید و در این نکته تأمّل کند، در حیرت بود و در جستوجوی راه رهایی. هر چه می توانست، کرد تا پسرک را بیابد و سکّهاش را به او پس بدهد. و هنگامی که دریافت که تلاش او بی فایده و بی نتیجه است، نومید شد، و در جای خود ایستاد و نالید و گفت: «من موجود بینوایی هستم»؛ و در این حال خود را چنان که بود می دید. و آنقدر از خوبشتن فاصله گرفته بود که حس می کرد خوشبختی از او باقی نمانده است. در فاصله ای دور تر از این شبح، ژان والژان دیگری را می دید با گوشت و خون، با چوبدستی اش، با رخت و لباس ژنده اش، با کوله پشتی اش، که پر از اشیای مسروقه بود، و با و لباس ژنده اش، با کوله پشتی اش، که پر از اشیای مسروقه بود، و با خصه چهره ای خشن و در عین حال محزون، و با افکاری شیطانی و نفرت انگیز... همان ژان والژانِ محکوم به زندان با اعمال شاقه.

بدبختی بی حد و اندازه، چنانکه دیدیم، او را به نوعی خیال پرستی مبتلاکرده بود، و این تصوّرات او نیز نوع دیگری از رؤباهایش بود. و در حقیقت، ژان والژان چهرهٔ هولناک خویش را در مقابل خود می دید و به آن می نگریست، و چنان از او ترسید که از خود پرسید: «او کیست؟»

فاعدتاً در لحظات دشوار و در عين حال آرام، رؤيا چنان عمقي بيدا

میکند که حقیقت را به کام خود فرومی برد؛ پنداری آدمی در این وضع در بیرون از وجود خود زندگی میکند و چیزهایی می بیند که در پهنهٔ روح او وجود دارد.

و او در این ساعات رو در روی خود نشست و به سیر و تماشای خود مشغول شد و در لابه لای و هم و خیال، و اعمال اسرار آمیز آن، روشنایی عجیبی دید که گمان می کرد مشعل فروزانی است؛ و چون به چشم معرفت در آن نگریست، در آن روشنایی، صورت یک انسان را پیدا کرد و متوجّه شد که آن شعلهٔ فروزان، چیزی نیست و کسی نیست جز اسقف دینی.

و با همین نگاه همه چیز را دقیق تر نگریست، و دو چهرهٔ خیالی را تشخیص داد که در مقابل همدیگر قرار گرفته اند؛ یکی از آنها اسقف دینی بود و دیگری خود او. و به نوبت، یکی از این دو چهره دیگری را محو میکرد. در این حال جذبه و وَهم، می دید که هر قلر رؤیای او عمق بیشتری می یابد، چهرهٔ اسقف بزرگتر و بزرگتر، و چهرهٔ او کوچکتر و کوچکتر و کوچکتر می شود؛ و لحظه ای فرا می رسد که از او تنها یک سایه بر جای می ماند، و آن سایه نیز کمکم از بین می رود، و تنها چهرهٔ اسقف باقی می ماند.

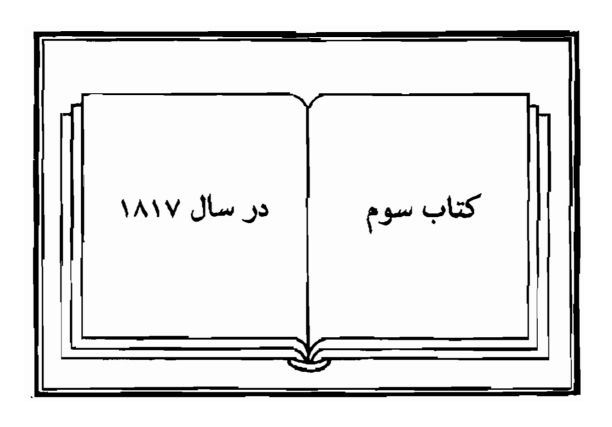
اسقف دینی اعماق جان این مرد بینوا را با روشنایی شکوهمندی پر کرده بود.

ژان والژان مدّتی بر جای ماند و گریست. اشکهایش جانسوز بود؛ هقه میگریست؛ غمناک تر از یک زن، و وحشتزده تر از یک طفل میگریست.

در آن حال که اشک میریخت، فکر و روحش روشن تر و شفّاف تر می شد؛ روشنایی شگرف، روشنایی خیره کننده و در عین حال ترس آوری بر حوادث و پیشامدهای زندگی گذشتهٔ او می تافت، و او همه چیز را به چشم می دید، نخستین خطا و لغزش خود را می دید، و دوران طولانی

محکومیتش را، و آزاد شدن از زندان را، و نقشه های انتقام جویانه را که در سر داشت، و دیدارش را با اسقف، و آخرین کار حیوانی خود را یعنی دزدیدن سکّهٔ چهل «سو» یی از یک پسر بچه، یعنی جنایتی را که پس از کرم و بخشندگی اسقف آنقدر به چشم او رذیلانه می نمود؛ و همهٔ این چیزها را در آن روشنایی خیره کننده می دید. تا آن لحظه هرگز خود را این چنین واضح و روشن ندیده بود؛ در پرتو این روشنایی حقایق را می دید، زندگی خود را می دید، و به نظرش ترسناک می آمد؛ و چنان از خود وحشت کرده بود که پنداری شیطان را در روشنایی بهشت به چشم می بیند.

چند ساعتی در این وضع ماند و گریست؛ و چه کرد بعد از این گریستن؟ به کجا رفت؟ کسی خبردار نشد. امّا آن شب، کالسکه رانی که در خدمت بنگاه حمل و نقل گروتوبل بود، وقتی که وارد دینی شد، حدود سه ساعت بعد از نیمه شب، با کالسکه اش از میدانی که خانهٔ اسقف در گوشهٔ آن بود، عبور کرد، و مردی را دید که روی سنگفرش، و در مقابل در خانهٔ عالیجناب بین و تو به زانو افتاده بود و استرحام و استغاثه می کرد و زارزار می گریست.



۱۸۱۷ سالی است که لوثی هیجدهم، با اعتماد و اطمینانی که حاکی از غرور او بود، آن را بیست و دومین سالِ سلطنت خود می دانست . در این سال، آقای بروگیر دُو سورسم " در اوج شهرت بود، و همهٔ مغازههایی که کلاه گیس می فروختند، به افتخار «بازگشت سلطنت» در و دیوارشان را رنگ لاجوردی زده، و همه جا را با نقش گلِ زنبق آراسته بودند. سالی بود بسی ربا و ترویر، کمه کُنت لَنش "، کمه بسینی درازش به او نیمرخی

۱. این «کتاب» را ویکتور هوگو در دوران تبعید نوشنه، و به «بینوایان» افزوده است. وگرنه «بینوایان» در نخستین روایت خود، در اینجا محدود می شد به صفحاتی در معرّفی فانتین، و صفحاتی دربارهٔ دوستی او با دانشجویی که نام نداشت. اما این «کتاب» را، که نام بسیاری از مشاهیر، و بسیاری از حوادث و مسائل ایّام جوانی ریکتور هوگو در آن آمده باید با دقّت و حوصله خواند، و به ظرافت کار و باریک بینی و طنز دلنشین هوگو پی برد (ایو گراه).

۲. لوئی هیجدهم در سال ۱۸۱۴ به سلطنت رسید، و با این حساب ۱۸۱۷، سال سوم یا چهارم پادشاهی اوست. امّا لوئی شانزدهم در ۲۱ ژانویه ۱۷۹۳ اعدام شد، و لوئی هفدهم، که طفلی بیش نبود، در ۱۷۹۵ در زندان درگذشت. و لوئی هجدهم حساب میکود که اگر بعد از مرگ لوئی هفدهم به تخت نشسته بود، ۱۸۱۷ بیست و دومین شال پادشاهی اش بود.

۳. Bruguière de Sorsum (۱۸۲۳ ـ ۱۸۲۳) نویسندهٔ فرانسوی و مترجم آثار شکسپیر،

شکوهمند می بخشید، با حمایل قرمز و لباس مخصوص اعضای شورای عالی سلطنتی، در کلیسای سَن ژرمَن دِپره ابر مَسند مینشست، و به عنوان ناظر بر دَخل و خَرج، امور این کلیسا را سرپرستی می کرد. تنها کار برجستهٔ این رجل سیاسی آن بود که در دوازدهم مارس ۱۸۱۴، که شهردار بردو بود، این شهر را تسلیم دوکِ دانگولِم ۲ کرد، و بهیاس ایس خوش خدمتی عضو شورای عالی سلطنتی شد. در آن سال مُد شده بود که پسر بچههای جهار تا شش ساله کلاه گشاد چر مین با گوشگیر های یهن، كه به كلاهِ اسكيموها شباهت داشت، بر سر مي گذاشتند. ارتش فرانسه، به سبک سربازان اتریشی، سفیدیوش شده بود، و گردانهای آن لژیون نامیده می شدند، و هر لژیون به جای شماره، نام شهر یا اُستانی برای خود انتخاب كرده بود. تاپلئون در سنت هِلِن بود، و چون انگىلىسىها حاضر نبودند ماهوت سیز در اختیار او بگذارند، لباسهای کهنهاش را پشت و رو میکرد و میپوشید. در ۱۸۱۷ پیلگرینی ۴ آواز می خواند ؛ دوشیزه بیگوتینی ۴ می رقصید، پُوتیه ۹ بر دنیای هنر سلطنت می کرد، آدری ۹ هنوز به شهرت نرسیده بود. خانم ساکی ۲ جایگزین فوربوزو ۸ شده بود. هنوز پروسی ها از فرانسه بیرون نرفته بودند. آقای دِلالو <sup>۹</sup> شخصیتی به حساب می آمد، و سلطنت با قطع سر و دست کسانی چیون پلینیه، و کیاربُونو،

<sup>1.</sup> Saint - Germain - des - Prés

۲. duc d'Angoulême) ، لوثی دو بورتن ممروف بهدوک دانگولِم، برادر بزرگ شارل دهم بود که در تبعید جان سپرد.

rellegrini . آوازخوان ابتاليابي.

۴. Bigottini از رقاصگان مشهور فرانسوی در آن روزگار.

٥. Potier ، هنرپيشهٔ نام اَور تأثر. ج. Odrie ، هنرپيشهٔ كميك.

۷. Saqui از رقاصگان و بندبازان آن زمان.

A. Forioso، از رقّاصگان و بندبازان آن زمان.

Delalot . ٩ ، از طرفداران سلطنت و دبير روزنامهٔ Delalot . ٩

تولِرن المشروعيت خود را بهائبات مي رساند. شاهزاده تاليران مشاور مخصوص و وزیر شاه بود، و آبه لوثی ، وزیر دارایی شاه که هر وقت همدیگر را مردیدند، مثل غیبگویان همه چیز را پیش بینی می کردند و قاهقاه می خندیدند؛ و هر دوی آنها در ۱۴ ژوئیه ۱۷۹۰ در مراسم تجلیل از انقلاب در شان دو مارس محضور داشتند. تالیران در ایس مراسم وظایف اسقف را انجام می داد و آبه لوئی وظایف شَمّاس را. در ۱۸۱۷؟ در خیابانهای اطراف شان دو مارس، استوانههای بزرگ چویین درگوشه و کنار یافت می شدند که در زیر باران و در میان علفها بوسیده بودند، امّا هنوز نقش رنگ باختهٔ عُقاب و زنبورعسل فروی آنها دیده می شد. این استوانهها تا دو سال پیش، ستونهای زیر جایگاه مخصوص سخنرانی ناپلتون در شان دو مِه بودند. بعضی از این استوانه های چوبی، تا نیمه در آتش اجاق های سربازان اتریشی که در نز دیکی گروکایو ۲ اردو زده بودند، سوخته بودند، و دو سه تا از این ستونهای چوبی در اردوگاه يروسيها از بين رفته بودند. زيرا سربازان يروسي اين ستونها را سوزانده بودند تا با شعلهٔ آنها دستهای زمخت خود را گرم کنند. و در این سال، دو چیز از شهرت خاصی برخوردار بود: اوّل، کتابهای ولتر، جاپ بنگاه

۱. Pleignier؛ Carbonneau؛ Tolleron؛ اینان متهم شده بودند که قصد انفجار و تخریب کاخ تویلری را داشته اند.

۲. Prince de Talleyrand (۱۸۵۸ – ۱۷۵۴) سیاستمدار نامدار فرانسوی، که مىردى بىود خودخواه و بسیار زیرک، که به چند رژیم گوناگون حکومتى خدمت کرد و بههمهٔ آنها خیانت ورزید.

<sup>.</sup> abbé Louis . از روحانیون و سیاستمداران فرانسوی.

۴. Champs de Mars ، میدان معروفی در یاریس.

۵. عقاب و زنبورعسل از علامتهای خاص درران ناپلئون بود.

انتشاراتی تُوکه ا دوّم انفیه دانهایی که این ناشر به ابتکار خود ساخته و نقش قانون اساسی جدید را رویِ آنها حک کرده بود. خبری که در آن سال پاریسی ها به هیجان آورده بود، جنایت دوتُن آ بود، که سر برادرش را بریده و در آبگیر مارشه اُوفلور آنداخته بود. و در این سال بود که تحقیقات وزارت دریاداری دربارهٔ ماجرای غرق شدن کشتی میدوز آبه نتیجه رسید، و ناخدا شیوماره هسرافکننده و شرمسار شد؛ و پر بیمنتیجه رسید، و ناخدا شیوماره هسرافکننده و شرمسار شد؛ و پر ونین سالی به مأموریت مصر رفت و در آنجا سلیمان پاشا لقب یافت. کاخ تِرم در کوچهٔ هارپ ایه کارگاه بشکه سازی تبدیل شد. و هنوز بر بام سرج هشت گوش کلونی ۱ اتاقک چوبینی وجود داشت که مسیه ۱ برج هشت گوش کلونی ۱ اتاقک چوبینی وجود داشت که مسیه ۱ می کرد؛ و «دوشس دوران لوثی شانزدهم، در آن می نشست و ستاره ها را رصد می کرد؛ و «دوشس دورا» ۱ در خلوتگاه خود، که به شکل X، و با پوششی از ساتن آبی آسمانی، مبله شده بود، دست نوشتهٔ کتاب اُریکای خود را پیش از چاپ برای سه چهار نفر از دوستان نزدیک خود می خواند؛ و در کاخ لوور حرف ۳۰ را از در و دیوار می تراشیدند و از بین می بردند؛ و نام کاخ لوور حرف ۳۰ را از در و دیوار می تراشیدند و از بین می بردند؛ و نام

۵ Chaumarais ناخدای کشتی مدوز، که در ماجرای غرق شدن کشتی، مقصّر شیناخته شد.

۶. Gericault ، نقاش فرانسوی (۱۷۳۰ - ۱۸۶۶) که در یکی از تابلوهایش غرق شدن این کشتی را با زیبایی و مهارث مجسّم کرد.

<sup>1.</sup> Touquet

<sup>2.</sup> Dautun

<sup>3.</sup> Marché - aux - Fleurs

<sup>4.</sup> Méduse

<sup>7.</sup> Selves

<sup>8.</sup> Thermes

<sup>9.</sup> Harpe

<sup>10.</sup> Cluny

<sup>11.</sup> Messier

۱۲. Duras (۱۷۷۸ م ۱۸۲۸)، بانوی نویسندهٔ فرانسوی.

١٣. حرف اوّل نام ناپلئون.

پُلِ استرلتیز را عوض کردند، و آن را پُلِ «باغِ سلطنتی» نام نهادند. با این ترتیب، هم پُل استرلتیز را نام تازهای بخشیدند، و هم «باغ نباتات» را، که به «باغ سلطنتی» تغییر نام یافت؛ و لوئی هیجدهم در آن حال که هوراس ا را مطالعه می کرد، با نوک ناخن زیر نام شبجاعاتی که به مقام امپراتوری رسیدند، و کفشدوزهایی که مدّعی ولیعهدی بودند، خط می کشید و به دو جیز می اندیشید: ناپلئون، و ماتورن برونو ا اکادمی فرانسه موضوع «سعادتی که با تحصیل علم حاصل می شود» را، برای نویسندگانِ آماتور به مسابقه گذاشت اقای بلار ا در فصاحت کلام رسماً سرآمدِ همگان بود، و بروئه که بعدها وکیل دادگستری شد، در سایهٔ او رُشد کرد، و در نوشتن از طنز نیشدار پل لوئی کوریه اسرمشق گرفت. و یک شاتوبریان دروغین نیز پیدا شد به نام مارشانژی ای که مقدّمه ای بود برای آنکه بعدها یک مارشانژی دروغین پیدا شود به نام دارلنکور ۸ خانم کوتن و دو شاهکار یک مارشانژی دروغین پیدا شود به نام دارلنکور ۸ خانم کوتن و دو شاهکار خود، کلِردالب ۱۰ و ملک عادل ۱۱ را نوشت، و عده ای او را از نویسندگان خود، کلِردالب ۱۰ و ملک عادل ۱۱ را نوشت، و عده ای او را از نویسندگان

5. Broë

۱. Horace ، تراژدی معروف گورنی، نویسندهٔ نامآور فرانسه.

۲. Mathurin Bruneau کفاش زادهای حادثهجو و جاهطلب، که خود را پسر لوثی شانزدهم میخواند و ادّعا کرد طفلی که بهنام لوثی هفدهم در زندان جان سپرده، هیچ نسیتی با لوئی شانزدهم نداشته و در نتیجه خود را لوئی هفدهم مینامید، و مدّعی سلطنت بود.

۳. هوگو نیز که در آن ایّام کودکی بیش نبود، در این مسابقه شرکت کرد، و داوران مسابقه او را تشویق و تحسین کردند.

۴. Bellard ، حقوقدان و وکیل دادگستری که در فصاحت کلام شهره بود.

ج. Paul - Louis Courier)، نویسندهٔ فرانسری۔

<sup>7.</sup> Marchangy

۸. d'Arlincourt)، ژماننویس فرانسوی.

٩. Cottin (۱۷۷۰ - ۱۸۰۷)، بانوى نوبسندهٔ فرانسوى.

<sup>10.</sup> Clair d'Albe

طراز اوّل می شمردند. انجمن فرهنگی فرانسه نام نایلئون بُنابارت را از فهرست «اعضای آکادمی» حذف کرد. یادشاه به ایجاد آموزشگاه نیروی دریایی در آنگولم فرمان داد؛ شاید تنها به ایس علت که دوی آنگولم عنوان دریاسالار بزرگ را بدک میکشید، و با این حساب شهر آنگولم همهٔ شرایط را داشت که پایگاه تیروی دریایی باشد؛ اگر غیر از این بود، پایههای سلطنت به لرزه می افتاد. در جلسهٔ هیأت وزیران این مسأله مورد بحث بودکه آیا باید بهبندبازان اجازه داد تا پیوسترهای تبلیغاتی فرانکونی ۲ را در حال بندبازی، به دیوار بیجسبانند تا ولگردان برای تماشای آن پُوسترها جمع شوند؟ آقای پائر، سازندهٔ آهنگ آنیس، که صورتی چهارگوش داشت و زگیلی بر گونه، یک کنسرت کوچک و خودمانی را در خانهٔ مارکیز دو ساسنه ، در کوچهٔ ویل دوک ، رهبری می کرد. در ۱۸۱۷، همهٔ دختران جوان ترانهٔ «زاهد سَنت اَول» ۱، اثر ادموند ژرُو۷، را از بو بودند و به آواز می خواندند؛ و روزنامهٔ میروار^ به جای نَن رُون انتشار يافت. در كافة لانبلن ١٠ طرفداران نابلتون جمع مى شدند و كافة والوا۱۱ باتوق طرفداران پادشاهان خاندانِ بوربُن بود؛ آقای دوک دوبری که لوول ۱۲ از اعماق تاریکی قلب او را نشانه گرفته بود، با شاهزاده خانم

۱. Angouleme، شهری در ۴۳۹ کیلومتری جنوبغربی پاریس که با دریا فاصلهٔ زیادی دارد.

۲. Franconi و یکتور فرانکونی از خاندانی بود که همه در بندبازی و نمایشهای سیرک شهره بودند.

<sup>3.</sup> Paër

<sup>4.</sup> marquise de Sassenay

<sup>5.</sup> Ville l'Évêque

<sup>6,</sup> l'Ermite de Saint - Avelle

<sup>7.</sup> E. Geraud

<sup>8.</sup> Miroir

<sup>9.</sup> Nain Jaune

<sup>10.</sup> Lemblin

<sup>11.</sup> Valois

۱۲. ۱۸۲۰ due de Berry)، پسر دوم پادشاه فرانسه بود که در سال ۱۸۲۰،

سیسیل ازدواج کرد. خانم دُو اِستال ا یک سال پیش درگذشته بود. افسران گارد برای دوشیزه مارس ا در روی صحنه سوت می زدند. روزنامههای بزرگ همه قطع شان کوچک بود. روزنامهها کوچک بود. مینرو ا آزادی بزرگ بود. روزنامه هما کوچک بود. مینرو ا آزادی بزرگ بود. روزنامه همشروطیت مشروطه خواه بود. مینرو ا شاتوبریان ا بورژواها را که با "۵" ختم می شود با "۴" نوشت و همین "۴" شاتوبریان، بورژواها را به خنده می انداخت. در روزنامههای مزدور، روسییان روزنامه نویس به تبعید شدگان ۱۸۱۵ دشنام می دادند. داوید دیگر در نظر آنان هنری به تبعید شدگان ۱۸۱۵ دشنام می دادند. داوید دیگر در نظر آنان هنری نداشت ازنو دیگر صاحب ذوق نبود ا «کارنو» ا دیگر صداقت نداشت نداشت نمی شمرد. نامه ای که با پست برای یک تبعیدی فرستاده می شد به مقصد نمی رسید، و مأموران پلیس حق مشروع خود می دانستند که چنین نمی رسید، و مأموران پلیس حق مشروع خود می دانستند که چنین نامه هایی را ضبط کنتد و این کار تازگی نداشت. دِکارت نیز به هنگامی که در تبعید بود، از این موضوع گلایه ها داشت. داوید در دوران تبعید، در تبعید بود، از این موضوع گلایه ها داشت. داوید در دوران تبعید،

کارگری یمنام لوول Louvel او راکشت و بماین جرم اعدام شد.

#### 3. Minerve

۴. نام Chatcaubriand، نویسندهٔ نامدار فرانسوی، به "d" ختم می شود، و Chateaubriant
 که نام خوراکی است باگوشت گار و سیب زمینی، به "۱".

. Arnault شاعر و ادیب فرانسوی و از طرفداران ناپلتون.

۶. Carnot الازار کارنو، ریاضی دان و عضو کنوانسیون، که در دوران «بازگشت سلطنت» تعمد شد.

۷. Soult از سرداران شجاع فرانسوی که خصوصاً داستان شجاعت کمنظیر او در جنگ اُستراتیز بر سر زبانها بود.

۸ David لوئی داوید، نقاش فرانسوی (۱۷۴۸ - ۱۸۲۵) هنگام انقلاب به عضویت کنوانسیون رسید، و در زمان امپراتوری نقاش ناپلئون بود. او پیشرو مکتب نئوکلاسیک است، و قسمتی از عمر خود را در تبعید گذراند.

۱. de Staël (۱۸۱۷ م ۱۷۶۶) بانوی نویسنده و ادیب فرانسوی.

۲. Mars ، از هنرييشگان معروف تئاتر.

دربارهٔ نامه هایی که به دست او نمی رسید در یکی از روزنامه های بلزیک مقالهای نوشت، که بهاین بهانه روزنامههای طرفدار سلطنت این هنرمند تبعیدی را بهباد استهزا و دشنام گرفتند. تفاوت در کاربُردِ کنایههایی چون «شاه کشها» و «رأی دهندگان به اعدام شاه»، «متخاصمان»، «متخدین»، «نابلئون» و «بُناپارت»، مي توانست بين دو نفر گودال عميقي از اختلاف و خصومت به وجود بياورد. آنها كه خود را عاقل و صاحب نظر مي دانستند، معتقد بودند که لوئی هیجدهم، به حق «بنیانگذار جاودانی قانون اساسی» لقب گرفته است. در یکی از پایههای پُلنو سَکویی ساخته، و روی آن به لاتین کلمهٔ Redvivus را نوشته بودند، و قرار بود که مجسمهٔ هانری چهارم را روی آن بگذارند. آقای پیه ، در خانهٔ شمارهٔ ۴ کوچهٔ ترز، با دوستانش طرحی ریخته بود تا برای تحکیم پایههای سلطنت حزبی بنیاد نهند. رهبران دست راستی در لحظات بحرانی می گفتند که باید برای باكوت " نامه نوشت. آقايان كانوثل، أماأني، شايدولن "، طرحي تهيه كرده بودند که «آقا» ۵ نیز تا حدودی با آن موافق بود، امّا این طرح چندی بمد افشا شد، و آن را به حساب توطئه چینی گذاشتند. گروه زیرزمینی «سنجاق سیاه» نیز به طرفدارای از ناپلئون مشغول توطئه چینی بودند. آقایان دلاوردی و تروگف مدست و همراه شده بودند. آقای دِکاز ۱ که تا حدودی لیبرال بود، به کارها مسلّط می شد. شاتوبریان، در خانهاش واقع در شماره ۲ کوچهٔ سن دومنیک، هر روز صبح با شلوار بلند و کفش

۱. زندگی بازیافته.

2. Piet

۳. Bacot از طرفداران نام آور بُناپارت، و اعضای کنوانسیون.

۴. Chappedelaine ، O'Mahony ، Canuel ، از افراد فرصت طلب و زرنگ آن زمان.

۵ «آقا» معمولاً بهبرادر یا یکی از نزدیکان با نفوذ شاه گفته می شد.

ج. Trogoff ، Delaverderie ، از طرفداران ناپلئون که جمعیتی تشکیل داده بودند و فعالیت مخفی داشتند. ۷ . Decazes ، از وزرای لوئی هیجدهم.

سربایی و شبکلاهی از نخ و ابریشم، که موهای خاکستریاش را می پوشاند، در کنار پنجره می ایستاد و در آینه نگاه می کرد و از جعبهای که پر از وسایل و ابزار دندانپزشکی بود، چیزهایی برمی داشت، و به خلال کردن دندانهایش، که هنوز خوب و سالم مانده بود، مشغول می شد و در همان حال کتاب تازهٔ خود، «سلطنت براساسِ قانونِ اساسی» را برای منشی خود، آقای «پیلورژ» نقریر می کرد. نقدنویسی رواج یافته بود، و نقدنویسان، لانُون او بر تالما ترجیح می دادند. آقای فلتز آها مضا می نوشت. طلاق منسوخ شده بود. دبیرستانها را «گویژ» می نامیدند، و می نوشت. طلاق منسوخ شده بود. دبیرستانها را «گویژ» می نامیدند، و می نوشت. طلاق منسوخ شده بود. دبیرستانها را «گویژ» می نامیدند، و بر سر می نوشت. طلاق منسوخ شده بود دبیرستانها را «گویژ» می نامیدند، و بر سر دربار به اطلاع علیا حضرت «خانم» ارسانده بودند که تصویرهایی از دوک دربار به اطلاع علیا حضرت «خانم» از سواره نظام منتشر شده، که از تصویر دوک دوبری، شوهر ایشان، در لباس سرهنگی رستهٔ دیگری از تصویر دوک دوبری، شوهر ایشان، در لباس سرهنگی رستهٔ دیگری از تصویر دوک دوبری، شوهر ایشان، در لباس سرهنگی رستهٔ دیگری از

1. Pílorge

### 7. Thérèse Anbert

### 8. College

۲. Lafon منرپیشه و نمایشنامهنویس فرانسوی.

۳. Talma ، هنرپیشهٔ فرانسوی.

۴. Féletz ، نقدنویس و عضو آکادمی فرانسه (۱۷۶۷ ـ ۱۸۵۰).

۵. Hoffmann (۱۸۲۸ مرزنامه نویس و ادیب فرانسوی.

۶. Charles Nodier) ادیب فرانسوی.

۹. ناپلئون درم، پسر ناپلئون بناپارت بزرگ، که در کودکی پدرش به او لقب «پادشاه روم» داده بو د.

۱۰. «خانم» در اینجا عنوان دوشس دوبری، همسر دوک دوبری است.

۱۱. duc d'Orléans، برادر لوئی هیجدهم، که در سال ۱۸۳۰ به نام لوئی فیلیپ به سلطنت رسید و هیجده سال بادشاهی کرد.

سواره نظام زیباتر می نماید. و این امر مایهٔ دردسر فراوانی شد. شهر پاریس گنبد انوالید را از نو، به هزینهٔ شهر داری، رنگ طلایی می زد. اشخاص جدّی و باوقار از همدیگر می پرسیدند که آقای ترنگولاگ در این مورد و در آن مورد چه سیاستهایی اتخّاذ خواهد کرد؟ آقای کلوزل دومونتال، در بسیاری از مسائل خطّ سیاسی خود را از آقیای کیلوزل دو كوسرگ جدا مى كرد؛ و آقاى سالابرى از اختلافات آن دو دلخور بود. آقای پیکار"، عضو فرهنگستان هنر ـ همان فرهنگستانی که کسی چون مولیر را به عضویت نیذیرفت منمایشنامهٔ خود را با عنوان «دو فیلی بر» در تئاتر آدئون، که هنوز کلمات «تآتر امپراتریس» بر سر دَر آن بهوضوح دیده می شد، به صحنه آورد. عده ای به طرفداری و گروهی در صف مخالف کونیه دو مونتارلو ۴ جبهه می گرفتند. فابویه ۹ مترصد وقایع بود. باوو ۲ بهانقلاب می اندیشید. پلیسیه ۷ کتابفروش، چاپ جدیدی از کتابهای ولتر را با عنوان «آثار ولتر عضو آکادمی فرانسه انتشار داد؛ و سادهلوحانه معتقد بود که این عنوان خریداران کتاب را جلب می کند. همه اعتقاد داشتند که آقای شارل لوازن م نابغهٔ دوران خواهد شد، و این حرفها حسادت دیگران را برانگیخته بود. و همین حسادتها را علامت پیروزی و افتخار لوازن مي دانستند و دربارهٔ او اين شمر را ساخته بو دند:

«حتى وقتى كه لوازُن پرواز مىكند،

۱. Trinquelagne ، از سیاستمداران دست راست.

Salaberry ، Clausel de Coussergues ، Clausel de Montals . ۲ بانفرذ.

<sup>7.</sup> Picard، بازیگر و نمایشنامه نویس فرانسوی.

Cugnet de Montarlot . از سیاستمداران دست چپ.

ه. Fabvier، ژنرال و عضو مجلس سِنای فرانسه.

۶. Bavour ، سیاستمدار انقلابی فرانسه (۱۷۸۴ - ۱۸۴۸).

<sup>7.</sup> Pélicier 8. Charles Loyson

می پندارد که روی پنجهٔ پا راه می رود!»

كاردينال فِش، حاضر نشد از مقام خود استعفا بدهد. آقاى دُوپنس ، اسقف آمازی ۲، روحانیون ناحیهٔ لیُون را رهبری میکرد. بعد از انتشار یادداشتهای کاییتان دوفور<sup>۳</sup>، که بعدها بهدرجهٔ ژنرالی رسید، جنگ و جدال لفظی بر سر درهٔ داپ بین فرانسه و سریس در گرفت. سنسیمون ۵، که هنوز ناشناخته بود، کتابش را منتشر کرد و از جامعهٔ نمونهٔ تخیّلی خود سخن گفت. دانشمندی بهنام فوریه ، در آن هنگام در فرهنگستان علوم فرانسه عضویت داشت که مشهور بود و بعدها نام او فراموش شد، امّا نمی دانم آن «فوریه» ای که بعدها بهشهرت رسید، در آن سال در کدام گوشه از پستوی دنیای گمنامی می زیست. لرد بایرون کمکم به دایرهٔ شهرت قدم می گذاشت، و شاعری به نام گیلووا ۷ در منظومه ای از او به عنوان «مردی به نام "لُرد بایرون"» یاد کرده بود. داوید دانژه ۸ در تلاش بود که سنگ مرمر را خمیر کند. آبه کارن در گردهمایی روحانیون در تالاری در کوچهٔ فویانتین، از کشیش گمنامی بهنام فِلِسیت روبر، که بعدها به نام لامنه ۱ مشهور شد، تعریف و تمجید می کرد. قایق عجیبی روی آبهای رود سِن، دودکنان در حرکت بودکه سر و صدایش بهواق واق سگ شباهت داشت، و در زیر پنجره های کاخ تویلری، از پُل روایال تا پُل لوئی پانزدهم میرفت و می آمد؛ و ظاهراً کسی به این دستگاه متحرّک توجهی

۱. de Pins روحانی و سیاستمدار فرانسوی.

<sup>2.</sup> Amasie

<sup>3.</sup> Capitaine Dufour

۴. Dappes ، دره کوچکی در مرز سویس و فرانسه.

۵. Saaint - Simon ، نویسنده و متفکّر فرانسوی (۱۶۷۵ ـ ۱۷۵۵).

ع. Charles Fourier (۱۸۳۷ - ۱۷۷۲) فیلسوف و اقتصاددان فرانسه.

٧. Gillevaye (۱۸۱۶ \_ ۱۸۸۲)، از شاعران نه چندان صاحبنام فرانسه.

۸. David d'Angers)، مجسمه ساز فرانسوی.

۹. Lamennais (۱۸۵۴ – ۱۷۸۲)، روحانی و دانشمند فرانسوی.

نداشت و همه آن را چیزی مانند اسباببازی می دانستند، یا دستگاهی که بی فایده و بی منظور ساخته شده بود، و سازندهاش تصورات محالی در سر مي يروراند؛ حال آن كه اين دستگاه چيزي نبود جيز كشتي بُخار، ساکنان اطراف سنن ژرمن، و قبصر مارسان، آرزو می کردند که آقای «دلاژو» ۱، که در صداقت و پاکدامنی شهره بود، مسئول امور انتظامی آن منطقه شود. دو پوترن۲، و رکامیه۳، در تالار بزرگ مدرسهٔ طب با پکدیگر بر سر الوهيت حضرت مسيح اختلاف نظر داشتند و بـ همديگر ناسزا می گفتند و با مشت همدیگر را تهدید می کردند. آقای کوویه "که چشمی به سِفر تکوین تورات داشت و چشمی به طبیعت، تلاش میکرد چیزهایی بگوید و بنویسد که خشکه مقدّسها را خوش آید؛ به همین منظور، در یکی از آثارش از زبان یک جانور غولپیکر عصر حَجَر حضرت موسی را ستایش کرد. آقای فرانسوا دو نوشاتوه، که بهخاطرهٔ پارمانتیه عشق می ورزید، با اصرار عجیبی سعی داشت که نام سیب زمینی را تغییر بدهد، و معتقد بود که باید آن را پارمانتیه بنامند، امّا تلاش او بهجایی نرسید. آبه گرگوار۷، اسقف سابق و عضو كنوانسيون سابق و سناتور سابق را، طرفداران سلطنت در روزنامه های جنجالی «گرگوار بست فطرت» مى نامىدند؛ و اين اصطلاح را با اندكى تغيير، آقاى روايه گولار در مجموعهای از اصطلاحات جدید نقل کرده است. هنوز در زیر طاق سوم

۲. Dupuytren ، پزشک و جزاح فرانسوی.

۱. Delaveau، از افسران پلیس.

T. Récamies پزشک فرانسوی.

۴. Cirvier ، (۱۸۲۹ - ۱۸۶۹)، طبیعی دان فرانسوی.

۵. François de Neufchâteau ، نویسنده و سیاستمدار فرانسوی.

۶. Parmentier (۱۸۱۳ ـ ۱۸۱۳)، دانشمند فرانسوی، متخصص کشاورزی و اقتصاد، که کشت سیبزمینی را در فرانسه رواج داد.

٧. abbé Grégoire ، روحاني و سياستمدار فرانسوي.

Royer - Collard . ۸، دانشمند و سخنران فرانسوی.

پُلِ یِنا، سنگی که سفیدیاش آن را از بقیه متمایز میساخت گویای این مطلب بود که بلوخرا دو سال قبل خیال داشت در اینجا مینگذاری کند و پل را منفجر سازد. دادگستری مردی را برای محاکمه فراخواند که در هنگام ورود کنت دارتوا به کلیسای نو تردام فریادزنان گفته بود: «مرگ بر توا... حسرت آن لحظهٔ عزیز را میخورم که بُناپارت و تالما بازو در بازو وارد تالار بال شوار شدند. البته سخنان او تحریک آمیز بود و نتیجهاش شش ماه زندان، بعضی از پیمانشکنان، نقاب از چهره برداشته بودند، و این افراد که یک شبه بعد از شکست واترلو رنگ عوض کرده و بهمال و مکنت و لقب و عنوان دست یافته بودند، بی شرمانه در روز روشن در خیابان قدم میزدند و پیروزی خود را به رخ دیگران می کشیدند. فراریان حجههٔ لینیی و کتربواه، با آنکه خیانتشان آشکار شده بود، بی پرده بهسلطنت ابراز وفاداری می کردند، و این نکته را از یاد برده بودند که در وضعتان را مرتب کنید!» ا

این است مجموعه ای درهم برهم از حوادث و مسائلی که بر امواج سال ۱۸۱۷ شنا می کرد، و اینک فراموش شده است. تاریخ از فراز همهٔ

۱. Blücher ، سردار معروف بروسی، که در جنگ واترلو به کمک ولینگتون آمد.

۲. Comte d'Artois کوچکترین برادر لوئی شانزدهم، که به نام شارل دهم بر تخت
 سلطنت نشست.

۳. Talma از بازیگران نامدار نمایشنامههای تراژدی در فرانسه که ناپلئون به او علاقهمند بود و هنرش را می ستود.

۴. Ligny، جایی در بلژیک که در ۱۶ ژوئن ۱۸۱۵، در آنجا ناپلئون با بلوخر جنگید و شکست خورد.

۵. Quatre - Bras جایی در بلژیک که مارشال نِه، در پانزدهم ژوئن ۱۸۱۵، یعنی یک
 روز پیش از جنگ واترلو، در آنجا با انگلیسیها جنگیده بود.

ع بهزبان انگلیسی در منن Please adjust your dress before leaving

این چیزها بی اعتنا می گذرد، و جز این نباید انتظار داشت.

امّا این جزئیات، که خالباً آنها راناچیز و بی اهمیت می شمارند، فایدهٔ بسیار دارند؛ زیرا در جامعهٔ بشری حادثهٔ کوچک وجود ندارد؛ همچنانکه در عالم گیاهان هیچ برگی را نمی توان کوچک و ناچیز شمرد. و این سالها هستند که در کنار هم قرار می گیرند و چهرهٔ قرنها را مصوّر می کنند. او امّا در همین سال ۱۸۱۷ بود، که چهار جوان پاریسی «شوخی بامزهای» کودند:

۱. در این فصل، ویکتور هوگو دورنمای عظیم و جانداری از سال ۱۸۱۷ مصوّر میکند. که هر چند عدّهای از منتقدان و تاریخ نویسانِ ریزبین در یادداشتهای پرحجمی که منتشر کردهاند، روی اشتباهات متعدد ویکتور هوگو در نقل حوادث و وقایع آن سال، بهحتی انگشت گذاشتهاند، با این وصف این اشتباهات تاریخی، از ارزش کار حیرتانگیز و ظریف نویسندهٔ «بینوایان» چیزی نمیکاهد، ویکتور هوگو در این فصل دورنمای شگرف و وسیع و باعظمتی را در نهایت ظرافت، و در عین حال آمیخته با طنزی استادانه و پرشور، در برابر دیدگان ما میگسترد و ما را با ارضاع و احوال آن روزگار عمیقاً آشنا میسازد (ایو گر.).

# لا چهار زوج

از این چهار جوان پاریسی، یکی اهلِ تولوز بود، دوّمی لیمُوژ، سوّمی کائور، چهارمی مونتوبان ا. امّا هر چهار نفر دانشجو بودند. و معمولاً دانشجویی که در پاریس درس میخواند، خود را پاریسی میخواند، و حتّی متولد پاریس!

جوانهایی بودند عادی، از همین جوانها که همه جا هستند؛ چهار نمونه از مردم عادی، نه خوب، نه بد؛ نه فاضل، نه جاهل، نه نابغه نه ابله؛ امًا بیست و چند ساله بودند و در نوبهارِ عمر، و با همهٔ جذابیتهای ایّام جسوانی. آن چهار جوان، چهار «اُسکار» بودند. زیرا در آن زمان «اَرتور» ها دیگر وجود نداشتند، و این ترانه بر سر زبانها بود: «عطر همهٔ گلهای عربستان را برای او بیفشانید. اُسکار می آید؛ من به دیدار اُسکار اُسکار اُسکار می آید؛ من به دیدار اُسکار اُسکار

۱. Montanban ، Cahors ، Limoge ، از شهرهای جنوب غربی فرانسه، و هر سه نزدیک تولوز.

۲. Oscara (۱۷۹۹ – ۱۷۹۹) فسرزند بسرنادت، در فسرانسسه مستولد شد، در جسوانی به کشورهای اسکاندیناوی سفر کرد و بعد از ماجراهای بسیار پادشاه سوئد و نروژ شد؛ در فرانسه از آراستگی و طرز لباس پوشیدنش تقلید می کردند.

۳. Arthum بادشاه افسانهای ناحیهای از انگلستان که دربارهٔ زندگی افسانهای او بسیار گفته و نوشتهاند.

می روم.» آسیان انیز از صحنه بیرون رفته بود، و آراستگی ظاهر به سبک اسکاندیناوی و اسکاتلندی باب روز بود. لباس پوشیدن به شیوهٔ انگلیسی ناب، به دوران بعد موکول می شود، که در آن هنگام «آرتور» دوران، ولینگتون بود، که به زحمت، و آن هم تنها در یک صحنه، یعنی در جنگ واترلو پیروز شده بود.

این جهار «اسکار» عبارت بودند از: «فلیکس تولومیس» از شهر تولوز؛ «لیستولیه» از کائور، فاموی از لیموژ؛ بلاشول از مونتوبان. و طبعاً هر یک از آنها محبوبه ای داشت. بلاش ول، فیبوربت را دوست می داشت، که مدّتی در انگلستان مانده بود، و به همین علّت چنین نامی برای خود انتخاب کرده بود. لیستولیه به دالیا اعلاقه داشت که نام یک گل را بر او نهاده بودند. فاموی خاطرخواه ژزِفین بود که اختصاراً به او «زِفین» می گفته؛ و محبوبه تولومیس، فانتین بود که او را موطلایی می نامیدند، زیرا گیسوانی داشت به رنگی آفتاب.

فیوریت، دالیا، زفین و فانتین چهار دختر خوشرو بودند و خوشبو و دلربا. و کموبیش کارگر بودند، که هنوز صحنهٔ کار و زحمت را کاملاً ترک نکرده بودند، و با اکراه به عشقهای زودگذر تن در می دادند، حتی بعد از نخستین لغزشهای عاشقانه نیز، صفای کار و زحمت از سیمایشان مشهود بود و بوی خوش شرافت از وجودشان می تراوید. این چهار دختر بین خودشان، آن را که از همه کوچکتر بود «دخترک» و آن را که از سهتای

۱. Ossian ، شاعر و پهلوان اسکاتلندی که زندگیاش با افسانه های بسیار درآمیخنه است.

<sup>2.</sup> Felix Tholomyes

<sup>3.</sup> Listolier

<sup>4.</sup> Pameuil

<sup>5.</sup> Blachevelle

<sup>6.</sup> Favourite

٧. Dahlia ، به معنای گُل کوکب.

دیگر بزرگتر بود «پیرزن» می نامیدند، که البته بزرگترین آنها، یعنی «پیرزن»، بیستوسه ساله بود. ناگفته نماند که در این میان فانتین موطلایی، از همه کوچکتر بود و هنوز در نخستین روزهای جوانی سیر و سیاحت می کرد. آن سه تای دیگر از او با تجربه تر بودند و بی قیدتر، و در غوغای زندگی بلند پرواز تر.

دالیا، ژزفین، و بخصوص فیوریت، در این مرحله از فانتین پیش بودند، و از همان آغاز کار، کتاب زندگی و عشق آنها چند فصل پیدا کرده بود؛ در فصل اول نام عاشق ادلف بود، در فصل دوم آلفُونس، و در فصل سوم گوستاو. فقر و نداری از یک سو، و طنّازی و دلربایی از سوی دیگر مشاورانی هستند شوم و بدیّمن، که یکی از آنها تندخُوست و دیگری شیرین زبان. و دختران طبقات بی چیز و فقیر، این هر دو مشاور را دارند. هر یک، به نوبت در گوش آنها زمزمه میکنند، و این گونه دختران، که سرپرست دلسوزی هم ندارند، به این زمزمه ها گوش می سپارند؛ و شروع لغزش آنها همین جاست. زرق و برق ظاهر، هر چه را که بی آلایش و دست نیافتنی است، از پا در می آورد. و افسوس! که اگر مربم مقدّس نیز گرسنه و فقیر بود…؟

فیوریت چندی در انگلستان به سر برده بود. ژزفین و دالیا او را به این سبب می ستودند. چون بسیار زود توانسته بود جای خود را در همه جا باز کند. پدرش معلم ریاضیات بود و بسیار عصبی مزاج، و به لهجهٔ مردم گاسکونی اسخن می گفت. هیچ وقت ازدواج نکرده بود، و با آنکه سن و سالش زیاد بود هنوز در خانه ها درس خصوصی می داد. این آقا معلم در جوانی، یک روز پیراهن زن خدمتکاری را بر سرِ میلهٔ آهنی پیش بخاری آویخته دید، و عاشق شد. فیوریت محصول همین عشق بود. هنوز گاهی پدرش را در راه می دید و به او سلام می کرد. و یک روز نیز زن سالمندی پدرش را در راه می دید و به او سلام می کرد. و یک روز نیز زن سالمندی

۱. Gascogne ، منطقهای در فرانسه، بین پیرنه و اقبانوس اطلس و رودگارن.

که ظاهر باتقوایی داشت، وارد خانهٔ فیوریت شد، و به او گفت: «دختر خانم! مرا می شناسی؟». فیوریت گفت: «نه!» و آن زن گفت: «من مادر توام». و دَرِ قفسه ها را باز کرد و چیزهایی در آورد و خورد و نوشید، و تشکی را که همراه آورده بود در گوشه ای گسترد و در آنجا ماندگار شد. این مادر فُرفُرو، که ظاهر باتقوایی داشت، به اندازهٔ چهار نفر غذا می خورد، و هیچوقت با فیوریت حرف نمی زد. و گاهی ساعتها در کنار او می نشست و یک کلمه نمی گفت. امّا در هر فرصت سروقتِ سرایدار می رفت و با او می نشست و پشت سَر دخترش بدگویی می کرد.

و امّا آنچه دالیا را وادار کرد به سوی لیستولیه، و سپس به سوی جوانان دیگر برود، و عاقبت به هرزه گردی کشیده شود، ناخنهای بسیار قشنگ و خوشرنگ او بود. مگر می شود با چنین ناخنهای قشنگی به کار و زحمت تن در داد؟ کسی که با عفت و پارسا می ماند به دستهای ظریف خود رحم نمی کند. امّا دربارهٔ ژزفین، یا به قول دوستانش زفین، باید بگوییم که با چنان ظرافت و اطواری کلمات «بله، آقا!» را می گفت که فامّوی را دلباختهٔ خود کرده بود.

پسران جوان با هم رفیق بودند، و دختران با هم دوست. و با این عشقها، رفاقت و دوستی آنها چندین برابر شد.

عاقل بودن و فیلسوف بودن دو چیزِ متفاوت است. برای اثبات این مطلب، باید بگوییم که با بررسیهای پراکنده در این جمع، به این نتیجه رسیدیم که فیوریت و زفین و دالیا دخترانی بودند فیلسوف، و فانتین دختری بود عاقل.

گفتیم عاقل؟ پس با اینهمه عقل چرا به دام عشق تولومیس افتاده بود؟ سلیمان نبی میگوید که عشق از عقل است، و فانتین تنها یک بار عاشق شده بود؛ آن هم عشقی توأم با وفاداری.

فانتین در این میان تنها دختری بود که فقط به یک مرد، یعنی مرد

محبوبش، «تو» میگفت.

فانتین از موجوداتی بود که بهقولِ معروف، از اعماق اجتماع بیرون آمده؛ و جون از ناشناختهترین اعماق تاریک اجتماع بیرون آمده بود، تُهر گمنامی و بینام و نشانی بر پیشانی داشت. در مونتروی سورمر ا بهدنیا آمده بود، نه کسی پدرش را می شناخت نه مادرش را، و او را فانتین نام داده بودند. و چرا فانتین؟ ۲ هرگز کسی او را به نام دیگری نمی شناخت هنگام تولُّد او «دیرکتوار» بر سر کار بود؛ نه نام خانوادگی داشت نه نام تعمیدی؛ زیراکه در آنجاکلیسایی نبود. نخستین رهگذری کمه او را در كوچه پابرهنه ديده بود، فانتين صدايش زده بود؛ و او اين نام را پذيرفته بود، همچنانکه پیشانی او دانه های باران را به هنگام بارندگی می پذیرفت. او را فانتین کوچولو صدا میزدند. و هیچکس بیش از این چیزی نمی دانست. این موجودِ بشری بدینگونه پا به عرصهٔ زندگی نهاده بود. فانتین در ده سالگی شهر را ترک گفت و نزد روستاییانِ آن حدود رفت و در خدمت آنها بود. در بانزده سالگی «در جستوجوی ثروت» بهپاریس آمد، و تا آنجا که مقدورش بود پاک باقی ماند. دختری بود با گیسوان طلایی و دندانهای قشنگ، ثروت او طلا بود و مروارید؛ طلای گیسوان و مرواريد دندانها.

فانتین برای زبستن کار میکرد، و برای زیستن به عشق روی آورد؛ زیرا دلی آدمی نیز گرسنه می شود.

و به تولومیس دل بست.

۱. Montreuil - sur - mer ، شهری در یادوکاله، شمال فرانسه.

۲. ویکتور هوگو در ابتدا این دختر را مارگریت، و سپس پِرل نام داده بود، امّا در نوامبر ۱۸۴۴ نام او را به فانتین تغییر داد، که انعکاسی است از کلمهٔ enfantine، به معنای کودکانه، و به اعتقاد بعضی از کوه نشینان آلپ، فانتین، پری نگاهبان کودکان است (ایو گ.).

این عشق برای آن جوان احساس زودگذری بود و برای او عشقی پُرشور. کوچههای کارتیه لاتن ۱، که همیشه لبریز بود از دانشجویان پُر جنبوجوش و زنان دلربا، شاهد آغاز رؤیاهای او بودند، عشق فانتین در سر بالایی پُر پیچ و خم اطراف بانتون، که همیشه ناظر و شاهد آشناییها و جداییها بوده است، شروع شد. مدّتی از تولومیس، که در تعقیبش بود، می گریخت، امّا چنان می گریخت که باز در سَرِ راه او قرار گیرد؛ نوعی پرهیز و گریز نیز هست که به جستن و به هم رسیدن بیشتر شباهت دارد. خلاصه کنیم، آن دو خیلی زود به هم جوش خوردند.

بلاش وِل، و لیستولیه، و فاموی در این گروه، تولومیس را به سرکردگی قبول داشتند، زیرا از همه فهیمتر بود.

تولومیس از دانشجویان قدیمی و حرفه ای بود. سرمایه داشت، و چهار هزار فرانک درآمد شور و شری جهار هزار فرانک درآمد شور و شری به می کرد. تولومیس سسی ساله بود و خوشگذران، که توجهی به تندرستی نداشت؛ چنانکه در سی سالگی صورتش پُرچین شده بود و دهانش بی دندان و سرش بی مو. خود او بی آنکه غصّهٔ چیزی را بخورد می خندید و می گفت: «سرم در سی سالگی مویش ریخته، و زانویم در چهل سالگی از کار می افتد. »، از همه بدتر به سوء هاضمه دچار شده بود، و یک چشمش آب ریزش داشت. امّا هرچه قوای جوانی اش را از دست می داد، شور و نشاطش بیئتر می شد. بی دندانی را با بذله گویی جبران می کرد، و طاسی سسر را با شادی، و از دست دادن تندرستی را با مسخرگی. و آن چشمش که اشکبار بود، مدام می خندید. علیل و رنجور شده بود و کم کم از او دور می شد، و او قاه قاه می خندید، و در خندهٔ او جزگرما بود و کم کم از او دور می شد، و او قاه قاه می خندید، و در خندهٔ او جزگرما

۱. Quartier Latin، قسمتی از ساحل چپ پاریس، در اطراف پانتون و باغ لوگزامیورگ، که از قرن دوازدهم تأ امروز مرکز دانشجویی و دانشگاهی بوده است.

و آتشِ شوق چیزی دیده نمی شد. گاهی نمایشنامه می نوشت. امّا در تئاترهایی که نمایشهای شاد و سرگرم کننده به صحنه می آوردند، کارهای او را نیذیرفتند. به هر چیز شک داشت، و شک به چشم اشخاص ضعیف النّفس نوعی قدرت جلوه می کند. و چون طاس بود و بذله گو، رئیس شده بود. iron کلمه ای است انگلیسی به معنای آهن، و شاید کلمهٔ iron نه به معنای طنز و استهزا، را از آن گرفته باشند.

روزی تولومیس سه رفیق خود را به گوشه ای برد، و قاطعانه به آنها گفت: «در حدود یک سال است که فانتین و دالیا و زفین و فیوریت از ما توقع یک «سورپریز» دارند؛ ما هم رسماً این وعده را به دخترها داده ایم. و آنها کمکم سر و صدایشان در آمده، و خصوصاً به من اعتراض می کنند. مثل پیرزنهای ناپل، که به سن ژنویو می گویند: «فاچیا جیالوتا، فااو میراکولو ۲. ای زردچهره! پس معجزه ات را نشان بده!»... این خوشگلها به من می گویند: «ای تبولومیس، پس سورپریزت کی از مادر متولد می شود؟» از طرف دیگر، خویشان و نزدیکان مرتباً به ما نامه می نویسند و اصرار دارند که سری به شان بزنیم؛ و ما از دو طرف زیر فشار هستیم. امنظر من، لحظهٔ موعود رسیده، باید ترتیب این کار را بدهیم.

تولومیس در اینجا صدایش را پایین آورد و آهسته در گوش آنها چیزهایی گفت که همه با هم خندیدند، و بلاش وِل گفت: «فکر خوبی است.»

در سر راهشان به کافهٔ پُردود و دَم و شلوغی رسیدند و وارد آن شدند، و دنبالهٔ گفت و گویشان در ابهام فرورفت.

امًا نتیجهٔ این بحث و گفت وگو، گردش مفصّل و شاد و پُرنشاطی بود در روز یکشنبهٔ هفتهٔ بعد، که با دعوت رسمی آن چهار جوان از آن چهار دختر، انجام گرفت.

۱. در انگلیسی: irony.

### چهار و چهار

در چهلوپنج سال پیش ۱، گردشگاههای دانشجویان و دختران دلربای پاریسی در مناطقی بود که امروز حتّی تصوّرش برای ما عجیب است. در آن این نیم قرن، شکل و شیوهٔ تفریحات پاریسیها نیز عوض شده است. در آن زمان، با درشکه به گردشگاههای اطراف شهر می رفتند و حالا با واگن می روند؛ در رودخانه ها با قایق به سیر و سیاحت می رفتند، حالا با کشتی بخاری می روند. و امروز سفر کردن به فکان ۲ همان قدر وقت لازم دارد که در آن موقع رفتن به سین کلو ۳ وقت می خواست. پاریس امروز، یعنی پاریس امروز، یعنی پاریس امری است که فرانسه حومهٔ آن به حساب می آید.

چهار زوج در آن روز از هر تفریحی که جُنون جوانی مُجاز می دانست روی گردان نبودند. نخستین روزِ تعطیلات تابستان بود و روزی گرم و درخشان. شب قبل فیوریت، که مختصر سوادی داشت و می توانست بنویسد، از طرف گروه دختران در جواب نامهٔ تولومیس، نمایندهٔ گروه پسران، چند کلمهای، که پُر از خلط بود، سرهم بندی کرده و نوشته بود: «چه وقت خوبی است برای بیرون رفتن از سعادت!» و آن روز ساعت

۱. حدود سال ۱۸۱۷.

۲. Fécamps ، بندر ماهیگیری در ساحل دریای مانش.

٣. Saint - Claud، از نقاط اطراف پاريس.

۴. به جای آنکه بنویسد: «چه سمادتی است به گردش رفتن از صبح زود».

پنج صبح، دخترها از خواب بیدار شدند، و ساعتی بعد با درشکه به سن کلو رفتند، و به آبشار بی آب وسط میدان نظری انداختند، و با صدای بلند گفتند: «این آبشار وقتی آب داشته باشد چه زبباست!»، و در رستوران مهمانخانهٔ تِتنوار ۱، که هنوز ماجرای کاسیّنی ا در آن روی نداده بود، صبحانه خوردند، در اطراف استخر بزرگ میدانِ جلو مهمانخانه روی یک صفحهٔ شطرنجی حلقه بازی کردند، از بُرج دیوژن بالا رفتند، در پن دو سور " در قرعه کشی شرکت کردند، و چند دانه نانِ مربّایی برنده شدند. در پوتُو اگل چیدند و دسته بستند. در نُویی ه نی لبک خربدند و هر جاکه رسیدند چند تا نانِ مُربّایی خربدند و خوردند.

دختران جوان مثل چکاوکهایی بودند که از قفس گریخته باشند؛ شیطنت میکردند و هر چه به زبانشان می آمد می گفتند، و همه چیز را وقف شادی و شور کرده بودند؛ گاهی نیز شقّلمهٔ نوازش بخشی می زدند به آن چهار جوان همراه خود. سرمستیهای بامداد زندگی! چه سالهای در خور پرستشی!... بال سنجاقکهای بهاری در لرزش است!... آه! با شما هستم. هر که می خواهید باشید. آن روزها را به یاد می آورید؟ آیا برای شما اتفاق افتاده است که در میانِ درختان، شاخ و برگها راکنار زده باشید تا سر و صورت زیبارویی که از دنبال شما می آید خراشیده نشود؟ آیا برای برای شما اتفاق افتاده است که شاد و خندان از سرازیری خیس و برای شما اتفاق افتاده است که شاد و خندان از سرازیری خیس و باران خورده ای در کنار زیبارویی پایین بیایید، و شر بخورید، و ناگهان او

<sup>1.</sup> Tête noire

۲. مدّتی بعد، در این مهمانخانه پزشکی به این نام (Castaing) با زهر دو جوان راکشت.

<sup>3.</sup> Pont de Sèvres

<sup>4.</sup> Putcaux

<sup>5.</sup> Neuilly

۹. ویکتور هوگو همین مضمون را با همین کلمات در «تأملات» خبود آورده است، و بعضی از جملههای دیگوش را در شعر «برگهای خزان» او می توان یافت (ابو ـگـ).

بازوی شما را بچسبد و بگوید: «وای! کفشهای نو مرا ببین بهچه روزی افتاده!»

این را نیز بگوییم که رگبار، این مُزاحمِ شادی بخش، آن روز به سراغ آنها نیامد؛ هر چند که فیوریت، در ابتدای آن روز دانش هواشناسی خود را به رُخ آنها کشیده و مادرانه گفته بود: «بچه ها! این حلزونها را ببینید که از لانه بیرون آمده اند؟ امروز حتماً باران می آید!»

هر چهار دختر خوشگل بودند و دلربا. آقای شوالیه دولابویس ا، از شاعران کهنسال سبک کلاسیک که در آن ایّام شهرتی داشت و کتاب شعری چاپ کرده بود به نام «الئونور» ، تصادفاً آن روز، در آن اطراف برسه می زد؛ در حدود ساعت ده صبح آن چهار دختر زیبا را دید و به یاد افسانه «گراسها» افتاد و گفت: «همان چهار دختر ند، فقط یکی شان زیادی است!». فیوریت معشوقهٔ بلاشوِل، که بیستوسه ساله بود و از سهتای دیگر بزرگتر، و بین خودشان به او «پیرزن» می گفتند، جلوتر از بقیه می دوید و از روی گودالها به آن سو می پرید، در جنگل بی پروا به هر سو می دوید و از روی گودالها به آن سو می پرید، در جنگل بی پروا به هر سو دالیا، که هر وقت کنار هم می ایستادند، مُکمّل یکدیگر بودند، و دالیا، که هر وقت کنار هم می ایستادند، مُکمّل یکدیگر بودند، و زیبایی شان دو چندان جلوه می کرد، گربی به این راز پی برده بودند، که بسحکم غریزهٔ دلربایی ـ و نه به علّت دوستی ـ از همدیگر فاصله نمی گرفتند، و همه جا با هم بودند، و ژستهای انگلیسی مآب می گرفتند؛ تازه دفتر چههای «کیپسک» ه از چاپ در آمده بود، و مُد شده بود که زنان تازه دفتر چههای «کیپسک» ه از چاپ در آمده بود، و مُد شده بود که زنان

#### 2. Éléonore

<sup>1.</sup> de Labouisse

۲. Graces ، ربه النوعهای یونان و روم قدیم، که به صورت سه دختر زیبا و برهنهٔ ایستاده
 در کنار هم، مجسم می شوند.

۵. Keepsakes (کلمهٔ انگلیسی) دفترچههای مصور خاطرهنویسی، که در فرانسه، در دوران رُمانتیک، چاپ می شد.

قیافهٔ غمانگیز و حالت اندوه زده به خود بگیرند؛ همان طور که بایرونیسم ، در یک دورهٔ بعد، تظاهر به غم و اندوه را برای مردان نیز مُد کرد. در آن موقع، زنان موها را پریشان می کردند. زفین و دالیا موها را لوله کرده بودند. لیستولیه و فامُوی دربارهٔ استادان خود در دانشکده با هم بحث می کردند، و برای فانتین شرح می دادند که دلون کور، و بلوندو ۲ چه تفاوتهایی با همدیگر دارند.

در این میان، بلاش ول گویی برای این آفریده شده بود که شال کشمیری فیوریت را، که بافت کارخانهٔ ترنو ۴ بود، روی بازوی خود بیندازد تا چین و چروک نشود.

تولومیس دنبال آنها می آمد و گروه را رهبری می کرد؛ ساده لباس پوشیده بود، و احساس ریاست می کرد. شوق و شادی او با نوعی استبداد و قدرت نمایی آمیخته بود. شلوارش پارچه فیلی بود و از پارچهٔ نانکن، و رکابی داشت از زنجیر مسی. عصای گرانقیمت دوبست فرانکی به دست گرفته بود. و او که خود را در هر کار مُجاز می دانست، چیز عجیبی به نام سیگار بر لب داشت، و چون به چیزی اهمیت نمی داد، مرتباً به سیگار پُک می زد.

و دیگران از او تعریف و تمجید می کردند و می گفتند: «تولومیس همهٔ کارهایش عجیب است! چه شلوارهایی می پوشد! و چقدر خوش و سرحال است!»

و دربارهٔ فائتین یگوییم که سراپا شادی بود؛ پنداری دندانهای

۱. بایرونیسم شیوهای است که براساس اشعار خزنانگیز بایرون شاعر معروف انگلیسی باب شد.

Delvincourt . ۲ و Blondeau و Blondeau از استادان و حقوق دانان فرانسه

۲. Temaux ماحب یک کارخانهٔ پارچه بافی در فرانسه بود که برای نخستین بار شال
 کشمیری را در کارخانهٔ او با ماشین بافتند.

قشنگش از خداوند مأموریت گرفته بو دند که بخندند. دوست داشت کلاه حصیری قشنگش را که نوارهای سفید درازی داشت، بر سر نگذارد و به دست بگیرد. گیسوان پُرپشتِ طلائی اش موج می زد، و مُدام گرهش باز می شد، و او ناجار گره گیسوانش را باز می بست. به نظر می آمد گیسوان او با این وضع برای آن ساخته شده بود که گالاته ا بهجای درخت بید بهزیر آن پناه جوید. لبانش سرخفام بودند و با شور و شادی به سخن گشوده می شدند. دو گوشهٔ دهانش به صورتی هوس انگیز برآمده بود، مثل لبهای مجسمهای از اِریگون ۱، و حالتی داشت که بی پروایان را برمی انگیخت. امّا مرُگان بلند و سایه دارش، دزدانه مراقب بودند تا جلو این بی پروایسی را بگیرند. در آرایش این دختر معلوم نبود چه چیز نغمهٔ شوق می خواند، و آتش بمجانها میزند، پیراهنش از حریر بود بهرنگ گل کاسنی، و كفشهايش طلايي قام بود با تختِ ضخيم، كه نوارهايش «ايكس (X) هايي روی جورابهای سفید و نازک شبکه دارش رسم می کردند. بلوز نازکی روی پیراهنش پوشیده بود از موسلین، بهسبک دخترانِ مارسی. مُدسازان مارسی آن پارچه را «کانزو» میگفتند که درهم ریختهٔ «کنزاوت» مود؛ و کانزو در خیابان کَنوبیر۴، بهمعنای هوای گرم و آفتابی جنوب است.

امًا در کنار این سه دختر نیم برهنه، پیراهن کانزوی فاتنین، زیبایهای پیکر او را می پوشاند، و در عین حال نمایان ترشان می کرد. و اگر او با این لباس در حضور و یکنتس دو سِت در مسابقهٔ «عفت» شرکت می کرد،

۱. اشاره بهمنظومهای از ویرژیل که چوپانی بهنام گالاته Galatée در رقابت با داموتاس، سیبی بهسوی او می اندازد و میگریزد و زیر شاخههای درخت بید پنهان می شود.

rigone .Y ، معشوقة باكوس، ربالنوع شراب.

۳. Quinze Août بهمعنای پانزدهم اوت که از گرمترین روزهای تابستان است.

۴. Canebiére ، خیابانی که مانند شانزهلیزهٔ پاریس، در مارسی شهرت دارد.

قطعاً از نظر «ملاحت و دلربایی» بیشتر نمره می آورد. گاهی هر که از همه ساده تر باشد، زیرک تر از دیگران است. و چنین چیزی سوابق بسیار دارد.

چهرهٔ تابناک، نیمرخ ظریف، چشمانی به رنگ آبی تیره، پلکهای بهن، پاهای کوچک، مجهای جمع وجور دست و پا، پوست سفیدی که رگهای لاجوردی و شفّاف از زیر آن دیده می شد، گونه های بچگانهٔ با طراوت، گردنِ استوار مانند ژوئن ، و پس گردن قوی و نرم، شانه های خوش ترکیبی که گویی کوستو سازندهٔ آن است، مجموعه ای بود به نام فانتین. هر که او را می دید، احساس می کرد که در زیر پیراهن موسلینِ او، پیکر زیبایی نهفته است، و در آن پیکر زیبا روحی ظریف.

فانتین زیبا بود. امّا نه آن قدر که به آن ببالد. انگشت شماری از صاحب نظران، که اسرار زیبایی را می دانند، و همه چیز را خاموشانه می سنجند و می فهمند، اگر این کارگر ریزه اندام را می دیدند، در اعماق زیبایی پاریسی مآب او، زیبایی شفّاف عهد کهن را می یافتند. این دختر بی نام و نشان زیبایی اش بی ریشه نبود؛ هم با اسلوب و هم موزون. و اسلوب آن در حد کمال بود و موزون بودنش در حرکات او مستور بود.

گفتیم که فانتین شاداب بود، امّا فانتین باشرم نیز بود.

و اگر نگرندهٔ دقیقی او را زیر نظر می گرفت، متوجه می شد که سرمستی های جوانی او، و عشق و عاشقی او، با نوعی خویشتنداری و فروتنی آمیخته است؛ و آن نگرنده در اینجا شگفت زده می شد، زیرا پسیشه ۲ در اینجا از ونوس جدا می شد. فائتین انگشتان بلند و سفید و

۱. Junons، همسر ژوپیتر که زنی است زیبا و بلند و نیرومند.

٧. Coustou ، گيوم كوستُو از مجسمه سازان فرانسه (١٤٧٧ ـ ١٧٤٤).

۳. اشاره به اساطیر یونان، که در آن پسیشه Psyché، دختری بی اندازه زیباست و ونوس به او حسد می برد، و برای کشتن وی نقشه می کشد.

نازکی داشت، مانند راهبههای معبد وستال ۱، که با یک سنجاق طلایی آتش مقدّس را برهم میزدند. و هر چند، چنانکه خواهیم دید، هیچ چیزش را از تولومیس دریغ نکرده بود، با این حال، در چهرهاش آرامشی بود مانند دوشیزگان باکره، و نوعی وقار و نجابت در سیمای او بود. و عجیب این بود که در لحظائی شور و شادی از چهرهٔ او محو می شد و جای آن را تفکّر و تأمّل می گرفت. و این وقارِ متفکّرانه، گاهی چنان عمق پیدا می کرد که به تکبّر یک الهه شباهت پیدا می کرد. پیشانی و بینی و چانهاش در این حال خطوط متوازنی می بافتند و با همدیگر متعادل می شدند؛ و این هم آهنگی در چهرهٔ او نمایان می شد. و امّا در فاصله لب بالا و قاعدهٔ بینی او چین دلربا و ناپیدایسی داشت که نشانهٔ اسرارآمیز پاکدامنی او بود. زیبایی او آدمی را به یاد فردر یک ریش حنایی می انداخت په ده به مجسّمهٔ دیان ۲ دل باخته بود.

عشق گناه است. باشدا فانتین دختر معصومی بود که در امواج گناه شناور شده بود.

۱. Vesta الههٔ آتش رومیان قدیم؛ راهبه های وستال، دختران زیبایی بودند که شب و روز از آتش مقدّم در محراب معبد «وستا» نگهبانی می کردند.

۲. فردریک ریش حنایی، امپراتور آلمان پس از فتوحاتی در جنگهای صلیبی، به مجسّمهٔ دیان، که در خرابه های اطراف یونان به دست آمده بود علاقه مند شده بود.

# تولومیس چنان سرمست است که ترانهٔ اسپانیایی میخواند

روزی بود پر از شور و شادی. پنداری طبیعت نیز در حال تعطیل و تفریح بود. گلباغهای «سَن کلو» عطرانگیز بود، و نسیمی که از جانب رود «سِن » می آمد، نرم نرم برگها را تکان می داد، و شاخههای درختان گوئی با حرکت دادن سَر و دَست، با همدیگر گفت و گو می کردند. زنبورهای عسل بهیاسمنها دستبرد می زدند، دسته ای از پرندگانِ سرگردان لابه لای بومادرانها و شبدرها و سبزههای خودرو به این سو و آن سو می دویدند. گروهی از ولگردان؛ به باغ پُر نقش و نگار پادشاه فرانسه هجوم آورده بودند، ولگردانی به نام پرندگان.

جهار زوج شاد، همراه با آفتاب و گلها و سبزه زارها می درخشیدند. و در این سرزمین بهشتی می گفتند و آواز می خواندند و می دویدند و می رقصیدند، و پروانه ها را دنبال می کردند و نیلوفرها را می چیدند، و جورابهای توری گلی رنگ و نازکشان در میان سیزه های بلند و مرطوب خیس می شد، و در هر گوشه با شور و اشتیاق، و بی هیچ گونه نیّت بد، از همدیگر بوسه می ربودند؛ جز فانتین، که رمنده بود، و اسیر رؤیاها و خوبشتنداریها.

شادیها این چنینند. شور و شادی زوجهای خوشبخت، ندایی است برای زندگی و طبیعت، که بهمِهرورزی و روشنایی روی آورند. روزی

روزگاری، یک یری بود که چمنزارها و درختان سر سبز را برای دلدادگان به وجود آورده بود، و از آن پس عشّاق در چنین دبستانی درس می خوانند. و این دبستان تا ابد پایر جاست، و برای هر که صاحب فکر باشد محبوب است. دارا و ندار، دوک و نمایندهٔ مجلس، قاضی و درباری و بورژوا، بهقول قدیمیها همه شاگرد این دبستانند. در چنین جایی همه شاد و خندانند و سَر در پی محبوب میگذارند، و در چنین اوقاتی فروغی ملكوتي در هوا به چشم مي آيد. راستي كه دوست داشتن چگونه آدمي را دگرگون میکند؟ کارمند دون پایه خود را در این حال خدا می پندارد. و این فریاد کشیدنها، و سر در پی هم گذاشتنها، و دزدانه یکدیگر را در بر كشيدنها، وكيلاس خوش طعم از دهانِ هم ربودنها، از آن دكركونيهاست، که در این حال هر کلمه و هر تعبیری بهصورت یک مِلُودی درمی آید، و همه چیز رنگ آسمانی بهخود میگیرد؛ دختران زیباتن را بهاین یغمای شيرين مي سيارند، به اين خيال كه آن حال هرگز پاياني نخواهد داشت. فیلسوفان و شاعران و نقاشان این جذبه ها را می بینند و نمی دانند چه بگویند؛ متحیّر می شوند و ندا در می دهند که: «پیش به سوی سی یر ۱۱» وأتو عمه را به آن سو مي خواند. لانكره "نقاش مردم فرودست، از آنها دست میکشد، و پرواز بورژواهای بی خیال را در آبی آسمان نقاشی میکند. دیدرو ٔ هر نوع عشق زودگذری را مُجاز میداند، و اورفه ه حتّی یای کشیشان را بهماجراهای حاشقانه می کشد.

۱. Cythère یا «سِریگو»، جزیرهای است در یونان که میگویند آفرودیت خدای عشق در آنجا بوده است.

۲. Watteau نقاش فرانسوی (۱۶۸۴ ـ ۱۷۲۱)، که اثر معروفی دارد به نام: «سبوار بر کشتی، و سفر به سی تِر۵۰

۳. Lancret ، نقاش فرانسوی (۱۶۹۰ - ۱۷۴۳) از پیروان واتو.

۴. Diderot ، دانشمند و نویسندهٔ نامآور فرانسوی (۱۷۱۳ ـ ۱۷۸۳).

۵. Ursé مان نویس فرانسوی (۱۶۲۶ - ۱۵۶۸).

بعد از صبحانه چهار زوج به باغ نباتات رفتند، کِمه در آن ایّام «ژردَن روایال» نام داشت، و تازگی از هندوستان درختی آورده، و در آنجا به تماشاگذاشته بودند که نام آن در خاطرها نمانده است. امّا در آن روزها پاریسیها برای دیدنش می رفتند. این درخت ساقه ای داشت بلند، و شاخه های بی شماری به نازکی ریسمان؛ بی برگ بود و خرق در هزارها هزارگل ریز و سفید؛ به گیسوی پریشانی می ماند که پوشیده از گل باشد، و همیشه عده ای دوروبر آن درخت برای تماشا و تحسین ایستاده بودند.

و آن درخت پُرگل را هم دیدند، و تولومیس گفت: «حال بیایید، که می خواهم به هر کدام از شما یک خَر پیشکش کنم.»

و رفتند و بعد از گفت و شنود و مشخص کردن قیمت، چند خرکرایه کردند، و سواره از مسیر وانو بهایسی بازگشتند. در ایسی به فکر دیگری افتادند. باغ ملّی آن ناحیه، در آن هنگام در اختیار بورگن سرپرست تدارکات ارتش بود و درش به روی همه باز بود. آنها نیز از در آهنی وارد باغ شدند؛ ابتدا از مجسّمهٔ «تارکِ دنیا» دیدن کردند و سپس به غرفهٔ آینه ها رفتند، و خود را در آینه های بی شمار آن غرفه به هزار گونه دیدند. آینه ها معجزه می کردند؛ ولگرد را به صورت میلیونر نشان می دادند و تورکاره را به پریاپ تبدیل می کردند. آنگاه چهار زوج در آن باغ تک تک در تابی نشستند که دو سر آن به دو درخت بلوط بسته شده بود، و یادگار آبه دو برنی ه بود. هر دختر خوشگلی که در تاب می نشست، دیگران با تمام قوا برنی ه بود. هر دختر خوشگلی که در تاب می نشست، دیگران با تمام قوا باب را تکان می دادند، و دامن دختران در حین تاب خوردن بالا می رفت و همه می خندیدند. قطعاً اگر گروز در آنجا بود، در این میان چیزی هم

<sup>1.</sup> Vanves

<sup>2.</sup> Issy

<sup>3.</sup> Bourguin

۴. Turcaret ، قهرمان نمایشنامه ای به همین نام، و Priape رب النوع باغها در یونان قدیم.

<sup>5.</sup> abbé de Bernis

eGreuse ، نقاش فرانسوی که اینگونه چیزها را در بعضی از آثارش نقاشی کرده است.

نصیبِ او می شد. و امّا تولومیِس که اهل تولوز بود و تا حدودی اسپانیایی -زیرا تولوز دختر عموی تولوسا است ـ ترانهٔ قدیمی گالهگا از را که احتمالاً دختری در حال تاببازی الهام بخشِ سرایندهٔ آن بوده، با صدایی بُرسوز خواند:

من اهل «باداخوز» هم عشق صدایم می زند. همهٔ جانم در چشمان من است، زیرا ساقهای تو نمایان است.

امًا فانتین در تاب ننشست، و فیوریت اخمهایش را درهم کشید، و گفت: «این جور اداهای ترا دوست ندارم.»

و از باغ بیرون آمدند، و خَرها را رها کردند. تفریح تازهای شروع شد؛ از رود سن با قایق به آن سو رفتند و از پاسی ، پای پیاده به اِتوال و رسیدند. با آنکه از ساعت پنج صبح تا آن وقت سَرِپا بودند، فیوربت میگفت: «روز یکشنبه است و هیچکس حق خسته شدن ندارد.»

در حدود سه ساعت بعدازظهر، چهار زوج سرحال و خوش، به بوژون درفتند، که در آن ایسام در سراشیبی های آن جایی برای سرسره بازی درست کرده بودند، و راههای مارپیچ آن از بالای درختهای شانزه لیزه دیده می شد؛ و در آنجا ساعتی را با سرسره بازی گذراندند.

و گاهی در حین شرشرهبازی فیوریت فریاد میزد: «پس سورپریز چه

۱. Tolosa ، شهری در اسیانیا.

<sup>2.</sup> Gallega

<sup>3.</sup> Badajoz

<sup>4.</sup> Passy

<sup>5.</sup> Étoile

<sup>6.</sup> Beaujon

شد؟ سورپريز؟»

و تولومیس در جواب او میگفت: «صبر کن! نوبت به سورپریز هم می رسد.» ۱

۱. ویکتور هوگو در شرح ماجراهای ایس روز تفریحی از خاطرات خود در تابستان ۱۸۹۹ و رفتوآمد با خانوادهٔ فوشه، که در «ایسی» منزل داشتند، بهرهٔ بسیار گرفته است؛ و این داستانها را در فصل سیوسوم «آخرین روزهای یک محکوم» نیز بدنوعی بازگفته است.

#### در رستوران بُمباردا۱

پس از سر خوردن از پیچ و خمهای شرشره، به فکر افتادند که غذایی بخورند. این جوانهای شاداب، که کمی هم خسته شده بودند، بهرستوران بمباردا در شانزه لیزه رفتند. این رستوران شعبهای بود از یک رشته رستورانهایی که بمباردا، سرمایه دار معروف دایر کرده، و در آن ایّام تابلوی آن در خیابان ربولی ۲ در پاساژ دِلِرُم به چشم می خورد.

آنها را در این رستوران به اتاق بزرگ و بد قواره ای بر دند، که تختخوابی در یک گوشهٔ آن بود، زیرا در آن ساعت روز یکشنبه تالارهای رستوران پُر از مشتری بود، و جوانها ناچار بودند همین جا را بی چون و چرا بپذیرند. این اتاق دو پنجره داشت، و از پشت شیشه ها، درختان نارون، و از لابه لای درختان، رود سِن و ساحل آن به چشم می خورد. روشنایی طرب انگیز آفتاب ماه اوت از پنجره ها به درون می تابید. در آن اتاق غیر از تختخواب، دو میز بزرگ هم جای داده بودند، که روی یکی از میزها پُر بود از دسته های گل و کلاههای زنانه و مردانه. و امّا چهار زوج شاداب و کمی خسته در اطراف میز دوّم نشستند، که روی آن، بشقابهای بزرگ و کوچک، خسته در اطراف میز دوّم نشستند، که روی آن، بشقابهای بزرگ و کوچک، و لیوانها و بطریها و کوزه های شراب را، نه چندان منظم چیده بودند. زیر

<sup>1.</sup> Bombarda

<sup>2</sup> Rivoli

ميز بي نظم بود. و بهقول مولير ١:

با پاهایشان در زیر مین

راه انداخته بودند ترق و تروقهای وحشتانگیز.

گشت و گذاری که از ساعت پنج صبح شروع شده بود، در حدود ساعت چهارونیم بعدازظهر به اینجا کشید. غروب آفتاب نزدیک شد.

در آن لحظات، شانزه لیزه لبریز بود از آفتاب و جمعیت؛ و در سراسر آن گرد و غبار بود و روشنایی، که پیروزی و افتخار از ترکیب آن دو پدید می آید. اسبهای مرمرین مارلی ، در ابری از طلا روی دوپا برخاسته بودند. کالسکهها می رفتند و می آمدند. گروهانی از گارد سلطنتی با آوای طبل و شیپور از سویی به سوی دیگر میرفتند. پرچم سفید بالای گنبد تویلری، که آفتاب شامگاهی اندکی قرمزفامش کرده بود، در باد موج می زد. میدان کُنکورد، که دوباره لوئی پانزدهم نام یافته بود، پُر بود از جمعیتی شاد و بی خیال که به گردش آمده بودند، و اکثرشان زنبقی از نقره با یک نوار سفید و موجدار به جادکمه ای روی یقه نصب کرده بودند. در هر گوشه، جمعی دایره وار حلقه زده بودند و کف می زدند، و در وسط دایره دخترهای کوچک، به یک آهنگ دوضرب که در آن روزها باب شده دایره دخترهای کوچک، به یک آهنگ دوضرب که در آن روزها باب شده بود، می رقصیدند، و همه به آواز ترانها افتاده بود، و برگردانش این بود:

از «گان» ۴ برگردانید نزدِ ما

پدرمان را، پدرمان را

و امّا حومه نشینانی که آن روز یکشنبه به شانزه لیزه آمده بودند، سر و

۱. Moliere ، نویسنده و نمایشنامهنویس بزرگ قرانسه (۱۶۲۲ ـ ۱۶۷۳).

۲. مجسمه هایی از آثار کوستو (Coustou).

۳. Gand، شهری در بلژیک، که لوثی هیجدهم در دوران حکومت صد روزهٔ ناپلئون در آنجا پنهان شده بود.

وضع آراسته ای داشتند. و مثل پاریسیها در میان گلزارهای بزرگ و کوچک مارینیی ا پخش و پراکنده شده بودند. گروهی حلقه بازی می کردند. عدّه ای روی اسبهای چوبی می چرخیدند. یک دسته هم باده نوشی می کردند. چند نفر از کارگران چاپخانه کلاه کاغذی به سر گذاشته بودند و با صدای بلند می خندیدند.

در همین ایّام بود که گنت آنگلس، رئیس پلیس، در گزارش محرمانه ای دربارهٔ حومه نشینانِ پاریس به شاه نوشته بود:

اعلیحضرتا! براساس بررسیها و برآوردهای دقیق به این نتیجه رسیده ایم که به هیچ وجه از این اشخاص پروایی نباید داشت؛ همه شان مثل گربه ها بی درد و بی خیالند. طبقات پایین مردم در شهرستانها اندک جنب وجوشی دارند، امّا حومه نشینان پاریس اهل جنب وجوش نیستند، بلکه افرادی هستند ریزه اندام و ناچیز، که باید دوتای آنها را روی هم گذاشت تا قَدِشان با یک سرباز هنگ نارنجک انداز اعلیحضرت برابر شود. اصلاً نباید از طبقهٔ عوام ترس داشت. نکته اینجاست که براساس تحقیقات، در پنجاه سال اخیر قد و قامت این اشخاص کوتاهتر شده، و حومه نشینان پاریس از دورانِ قبل از انقلاب کوتاهتر شده اند. مطمئن باشید که هیچ خطری وجود ندارد، و جمعاً اینها مردمی هستند رذل و بی سروپا...»

البته رئیس پلیس باور نمی کرد که گربه بتواند روزی شیر شود. رئیس پلیس باور نمی کرد، امّا چنین چیزی امکان داشت، و این از معجزات مردم پاریس است. گربه، که آقای کنت آنگلس آنقدر ناچیزش می شمرد، در جمهوریهای کُهن مورد احترام بود، و نمادی بود از آزادی. در میدان بزرگ

بندر پیره ۱، به قرینهٔ مجسمهٔ بی بالِ مینرو۲، پیکرهٔ مفرغی گربهای را بر مىتون بزرگى قرار داده بودند. اين رئيس پليس سادهلوح دوران «بازگشت سلطنت»، پاریسیها را مردمی «بیبو و بیخاصیت» می پنداشت؛ حال آنکه پاریسی در فرانسه مثل آتنی است در پونان. درست است که هیچکس بیش از پاریسی بهخور و خواب علاقه ندارد، هیچکس بهاندازهٔ پاریسی جلف و تنبل نیست، هیچکس بیش از پاریسی فراموشکار و بى خيال نيست، امّا نبايد به پاريسى بدگمان بود. درست است كه پاريسى, برای هرگونه بی قیدی و بی خیالی و خوشگذرانی آمادگی دارد، امّا وقتی که زمان پیکار و کسب افتخار فرامی رسد، پاریسی آمادهٔ خشم و خروش است. یک دِشنه به دست او بدهید، دهم اوت مرا پدید می آورد. یک تفنگ در اختیار او بگذارید، آسترلیتز را بهوجود می آورد. پاریسی نقطهٔ اتَّكاى ناپلئون بوده است و سرچشمهٔ اقتدار دانتُون ً. وقتى كه وطن در خطر باشد، پاریسی داوطلب رزم است؛ وقتی که سخن از آزادی باشد، دست می بَرَد و سنگفرشهای خیابان را برای نبرد از جا می کَنَد. پاریسی را دست کم نگیرید! موهای او به هنگام غَضب به خار تبدیل می شود، و بهجای لباس کار اونیفورم نظامی میپوشد. هشیار باشید که اگر پاریسی پایش به کوچهٔ گِرنتا<sup>ه</sup> برسد، دشمن را به خواری و سرافکندگی خواهد کشاند؛ اگر موقعش برسد، همین مردم کوتاه قامت قد میکشند و از جای

۱. Pirec ، پیش بندر آتن در یونان.

<sup>2.</sup> Minërve

۳. اشاره به دهم اوت ۱۷۹۲، روز انقلاب پاریس است که منجر به زندانی شدن لوئی شانزدهم و سقوط سلطنت شد.

۴. Danton، ژرژ ـ ژاک دانتُون، از بـزرگترین رجـال سـیاسی دوران انـقلاب فـرانســه و سخنوری توانا و پُرشـور.

۵. Grenéta بین کوچههای سّن مارتن و مُسون آرگوی، در سانی ۱۸۳۹ مسرکز شسورش بزرگی بود بهرهبری باربِس و بلانکی.

برمی خیزند، و نگاهشان ترس می آفریند و نفسشان طوفان به پا می کند؛ و چنان طوفانی از سینهٔ کوچک آنها برمی آید که برای از جاکندنِ جبال آلپ کفایت می کند. به یاری همین حومه نشینان پاریسی بود که انقلاب و ارتش فرانسه سراسر اروپا را تسخیر کردند. پاریسی به هنگام شادی ترانه می خواند، و اگر این نوا با طبع او همساز شود، خواهید دید که چه خواهد کرد؛ و آن وقت است که ۱۱ کارمانیول ۱۱، ترانهٔ محبوب او خواهد شد، و تاج و تخت لوئی شانزدهم را واژگون خواهد کرد، و سرود «مارسییز» خواهد خواهد خواهد

و حال که در حاشیهٔ گزارشِ کنت آنگلس، این شرح را بهپایان رساندیم، باز برمیگردیم بهداستان آن چهار زوج، که سَرِ میزِ غذا نشسته بودند.

۱. Carmagnole ، ترانه ای همراه با رقص، که انقلابی بود و در دورانِ «ترور» مشهور شده بود.

Y. Marseillaise ، سرودی انقلابی که اینک سرود ملّی کشور قرانسه است.

# موسم دوست داشتن

گفت وگوهای سَرِ میزِ غذا، و گفت و شنودهای عاشقانه بههمدیگر می مانند، هیچکدام قابل درک نیستند. گفت و گوهای سَرِ میزِ غذا همچون ابر است و گفت و شنودهای عاشقانه همچون دود.

فاموی و دالیا آهسته با هم حرف میزدند. تولومیس باده مینوشید. زفین میخندید. فانتین لبخند میزد. لیستولیه در نیلبکی که در سن کلو خریده بودند، میدمید، و فیوریت با محبّت به بلاش وِل نگاه میکرد و میگفت: «بلاش وِل، می پرستمت!»

بلاش وِل میگفت: «فیوریت! اگر بگویم که دیگر دوستت ندارم، چه میکنی؟»

فیوریت بر سَرِ او فرباد کشید: «چه می کنم؟ حواست را جمع کن که دیگر به شوخی و مسخرگی هم این حرف را تکرار نکنی. اگر دوستم نداشته باشی، می پَرَم روی سَرَت، پنجه هایم را فرو می بَرَم توی صورتت، پنجه ات می زنم، آب می پاشم به سر تا پات، و می دهم بازداشتت کنند!»

بلاشول که گویی فیوریت با این حرفها، حس خودپسندیاش را قلقلک داده بود، خندهٔ هوس آلودی کرد. امّا فیوریت از اعتراض دست بردار نبود: «بله. همانطور که گفتم، پلیس را صدا می زنم. هزارجور گرفتاری برای تو و خودم درست می کنم. پسرهٔ رذل!»

بلاشول به وَجد آمده بود. در صندلی خود فرو رفت و چشمهایش را با غرور و خودبینی بست. دالیا همچنان که غذا می خورد، سرش را نزدیک گوش فیوریت آورد و گفت: «معلوم می شود که او را واقعاً دوست داری و او را می پرستی.»

فیوریت بی آنکه آهنگِ صدایش را تغییر دهد، گفت: «می پرستمش؟ نه ا ازش متنفر م. این پسره خسیس است. من جوانک روبه روی خانه مان را دوست دارم؛ ظاهراً باید هنرپیشه باشد. من هنرپیشهها را دوست دارم. آن جوانک پسر خوبی است؛ هر وقت که به خانه برمی گردد، داد مادرش در مى آيد كه «خدايا! به فريادم برس! باز اين پسره آمد كه با داد و بيدادش سر آدم را درد بیاورد!»... جوانک کاری به کار هیچکس ندارد، توی خانه مرتباً این طوف و آن طرف می دود، حتّی توی انبار پر از موش و زیرزمین تاریک خودش را قایم میکند، و با صدای بلند داد میزند، دکلمه میکند، آواز می خواند. من از دور صدایش را می شنوم. فعلاً روزی بیست «سو» از یک وكيل دادگستري مي گيرد و لايحه هاي او را مي نويسد. پدرش سابقاً در کلیسای سن ژاک دُوآیا ا سرودخوان بوده. این جوانک خیلی خوب است. مرا مثل بت می پرستد. یک روز که دیده بود من خمیر کلوچه درست مىكنم، گفت: «دختر خانم! اگر با دستكشهايتان كلوچه درست كنيد، همه را قورت مى دهم.» فقط هنرپيشه ها بلدند از اين حرفها بزنند. من كه دارم دیوانهٔ این جوانک می شوم! امّا بهبلاش ول گفتم که می پرستمش. امروز چقدر دروغ بههم مي بافم.»

فیوریت مکئی کرد و گفت: «دالیاا... می بینی؟ من خیلی ناراحتم. در این فصل مرتباً باران می بارد. باد هم دست بردار نیست. باد اذیتم می کند. این بلاش ول خسیس و ناخن خشک است. اصلاً نخود سبز در بازار پیدا

<sup>1.</sup> Saint - Jacques - du - Hant Pas

نمی شود. معلوم نیست چه باید خورد؟ به قول انگلیسیها «اسپلین» دارم کره چقدر گران شده! و از همه چیز وحشتناکتر این تختخواب است در گوشهٔ این اتاق، که در آن غذا می خوریم. این، از زندگی بیزارم می کند.»

۱. Spleen انسردگی، بدخُلقی.

## دانش و خِرَد تولومپس۱

در آن حال که بعضی آواز می خواندند و بعضی برگویی می کردند، و غوفایی به پا شده بود، تولومیس به این وضع پایان داد، و فریادزنان گفت: «دوستان! تندتند و بی معنی و نامفهوم پرگویی نکنیم. اگر می خواهیم کلام ما جذّاب باشد، باید با تفکّر و از روی حساب حرف بزنیم. بیهوده گویی و مهمل بافی ذوق و روح آدمی را تهی میکند. آبجو اگر جریان داشته باشد، کف روی آن جمع نمی شود. آقایان! کمی تأمّل کنید، کمی وقار و متانت را با می گساری مخلوط کنیم، با فکر و با حوصله غذا بخوریم، ضیافت را با می گساری مخلوط کنیم، با فکر و با حوصله غذا بخوریم، ضیافت را با می گیرد و خشک می شود. آفتاب تند به در ختان هلو و زردآلو صدمه می گیرد و خشک می شود. آفتاب تند به در ختان هلو و زردآلو صدمه می زند. زیاده روی در جوش و خروش هم لذّت غذای خوب را از بین می برکرد. آقایان! این قدر جوش نزنید! آقایان! گریمو دُو لاربنیر در مورد رمایت اعتدال با تالیران همعقیده بود.»

آشوب در میان جمع افتاد. بلاش وِل گفت: «تولومیِس... بگذار خوش باشیم.»

۱. این فصل با فصل «فلسفهبافی بعد از باده ترشی»، که آقای سناتور نیز در حال مستی چیزهایی به مم می بافد شهاهتهایی دارد. امّا فلسفه بافی تولومیس از سناتور، یک درجه بالانر است.

rimad de la Reynière . از استادان صاحب نظر در امور غذایی و آشپزی.

فامُوی گفت: «مرگ بر بیدادگر!»

لیستولیه گفت: «در رستوران بسمباردا، باید خوب خورد و خوب نوشید و خوش بود.»

فاموی گفت: «روز یکشنبه است و وقت این حرفها نیست.» لیستولیه گفت: «وانگهی ماکه پُرخوری نمیکنیم.»

بلاش وِلگفت: «سروصدا هم نمیکنیم. آرامشِمن (mon calme) را ببین.

و تولومیس گفت: «من که دارم مارکی دومُون کَلم (Mon(calme) کرا در وجود تو می بینم!»

و همین بازی باکلمات، مانند سنگی بود که در مردابی بیندازند و قیل و قال قورباغه ها لحظاتی فرو بنشیند. همه ساکت شدند. تولومیس سکوت حریفان را دید و برای آنکه تسلّط خود را بر جمع حفظ کند، با صدای بلند گفت: «دوستان! توجّه کنید! این گونه بازی با کلمات، چیزی نیست که از آسمان نازل شده باشد. و لزوماً نباید زیاد آن را جدی گرفت. امّا این متلکها خود به خود، به جا و بی جا، به ذهن و زبان ما می آید. روح آدمی پروازکنان می آید و تخم حماقتی می گذارد و به آستانهٔ لاجوری خود باز می گردد. لکه سفیدی که روی تخته سنگی بیفتد، عقاب را از پریدن باز می گردد. در اینجا قصد بدگویی از بازی با کلمات را ندارم، بلکه تا حد لازم این عمل را می پذیرم. برجسته ترین و والاترین انسانها، حتّی کسانی بالاتر از همهٔ افراد عالم، به کنایه و اشاره و بازی با کلمات مقصودشان را گفته اند، از جمله عیسی مسیح با پطرس مقدس، موسی دربارهٔ اسحق، اشیل در مورد پولی نیس ". کلئوپاترا هم دربارهٔ اکتاو پیش از جنگ

۱ و ۲. نوعی بازی باکلمات: mon calmc به معنای «آرامشِ من»، و مارکی دُو مُون کَلم Mont calme که به همان نوتیب تلفظ می شود، از طوفداران، معروف سلطنت بود.

۳. مسیح به پطرس مقدّس (سن بی بر) گفته بود که تو بی بر هستی و من کلیسای خود را

آکسیوم ۱، و هنگامی که شهر تورین ۲ در محاصره بود، میگفت که اکتاو به به به به به به بین نمی رسد، و در تورین، توی ملاقه می افتد؛ چون تورین به معنای ملاقه است. اگر کلئوپاترا چنین چیزی نگفته بود، نام تورین و آن جنگ در خاطره ها نمی ماند. امّا حالا برادران من، به بخش پند و اندرز بپردازیم. باز هم تکرار می کنم: این قدر پرجوش و خروش نباشید! این قدر سر و صدا نکنید! مخالف خوانی نکنید! زیاده روی نکنید، حتّی در خوشی و سرمستی! و در بازی با کلمات هم زیاده روی نکنید! به حرفهای من توجّه کنید! چون دوراندیشی را از آمفیار توس به به ارث برده ام و طاسی سر را از سزار. حتّی در لفز گفتن باید حد نگه داشت، که گفته اند: Est madus میناد در فدا خوردن هم باید اعتدال را رحایت کرد. خانم ها! شما همه تان کیک سیب را دوست دارید، امّا در خوردن آن زیاده روی نکنید! وانگهی امّا در خوردن آن زیاده روی نکنید! وانگهی سلیقه و مهارت به کار رفته باشد، در خوردن آن زیاده روی نکنید! وانگهی سره همان مهروری آدم شکمو را مجازات می کند. لقمهٔ بزرگ راه گلو را می گیرد. سره هاضمه از طرف خدای مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی سره همان مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی سره همان مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی سره همان مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی سره همان مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی سره همان مهربان مآمور شده است تا به معده آدمی

بر این سنگ بنا خواهم کرد (پی بر در زبان فرانسه هم به معنای سنگ است و هم اسم خاص)؛ و امّا موسی در مورد اسحاق پیامبر، فرزند ابراهیم، گفته بود که خداوند او را اسحاق یا «کسی که میخندد» نام داده بود، زبرا وقتی رأی خداوند بر آن تعلق گرفت که صاحب فرزند شود، به خنده افتاد؛ چون او صد سال داشت و زنش نود سال. و اشیل در یکی از آثارش پولی نیس Polynice را پرخاشگر نامید، که نام او در زبان یونانی به همین معنی است.

ا. Cléopâtre ملکهٔ مصر در جنگ با اکتار Octave قیصر روم در آکسیوم Actium
 شکست خورد.

<sup>2.</sup> Тогупе

۳. Amphiaraus ، پیشگوی معروف یونان قدیم.

۴. در این جمله لاتین که از هُوراس نقل شده، بین در کلمهٔ rebus، و rébus جناس لفظی وجود دارد.

درس اخلاق بدهد. و از این نکته غافل نباشید که هر چیز در دنیا معده ای دارد، حتّی عشق. پس معدهٔ عشق را نباید زیاد پُر کرد. باید بهموقع، کلمهٔ «پایان» را در انتهای هر چیز گذاشت؛ و در موقعی که ضرورتی پیش آید، باید فوراً در را بهروی اشتها بست و تفریح و تفرّج را کنار گذاشت، و بهپاسگاه رفت. عاقل کسی است که می داند چه موقع خودش را بازداشت کند و بهپاسگاه تحویل بدهد. به من اعتماد داشته باشید؛ چون من تقریباً کرس حقوق را تمام کرده ام و خوب می دانم که فرق بین کارهای جاری و کارهای معرّق چیست، چون پایاننامه ام را به زبان لاتین، دربارهٔ انواع شکنجه در روم قدیم نوشته ام - یعنی در دورانی که موناسیوس دمانس ا بازرس تحقیق یک ماجرای پدرگشی بود - با این ترتیب، باید قبول کنید که کوش کنید، و در همهٔ کارها و بخصوص دز شهوات و هوسهای خودتان می بینید که سخنور خوبی هستم. سعادتمند کسی است که وقتی ساعتش می بینید که سخنور خوبی هستم. سعادتمند کسی است که وقتی ساعتش می بینید که سخنور خوبی هستم. سعادتمند کسی است که وقتی ساعتش می بینید که سخنور خوبی هستم. سعادتمند کسی است که وقتی ساعتش فرا رسد، کنار برود؛ همچون سیلا، و همچون آریژن ۱۰٪)

فیوریت که به دقت گوش به سخنان تولومیس سپرده بود، فریادی زد و گفت: «به به! فلیکس چه نام قشنگی است. من این نام را دوست دارم. در زبان لاتین فلیکس به معنای خوشبخت است.»

تـولوميس بـهسخن ادامـه داد: «كــىربت» هـا! «جـنتلمن» هـا! «كاباليرو» ها؟ ... آقايان!... دوستان من!... اگر مىخواهيد بى زجر و عذاب

۱. Munatius Demens بازرس تحقیق بود در امور جنائی؛ در اینجا نیز هوگو به جناس لفظی پرداخته است، زیرا در زبان فرانسه Demens به معنای دیوانه است و در واقع قاضیان را با این ابهامات دست انداخته است. ۲. Sylla تر مردان شجاع روم قدیم.

۳. Origene ، از دانشمندان و روحانیون.

۴. «آقـایان» بـهزبانهای ایستالیایی، انگسلیسی، اسهانیایی: Gentemen ؛ Quirites؛ Caballeros

از بستر زفاف بیرون بیایید و از عشق پرهیز کنید، نسخهای برایتان می نویسم؛ خیلی ساده است؛ لیموناد نخورید، تا می توانید ورزش کنید و با کارهای سخت عرق خودتان را در بیاورید، تن را به سختی عادت بدهید، تخته سنگهای بزرگ را بر پشت حمل کنید، خواب نروید، شبزنده داری کنید، مشروبات تند و تیز بخورید، جوشاندهٔ گیاهی بخورید و معجونِ کوکنار و فلفل قرمز. و علاوه بر تمام این کارها از خوردن بخورید و مقوی پرهیز کنید تا کمکم از گرسنگی رَمَق شما کشیده شود. آن وقت با آب یخ تن خودتان را بشویید و کمربند حصیری ببندید، و رقههای شرب را بهخودتان ببندید. خوردن شرب ذوب شده، و تحریک با آب سرکه را به این نسخه اضافه کنید.»

لیستولیه گفت: «امّا من زن را از همهٔ چیزهایی که می گویی بیشتر دوست دارم.»

تولومیس بر سر او فریادکشید: «گفتی زن؟ نه!... از زن پرهیز بایدگرد. وای به حال کسی که خود را به دست زن، این موجود دمدمی مزاج و متلوّن، بسپارد. زن خیانت پیشه است و هزار تو. زن حتی از مار بیزار است، چون حرفهٔ زن حسادت است و نمی تواند بیند که مار دگانی جلو دکّان او باز کند.»

بلاش وِل داد زد: «آی تولومیس!... باز مست کرده ای؟» تولومیس گفت: «چه خوب گفتی.» بلاش ول گفت: «پس بیا و خوش باش!» تولومیس گفت: «به جان تو خوشم!»

و جامش را پر کرد و از جا برخاست و گفت: «زنده باد شراب!» "نونک تو، باک، کانام"، یعنی بهنام تو می سرایم ای باکوس. ای ربالنوع شراب! دخترهای خوشگل!... می بخشید که ناچارم به زبان اسپانیایی

ا. Nunc te, Bacche, Canam، شعرى است از ويرزيل بهزبان لاتين.

بهشما بگویم: سِنیُورا ۱: «خانمها ا هر قوم و ملّتی برای خودش خُم و خمرهٔ بخصوصى دارد. سبوى كاستيل شانزده ليتر، كوزة اليكانت دوازده، خمرة جزایر قناری بیست و پنج، و خم جزایر بالثار ا بیست وشش، و مشک اعليحضرت قيصر روم سي ليتر گنجايش دارد. خانمها! يك نصيحت دوستانه: اگر از پسر همسایه خوشتان آمد، با او کنار بیایید. از خصوصیات عشق سرگردانی است. عشقهای زودگذر برای آن نیست که مثل آن دختر انگلیسی که استخوانش شکسته بود گوشهای بنشیند و عزا بگیرید و سر بهزانوی غم بگذارید. عشقهای زودگذر برای شادی و شادمانی است. گفته اند که «انسان همیشه در اشتباه است»، و من می گویم که «عشق همیشه در اشتباه است»: خانمها! من همه تان را می پرستم. زفین! یا درست بگویم ژوزفین! در قیافهٔ شما آثار خستگی دیده می شود. اگر کمی به صورتتان ور بروید، جذَّاب می شوید. چهرهٔ شما زیباست، امّا باید آثار خستگی را از آن محوکنید. و امّا فیوریت، شما نمادی هستید از پریها و الهه های زیبایی. روزی بلاشول از کنار جویباری در کوچهٔ گِرَن بواسو۳ می گذشت، دختر زیبایی را دید با جورابی چنان کوتاه، که ساقهایش را بهخوبی نشان می داد. و بلاش ول با یک نظر عاشق شد، و آن دختر شما بودید. فیوریت! لبهای تو بهلبهای دختران ایون میماند. در یونان قدیم نقاشی بو د به نام افوریون ۵ که به او لقب «نقاش لبها» داده بو دند. تنها افوریون می توانست لبهای ترا بکشد, پیش از تو هیچ آفریدهای نیامده، که برازندهٔ نام فیوریت باشد. تو آفریده شدهای تا همچون ونوس سیبی

<sup>1.</sup> Señoras

T. Baléres ، Camaries ، Alicante ، Castille ، ارتباط گو ناگون اسیانیا.

<sup>3.</sup> Guérin Boisseau

۴. Ionnes، جزایری در مغرب یونان.

بهدست بگیری، یا مانند حوّا سیبی بخوری، زیبایی از تو آغاز می شود. از حوّا نام بردم. حوّا آفريده توست. آفريدن زنان زيبا سزاوار توست... فیوریت! دیگر به شما «تُنو» نمی گویم. زیرا می خواهم از دنیای شعر بیرون بروم و بهنثر بپردازم. شما لحظاتی پیش دربارهٔ نام من جیزی گفتید که متأثرم كرد. شما معنى و مفهوم نام مرا گفتيد، امّا زياد بهمعنى و مفهوم نامها اهمیت ندهید، که ممکن است باعث گمراهی بشود. نام من فلیکس است، امّا خوشبخت نيستم. نامها دروغ ميگوبند. معنى و مفهوم نامها را بی چون و چرا قبول نکنیم. درست نیست که بهلی یژ ا برای سفارش چوب پنبه، و به پُو۲ برای تهیهٔ دستکش پوست، نامه بنوبسیم. امّا دالیا!...اگر من بهجای شما بودم، نام رُز را انتخاب می کردم، که گُل باید بوی خوش داشته باشد. و از فانتین چه بگویم؟ جز آنکه این دختر گیسو طلایی خیال پرور است و در رؤیا سیر میکند؛ دائماً توی فکر است، و بسیار حسّاس است. صورت پریها را دارد و شرم راهبه ها را. و در عین حال عیش و عشرت را دوست دارد. با این وصف، به اوهام پناه می بَرَد. هم آواز می خواند، هم دعا میخواند. به آسمان آبی نگاه میکند، بی آنکه بداند چه میخواهد و چه میکند. در باغی سرگردان است که بیش از همهٔ باغهای عالم پرنده دارد. فانتین!...باید بگویم که من، یعنی تولومیس، خیالی هستم واهی؛ و افسوس که هر چه حقیقت را به او میگویم صدایم را نمی شنود. فانتین! این دختر گیسو طلایی دنیای رؤیاها، سراپا طراوت است و حلاوت و جوانی و روشنایی صبحگاهی... فانتین! شما شایستهٔ نام «مارگریت» یا «پرل» هستید، و برازندهٔ عنوان زیباترین دختر مشرقزمین... خانمها! یک نصیحت دیگر هم برای شما دارم؛ هرگز شوهر نکنید، ازدواج مثل پیوند كردنِ درختان است، كه گاهي خوب ميگيرد و گاهي بد. پس نبايد خطر

۱ ر ۲. Liège، شهری در بلژیک، که نام آن به معنای چوب پنیه است. و Pau، شهری در فرانسه، که مانند Peau، به معنای پوست، تلفظ می شود.

كردو خود را به آب و آتش زد. راستي كه چه مهملاتي به هم مي بافم. رشتهٔ سخن راگم کردهام امّا چه فایده دارد؟ هر چه ما آدمهای عاقل و خردمند را نصیحت کنیم، به خرج کسی نمی رود، و دختران از درد بی درمان از دواج روی گردان نمی شوند. دختران جلیقه دوز و کفشدوز هر شب خواب الماسهای درشت، و شوهران بولدار را می بینند. و حالاکه حرف حساب به گوشتان نمی رود، شما دخترهای خوشگل مواظب سلامت خودتان باشید. زیاد قند نخورید. عادت شما این است که قند را می جوید. خانمها طبعی دارند که جویدن قند را دوست دارند. و همهٔ دندانهای سفید و قشینگ، جیویدن را دوست دارنسد. قیند از املاح است. املاح خشککنندهاند، و قند از همهٔ آنها بیشتر این خاصیت را دارد، و مایعات را از درونِ رگها می مکد، و در نتیجه خون غلیظ می شود و کمکم از حرکت می ایستد، و سِل به ریه ها راه می یاید و مرگ به دنبال آن می رسد. از همینجاست که دیابت به سل مُنجر سی شود. پس قند نخوربد تا زنده بمانید! و امّا از اینجا روی سخنم با شما آقایان است. آقایان!... بروید. به دنبال فتوحات. بی سرزنش وجدان، معشوقه های دوستان را از دستشان بیرون بیاورید. هر زنی که سر راهتان باشد، شکارش کنید، او را بقاپید. در صحنهٔ عشق رفاقت معنی ندارد. هر جاکه زیبارویی هست، اختلاف و دشمنی هم هست. ملاحظهٔ هیچکس را نکنید و در این میدان مردانه بجنگید. یک زن زیبا می تواند کُشت و کُشتار راه بیندازد. یک زن زیبا جُرمی است مشهود. همهٔ جنگ و ستیزهای بزرگ تاریخ از زیر دامن زنان بيرون آمدهاند. زن حقٌّ مرد است. رومولوس ا زنانِ سابين را ربود، و گيوم ا زنانِ ساکسون را، و سزار زنانِ روم را. زنی که محبوب مردان نباشد، مانند كركسى است كه در بالای سَرِ محبوبه های دیگران در پرواز است. امّا من

<sup>1.</sup> Romulus

به تمام مردان تیره روز، که همسرشان را از دست داده اند، همان چیزی را می گویم که ناپلئون بناپارت به ارتش ایتالیا گفت: «سربازان! شما هیچ چیز ندارید، امّا دشمن همه چیز دارد.» ا

در اینجا بلاش وِل کلام او را قطع کرد و گفت: «تولومیِس! نفسی تازه کن.»

و دیگر به او فرصت نداد. و لیستولیه، و فاموی نیز صدا در صدای او انداختند و به اتفاق، با لحنی غمانگیز ترانه ای خواندند؛ ترانه ای که ترکیبی بود از کلماتی که به هم ربط ندارند؛ و بی آنکه معنایی داشته باشند، تنها به کمک قافیه ها به همدیگر متصّل می شوند. ترانه ای مانند تکان خوردن برگهای یک درخت و صدای باد، که کلمات همچون دود برمی خیزند و بالا می روند و ناپدید می شوند؛ و این یک بند از آن ترانه است که در واقع جواب این گروه بود به مهمل بافیهای تولومیس:

پدرهای واقعاً نادان

پول دادند بهیک اقای پاسبان

برای آنکه آقای کِلِرمُون تُونِر

بشود پاپ در سن ژان

امًا كشيش نشده، مكر مي توانست

بشود باب، كلرمُونِ نادان

لاجرم اَقاى پاسبان دوان دوان

آمد و پس داد پولشان

امًا این ترانه خوانی نیز نتوانست جلو بدیهه گویی تولومیس را بگیرد، و دوباره رشتهٔ سخن را به دست گرفت و گفت: «مرگ بر عقل و دانش! هر چه از من شنیدید، فراموش کنید. بیایید نه ریاکار باشیم و نه آینده نِگر و نه خردمند. من جام خود را به پایداری شادی می نوشم، شاد باشیم و

۱. منظور آن است که بروید و همه چیز را از دستشان در بیاورید.

سبکبار. با شادی و جُنون درسِ حقوق را به پایان برسانیم، و کاری کنیم که نه به سوءهاضمه دچار شویم و نه قانون و حقوق جلو دست و پای مان را بگیرد. به من چه که ژوستی نین مُذکر است ریپای ا مؤنّث، باید خوش بود. تا آخرین درجه ای که آفریده شده ای، زندگی کن، که دنیا یک الماسِ درشت است، و من خوشبختم، و پرندگان شگفت انگیزند. همه جا جشن است و سرور. بلبل، «اله ویو» ی رایگان است. ای تابستان! به تو درود می فرستم، ای لوگزامبورگ! ای زنان عشوه گر کوچهٔ مادام در خیابانِ آبسرواتوار! ای دخترگان رؤیاپرست! ای زنان زیبا که در خانههای مردم بچه ها را نگه می دارید، و از دلربایی و خوشگذرانی دست برنمی دارید، به همهٔ شما درود می فرستم. اگر زیر طاقنماهای اُدئون پناهگاهِ من نبود، به مزارع سرسبز آمریکا پناه می بردم. روح من برفراز جنگلها و بهمزارا سرسبز آمریکا پناه می بردم. روح من برفراز جنگلها و جمنزارهای دوردست پرواز می کند. همه چیز زیباست، همه چیز زیباست، همه چیز زیباست! مگسها در آفتاب وزوز می کنند، آفتاب مرغهای مگسی آرا به عطسه مگسها در آفتاب وزوز می کنند، آفتاب مرغهای مگسی آرا به عطسه ادداخته است... فانتین! بگذار ترا ببوسم!

و تولومیس بهاشتباه فیوریت را بوسید!

۱. Justinien، امپراتور روم شرقی؛ Ripaille، به معنای افراط در نوشیدن، که در زبان فرانسه این کلمه مؤنث است.

۲. Elleviou، بانوی خوانندهٔ اُپرا کمیک، که مشهور بود، ر بلیط کنسرتهای او بسیار گران بود.

۳. مرغ مگسی یا مرغ مگس، پرندهای است که جُنّهاش بهاندازهٔ نصف گنجشک است. و گونههای کوچکترش بهاندازهٔ زنبورعسل اند و بیشتر در جنگلهای آمریکای جنوبی دیده می شوند.

ژوزفین با صدای بلندگفت: «رستوران اِدُن٬ از بُمباردا بهتر است.» بلاش وِل گفت: «من بمباردا را بیشتر می پسندم، اینجا مُجلّل تر است و آسیایی تر. تالار پایینش را دیده اید؟ همهٔ دیوارهایش آینه کاری است.» فیوریت گفت: «امّا من بستنی را از آینه بیشتر دوست دارم.»

بلاش ول سر حرفش ایستاده بود: «کاردهای غذاخوری را نگاه کنید. دستهاش از نقره است. کاردهای رستورانِ اِدُن، دسته استخوانی است؛ طبعاً دستهٔ نقره قیمتی تر است.»

تولومیس گفت: «قیمتی تر است، امّا نه برای دلبرانِ سیمین زنخدان.» و در این لحظه به گنبدهای آنوالید، که از پنجره نمایان بود، نظر انداخت. و دیگر چیزی نگفت. فامُوی با صدای بلند گفت: «تولومیس! من و لیستولیه با هم بحث مفصّلی داشتیم.»

تولومیس گفت: «بحث خوب است، امّا من جَـدَل را بیشتر دوست دارم.»

۱. ویکتور هوگو در منظومهٔ «تأمّلات» شعری بهنام «اندوه» دارد، با اشاره بههمین موضوع.

<sup>2.</sup> Edon

- ــ ىحث ما دريارهٔ فلسفه يو د.
  - \_باشدا
- ـ تو دکارت را بیشتر دوست داری یا اسپینوزا را؟
- ـ من دِزوژیه ۱ را از هر دوی آنها بیشتر دوست دارم.

تولومیس باز جرعهای نوشید، و دنبالهٔ سخن را گرفت: «من دلم می خواهد زندگی کنم. تا وقتی که بتوان یاوههایی بههم بافت، در روی زمین هیچچیز سر و سامان پیدا نمیکند. من از خدایانِ بی زوال آمرزش مى طلبم. همه دروغ مى گوبند و مى خندند؛ با قاطعيت حرف مى زنند و تردید دارند. از قیاس۲، نتایج نامنتظر بهدست می آید، و همین زیباست. هنوز در جهان هستند کسانی که با خنده جعبهٔ اسسرار عجایب را باز مع كنند و مع بندند. خانمها! آنچه با خيال آسوده مي توشيد شراب مادر" است و محصول کورال داس فریراس ، که سیصدوهفده تواز ۱ از سطح دریا بلندتر است. بله. سیصدوهفده تواز! و آقای بُمباردا، رستوران دار عاليمقام، اين ارتفاع سيصدوهفده تواز را مي فروشد بهقيمت چهار فرانک و پنجاه سانتیم.

فامُّوى باز ميان حرف او دويد و گفت: «تولوميس! نظر تو براى ما حُکم قانون را دارد. به من بگو کدامیک از نویسندگان را دوست داری؟»

#### 4. Coural das Freiras

\_بِر.... \_برکَن؟`

۱. Antoine Désaugiers (۱۸۲۷ - ۱۷۷۲) از ترانه سازان دوران «بازگشت سلطنت»، کمه اشعار و توانههای باب روز می ساخت.

۲. قیاس، گفتاری است مرکب از دو یا چند قضیه، کمه تسلیم به آن موجب تسلیم و پذیرش قولی دیگر می باشد که نتیجهٔ آن است (فرهنگ معین).

Madère .۳ ، جزایری در اقیانوس اطلس، متعلق بهبرتغال.

۵. toise از واحدهای قدیم فرانسوی معادل یک مترو ۹۴۹ میلیمتر.

ع. Berquin (۱۷۴۷ - ۱۷۴۷) مؤلف داستانهای عاشقانه و حکایاتی برای کودکان.

ـنه، برشوا.

و تولومیس باز به سخنرانی پرداخت: «سرافراز و پیروز باد بمباردا! اگر بتواند برای من یک رقاصهٔ مشرق زمینی بیاورد، او را بهمقام بیشوایی رقّاصگان خواهم رساند. و اگر یکی از روسپیان گران قیمت یونان را بهمن پیشکش کند، مقام بُمباردا از سرکردهٔ قوّادان کِرونه اکمتر نخواهد بود. بله خانمها، در مصر و یونان قدیم نیز کسانی نظیر بُمباردا بودهاند. آپوله این نكته را شرح داده؛ و افسوس كه هميشه همين چيزها بوده. و همين خبرها. و تازه هیچ خبری نیست. در دایرهٔ آفرینش هیچچیز ناگفته وجود ندارد! سلیمان پیامبر می گوید: Nil sub sol novum: در زیر آفتاب تابان هیچ چیز تازهای نیست. ویر ژبل می گوید: amor omnibus ideam: عشق برای همه یکسان است. کارابین، و کارابن، دو دلدادهٔ امروزی، در سن کلو در قایق مینشینند، و در قدیم دو دلدادهٔ آن روزگار، آسیازی و پریکلس ۵، در ساموس ۱ با کشتی به سفر دربایی می رفتند. و امّا آخرین کلام... خانمها!... می دانید که آسپازی که بود؟ آسپازی در عصری زندگی می کرد که زنها هنوز روح و احساس نداشتند، و او سرابا احساس بود؛ احساسی به رنگ گُلی نزدیک به ار غوانی؛ احساسی از آتش شعله ورتر، و از سپیده دم با طراوت تر. آسپازی موجودی بود که دو انتهای اخلاق یک زن را بههم متصل می کرد؛ هم روسپی بود هم الهه؛ سقراط بود بهاضافهٔ

۱. Berchoux با ۱۷۶۵ – ۱۸۳۹) شاعر فرانسوی که اشعار و تصنیفهایی درباره غذاهای خوب و شکمبارگی دارد. ۲. Chéronée با بیونان.

T. Apulée ، شاعر لاتين.

۲. Carabin و Carabin، نام یک زن و یک مرد.

۵. Aspasie ، از زنان زیبای آتن و همسر پریکلس Périclès ، که در خانهٔ او محفلی بود که بزرگان یونان، و از آن جمله سقراط در آن رفت و آمد داشتند.

۶. Samos ، از مراکز تجاری دریای اژه در قدیم.

مانون لِسكو١.

تولومیس خانهاش گرم شده بود، و اگر در این لحظه اسبی در ساحل به زمین نمی افتاد، همچنان به یاوه گویی ادامه می داد.

و این حادثه هم سخنگو را از پا در انداخت و هم گاری را. و آن اسب مادیانی بود از تیرهٔ بُوس ، که پیر بود و لاغر، و در انتظار کاردِ سلاخ ؛ گاری سنگینی را می کشید. امّا همین که جلو رستوران بُرمباردا رسید، چنان خسته بود و به ستوه آمده، که دیگر نتوانست قدمی به جلو بردارد و به زمین افتاد. مردم دورِ گاری جمع شدند. گاریچی که از این وضع به خشم آمده بود، به مادیانِ مفلوک، که هنوز قرصت پیدا نکرده بود کلمهٔ تسلی بخش «آه» را بگوید و برای همیشه آسوده شود، دشنام می داد و با تازیانه بر سر او می کوفت. امّا مادیانِ درمانده چنان از پا افتاده بود که دیگر قصدِ برخاستن نداشت.

همزمان با هیاهوی رهگذران، شنوندگان سخنرانی پایان ناپذیر تولومیس روی به طرف پنجره گرداندند و اسبِ درمانده و به خاک افتاده را دیدند. سخنران از این فرصت استفاده کرد، و خطابه اش رابا یک بند از شعری اندوهناک به بایان رساند:

او به دنیایی وابسته بود که در آن درشکه ها و کالسکه ها به سوی یک سرنوشت می روند. و آن اسب همان اندازه عمر کرده بود که اسبانِ دیگر. یعنی یه اندازهٔ یک «آه» ۳.

۱. Manon Lescault ، زنی در ژمان معروف آبهپرهوو، (نویسندهٔ فرانسوی)، کمه بسیار زیباست و بهروسپیگری کشیده می شود.

<sup>2.</sup> Beauce

۳. تحریف ماهرانهای است از شعر مالِرب (Malherbe) دربارهٔ مرگ یک دختر جوان،با این مضمون:

آن دختر در دنیای*ی می*زیست که بهترین چیزها

فانتین آهی کشید و گفت: «بیچاره اسب!»

دالیا سر او داد زد: «ببینید، فانتین برای یک اسب غصّه میخورد. مگر می شود کسی این قدر نفهم باشد!»

در این وقت، فیوریت دستها را روی هم گذاشت و سرش را به عقب برد و به تولومیس به جِد نگاهی کرد و گفت: «پس "سورپریز" چه شد؟»

تولومیس در جواب گفت: «حق باشماست، وقتش رسیده. آقایان! وقت آن رسیده که خانمها را متحیر و مبهوت کنیم. خانمها! یک لحظه صبر کنید.»

بلاش وِل گفت: «باید با یک بوسه شروع کنیم.» تولومیس گفت: «بوسهای برپیشانی.»

و هسر یک از آن چهار جوان، از پیشانی معشوقهٔ خود بوسهای برداشت، و سپس هر چهار نفر انگشت روی لبها گذاشتند و دخترها را به سکوت فراخواندند و از در بیرون رفتند. فیوریت دستها را به هم کوفت و گفت: «چقدر بامزه و جالب، شروع کردند.»

فائین با صدای بلند گفت: «آی!...زیاد معطل نکنید. ما منتظر "سورپریز" یم.»

بدترین سرنوشت را دارند.

و رُز به اندازهٔ همهٔ گلها زیسته بود به اندازهٔ یک بامداد. (نوضیح از ایو گ.).

# پایان خوشِ شنادمانی

دختران جوان تنها ماندند. دو بهدو بر لبه آن دو پنجره آرنجهایشان را تکیه می دادند و سرشان را به هم نزدیک می کردند و چیزهایی می گفتند، و گاهی از کنارِ این پنجره به کنارِ آن پنجره می دفتند و در هر حال، با همدیگر پُر می گفتند و پُر می شنیدند.

دخترها از کنار پنجرهها به چشم دیدند که آن چهار جوان دَست در دست همدیگر، از مهمانخانه بیرون رفتند و برای آنها دست تکان دادند؛ سپس شاد و خندان، در فُبارِ ازدحامی که هر هفته در روزهای تعطیل، خیابان شانزه لیزه را در بر می گیرد، ناپدید شدند.

فانتین پیش از آنکه چهار جوان از نظر ناپدید شوند، با صدای بلند گفت: «آی!...زیاد طول ندهید.»

زفین گفت: «دخترها!...حدس می زنید که چه "سورپریز"ی برای ما دارند؟»

داليا گفت: «حتماً بايد چيز قشنگي باشد.»

فِيوريت گفت: «دوست دارم "سورپريز" شان از جنس طلا باشد.»

سپس دخترها سرگرم تماشای رفت و آمدهای ساحل رود شدند، که از میان شاخههای درختان بلند به چشم می آمد. تقریباً همهٔ دلیجانهای پستی جنوب و غرب در آن ایّام، خیابان شانزهلیزه را طی می کردند و از

ساحل رود سن میگذشتند و از دروازهٔ پاسی بیرون می رفتند. دقیقه به دقیقه کالسکه هایی به رنگ زرد و سیاه، که جمدانها و بارهای سنگینی روی سقفشان طناب پیچ کرده بودند، با سر و صدای بسیار از آن حدود میگذاشتند، و با چنان سرعتی حرکت می کردند که پنداری زمین در زیر پای اسبها تکان می خورد، و از زیر چرخهایشان، به هنگام عبور از روی سنگفرشها، به هر سو جرقه می پرید.

اینهمه شور و غوغا دخترها را به وجد آورده بود. فیوریت با شوق میگفت: «عجب سر و صدایی! مثل این که زنجیرها دارند به هم متصل می شوند و به آسمان پرواز می کند!»

و یک بارکه یکی از این دلیجانها، که با زحمت از میان درختهای نارون دیده می شد، چند لحظهای در نقطهای از ساحل توقف کرد و دوباره به تاخت به راه خود ادامه داد، فانتین گفت: «چیز عجیبی است. خیال می کردم کمه این دلیسجانها هیچ وقت بین راه، و خیارج از ایستگاههایشان توقف نمی کنند.»

فیوریت شانه هایش را بالا انداخت و گفت: «فانتین گاهی حرفهای عجیبی می زند، و از چیزهای خیلی ساده متعجب می شود. توقف چند ثانیه ای کالسکه و دلیجان در بین راه، که چیز مهمی نیست. فانتین! این طور فرض کن که من مسافر باشم و به کالسکه چی بگویم، من زودتر می روم و کارم را انجام می دهم، وقتی به ساحل رسیدید، مکثی بکنید تا سوار شوم. این جور چیزها بارها اتفاق می افتد. عزیز من! تو اصلاً از زندگی هیچ چیز نمی دانی.»

مدتی به همین ترتیب گذشت. ناگهان فیوریت مثل این که از خواب یریده باشد، تکانی خورد و گفت: «پس سورپریز چه شد؟»

فانتين گفت: «خيلي دير كردند.»

و این جمله را گفت و آهی کشید. در این هنگام، همان پیشخدمتی که

غذای آنها را آورده بود، وارد اتاق شد، و پاکتی را که نامهای در آن بود، به فیوربت داد، و گفت: «این نامه را آقایان دادند که به شما بدهم.»

چرا زودتر نیاوردید؟

فیوریت پاکت را باز کرد و نامه را در آورد و آن را با صدای بلند خواند:

### دخترهای عزیز و محبو*ب!*

حتماً اطلاع دارید که ما والدینی داریم. شما از والدین چیز زیادی نمی دانید، امّا در قانون مدنی مشخص شده، که پدر و مادر را والدیس می گویند. پدران و مادران سالخوردهٔ ما، مدّتهاست که در غم دوری ما اشک می ریزند و از ما می خواهند که نزدشان برویم. این مردان خوب و زنان مهربان ما را فرزند دلبندِ خود می دانند و آرزوی بازگشت ما را دارند، و می خواهند که چندین گوساله پیش پای ما قربانی کنند. ما هم دارند، و می خواهند که چندین گوساله پیش پای ما قربانی کنند. ما هم که افراد با تقوایی هستیم امرشان را اطاعت می کنیم، و در این لحظه که شما این نامه را می خوانید، با یک دلیجان، که پنج اسب باد پا آن را می کشند، نزد پدران و مادران خود می رویم، و به قول بوسونه از خودمان می گریزیم. و می رویم، و در واقع رفته ایم تا همانند لافیت و کایار می کردیم به کارهای مهم بیردازیم. آری، کوچولوهای خوشگل! ما برمی گردیم به صحنهٔ اجتماع، و می رویم برای انجام وظیفه. با سرعت سه فرسنگ در ساعت. و طن از ما می خواهد که مثل دیگران تلاش کنیم، و در آینده

۱. Bossuet ، روحانی و خطیب و نویسندهٔ فرانسوی.

۲. Laffitte ، سیاستمدار فرانسوی که بسیار فعال و کاردان بود (۱۷۶۷ ـ ۱۸۴۲).

۳. Caillard ، سیاستمدار فرانسوی که خدمات زیادی به کشور کرد (۱۷۳۷ ـ ۱۸۰۷).

از مدیران کشور، و پدران خانواده، و محافظان قانون، و مُشاوران دولت باشیم. ما را تشویق کنید! چون میخواهیم فدا کاری کنیم! برای ما کمی اشک بریزید، و سپس با سرعت جانشینان ما را پیدا کنید! اگر از نامهٔ ما خوشتان نیامد، آن را ریزریز کنید. خداحافظ! در این دو سال ما برای شما مایهٔ خوشحالی بودیم. پس کینهٔ ما را در دل نگیرید.

امضا: بلاش وِل فامُوی لیستولیه فلیکس تولومیس

در حاشیه: یول غذا پرداخت شده است.

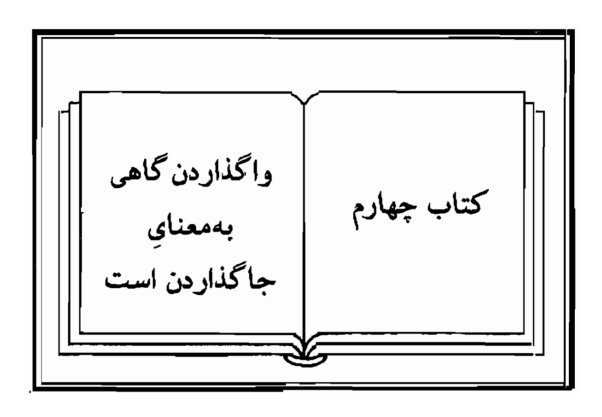
چهار دختر به همدیگر نگریستند. فیوریت نخستین کسی بود که سکوت را شکست و گفت: «کارشان خیلی بامزه بود.»

ژزفین گفت: «خیلی مضحک بود.»

فیوریت گفت: «خیال می کنم کار کار بلاش وِل بوده. و حالا که رفته، تازه حس می کنم که دوستش داشتم.»

دالیا گفت: «به نظر من، این جور کارها از تولومیس برمی آید و بس.» فیوریت گفت: «پس مرگ بر بلاش وِل. زنده باد تولومیس!» دالیا و ژزفین فریاد زدند: «زنده باد تولومیس!» و همه قاه قاه خندیدند. فانتین هم با آنها می خندید.

یک ساعت بعد، که فانتین به خانهٔ خود بازگشت، به گریه افتاد. گفته بودیم که این، نخستین عشق او بود. و او همچون زنی که به شوهرش تسلیم شود تن خود را به تولومیس سپرده بود؛ بینوا یک بچه هم از او داشت.



## مادری که با مادر دیگری روبهرو می شود

در نخستین ربع این قرن، در دهکدهٔ شون فِرمی انزدیک پاریس، مسافرخانهٔ فقیرانه ای بود، در کوچهٔ بولانژِه، که دیگر اثری از آن نمانده است. زن و مردی به نام تناردیه اصاحب آن بودند. در بالای دَرِ این مسافرخانه با میخ تابلویی به دیوار کوفته بوذند که روی آن صحنهٔ پر دود و فبار جنگ، به شکل بسیار ناشیانه ای نقاشی شده بود. در وسط این صحنه، مردی مرد دیگری را، که سر دوشیه ایش به ستاره های نقره گون ژنرالی آراسته بود، بر دوش گرفته بود، و زیر این تابلو نوشته شده بود: «سَر گروهبانِ واترلو» ای

یک ارابهٔ دو چرخ بارکش که در هم شکسته بود، در کوچهٔ نزدیک در ورودی مسافرخانه، به گوشهای افتاده بود. این ارّابه، یا بهتر بگوییم نیمی از ارّابه، که در این کوچه رها شده و راه را تنگ کرده بود، منظرهٔ خاصّی داشت که اگر نقّاش هنرمندی، در آن بهار سال ۱۸۱۸، از آن حدود میگذشت، قطعاً متوجه و مجذوب آن می شد.

1. mont - Fermeil

#### 2. Thénardier

۳. ویکتور هوگو در دسامبر ۱۸۴۵، شاید بهانفاق لئونی بی یار Leonie Biard به آیان دهکده رفته باشد. اما در ترسیم فضای این مسافرخانه و اطراف آن از ژمان شیر فروش مون فرمی، اثر پل دوکوک Paul de Kock، یاری گرفته است (ایوگ).

این ازابه از آن بارکشهای دو چرخی بود که در مناطق جنگلی، كندههای بزرگ درختان را با آنها حمل مي كنند. ميلهٔ قطوري داشت كه مالبندهای سنگین به آن متکی بودند، و دو چرخ بسیار بزرگ را نگاه می داشت. همه چیز این ارابه ضخیم بود و سنگین و بدقواره و بی شباهت به یک لولهٔ بزرگ توپ نبود. و اما عبور بیایی گاریها و وسایل نقلیه از آن کوچه ثیر گِل و لای، قشری از گرد و خاک روی چرخها و میلهٔ فلزی و مالبندها نشانده بود، و قسمتهایی از آن نیز به گونهٔ کراهت آوری زنگ زده بود و به رنگی در آمده بود که آن را معمولاً به دیوار کلیسا می مالند. این نیمه ازابه در واقع چوبهایش زیر گِل مانده بود. و فلزّاتش زیر زنگ ناییدا شده بود. در زیر میله قطور و زنگ زدهٔ آن زنجیری آویزان بود آن چنان ضخیم که می توانست جالوت ا را در سیاه چال بهبند بکشد این زنجیر هر بینندهای را به فکر فرو می برد و به یاد شیاطین و جانوران غول پیکر عهد عتیق می انداخت، که بستن دست و پای آنها چنین زنجیری می طلبید. این زنجير فضاي زندان محكومان بهاعمال شاقه را بهذهن مي آورد، و زندانِ سیکلوپ و دیگر غولهای افسانهای را. بنداری این زنجیر از دست و پای غولی باز کرده و زیر آن ازابه در هم شکسته بسته بودند. هُرمِر می توانست يوليفم ارا با آن زنجير ببندد و شكسپير، كاليبان ارا.

چرا این نیمه ارّابه را در این کوچه رها کرده بودند؟ شاید برای راه بند، یا برای آنکه بیشتر زنگ بزند و بپوسد. در نظام کهنِ اجتماعی، بنیادهائی هست که آدمی به گونه ای گذرا به آنها برمی خورد، و دلیلی برای

Galiath.۱ جالوت، جبّاری در فلسطین که چون طالوت به پادشاهی بنی اسرائیل رسید، با جالوت و قوم او جنگید.

Cylopes.۲ غولهای عطیم الجنهای که فقط یک چشم در وسط پیشانی داشتند. Polypheme.۳ از معروفترین غولهای یک چشم که اولیس یگانه چشم او را کور کرد. ۴. Caliban دیوی هولناک و افسانهای در نمایشنامهٔ طوفان از شکسپیر.

حفظ و تداوم آنها نمي يابد.

آن روز عصر دو دختر کوچک، یکی تقریباً هجده ماهه و دیگری سه ساله، روی تکّهای از آن زنجیر که به میله آویزان بود، نشسته بودند. دختر بزرگتر، دختر کوچکتر را بغل کرده بود و آن دو را با پارچهٔ کهنهای به هم بسته بودند، و دو سرِ پارچه را به دو طرفِ زنجیر گره زده بودند تا بچه ها به زمین نیفتند. شاید مادر این دو دختر کوچک روزی این زنجیرهای ترسناک را دیده و با خود گفته بود: «به به! چه چیز خوبی است برای تاب بازی بچه ها!».

و آن دو بچه که روی زنجیر نشسته بودند، لباسشان کمی جلف امّا مرتب بود. با نشاط بودند؛ مثل دو گُل سرخ بودند که از میان آهن بیرون آمده باشند، نگاهشان برق می زد، گونههای باطراوتشان شاداب بود، یکی موهای بلوطی داشت و دیگری موخرمایی بود. درختی که در آن نزدیکی به گُل نشسته بود عطری در فضا می پراکند که به نظر می آمد از وجود آن دو کودک بر می آید. دخترک هجده ماهه شکم کوچک و قشنگش را با صفا و بی خیالی کودکانهاش عربان کرده بود. میلهٔ فلّزی و سیاه و زنگ زدهٔ آن نیمه ازابه، در بالای سر این دو موجود ظریف، که سرشته از شرور بودند و آغشته بهنور، به سقف یک غار ترس آور می ماند. در چند قدمی آن دو، در کنار دَر ورودی مسافرخانه، مادر آن طفل روی سَکویی نشسته بود و ریسمان درازی را، که یک سرش به تاب بمچه ها بسته شده بود، تکان مى داد. اين مادر قيافهٔ ناخوشايندى داشت، امّا در آن لحظات محبّت مادرانه، به او مانند هر انسان یا هر جانوری جلوهٔ ملکوتی می داد. نگاهش را از بچهها برنمی داشت که مبادا از تاب بیفتند. و آن تاب هر بار که می رفت و می آمد، صدایی داشت دل خراش که بی شباهت به یک فریاد خشم آلود نبود. دختر بچهها شاد بودند، و آفتاب غروب با شادی آنها می آمیخت. چقدر جذاب بودند، بنداری از زنجیر دیوها برای فرشتگان تاب درست کرده بودند. و مادر، در آن حال که ریسمان آن تاب را تکان میداد، ترانهای را که در آن ایّام بر سر زبانها افتاده بود، به خلط زمزمه میکرد:

«جنگاوری میگفت که میخواهد آن را ...»

ترانه میخواند و مواظب بچهها بود و بهاطراف خود توجهی نداشت. در این حال که نخستین مصراع ترانه را میخواند، صدایی نزدیک گوش خود شنید که میگفت: «خانم! چه دخترهای قشنگی دارید،»

و او دنبالهٔ ترانه را می خواند: «...برای ایموژین زیبا و مهربانم»

و رویش را گرداند و زنی را در دو قدمی خود دید که بچهای در بغل داشت، و کوله پشتی سنگینی بر پشت.

بچه این زن از ملکوتی ترین موجودات عالم بود، دختری بود دو سه ساله، سر و وضعش به خوبی و آراستگی دخترانی بود که در تاب نشسته بودند؛ لباس قشنگ و رکابی به تن داشت و کلاه ظریف و کوچک او لبهاش با چند ردیف توری زبنت یافته بود. چینهای دامنش بالا رفته بود، و رانهای سفید و سفت و تُپُل او نمایان شده بود. سالم بود و سرخ و سفید، آن طور که هر بینندهای را به هوس می آورد که سیب گونه هایش را گاز بگیرد. چشمان در شتی داشت و مژه های بلند، و به خواب رفته بود.از آن خوابهای سرشار از اطمینان و آسودگی خاطر، که تنها کودکان می توانند به چنین خوابی فرو روند، آن هم در آغوش مادران که تاروپودشان از مهر و محبّت است.

مادر آن بچه، ظاهری داشت فقیرانه و غمزده، سر و وضع کارگری را داشت که دوباره به کار و زندگی روستایی باز می گردد؛ جوان بود، زیبا بود؟ شاید. اما با این حال و روزی که داشت، زیبا نمی نمود. یک حلقهٔ طلایی از گیسوانش گریخته و به چهرهاش دویده بود. گیسوانش را که به نظر پُرپشت می آمد، سفت و محکم زیر یک روسری جمع کرده و

روسری را زیر چانه گره زده بود. اگر می خندید، دندانهای قشنگش نمایان می شد، اما او نمی خندید. چشمانش حکایت از آن داشت که به گریه مُعتاد شده است. رنگ پریده بود و خسته بود و بیمارگون. به دخترش که در آغوش او به خواب رفته بود، با مهر و محبت خاصی نگاه می کرد؛ تنها مادرانی که بچه شان را شیر می دهند، این گونه طفلشان را می نگرند. یک دستمال بزرگ آبی روی شانه انداخته بود؛ شبیه دستمالهایی که آدمهای بیچاره و بیمار با آن بینی خود را پاک می کنند. دستهایش آفتاب سوخته بود و پُر از لکه های سرخ؛ انگشت سبابه اش سفت شده بود و با زخمی از نیش سوزن. پیراهنی کتانی پوشیده بود در زیر شنلی تیره رنگ و ضخیم، و کفشهای گشادی به پا داشت.

این زن فانتین بود.

این زن فانتین بود که به دشواری شناخته می شد. با این وصف، اگر به دقت نگاهش می کردید، متوجه می شدید که زیبایی گذشته اش را هنوز حفظ کرده است. چینِ غم آلودی که به آغاز یک زهرخند می ماند، گونهٔ راستش را ناصاف کرده بود. دیگر از آن آرایش جلف و لباس ابریشمش و نوارهای رنگین، که گویی از شادی و جنون و موسیقی ترکیب شده بودند، اثری و خبری نبود، همهٔ آن چیزها همچون قطرات شبنم بود که لحظاتی در نور آفتاب می درخشند و سپس از بین می روند.

ده ماه از آن روز «شوخ و شنگ» گذشته بود.

و در این ماهها چه گذشته بود؟

بعد از پایان آن ماجرای عاشقانه، گرفتاری او شروع شده بود. فانتین پس از آن روز، دیگر فیوریت و ژزفین و دالیا را ندید؛ مردها رشتهٔ دوستی راگسسته بودند، و زنها نیز پیوند با همدیگر را قطع کرده بودند. پانزده روز بعد از آن قضابا، اگر کسی دربارهٔ دوستی و همدلی آنها با همدیگر چیزی میگفت، با تعجب بهاو نگاه میکردند. دیگر دلیلی برای ادامه دوستی

وجود نداشت. فانتین تنها مانده بود، پدر دخترکش از نزد او رفته بود. و افسوس که این گونه گسستگیها وصله پذیر نیستند. و چون در این مدت به کار کمتر و خوشگذرانی بیشتر عادت کرده بود. با تغییر این وضع گیج شده بود. آشنایی و پیوند با تولومیس باعث شده بود که کار و زحمت را حقیر بشمارد و آنچه را که آموخته بود بهفراموشی بسیارد، و این در را بهروی خود ببندد و منبع درآمد خود را از دست بدهد. فانتین بهزحمت مى توانست بخواند و از نوشتن، تنها امضا كردن را بلد بود. ناچار نزد يك نامه نویس حسرفهای رفت، و از او خواست که نامهای از طرف او به تولومیس بنویسد، و نامه را فرستاد. پس از آن نامهٔ دوم و نامهٔ سوم را فرستاد، که همه بی جواب ماند؛ و یک روز به گوش خود شنید که چند زن در کوچه دخترک او را بههمدیگر نشان می دادند و آهسته به یکدیگر می گفتند: «مردها این جور بچه ها را به فرزندی نمی پذیرند؛ یک دفعه می گذارند و می روند و مُنکر همه چیز می شوندا» و حقیقت نیز جز این نبود. تولومیس بی خبر رفته بود و منکر همه چیز شده بود، و حاضر نشده بودكه اين طفل معصوم را بهفرزندى بپذيرد. روحش كدر شده بود. امّا چه می توانست کرد؟ نمی دانست به کجا برود و به که روی آورد؟

کم و بیش احساس می کرد که در کنار پرتگاه نومیدی، و حتی چیزی ترسناک تر از نومیدی، ایستاده است. به جرأت نیاز داشت، و این جرأت را داشت. به سختیها و دشسوار بها تن داد، و سرانجام به فکر افتاد که به زادگاهش مونتری سورمر، باز گردد، شاید در آنجا آشنایی بیابد که کاری به او بدهد. اما برای این کار، ناچار بود به ترتیبی از فرزند خود، یعنی از محصول عشق و گناه خود، دست بشوید. و جدا شدن از فرزند، دردناک تر از جدا شدن از پدرِ فرزندش بود اما تصمیم نهایی اش را گرفته بود، جرات روبه رو شدن با دشواریها را داشت.

از هر چه زینت و زیور داشت چشم پوشی کرد، لباس کتانی پوشید،

اما لباسهای ابریشمی و توریها و نوارهای رنگین و پارچههای نازک و قشنگ را برای دخترش کنار گذاشت؛ چیزهایی که سایهٔ غرور بود، و نمی خواست تنها مایهٔ فرورش را از دست بدهد؛ و جز آنها، هر چه داشت فروخت. دوبست فرانک به دستش آمد. پس از آنکه بدهیهای ناچیز خود را پرداخت، تقریباً هشتاد فرانک برای خودش باقی ماند. در بیست و دو سالگی، و در یک روز بهاری پاریس را ترک کرد. بچهاش را در بغل گرفته بود. هرکه از کنار او می گذشت، دلش برای او می سوخت. این بغل گرفته بود. هرکه از کنار او می گذشت، دلش برای او می سوخت. این زن در همهٔ عالم کسی جز آن بچه، و آن بچه کسی جز او نداشت. فانتین دخترکش را شیر داده بود. سینهاش گاهی درد می گرفت، کمی هم شرفه می کرد.

و امّا دیگر فرصتی نخواهیم یافت که از تولومیس حرفی بزئیم. در اینجا به اختصار میگوییم که بیست سال بعد، در دوران اعلیحضرت لوئی فیلیپ، از وکلای برجستهٔ دادگستری در شهر خودشان شده بود، و بسیار بانفوذ و ثروتمند، و از مشاوران صاحب نظر قضائی. و در کارِ خود بسیار جدّی، و در عین حال مثل گذشته بسیار خوشگذران.

در اواسط روز فانتین، که پای پیاده به این سفر می رفت، برای رفع خستگی سه چهار «سو»ئی داد و سوار کالسکه های کرایه ای اطراف پاریس شد، و چند فرسنگ آن طرف تر پیاده شد، و پای پیاده به راه خود ادامه داد تا به مؤن فرمی و کوچه بولانژه رسید.

به هنگام عبور از آن سوی کوچه بولانژه، آن دو دختر بچه را در آن تاب غول آسا دید و مجذوب شد، و در برابر شادی رؤیا گونهٔ کودکان پایش سست شد و مکث کرد.

چیزهای جذّاب در دنیا بسیارند. و این دو دختر بچه در حال تاب بازی، برای آن مادر چنان جاذبهٔ ساحرانهای داشتند که لحظاتی ایستاد و با تأثر و هیجان به تماشای آن دو مشغول شد. فرشتگان هر جا که باشند از

نزدیک بودن بهشت خبر می دهند. به ذهنش رسید که مشیّت الهی کلمهٔ «اینجا» را بر فراز این مسافرخانهٔ اسرار آمیز نگاشته است. به نظر او این دو دختر بچه خوشبخت بودند. با تحسین به آنها نگاه می کرد. و این سیر و تماشا چنان اثری در او گذاشته بود که پیش از آنکه مادر آن دو کودک نفسی تازه کند، و مصراع دوم ترانهٔ روز را بخواند، جلو رفت و گفت: «خانم! شما چه بچههای قشنگی دارید.»

حتّی درنده ترین جانوران، اگر دست نوازشی بر سر فرزندشان بکشید، درنده خویی را از دست می دهد و نرم می شود. مادر آن کودک نیز تشکّر کرد، و او را در کنار خود روی سکو نشاند، و آن دو زن به گفت و گو مشغول شدند.

مادر آن دو بچه گفت: «من خانم تناردیه هستم. من و شوهرم صاحب این مسافرخانه ایم.»

و سپس دنبالهٔ آن ترانهٔ روز را زمزمه کرد:

«آن را ميخواهم، من شواليهام

و مىروم بەفلسطىن.»

و این خانم تناردیه، زنی بود موحنایی و فربه و بدقواره؛ از آن زنان بی ملاحظه و گستاخ، و عجیب آنکه دوستدار مطالعه بود. زنی بود با حرکاتی مردانه و خشن. هنوز جوان بود، در حدود سی سال داشت. و اگر از روی سکو بر می خاست و راست می ایستاد معلوم می شد که چه قامت بلند و اندام ستبری دارد، و قد و قواره اش به زنان فروشندهٔ بازار میوه و سبزی می ماند. قطعاً اگر فانتین نخستین بار او را در حال ایستاده دیده بود، توی ذوقش می خورد و به او اعتماد نمی کرد، و داستانی که برای شما نقل می کنیم رنگ و شکل دیگری پیدا می کرد. اما در آن موقع آن زن نشسته بود، و سرنوشت فانتین، بدانگونه که خواهیم گفت، شکل گرفت.

فانتين كه از گردِ راه رسيده بود، داستان خود را بـاكـمى تـغيير و

تحریف، برای خانم تناردیه گفت، و چنین وانمود کرد که زنی است کارگر، شوهرش مُرده، و کارش را از دست داده، و در جست و جوی کار بهزادگاه خود می رود؛ و امروز صبح از پاریس بچه به بغل راه افتاده، و در طی راه مسیر کوتاهی را تا ویل ممویل با کالسکهٔ کرایه ای، و از آنجا تا مؤن فرمی را پای پیاده آمده است، و احساس خستگی می کند. بچه اش نیز درین راه، کمی دنبال او راه آمده، ولی بیشتر در بغل او بوده، و حالا به خواب رفته است.

پس از نقل این داستان، بوسهٔ گرمی از صورت دخترکش برداشت و او را بیدار کرد. بچه چشمهای درشت آبیاش را بهمادر خود دوخت. بهمادرش و بههمه چیز نگاه می کرد و به هیچ چیز توجه نداشت نگاه پاک و شتاب زدهٔ کودکان رازگویِ معصومیت تابناک آنهاست، و شاید به افول شرف و پارسایی ما می نگرند. پنداری خود را فرشته می پندارند و ما را آدمیزاد. کودک پس از چند لحظه به خنده لب گشود، و با آنکه مادر دلش می خواست او را در آغوش خود نگاه دارد، نیرویی رام نشدنی کودک را وامی داشت که خود را رهاکند. به پایین لغزید و ناگهان آن دو دختر بچه را روی تاب دید. درنگی کرد، و برای آشنایی با آنها زبانش را بیرون آورد. خاتم تناردیه دخترانش را از زنجیر باز کرد، و آنها نیز از تاب پایین آمدند، و به بهچه ها گفت: «حالا سه تایی بروید با هم بازی کنید.»

در این سن، بچهها زود با هم انس میگیرند؛ بعد از یک دقیقه، هر سه به گودال کندن در زمین، این بازی محبوب بچهها، مشغول شدند.

کودکِ تازه وارد بسیار شاداب بود. از شادی او معلوم بود که مادر مهربانی دارد. تکه چوبی را برداشته بود و مثل بیلچه آن را بهدست گرفته بود، و با شوق و حرارت گودال میکند؛ گودالی که برای دفنِ یک مگس کافی بود. بچهها حتی اگر گور هم بکنند، شادی می آفرینند.

و آن دو زن همچنان پر حرفی میکردند. خانم تناردیه میپرسید: «اسم دختر کوچولوی شما؟»

-کوز*ت*۱.

گوزت در واقع نامش آفرازی بود، اما مادرش به یاری ذوق دلاوین مادرانه، که ژوزفا را به «پتیا» تبدیل می کند و «فرانسواز» را به «سی لِت»، «افرازی» را هم به «کوزت» تغییر شکل داده بود. و این نوعی دست بردن و تغییر شکل کلمات است که همه دانشمندان علم لغت را گیج و گمراه می کند. مادر بزرگی را می شناسیم، که نام نوهاش تئودور بود، و به او «گنون» می گفت. خانم تناردیه به فانتین اشاره کرد و گفت: «چند سال دارد؟»

\_رفته است توی سه سال.

ــ تقريباً مثل دختر بزرگ من.

و در این هنگام سه دختر کوچولو در کنار هم حیران و مضطرب ایستاده بودند مثل آن که حادثهٔ مهمی روی داده بود. موضوع این بود که کرم درازی از زمین بیرون آمده و آنها را ترسانده بود. و آنها در عین حال مجذوب آن شده بودند. پیشانیهای نرمشان را به همدیگر چسبانده بودند؛

۱. Cosctle کوزت انتقالی است از لغت بونانی آفرازی Euphrasie به لغت لانین، و برای گویش فرانسویان، کوزت از مفهوم یونانی آن، آفرازی، چندان دور نیست. دختر فانتین زیاد حرف می زند، که در معنا نام او همین مفهوم را دارد. هر چند که او جرآت نمی کند در خانهٔ تناردیه ها دهانش را باز کند، اما در کنار ژان والژان زبانش باز می شود و به زیبائی سخن می گوید، و آخرین آرزوی ژان والژان آن است که صدای او را بشنود. ما در فصلی از این داستان می خوانیم که صدای کوزت همچون آوای پرندگان بود، و به نوای موسیقی می ماند. هرچه می گفت نافذ بود و صادق. به تعبیر دیگر له چهٔ مردم پیکار موسیقی می ماند. هرچه می گوید، و احتمال دارد که و یکتوره و گو در سال ۱۸۳۸، در مونتروی سورمر توققی کرده و این نام «شوست» را شنیده باشد.

سه صورت بودند در میان هالهای از نور.

خانم تناردیه با تعجب گفت: «بچهها چه زود با هم دوست می شوند، مثل سه تا خواهرند.»

و این کلام همچون جرقهای بود که ذهن فانتین را روشن کرد. و شاید در انتظار شنیدن چنین چیزی بود. دست خانم تناردیه را گرفت و در چشمهای او خیره شد، و گفت: « حاضرید بچهام را نزد خودتان نگه دارید؟»

خانم تناردیه متعجب شد، و نگاهی به او کردکه نه به معنای موافقت بود و نه مخالفت.

مادر کوزت دنبال کلام خود را گرفت: «ببینید. من نمی توانم دخترم را همراه خودم به زادگاهم ببرم. اگر همراه من باشد، کسی به من کار نمی دهد. مردم شهر ما مضحک و مسخره اند. این خدای مهربان بود که شما را در سر راه من قرار داد. وقتی بچه های قشنگ و تر و تمیز و آرام و خوشحال شما را دیدم، با خودم گفتم که حتماً مادر مهربانی دارند. چه خوب گفتبد که آنها سه تا خواهرند. وانگهی زیاد طول نمی کشد؛ من زود بر می گردم و بچه ام را از اینجا می برم... خانم! حاضرید بچه مرا نگاه دارید؟»

خانم تناردیه گفت: «باید کمی فکر کنم.»

\_من برای این کار ماهی شش فرانک بهشما میدهم.

در این هنگام، صدای مردی از توی مسافرخانه شنیده شد، که میگفت: «ماهی هفت فرانک کمتر نمی شود؛ شش ماهش را هم باید یکجا بدهید.»

> خانم تناردیه گفت: «شش هفت تا می شود چهل و دو.» فانتین گفت: «باشد! می دهم.»

و باز صدای آن مرد بلند شد: «و پانزده فرانک هم باید بدهید برای هزینه های اولیه.»

خانم تناردیه گفت: «جمعاً می شود پنجاه و هفت فرانک،» و در این حال، زبر لب مصراعی از ترانهٔ روز را زمزمه کرد: «جنگاوری می گفت: آن را می خواهم ...»

و فانتین گفت: «پنجاه و هفت فرانک می دهم. من جمعاً هشتاد فرانک دارم. برایم آن قدر می ماند که به شهر خودم برگردم. البته پای پیاده. همین که به آنجا رسیدم و پولی گیرم آمد، بر می گردم و دختر محبوبم را می برم.» و باز هم صدای مرد از توی مسافر خانه بلند شد: «این دختر اسباب و اثاث هم دارد؟»

خانم تناردیه گفت: «این که صدایش را می شنوید شوهر من است.» فانتین گفت: «معلوم است که رخت و اثاث دارد. رخت و لباس خوبی هم دارد؛ مثل همهٔ خانمها، لباس ابریشمی دارد و خیلی چیزها، که همهاش توی کوله پشتی من است.»

باز صدای مرد شنیده شد که میگفت: «هرچه دارد باید اینجا نزد ما بگذارد»

فانتین گفت: «خودم می دانستم که باید این کار را بکنم. مگر می توانم دخترکم را لخت و بی رخت و لباس اینجا بگذارم و بروم؟»

صاحب مسافرخانه، آقای تناردیه، بیرون آمد و گفت: «پس دیگر اشکالی نداردا»

معامله تمام شد. و فانتین آن شب را در مسافرخانه به سر برد و پول را داد و بچه را به آنها سپرد. و کوله پشتی را که بعد از بیرون آوردن رخت و اثاث کوزت سبک تر شده بود به پشت بست و صبح زود پای پیاده به راه افتاد، به آن امید که هر چه زود تر باز گردد. هر چند که مشکل او به آسانی حل شده بود، اما زخمی در جانش نشسته بود.

یکی از همسایگان تناردیهها، که این مادر را در بین راه دیده بود، به خانم تناردیه گفت: «زنی دیدم که گریه می کرد و می رفت؛ مثل این که

قلبش شكسته بود.»

و اما تناردیه بعد از رفتن فانتین به زنش گفت: «صد و ده فرانک بدهی داشتم که امروز باید می پرداختم و پنجاه فرانک کسر داشتم که از این زن گرفتم. اگر امروز این بدهی را پرداخت نمی کردم، مأمور اجرا برای وصول آن می آمد. چه خوب شد که این گرفتاری رفع شد. تو با بچه هات یک تله موش درست کردید و آن را انداختید توی تله.»

زن گفت: «من که از هیج جا خبر نداشتم.»

### طرح نخستین از دو چهره مشکوک

موشی که در این تله افتاد بود بسیار کوچک بود. اماگربه حتی وقتی که موش کوچکی میگیرد خوشحال می شود. تناردیه ها که بودند؟ فعلاً چند کلمه ای در این باره می گوئیم و بعداً این طرح را در جای خود کامل خواهیم کرد.

این موجودات، از طبقه ای بودند فاسد؛ طبقه ای که ترکیب شده بود از افراد خشن و یی فرهنگ و یی ریشه، و اشخاص زیرک و بی چیز؛ جای آنها بین طبقهٔ میانه حال بود و طبقهٔ فقیر و محروم، که بعضی از معایب طبقهٔ میانه حال را دارند و همهٔ مفاسد طبقهٔ فقیر و محروم را؛ بی آنکه غیرت و جوانمردی کارگران را داشته باشند، و صداقت و شرافت طبقهٔ میانه حال را.

این افراد سرشت بدی دارند، و اگر بخت و اقبال به یاری آنها بشتابد، به غول مهیبی تبدیل می شوند. و در این خانوادهٔ تناردیه، زن ریشهای از شرارت داشت، و مرد خمیرهای از رذالت و از هر حیث آمادگی داشتند که در جادهٔ پلیدی و پستی پیش بروند. در عالم کسانی هستند که خرچنگ صفت به سوی تاریکی در حرکتند، و در زندگی به جای آنکه پیش بروند، به عقب برمی گردند، و از آزموده ها و تجربه های خود در راه زشت خویی و بد کرداری یاری می گیرند. این زن و مرد از این دسته بودند؛ خصوصاً

مرد که هر قیافه شناسی را به وحشت می انداخت. هستند افرادی که تنها با یک نگاه می توانید بفهمید که به هیچ روی قابل اعتماد نیستند، و از هر دو سو به تیرگی روی دارند؛ از پس ترس آورند و از پیش پرخاشگر. سایه ای در نگاهشان هست که انعکاسی از درون آنهاست. یک کلمه که از آنها بشنوید و یک حرکت که از آنها ببینید، می توانید اسرار سیاه زندگی گذشته شان را دریابید، و از افکار تیرهٔ آنها برای آینده سر در بیاورید.

این مرد آنچنان که خودش مدعی بود ـ و هر چند کمتر راست می گفت ـ در گذشته در خدمت ارتش بوده و درجهٔ گروهبانی داشته، و در جنگ ۱۸۱۵ نیز شجاعانه جنگیده، که بعداً خواهیم گفت که اصل قضیه چه بوده است. تابلوی بالای سر در مسافرخانهاش را، خود او نقاشی کرده بود، که از هر چیز مختصر سر رشته ای داشت: مختصر و بد.

عصری که از آن سخن میگوییم، از نظر ادبی عصری بود که رُمان کهن کلاسیک، از کِلِه لی ا به لودُویسکا ای تبدیل شد، و کمکم ادبیات به صورت مبتذل و عوام پستد درآمد، و نویسندگانی چون خانم «بارتلمی هادو» جای دوشیزه دوسکودری را گرفتند. و امثال خانم «بورتُن مالارم» جایگزین خانم لافایت و نویسندگانی همانند او شدند. و زنان سرایدار پاریسی این نوع رمانها را با ذوق خود سازگار یافتند. و با مطالعه آنها به شور و شوق می آمدند، و این اشتیاق در جان همقطاران حومه نشین و شهرستانی آنها نیز شعله ور شد. خانم تناردیه نیز از مشتاقان اینگونه رمانها بود، و روح خود را با همین داستانها غذا می داد. و فکرش را در ماجراهای چنان داستانهایی غوطه ور می ساخت. این مطالعات، تا وقتی که جوان بود و حتی در سالهای بعد، در مقابل شوهرش، که مرد

۱. Clelie رُمانی است از دوشیزه دوسکودری de Scuderi

<sup>2.</sup> Lodoiska

<sup>3.</sup> Barthelemy Hadot

<sup>4.</sup> Bournon Malarm

<sup>5.</sup> Lafayette

فرومایه ای بود، به او نوعی امتیاز می بخشید، و او خود را صاحب فکر می پنداشت. شوهر او هم مردی بود هوشمند، و در عین حال بدذات. با سواد بود، امّا نه آنقدر که از قواعد زبان سر در بیاورد؛ خشن بود و در عین حال در شرار تهایش ریزه کاریها و ظرافتهایی داشت. و گاهی احساساتی می شد. کتابهای پیگولبرون ارا می خواند، و به اصطلاح خودش، در مورد چیزهایی که «بایسکس ار تباط داشت» کودن و بی اطلاع بود. زنش که ده پانزده سال از او کوچکتر بود، بعد از آنکه جوانی را پشت سر گذاشت، و بسه تعبیر ایس نوع رمانها، «گیسوانش ژولیده شد و رنگ خاکستری می گرفت، و مه ژر ای پاملا از او کوچکتر بود، بعد از آنکه جوانی را پشت سر گذاشت، و می گرفت، و مه ژر ای پاملا را از میدان بیرون کرد»، به صورت زنی در آمد خیله و بد جنس، که لذّت رمانهای ابلهانه را هنوز احساس می کرد ۴. و آن رمانها در زندگی او بی تأثیر نماند، زیرا به تقلید، نام اپونین و را برای دختر بزرگش انتخاب کرد. و در نظر داشت دختر کوچکش را «گلنار» بنامد، ولی منصرف شد، و نمی دانم به تأثیر کدامیک از رمانهای دوکری ـ دومنی ۱، او منصرف شد، و نمی دانم به تأثیر کدامیک از رمانهای دوکری ـ دومنی ۱، او

### 1. Pigault - Lebrun

۲. Megere، ربّهالنوع رومی با موهای ژولیده و طرّههای مار مانند.

۳. Pamela ، رُمانی از ریچاردسون نویسندهٔ انگلیسی، که قهرمان اَن خدمتکار جوانی است بهنام پاملا.

۴. ویکتور هوگو در ده دوازده سالگی همان نوع رسانهایی را میخواند که تناردیهها میخواندند (ایو گه.).

۵. Bponine نام اپونین علاوه بر آنچه ویکتور هوگو مینویسد در تاریخ و ادب سوابق دیگری نیز داشته است. از جمله نام یکی از زنان مشهور قوم «گُل» بوده است که با شوهرش ژولیوس سابلیتوس، از دست دشمنان گریخت و در غاری پنهان شد. همچنین اپونین نام یکی از زنان درباری بوده است در منظومهٔ مشهور «سازهای کوچک» اثر بؤولر، کمه در سال ۱۸۵۱ آن را بهویکتورهوگو پیشکش کرد. علاوه بر تمام این قضایا، ویکتورهوگو شاعر بود، و فانتین و اپونین، و بمدها لئوپلدین، هم قافیه بودند! (اپو گ.).

این نکته را هم در ضمن بگوییم که هر چند آن عصر را دوران هرج و مرج نام داده اند، اما همه چیز آن دوران مضحک و مسخره نبود؛ در کنار استذالگرائیهای خیال پرستانه، تغییرات و تحولاتی نیز در جامعه احساس می شد. و ما امروز می بینیم چه بسا فرزندان گاو چرانها که نامهای اشرافی دارند مانند آرتور و آلفرد و آلفرونس؛ و بر عکس اشرافی با القاب کنت و ویکنت البته اگر کنت ویکنتی باقی مانده باشد که نامهای مردم عادی، مثل توماس، ویی بر، وژاک را برای خود و فرزندانشان انتخاب کرده اند. و این تغییر و تحول اجتماعی که مردم عادی نامهای «دهن پرکن و اشرافی» داشته باشند، و اشراف نامهای روستایی و عوام پسند، در آن عصر نیز مرسوم شده بود، و خانم تناردیه هم به دنبال همین تحول، برای دخترانش نامهای ظریف و دلپسند انتخاب کرده بود، و در هر حال این گونه دگرگونیها نوعی تلاطم است. و حرکتی است به سوی برابری طبقات. و همهٔ این زیر و رو شدنها، نسیم تازهای بود که از هر سو می وزید، و در عمق این تلاطم دلخواه، تاثیرات شگرف انقلاب فرانسه می وید،

برای ترقی و پیشرفت، تنها شرارت کفایت نمیکند. مسافرخانهٔ تناردیه ها وضع بد و دشواری داشت. تناردیه با آن پنجاه و هفت فرانکی که از آن مسافر گرفته بود، توانسته بود از واخواست شدن سند بدهی اش جلوگیری کند، و اعتبار امضای خود را نگاه دارد. در ماههای بعد نیز برای پرداخت بدهیهایش در مضیقه بود، و زنش رخت و اثاث کوزت را در یک بنگاه کارگشایی به گرو گذاشت و مبلغ شصت فرانک گرفت. و بعد از پرداخت بدهیها از این مبلغ هم چیزی باقی ماند. تناردیه ها کوزت را بهچشم بچهای نگاه می کردند که از راه صدقه و نوع دوستی نزد خود نگاه داشته اند. در نتیجه کمکم رفتارشان با او حوض شد. و چون دیگر رخت و لباس نداشت، دامنها و پیراهنهای کهنهٔ دو دختر کوچکشان را به او می پوشاندند و او ناگزیر ژنده پوش شد. پس مانده های غذایشان را به او می دادند که از غذای سگ بهتر و از غذای گربه بدتر بود. وانگهی سگ و گربه با او هم سفره بودند. کوزت در زیر میز با سگ و گربه غذا می خورد، و در کاسهٔ چوینی مانند ظرف غذای آنها.

۱. ویکتور هوگو در جایی دیگر نیز به کلمهٔ Alouette، (چکماوک) روی می آورد، و در فصلی از مادری به نام لوئه Louet، سخن می گوید که دختری دارد به نام آنا \_ آناگوئه \_که او را آلوئث (چکاوک) می نامند (ایو \_گ.).

مادر کوزت، که در فصلهای بعد وضع و حالش را شرح خواهیم داد، در مونتروی سورمر ماندگار شده بود و هر ماه برای آنکه از حال و روز فرزندش خبری پیدا کند نامهای می نوشت ـ یا بهتر بگوییم برای او می نوشتند ـ و تناردیه مرتباً در جواب می نوشت که «وضع او عالی است!» وقتی که شش ماه اول به پایان رسید، فانتین هفت فرانک بابت ماه هفتم فرستاد. و از آن پس هر ماه این مبلغ را می فرستاد. هنوز یک سال تمام نشده بود که غُرولند تناردیه شروع شد که «خانم، چه لطفی در حق ما می فرمایندا با این هفت فرانک ناقابل چه کار می شود کرد؟» و نامهای نوشت و ماهی دوازده فرانک مطالبه کرد. مادر کوزت که گمان می کرد دخترش در جای خوب و آبرومندی است و «وضعش عالی است»، قبول کرد و دوازده فرانک فرستاد.

و امّا هستند کسانی که در یک جاکینه توزی می کنند و در جای دیگر مهرورزی. زن تناردیه از اینگونه افراد بود؛ از یک طرف دخترانش را تا حد پرستش دوست می داشت، و از طرف دیگر با دختر غریب تا سر حلّه امکان دشمنی می کرد. و تصّور چنین چیزی غمانگیز است که چرا باید یک مادر این قدر پلید و بد سرشت باشد. با آنکه کوزت در این خانه جایی نمی گرفت، آن زن می پنداشت که جای بچههایش را تنگ کرده است، و هوایی را که بچههایش در آن نفس می کشند کاهش داده است. این زن مانند بسیاری از همجنسهایش مقداری بوسه و نوازش و مقداری دشنام و کُتک در چنته داشت، که باید آنها را هر روز به ترتیبی به مصرف می رساند. شاید اگر کوزت در آن خانه نبود، همه را خرج دختران دلبند خویش می کرد، اما وجود این دختر غریب باعث شده بود که هر چه دشنام و کتک در چنته دارد نثار او کند، و بوسه و نوازش را برای جگر گوشگان خود بگذارد. کوزت هر چه می کرد رگبارِ تنبیه و مجازات بر مرش فرو می بارید. این موجود دوست داشتنی و ناتوان، که هنوز از گویدگار و آفریده های او چیزی نمی دانست، در این خانه نصیبی جز تنبیه قریدگار و آفریده های او چیزی نمی دانست، در این خانه نصیبی جز تنبیه

و بد خلقی و دشنام شنیدن و کتک خوردن نداشت، و در کنار خود دو مخلوق کوچک دیگر را می دید که همانند او بودند، اما در فروغ نوازش بار سپیده دم می زیستند.

زن تناردیه در رفتار با کوزت ذاتِ بد خود را نشان می داد. اپونین و آزلما، دختران او نیز، بد ذات شده بودند؛ بچهها در این سن، رونوشتی هستند از مادرشان با قطع و اندازهٔ کوچکتر.

یک سال گذشت. و پس از آن سالی دیگر.

مردم دهکده بههمدیگر میگفتند: «تناردیه ها چه آدمهای خوب و مهربانی هستند. با آنکه خودشان از مالِ دنیا چیزی ندارند، دختر فقیری راکه در خانه شان جا مانده، نگهداری میکنند».

دهکده نشینان گمان می کردند که مادری آن بچه را در خانهٔ آنها جا گذاشته و گریخته است. از سوی دیگر تناردیه، معلوم نبود از چه راهی متوجه شده بود که این بچه از ازدواج مشروع و قانونی به وجود نیامده، و شاید به همین دلیل مادرش اصرار دارد که او را از نظر دیگران پنهان نگاه دارد، و همین اطلاعات باعث شد که نامهای به فانتین بنویسد و از او ماهی پانزده فرانک مطالبه کند؛ و بهانه اش این بود که این «مخلوق» بزرگ شده و پانزده فرانک مطالبه کند؛ و بهانه اش این بود که این «مخلوق» بزرگ شده و پر می خورد. و در این نامه تهدید کرده بود که بچه را از خانهٔ خود بیرون خواهد کرد، و مداوم می گفت: ۱۱ گر این زن حوصله ام را سر ببرد، توله اش را می اندازم بیرون، تا همه کس سندِ رسوایی اش را ببیتند. این زَنک باید ماهانه را بالا بردا. ۱۵ و مادر کوزت پانزده فرانک را قبول کرد و فرستاد. و سال به سال کوزت بزرگتر می شد و تیره روزی اش بیشتر.

تا وقتی که کوزت کو چکتر بود. سپر بلای دو بچه دیگر بود. اما همین که کمی بزرگتر شد، یعنی پیش از آنکه پنج ساله شود، خدمتکار خانه شد. پنج ساله و خدمتکارا شاید بگویید که محال است؛ اما محال نبود و متأسفانه حقیقت داشت. رنج آدمی از هر سن و سالی می تواند آغاز شود. مگر ماجرای محاکمهٔ «دومولار» را در همین روزها نشنیده ایم که یتیم بود

و جنایتکار شده بود. و مدارک و شواهد رسمی نشان می داد که از پنج سالگی بی سرپرست شده بود، و از همان موقع نان خودش را در می آورد و دزدی می کرد.

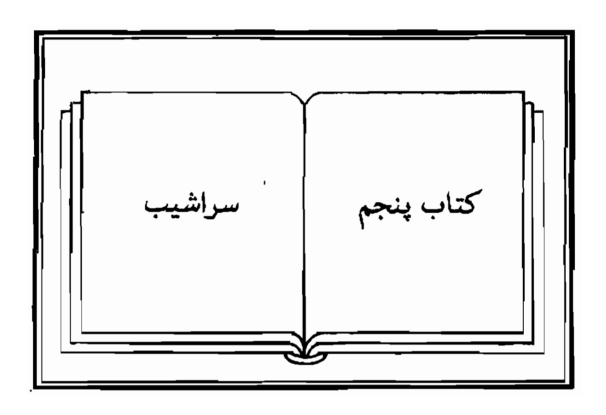
کارهای سختی را به عهده کوزت گذاشته بودند، جارو کردن اتاقها و حیاط و کوچه، شستن ظرفها، و حتی جا به جا کردن بارهای سنگین از وظایف او بود. تناردیه ها به خود حق می دادند که با کوزت چنان رفتاری داشته باشند «زیرا مادر او که همچنان در مونتری سورمر بود، دیگر ماهانه را مرتب نمی پرداخت، و گاهی ماهانه چندین ماه به تأخیر می افتاد. بعد از سمه سال، اگر این مادر به مون فرمی، می آمد، دیگر نمی توانست بچهاش را بشناسد. آن کوزت زیبا و شاداب و باطراوت سه سال پیش، لاغر شده بود و رنگ پریده، و نمی دانم چرا همیشه مضطرب بود و دل وایس، تناردیه ها می گفتند: موذی و آب زیر کاه است!

ظلم او را بد خلق و فقر او را زشت کرده بود. از زیبایی چیزی در او نمانده بود، جز چشمهای درشت و قشنگ، که آن هم پر از خم بود؛ زیرا چشمهای درشت جای بیشتری برای غم دارند.

در زمستان، این طفل معصوم که هنوز بیش از شش سال نداشت، لباس کرباسی کهنه و سوراخ سوراخ می پوشید. پیش از طلوع آفتاب، جاروی بزرگ به دست می گرفت و کوچه را رفت و روب می کرد. و در آن حال قطره های اشک در چشمهای در شتش برق می زدند.

در آن دهکده او را چکاوک نام داده بودند. مردم که دوست دارند با رمز و کنایه حرفشان را بزنند، این دختر کوچولو را، که از یک پرنده چندان بزرگتر نبود و ترسان و لرزان هر روز صبح زودتر از همهٔ اهل خانه و دهکده از خواب بیدار می شد، و پیش از سپیده دم در کوچه بود یا در دشت و کشتزار، چکاوک نام داده بودند.

اما این چکاوک بینوا، نغمه سرایی نمی کرد.



### داستان پیشرفت در ساختن مهرههای سیاه

راستی آن مادری که مردم در مُون فرمی دربارهٔ او میگفتند: فرزندش را رها کرده و رفته است، کجا بود و چه می کرد؟

فانتین بعد از آنکه کوزت کوچولو را نزد تناردیههاگذاشت، راهِ مُونتروی سورمر ارا در پیش گرفت.

و بهیاد بیاوریم که این ماجرا در سال ۱۸۱۸ روی داد.

ده سال پیش، از آن شهر بهپاریس رفته بود. در این ده سال چهرهٔ مونتروی سورمر تغییر یافته بود، و در این مدت که فانتین در یک سراشیبی تند از آخوش این گرفتاری به آخوش آن گرفتاری می دوید، زادگاه او به سوی ترقی رفته بود.

تقریباً از دو سال پیش، نوعی صنعت در این شهر رونق بافته بود؛ معمولاً اینگونه چیزها در یک شهر کوچک حادثهٔ بزرگی بهحساب می آید.

شرح این جزئیات اهمیّت دارد، و به گمان ما بسط این مطلب بی فایده نیست. ما تا آنجاکه لازم باشد، به شرح آن خواهیم پرداخت.

۱. انتخاب این شهر به عنوان زادگاه فانتین، و جایگاه کار و فعالیّتِ ژان والژان، تـصادفی
نبوده است. ویکتور هوگو در چهاردهم سپتامبر ۱۸۳۷ از آن حدود گذری کـرده، و بـا
ویژگیهای این شهر آشنایی داشته است (ایو ـگ).

در مونتروی سورمر از دیرباز صنعتی مرسوم بود، به تقلید از ساخت کهربا در انگلستان، و مهرههای سیاه در آلمان. و این صنعت به علت گرانی مواد خام، که در کارکرد اثر می گذاشت، چندان رونق نداشت. امّا در آن موقع که فانتین به مونتروی سورمر بازگشت، صنعت ساختِ مُهرههای سیاه در این شهر تغییر عمده ای یافته بود.

در اواخر سال ۱۸۱۵، یک مرد ناشناس به این شهر آمده و به فکر افتاده بود که از صمغ لاک به جای آنگم ۲ در این صنعت استفاده کند، و در سساخت دست بسند و النگوهای زنانه، حلقه های متحرّک نیمه باز را جایگزین لحیم شدهٔ فلزی سازد، و همین ابتکار کوچک، درحقیقت به گونه ای اعجاز آور در این صنعت اثر گذاشت، و سه فایده داشت: اوّل، قیمت موادِّ خام پایین آمد، و دستمزدها را بالا برد، که به نفع کارگران و مردم آن منطقه بود؛ دوّم، جنس مرغوبتری با قیمت ارزانتر دراختیار خرید اران گذاشت، که به نفع مشتری ها بود؛ سوّم، فروش بیشتر شد و درآمد سه برابر، که به نفع کارخانه دار بود.

در کمتر از سه سال، صاحب این ابتکار ثروتمند شد، و عدهای در سایهٔ نوآوری و تلاش او بهرفاه و ثروت رسیدند. امّا این مرد در این منطقه غریب بود و کسی از اصل و نَسبِ او خبر نداشت، و کسی نمی دانست که پیش از آمدنِ به این شهر چه می کرده است.

میگفتند که این مرد به هنگام ورود به ایس شهر اندوختهٔ کمی، در حدود چند فرانک داشته است. و آن اندوختهٔ مختصر را برای عملی کردن

کهربا، صمغ درختی است که متحجر شده و به صورت سنگ درآمده است، و از آن زیورآلات و بعضی وسایل دیگر می ساختند، و در قدیم بسیار گرانیها بود (نقل از کستاب گوهرها، نوشتهٔ بحیی ذکاء).

۲. صمغ و مادهٔ چسبنده و لزجی که از درختان بهبیرون سی تراود و در بسوابسو هسوا
 به صورت جامد درمی آید.

فکر و ابتکار خود به کار انداخته، و در نتیجه هم خود به ثروت رسیده، و هم در ترقی و رفاه آن منطقه تأثیر گذاشته است.

و میگفتند که در موقع ورود بهمونتروی سورمر، سر و لباس و طرز رفتار و گفتارش به یک کارگر شباهت داشته است.

و میگفتند که مرد ناشناس در یک شامگاه ماه دسامبر، با کولهباری بر دوش و عصای گره داری در دست، قدم به این شهر گذاشته، و از قضا در همان وقت ساختمان ژاندارمری در آتش می سوخته، و شعلهٔ آتش تا آسمان سرمی کشیده است. مرد تازه وارد خود را در میان آتش انداخته، و دو فرزند رئیس ژاندارمری را از مرگ نجات داده بود؛ و این ماجرا باعث شده بود که ژاندارمها ورقهٔ شناسایی اش را مطالبه نکنند.

از آن هنگام همه او را بابا مادلِن ، یا آقای مادلِن می نامیدند و او را به این نام می شناختند.

مردی بود تقریباً پنجاه ساله. مهربان بود و چنین می نمود که مُدام با افکار خود مشغول است. بیش از این چیزی از او نمی دانستند.

بههمّت و ابتکار او، صنعت در مونتروی سورمر رونق بسیار یافته بود، و این شهر به صورت مرکز مهّم تجارتی درآمده بود. اسپانیا، که به کهربا نیاز داشت، هر سال مقدار زیادی از آن مهره ها را به اینجا سفارش می داد، و مونتروی سورمر در این محدوده تقریباً با لندن و برلن به رقابت برخاسته بود. درآمد بابا مادلن آنقدر زیاد بود که در سال دوّم توانست کارخانه ای با دو کارگاه جداگانه بسازد؛ یکی برای مردان و دیگری برای زنان. و هرکس که گرسنه بود و بی کار، به این کارخانه روی می آورد و اطمینان داشت که به کار و نان دست خواهد یافت. بابا مادلن از کارگرانِ مرد، اخلاق و رفتار خوب تسوقع داشت و از کارگرانِ زن عفت و نجابت؛ و از همهٔ آنها درستگاری و صداقت. کارگاههای زن و مرد را از همدیگر جدا کرده بودند تا هیچ کدام زمامِ عقل را از دست ندهند. آقای مادلن تنها در این مورد انعطاف ناپذیر بود، و این، تنها چیزی بود که در آن اغماض نمی کرد و تعصّب به خرج می داد. سختگیری او به آن علّت بود که مونتروی سورمر دارای یک پادگانِ نظامی بود، و برای فساد و گمراهی آمادگی فراوان داشت. جمعاً آمدن او به این شهر مایهٔ سعادت بود و حضورش سرچشمهٔ دارای یک پادگانِ نظامی بود، و برای فساد و گمراهی آمادگی فراوان داشت. جمعاً آمدن او به این شهر مایهٔ سعادت بود و حضورش سرچشمههٔ دارای یک بادگانِ نظامی بود، و برای فساد و گمراهی آمادش سرچشمههٔ

برکت. پیش از ورود بابا مادلن، همه چیز در این شهر رو بهزوال می رفت، و حالا همه چیز رونق یافته، و محیط سالمی برای کار فراهم شده بود. بازار داد و ستدگرم شده بود، و در همه حال شهر پر از شور و حرارت بود. بیکاری و بدبختی دیگر وجود نداشت، و جیبی نبود که اندک پولی در آن نباشد، و خانهای نبود که کمی شادی در آن راه نیافته باشد.

بابا مادلن هرکسی را برای کار در کارخانهاش میپذیرفت، امّا در شروع کار به آنها توصیه میکرد: سعی کنید در باشرفی باشید! سعی کنید زن باشرفی باشید!

و همچنانکه گفتیم، بابا مادان مرکز و محور کار و تلاش در آن شهر بود، و خود نیز به ثروت رسیده بود. امّا عجیب بود که این مرد که به هر حال بازرگان بود و صاحبِ کارخانه، چنین می نمود که هدف و منظور نهایی اش جمع آوری مال نیست؛ و به نظر می آمد که بیش از آنکه در بندِ کسب ثروت باشد، در فکر رفاه و سعادت دیگران است. در سال ۱۸۲۰ مبلغی در حدود ششصد و سی هزار فرانک موجودی او بود در بانک لافیت. امّا پیش از آنکه چنین مبلغی را در حساب خود بگذارد، بیش از یک میلیون فرانک برای رفاه مردم شهر و کمک به نیاز مندان خرج کرده بود.

بیمارستان شهر چهار تخت بیشتر نداشت، و او شش تخت برآنها افزود، و هزینهٔ بیمارانش را به عهده گرفت. در آن هنگام مونتروی سورمر بهدو قسمت بالا دست و پایین دست تقسیم می شد؛ و او در قسمت پایین دست منزل داشت. این بخش تنها یک مدرسه داشت که ساختمان آن فلاکتبار و نیمه ویران بود. او دو مدرسه در این قسمت از شهر ساخت؛ یکی برای دختران و دیگری برای پسران، و به معلمان این مدرسه ها دو برابر حقوق دولتی شان از جیب خود کمک معاش می پرداخت. روزی در جواب کسی که از کار او تعجب کرده بود، گفت: «در مملکت بیش از هر

چیز به مُربّی و معلّم باید توجه داشت». و به هزینهٔ خود برای بینمان پرورشگاهی درست کرده بود که تا آن وقت در فرانسه بی سابقه بود، و صندوقی نیز برای حمایت از کارگران پیر و معلول به وجود آورد. و چون کارخانهٔ او در مرکز شهر بود، در پیرامون آن کوی جدیدی ساخته شد که عدهٔ زیادی از زحمتکشان فقیر در خانه های آن جایی برای زندگی یافتند، و او یک داروخانهٔ رایگان در این کوی بنیاد نهاد.

در ابتدا بعضی از ساده دلان به کارهای او شک داشتند؛ می گفتند: «آدم جسوری است که می خواهد جیبش را پر کند.»، و هنگامی که دیدند او بیش از هر چیز در فکر رفاو مردم و ترقی آن منطقه است، می گفتند: «بلندپرواز است و جاه طلب.» و عدّهٔ دیگری نیز به این گمان که جاه طلب است و در پی عنوان و مقام، بیمناک شدند و در برابر او موضع گرفتند. بابا مادلن مردی بود مذهبی، و آداب و مراسم دینی را به جا می آورد؛ کاری که در آن ایّام چندان مرسوم نبود. او هر پکشنبه در مراسم دعاخوانی و شکرگزاری کلیسا شرکت می کرد. و امّا نمایندهٔ آن شهر، که هیچ رقیبی را تحمّل نمی کرد، کمکم از مذهب گرایی آقای مادلن به و حشت افتاد. او که عضو مجلس قانونگذاری امپراتوری بود و از نظر مذهبی مرید و پیرو فوشه ۱، و از هر حیث با او همراه و هم عقیده بود، در اتاق در بسته نام خدا را با مسخرگی به زبان می آورد و در انظار خود را متعصب در مذهب نشان می داد. در این وقت که می دید کارخانه دار ثروتمند شهر آداب مذهبی را به جا می آورد و ساعت هفت صبح به مراسم دعاخوانی می رود، او را به جا می آورد و سعی می کرد در این راه از او رقیب احتمالی خود به حساب می آورد و سعی می کرد در این راه از او را

۱. Fouché ژزف فوشه، سیاستمدار فرانسوی (۱۷۵۹ مراه) به علت کشتاری که در شهر لیون به راه انداخت، به نام «قصاب لیون» معروف شده است. در دوران ناپلئون وزیر پلیس بود، در دوران حکومت صد روزهٔ ناپلئون به او خیانت کرد؛ در دوران «بازگشت سلطنت» نیز به وزارت رسید.

سبقت بگیرد. از اینرو یک کشیش یسوعی را یافت، و هر هفته نه تنها در کلیسا نزد او به مراسم دعاخوانی می رفت، بلکه در مراسم دعای عصرگاهی نیز شرکت می کرد. جاه طلبی در این ایّام به معنای درست آن نوعی مسابقهٔ دو بود که عدّهٔ زیادی در آن شرکت می کردند و تا پای گنبد ناقرس کلیسا می دویدند. امّا به هر روی، این مسابقهٔ دو به نفع فقیران و نیازمندان تمام شد. زیرا این نمایندهٔ محترم در این رقابت، دو تختِ دیگر به تختها به دوازده رسید.

در این گیر و دار در ۱۸۱۹، یک روز صبح در تمام شهر این شایعه بر سر زبانها افتاد که با معرفی فرماندار، پادشاه در حکمی آقای مادلن را، به پاس خدماتش به سِمَتِ شهردار مونتروی سورمر منصوب کرده است. کسانی که او را جاه طلب می نامیدند، این شایعه را شنیدند و با ذوق و شوق گفتند: «آی! ... دیدید که درست می گفتیم!». و همهٔ مردم شهر با این شایعه به شور و هیجان آمدند. و این شایعه حقیقت داشت. چند روز بعد این خبر را در روزنامهٔ رسمی مؤنیتور به چاپ رساندند. و روز بعد آقای مادلن از قبول این مقام سر باز زد.

در همین سال ۱۸۱۹، مصنوعات کارخانهٔ مادلن را در نمایشگاه صنعتی به نمایش گذاشتند. و هیأت داوران، ابتکار و کشف صنعتی آقای مادلن را طی گزارشی به اطلاع پادشاه رساندند، و پادشاه حکم داد که نشان مشهور لژیون دونور ا به او اعطاء کنند. امّا مادلن نشانِ افتخار را نیز نیذیرفت.

قطعاً راز ناگفتهای در زندگی او بود. و امّا اشخاصِ ساده دل که از کارهای او سر درنمی آوردند، این بار گفتند: «هرچه باشد، مرد ماجراجویی است.»

۱. Légion d'honneur تشانی است که در نوزدهم مِه سال ۱۸۰۳ به فرمان ناپلئون بناپارت برای تشویق خدمتگذاران برقرار شد، و هنوز معمول است.

و هرچه بود، مردم آن منطقه مدیون او بودند. آن همه پیشرفت بر ائر همّت و ابتکار او به دست آمده بود. حضور او در آن سامان چنان مؤثر بود که هرکس در قضاوت نهایی به تجلیل از او می پرداخت؛ و آنقدر خوب و مهربان بود که در آخرین تحلیل هرکس به او دل می بست. کارگرانش او را ستایش می کردند، و او این ستایش را با نوعی وقار اندوهناک می پذیرفت. و امّا بعد از آنکه به ثروت و مکنت رسید، افراد سرشناس و صاحبنام جامعه نیز با احترام از او نام می بردند. در شهر به نام آقای مادلن مشهور شده بود، و کارگرانش او را بابا مادلن می نامیدند، و او این نام را بیشتر می پسندید. ثروتمندی اش باعث شده بود که همهٔ بزرگان او را به مجلس و محفل خود دعوت کنند؛ و درهای محافل اشرافی که در نخستین روزها مدروی صنعتگرانی چون او بسته بود، پس از ثروتمند شدن، همهٔ آن درها به روی او گشوده شد. زمامداران هزارگونه عنوان و امتیاز به او می دادند، و او به اینگونه چیزها بی اعتنا بود.

این بار نیز ساده دلان خاموش نماندند و گفتند: «مردی است عامی و بی فرهنگ، کسی نمی داند از کجا آمده، از آداب مماشرت با بزرگان چیزی نمی داند، و اصلاً معلوم نیست که خواندن و نوشتن بلد باشد.»

یاوه گویان و قتی که دیدند پول درمی آورد، گفتند که تاجر است؛ و قتی که دیدند که پولش را برای رفاه مردم خرج می کند، گفتند که جاه طلب است؛ و قتی که دیدند به افتخارات پشت می کند، گفتند که ماجراجوست؛ و قتی که دیدند حاضر نیست به محافل بزرگان برود، گفتند بی ادب و وحشی است.

در سال ۱۸۲۰ پنج سال بعد از ورود او بهمونتروی سورمر، خدماتش به کشور چنان برجسته و نمایان بود، که همه بهاتفاق از پادشاه درخواست کردند که او را باردیگر به سِمَت شهردار مونتروی سورمر منصوب کند. و شاه این حکم را امضاء کرد، و بار دیگر آقای مادلن زیر بار نرفت. امّا همه

دست به دستِ هم دادند تا او را به قبول این مقام راضی کنند. فرماندار از او خواهش کرد. بزرگان شهر نزد او رفتند و خواهش و تمنّا کردند. مردم کوچه و بازار با اصرار از او خواستند که این کار را بپذیرد، و سرانجام او در مقابل اینهمه اصرار ناچار به تسلیم شد. و امّا چیزی که پیش از همه در تغییر رأی او تأثیر گذاشت، اعتراضِ خشم آلود یک پیرزن فقیر بود، که در کوچه، نزدیک در خانهٔ محقرش ایستاده بود، و فریادزنان میگفت: «شهردار اگر خوب و باشرف باشد به دردِ دلِ مردم می رسد. حالا که همه خواهش می کنند، آدم خوبی مثل شما حق ندارد از خدمتِ به مردم کنار بکشد!»

و این سوّمین مرحلهٔ صعود او بود. بابا مادلن، آقای مادلن شده بود، و آقای مادلن، شهردار.

### سپردهٔ او در بانک لافیت

بابا مادان، همچون روزهای اوّل، زندگی سادهای داشت؛ موهایش خاکستری شده بود، نگاهش جدّی بود، دستهایش پینه بسته بود مثل کارگران، و چهرهاش متفکّر مانند اندیشمندان. معمولاً کلاهی لبهپهن بر سر میگذاشت و رِدُنگتی میپوشید از ماهوتِ ضخیم، و دکمههایش را تازیر گلو میبست. وظایف یک شهردار را تمام و کمال انجام می داد، و هر وقت از کار فارغ می شد به تنهایی و گوشه گیری پناه می برد. با کمتر کسی همکلام می شد. از تکلفات پرهیز می کرد. در راه بههر که می رسید سلامی می گفت و به شتاب از او دور می شد. برای آنکه ناچار نباشد چیزی بگوید لبخند می زد. و برای آنکه ناچار نباشد لبخند بزند، بذل و بخشش می کرد. زنها دربارهٔ او می گفتند: «مردم گریز است.» تنها تفریحش فدم زدن و گردش در دشت و کشتزارهای اطراف بود.

تنها غذا میخورد، و در آن حال کتابی در کنارِ سفرهاش باز میکرد و میخواند. کتابخانهٔ خوب و کوچکی داشت. مطالعه را دوست می داشت، زیرا کتاب دوستی است خاموش و مطمئن. هرچه بر ثروتش افزوده می شد، وقت بیشتری برای فراغت پیدا میکرد. از وقتی که به مونتروی سورمر آمده بود، سال به سال بر اثر مطالعه بهتر و گزیده تر و دلچسب تر

۱. redingote قسمى جامهٔ مردانه مثل بالتو، از كُت بلندتر و كُل و كشادتر.

سخن میگفت.

به هنگام گردش گاهی تفنگی با خود می بُرد، امّا کمتر تیر می انداخت و اگر تصادفاً تیری می انداخت، چنان دقیق به هدف می زد که بینندگان را می ترساند. هرگز جانور بی آزاری را شکسار نمی کرد و هرگز به سوی پرندگان کو چک تیر نمی انداخت.

هرچند که دیگر جوان نبود، بسیار زورمند بود، و گاهی که ناگزیر برای کمک به دیگران زور بازویش را به کار میگرفت، همه را شگفتزده می کرد. مردم به چشم می دیدند که اسبی را که به زمین افتاده، از جا بلند می کند، چرخ کالسکهای را که در گل فرو رفته، بیرون می کشد. و شاخهای گاو گریزپایی را با دو دست می گیرد و او را از حرکت باز می دارد. وقتی که از خانه بیرون می رفت، جیبهایش پر از پول بود، و در بازگشت حتّی یک سکّه در جیبهایش پیدا نمی شد. وقتی که به روستایی می رسید، بچههای فقیر، خُرم و خندان، مانند ابری از مگسها، دُور او جمع می شدند.

مردم با مشاهدهٔ رفتار و کردارش حدس می زدند که در گذشته در روستا زندگی می کرده، زیرا از همهٔ رموز کشاورزی اطلاع داشت، و چیزهای زیادی به دهقانان می آموخت، به آنها یاد می داد که برای نابود کردن زنگی گندم، کف انبار را کمی آب بپاشند، و در شکاف تختههای انبار آب نمک بریزند. و به آنها یاد می داد که با آویزان کردن نوعی گل سیر به در و دیوار و سقف خانههای روستایی می توان شیشهٔ گندم را از بین برد. برای مبارزه با آفاتی چون تلخک و سیاهه و سفیدک و گیاهان هرز و گندم خوار، دستورهایی داشت، و به دهقانان یاد می داد که اگر روزی چند ساعت بچه خوکی را در لانهٔ خرگوشها جای بدهند، بوی آن باعث می شود که خوشها دیگر به این لانه ها نز دیک نشوند.

یک روز گروهی از روستاییان را دید که بهاتفاق گزنه اها را از ریشه

۱. Ortie گزنه، گیاهی است از رستهٔ دولپهای های بی گلبرگ و با اقسام گوناگون. برگهای

می کندند و روی هم می انباشتند. بابا مادلن به تودهٔ گزنه های روی هم انباشته نگاهی کرد و بهروستاییان گفت: «اگر می دانستید که این گزنه ها چه فایده هایی دارند، آنها را ریشه کن نمی کردید. اگزنه ها وقتی که ساقه های سبز و تازهای دارند، برگشان از سبزیهای خوردنی است و چیز خوبی است. و امّا ساقه های پیر گزنه ها مانند شاهدانه و کتان الیافی دارد، و مى توان از الياف آن منسوجاتى درست كردكه از بافته هاى كتانى دستكم ندارد. دانهٔ گزنه خوراک خوبی است برای مرفانِ خانگی. ساییدهاش خوراک حیوانات شاخدار است. از دانهٔ گزنه وقتی که با عملوفه مخلوط شود معجونی به دست می آید که هر حیوانی آن را بخورد پشمش جلا پیدا می کند. ریشهٔ گزنه را که با نمک مخلوط کنید، رنگ زرد و قشنگی درست مي شود. وانگهي اين گياه علوفهٔ خوبي است كه سالي دوبار مي توان آن را درو کرد. و امّا گزنه، با تمام این امتیازات بی زحمت و بی گرفتاری می روید و فقط کمی زمین می خواهد و مواظبت لازم ندارد؛ می روید و رُشد مى كند و دانهاش همين كه رسيد، مى افتد. فقط برداشت محصولش سخت است. همين و همين! گزنه باكمي زحمت قابل استفاده مي شود. امّا اگر به آن توجه نکنید زیان میرساند. انسان هم مثل گزنه است.»

و کمی مکث کرد و گفت: «دوستان! این نکته را به یاد داشته باشید، نه آدم بد وجود دارد.»

بچهها او را دوست می داشتند؛ چون برای آنها با چوب نی و نارگیل

بمضى از گزندها پوشيده از خارهاى گزنده است.

۱. ویکتور هوگو در اینجا دربارهٔ گیاهان با ظرافت و کنجکاوی عجیبی سخن میگوید. و چنانکه دیدیم، اسقف میریل نیز در باغچهاش به عنکبوت سیاه با تعجب و تحسین نگاه میکرد، و در چند جای دیگر این کتاب با چنین چیزهایی مواجه می شدیم، تا آنجا که به نظر می آید که مؤلف به نوعی تناشخ، و حُلول روح آدمی در گیاهان و جانوران بی اعتقاد نبوده است (ابو.گ.).

چیزهای کوچک و قشنگی درست میکرد.

هر وقت که پارچهٔ سیاهی بر سر دَرِ کلیسایی می دید، وارد کلیسا می شد، و برعکس دیگران که به شرکت در مراسم جشنِ تعمید علاقه داشتند، مجذوب مراسم عزای تدفین بود. بیوگی و بیچارگی ذهن او را مشغول می کرد. بسیار مسهربان بود و غمخوار دیگران. با عزاداران، و خانواده های سیاهپوش، و با کشیشانی که مرثیه می خواندند، همدردی می کرد و به نوحه های سوگواری، که از عالم دیگری سخن می گفتند، گوش می داد و در تفکر ات خود فرو می رفت، و به آسمان چشم می دوخت، و با نوعی آرزومندی دربی کشفِ اسرار ازلی و ابدی بود.

مردم سعی میکنند کارهای بدِ خود را پنهان کنند، و او برعکس، نیکی میکرد و نمیگذاشت کسی باخبر شود. شبها گاهی دزدانه و دور از انظار، وارد خانهٔ دیگران می شد، و ساعاتی بعد که صاحب فقیر آن خانه بازمی گشت، و دَرِ خانهاش را باز می دید، گمان میکرد که دزدی به خانهٔ او دستبرد زده است، امّا همین که وارد اتاق محقّر خود می شد، سکّهٔ طلایی را در گوشه ای پیدا می کرد، و حدس می زد که دزدی که وارد خانهٔ او شده، کسی جز بابا مادلن نبوده است!

خوب بود و مهربان، امّا غمگین. مردم میگفتند: «آدم ثروتمندی است که به کسی فَخر نمی فروشد، خوشبخت است، امّا خشنود نیست.» بعضیها میگفتند که آدم مرموزی است، و مدّعی بودند که «این مرد اتاق و محل زندگی اش را به کسی نشان نمی دهد، چون آنجا را با ساعتهای شنی و وسایل رَمل و اصطرلاب، و صلیبهای استخوانی، و کلّههای مردگان زینت و زیور داده، و در خلوت مانند جادوگران زندگی میکنند.» و این موضوع چنان بر سر زبانها افتاده بود که عاقبت روزی چند زن جوان و زیبا و زیرک، که بهمونتروی سورمر آمده بودند، نزد او رفتند و گفتند: «آقای شهردار! لطفاً اتاق و محل زندگی تان را بهما نشان بدهید. شنیده ایم

که مثل یک انسان غارنشین زندگی میکنید!»

آقای مادلن لبخندی زد، و آنها را به «غار» خود برد، زنهای جوان از کنجکاوی خود شرمسار شدند؛ زیرا دیدند که آن اتاق بسیار ساده، با چند صندلی سیاه رنگ مُبله شده، و کاغذدیواری هایش بسیار ارزان قیمت است، و هیچ چیز قیمتی در آن نیافتند، جز دو شمعدان نقره. و زنهای جوان از نزدیک شمعدان را نگاه کردند و متوجه شدند که از جنس نقره است، و معمولاً اینگونه کنجکاویها در شهرهای کوچک مرسوم است.

با اینهمه، مردم چیزهایی راکه از آن زنان زبرک و جوان شنیده بودند به فراموشی سپردند، و بههمدیگر میگفتند که «شهردار کلبهٔ مخصوصی دارد، که مانند کلبهٔ مرتاضان است، و شباهت دارد به یک سوراخ، یاگودال قبر!»

مردم در گوش همدیگر میگفتند که شهردارشان پول بی حسابی به بانک لافیت سپرده است، و این پول همیشه دراختیار اوست. و اگر یک روز صبح اراده کند و به لافیت برود، با یک امضاء و در ظرف ده دقیقه می تواند دو سه میلیون فرانکی را که در حساب خود دارد دریافت کند و به هر جای دنیا که دلش می خواست برود. و در حقیقت دو سه میلیون فرانکی که می گفتند، بیش از ششصد و سی یا چهل هزار فرانک نبود.

### آقای مادلن در لباس عزا

در آغاز سال ۱۸۲۱، روزنامه ها درگذشتِ عالیجناب میریل اسقف دینی را خبر دادند، و نوشتند که در هشتاد و دو سالگی در فضای معطّرِ تقدس چشم از جهان فرو بسته است.

امًا هیچکدام از روزنامه ها به این مطلب اشاره نکرده بودند که اسقف دینی در چند سالِ آخر عمر نابینا شده بود، و با این وصف خُرسند بود؛ زیرا خواهرش در کنار او بود.

درضمن این نکته را بگوییم که در این جهان، که هیچ چیزش در حلّم کمال نیست، نابینا بودن و درعین حال محبوب بودن، از عجیب ترین اقسام سعادت است. سعادت بزرگی است یک زن، یک دختر، یا یک خواهر را به هنگام نابینایی درکنار خود داشتن. او در همه حال نزدیک شماست؛ به و در همهٔ ساعات نیاز دارید، و او شما را به حال خود رها نمی کند. محبّت او را با ساعاتِ حضورش در کنارِ خود اندازه می گیرید، و با خود می گویید: «حالا که همهٔ او قاتش را به من اختصاص داده، پس به فکر من است.» فکر او را در چهرهٔ ناپیدای او می خوانید، و فاداری او را در کُسوف روشنایی خود می سنجید، خش خش لباس او را مثل آوای بال پرنده ای می شنوید، رفتن و آمدن و دور شدن و باز آمدن و سخن گفتن و زمزمه می شنوید، رفتن و آمدن و دور شدن و باز آمدن و جنین می پندارید که خود

محور آن رفت و آمدها و حرفها و زمزمهها هستید، و هر دقیقه بهجاذبهٔ شخصی خود می اندیشید، و در کمال ناتوانی خود را در اوج قدرت می بینید، و در تاریکی خود را ستارهای می بیند که این فرشته در اطرافش مي چرخد. بالاترين سعادت در زندگي آن است كه از محبوبيت خود مطمئن باشیم؛ محبوب بودن به خاطر خودمان، یا بهتر بگوییم محبوب بودن بهرغم میل و ارادهٔ خودمان. و نابینا با چنین اطمینانی بهخرسندی مىرسد. وقتى كه ما در نهايت نوميدى باشيم، هر محبتى روح ما را نوازش می دهد، و کمیها و کاستیها را از میان برمی دارد. وقتی کمه عشق باشد، نبودن روشنایی اهمیت ندارد؛ آن هم چگونه عشقی! عشقی که سراسر ساخته و پرداختهٔ تقوا و فضیلت است. وقتی که اعتماد و اطمینان باشد، نابینایی مفهومی ندارد؛ آدمی کورکورانه آدمی را می جوید و آن را می یابد، و کسی را پیدا می کند که یک زن است، و دست های این زن نگاهدار شماست، و لبهای اوست که بر پیشانی شما تماس می یابد. گرمای نفسِ او را حس میکنید، و همه چیزتان را از او دارید، و همه چیز او را دراختیار دارید، از کیش و آیین گرفته تا رحم و دلسوزی او. و آن زن هرگز رهایتان میکند، و با آن ضعف و ظرافت دوست داشتنی به یاری شما می شتابد. برآن تکیه گاه ظرف مُتّکی بودن، با دستهای خود لطف حق را لمس کردن، و آن را همیشه در کنار داشتن، در واقع چنان است که خدای محسوس را لمس میکنید. و چه لذّتی دارد این حال، و چه سعادت بزرگی است. دل آدمی، این گل تیره فام آسمانی، در این حال شکفتگی اسرارآمیزی می بابد، و در این سیاهی و تیرگی چنین محبتی را با همهٔ عالم عوض نمی کند. در چنین روزهای سختی، یک فرشته در کنار شماست که اگر لحظاتی از شما دور شود، باز خواهد آمد. مثل یک رؤیا دور می شود و مثل حقیقت باز می آید. حرارت نزدیک شدن و حضورش را حس میکنیم، و سراپا شور و شادی و جذبهمی شویم، و بهصورت نوری درمی آییم که در تاریکی می درخشد. و این پرستاریها و بیمارداریهای به ظاهر بسیار ناچیز، هیچ است و همه چیز، و بسیار بزرگ است در این دنیای تهی و تاریک. وصف نمی توان کرد آهنگ صدای زنانهای را که گهواره جنبان شما بوده و جایگزین دنیایی شده است که آن را نمی بینید. دست او نوازشتان می دهد. چیزی نمی بینید، اما احساس می کنید که کسی غمخوار شماست؛ و این، بهشتی است در تاریکی.

و عالیجناب میریل از راه همین بهشت، در بهشت دیگری قدم گذاشت.

خبر درگذشتِ او در روزنامههای محلّی مونتروی سورمر نیز نوشته شد، و آقای مادلن از صبح روز بعد سراپا سیاه پوشید و نوار سیاهی به کلاهش زد.

این سوگواری نگاه مردم کنجکاو را متوجه او کرد؛ هرکس در این باره چیزی میگفت، و در واقع نوری در تاریخی اصل و نسب و گذشتهٔ او تابیده شده بود، و همه بهاین تتیجه رسیده بودند که به هر شکل پیوندی بین او و عالیجناب میریل وجود داشته است. در محافل بالانشین میگفتند: «برای اسقف میریل سیاهپوش شده»، و این موضوع مقام و موقع او را در نظرشان بالا میبرد، و در میانِ اشراف احترام بیشتری یافت. و امّا حومه نشینان سّن ژِرمن که می پنداشتند او از خویشاوندان نزدیک اسقف بوده، از شک و شبهه های خود دست برداشتند، و آقای مادلن در تواضع پیرزنان و لبخند جوانان، بالا رفتن مقام و درجهٔ خود را به چشم می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می دید. یک روز پیرزنی که به علّتِ سنّ زیاد موردِ احترام بود، و به همین می و او بی پرواتر، از او پرسید: «آقای شهردار! شما عموزادهٔ اسقف مرحوم هستید؟» و او جواب منفی داد. و پیرزن دست برنداشت و گفت: «پس به چه مناسبت در مرگ او عزادار شدید؟»

و او در جواب گفت: «در جوانی، در خانوادهٔ یکی از خویشاوندان

اسقف پیشخدمت بودم.»

موضوع دیگری که کنجکاوی مردم شهر را برانگیخته بود، این بود که هر وقت یک جوان دوره گرد ساووایی بهشهر می آمد و در جست و جوی کار به خانه ها می رفت، تا لوله های بخاری را پاک کند، آقای شهر دار او را نزد خود می خواند، و نام او را می پرسید و به او پول می داد. و این پسران ساووایی قضیه را به همدیگر می گفتند، و بسیاری از آنها برای آنکه مورد لطف آقای شهر دار واقع شوند به این شهر می آمدند.



## نور ابهامانگیزی در افق

رفته رفته، و با گذشت ایّام، همهٔ مخالفتها و دشمنیها ازبین رفت؛ براساس یک قاعدهٔ کُلِی، هرکس بهجاه و مقامی برسد، مخالفتها و دشمنیها را برمی انگیزد، و آقای مادلن هم در آغاز گرفتار همین قاعده بود که بهاو تهمتهایی میزدند، و کمکم کار بهبدخواهی و شرارت کشید. و سرانجام همهٔ این چیزها ازبین رفت، و از آن پس همه از صمیم قلب به او احترام میگذاشتند. در سال ۱۸۲۱، مردم در مونتروی سورمر و نواحی اطراف آن با همان احترام و تقدّس نام «آقای شهردار» را بر زبان مي آوردند، كه در سال ١٨١٥ نام عاليجناب اسقف را در ديئي. مردم از ده فرسخی به شهر می آمدند تا با آقای مادلن مشورت کنند، و او اختلافات را رفع می کرد. و جلو دعوا و مرافعه را می گرفت و دشمنان را با هم آشتی می داد. همه او را به عنوان قاضی و ریش سفید قبول داشتند، بنداری کتاب طبیعی قانون را در سینه دارد. و این احساس احترام تقدّس آمیز بههمهٔ مردم آن اطراف سرایت کرده بود. شش هفت سال این وضع دوام داشت. تنها یک نفر بود که در آن شهر و نواحی اطراف آن، از این قاعده مستثنى بود، و اين احساس احترام تقدس آميز بهاو سرايت نكرده بود؟ سرد و خاموش خود را از این حالت برکنار نگاه می داشت، و آقای مادلن هرچه کرد، نتوانست او را رام کند؛ مثل اینکه نوعی احساس غریزی

آزارش می داد، و اضطرابی به جان او انداخته بود. در حقیقت، شاید در بعضی از افراد نوعی غریزهٔ حیوانی وجود داشته باشد که مانند همهٔ غرایز بی پیرایه است و صادق، و مایهٔ مهر و کین می شود و جاذبه و دافعه، و این غریزه وقتی که بر کسی مسلّط شد، دچار آشوب و تردید نمی شود، خاموش می ماند، و حاضر به انکارِ خویش نیست و نوری است که در ظلمت خود ازبین نمی رود، و در هر حال پایدار می ماند. و در برابر نصایح و راهنمائیهای عقل و هوش سرکشی می کند، که سرنوشت آدمی به هر شکل که باشد، مردِ سگ صفت را از حضور مردِ گربه خصلت، و مردِ روباه سرشت را از حضور مردِ گربه خصلت، و مردِ روباه سرشت را از حضور مرد شیر اوژن در پنهان آگاه می سازد.

بسیشتر اوقات، وقتی که آقای مادلن، آرام و مهربان از کوچهای میگذشت و دعای خیر مردم همراه او بود، مردی قدبلند، که ردنگتِ بلند خاکستری فام پوشیده بود و عصایی در دست داشت و کلاهی لبه پهن بر سر، که لبهاش را پایین کشیده بود، از دور مراقب او بود؛ و آنقدر در جای خود می ایستاد تا آقای مادلن از نظر ناپدید شود. آنگاه دست به پیشانی می فشرد و آهسته سرش را تکان می داد، و آخم می کرد؛ گوئی با خود می گفت: «این مرد کیست؟ مطمئنم که او را در جایی دیده ام. هیچکس نمی تواند مرا فریب دهد.»

و این مرد با چهرهٔ عبوس و وقار ترسناکش، از کسانی بود که حتّی اگر یک لحظه او را در جایی می دیدید، فکرتان را تا مدّتی به خود مشغول می کرد.

نام او ژاور ا بود، و از کارمندان پلیس. در مونتروی سورمر بازرسِ پلیس بود. و مأموریتهای دشوار را به عهدهٔ او می گذاشتند. او این مقام را با توصیهٔ آقای شابویه ۱، منشی وزیر کشور وقت، کُنت آنگلس ۲، که در این

<sup>1.</sup> Javer

<sup>2.</sup> Chabouiller

هنگام رئیس پلیس پاریس شده بود، بهدست آورده بود. وقتی که ژاور بهمونتروی سورمر آمد، آقای مادلن سالهای اوّل اقامتش را پشت سر گذاشته و کارخانه دار معروفی شده بود.

بعضی از افسران پلیس قیافهٔ خاصی دارند، که ترکیبی است از فرومایگی و قدرت نمایی. و او چنین قیافهای داشت، امّا فرومایه نبود.

به اعتقاد ما اگر روح و درون آدمی به چشم دیده می شد، هرکس متوجه این مسألهٔ عجیب می شد که هر یک از افراد بشر، در باطن به یکی از جانوران شباهت دارد. و این رازی است که همهٔ متفکر آن عالم از آن خبر دارند؛ از صدف گرفته تا عقاب، و از خوک گرفته تا ببر را می توان در نهاد آدمی پیدا کرد. در نهاد هر انسان یکی از جانوران را می توان یافت؛ و گاهی در درون یک نفر چند جانور متفقاً حضور دارند.

و این جانوران در واقع صورتهای گوناگون محاسن و معایب ما هستند که در برابر چشم ما سرگردانند، و اشباحی هستند در درون ما، که خداوند آنها را به ما نشان می دهد تا ما را به تفکر و تأمّل وادارد. امّا این جانوران جز سایه های ابهامانگیزی نیستند، و خداوند هیچکدام از آن اشباح را به معنای کامل کلمه، تربیت پذیر نیافریده، و برعکس اندیشه و روح ما از حقایق آفریده شده اند، و تربیت پذیرند و دارای قوهٔ ادراک؛ پرورش درست اجتماعی می تواند در درون هرکس خوبیها و زیبایی راکشف کند و بیرون بیاورد.

البته این مسأله شگرف را ما در محدودهٔ زندگی ظاهری و دنیوی می بینیم و می گوییم، و با عمق مسأله در مورد مشخصات قبلی و بعدی موجوداتی که از جنس بشر نیستند داوری می کنیم، و همین قدر می گوییم و می گذریم که مرد متفکر مشخصات مرئی و مشهود آدمی را می بیند، ولی مُنکر مشخصات درونی و نادیدنی او نمی شود. پس از یاد آوری این نکته، بر سر داستان خود باز می گردیم.

و حالا اگر با ما در این موضوع همعقیده باشید که در نهاد هر انسان یک قسم حیوان کمین کرده، آسان تر می توانیم چهرهٔ واقعی ژاور، بازرس پلیس، را به شما نشان بدهیم.

روستاییان منطقهٔ آستوری ۱، اعتقاد دارند که ماده گرگ هر بار که می زاید، یک توله سگ هم با توله های خود به دنیا می آورد که آن را می داند که اگر آن توله سگ زنده بماند و بزرگ شود، همهٔ گرگ بچه ها را پاره پاره می کند.

و حالا بیایید و به چنین سگی که زادهٔ ماده گرگ است، چهرهٔ آدمی بدهید. قطعاً ژاور را در او به چشم خواهید دید. ژاور در زندان به دنیا آمد. مادرش زنی بود که فالِ ورق می گرفت، و پدرش از محکومان به اعمالِ شاقه؛ و چون بزرگ شد، تصور می کرد که از مطرودان اجتماع است. و از هیچ راهی نمی تواند به جامعه بازگردد؛ احساس می کرد که جامعه دو دسته از آدمیان را عفو نمی کند و آنها را بیرون از دنیای خود نگاه می دارد: دستهٔ اوّل کسانی هستند که دشمن جامعه هستند و قوانین و مقررات را زیر پا می گذارند، و دستهٔ دوم کسانی که نگاهبان نظم جامعه، و قوانین و مقررات می انتخاب کند. و نمی دانم از کجا و چگونه این احساس در او ریشه دوانده بود که به اینجاد نظم و احترام به قوانین و مقررّات، و درعین حال به درستکاری و صداقت، اعتقاد پیدا کرده بود، و به کولیها و ولگردان، که خود از میان آنها بیرون آمده بود، به چشم کینه و نفرت می نگریست. و با این احساس وارد ادارهٔ پلیس شد.

و درکار خود موفق بود، و در چهل سالگی بازرس پلیس شد، در ایام جوانی، مدتی در زندانهای محکومان بهاعمال شاقه خدمت کرده بود.

پیش از آنکه بیشتر دربارهٔ او بگوییم، بهتر است سیمای ظاهریاش را

۱. Asturies شهرستانی در شمال اسپانیا.

بهشما نشان بدهيم:

در صورت او آنچه بیشتر به چشم می آمد بینی پهن او بود با دو سوراخ گشاد. پایههای انبوه زلف او دو طرف صورت تا نزدیک بینی اش را پوشانده بود. هرکس برای نخستین بار این جنگل انبوه را با آن دو سوراخ غار مانند می دید از او بدش می آمد. هر وقت که ژاور می خندید و البته کمتر اتفاق می افتاد که بخندد بیننده را می ترساند. در این حالت لبان نازکش چنان از هم باز می شدند که نه تنها دندانهایش، بلکه لئههایش نیز نمایان می شدند، و در اطراف بینی اش چین و چروکهایی می افتاد همانند پوزهٔ جانوران. هر وقت که ژاور جدّی و عبوس بود، به سگ شباهت پیدا می کرد، هر وقت که می خندید به ببر. جسمجمهٔ کوچکی داشت و فکّی بزرگ. موهایش تا روی پیشانی او را می پوشاند و تا نزدیک ابروهایش بایین می آمد. در میان دو چشمش چینی افتاده بود مانند یک ستارهٔ خشم، پایین می آمد. در میان دو چشمش چینی افتاده بود مانند یک ستارهٔ خشم، نگاهی داشت تند، دهانی فشرده و هولناک، و حالتی آمرانه و وحشیانه.

در این مرد دو حسّ بسیار ساده و نسبتاً خوب باهم ترکیب شده بودند، امّا این دو حس که در شکل عادی خوب و سادهاند، در حالت افراط بسیار زشت و کریه می شوند؛ و ژاور هر دو را به حدّ افراط در خود داشت. آن دو حسّ خوب و ساده، یکی احترام به مقامات بالاست و دیگری ضدّیت با افراد متمرّد و سرکش. در قاموس او دزدی و قتل و تمام جنایات، اشکال مختلف تمرّد و عصیان به حساب می آمدند. نسبت به تمام کسانی که در دستگاه دولتی شغل و مقامی داشتند، از نخست وزیر گرفته تا پاسبان معمولی، ایمانی بی چون و چرا و اعتقادی در بست داشت؛ برحکس نسبت به کسانی که حتّی یک بار گرمتِ قانون را شکسته و بر مرتکب جرمی شده بودند، به چشم حقارت و نفرت می نگریست، و در این زمینه استثنائی قائل نبود. از یک طرف، معتقد بود که هرکس شغل و مقامی داشته باشد هرگز مرتکب اشتباه و خطا نمی شود، و از طرف دیگر

اعتقاد داشت که خطاکاران قابل اصلاح نیستند؛ هر که یک بار مرتکب جُرم شود، برای همیشه باید او را خطاکار شمرد، و امکان ندارد که چنین کسی روزی اصلاح شود و قدم خیری بردارد. و جمعاً با افراطیونی هم عقیده بود که به گناه کاران مانند دوزخیان نگاه می کنند و معتقدند که باید در زیر پای جامعهٔ بشری رودهای دست نیافتنی دوزخ ۱ را بهوجود آورد، که از ترسشان کسی به گناه دست نیالاید. ژاور در کار خود جدی بود و پرهیزکار، و در زندگی عادی عبوس و متفکّر و غمگین. درعین تواضع، خودبین و مغرور بود، مانند همهٔ متعصبان عالم. نگاه او همچون مَتّه بود، سرد و خشک و نافذ؛ و همهٔ زندگی او در دو کلمه خلاصه می شد: بیداری و هوشیاری. پر پیچ و خم ترین جادههای دنیا را می خواست در خط مستقيم بپيمايد. بهمفيد بودن كار خود اعتقاد داشت. شغل او در واقع دين و آیسین او بسود. همچنانکه یک کشسیش به کار خود ایمان دارد، او به جاسوسی و جنگ با قانون شکنان ایمان داشت. وای به حال کسی که به چنگ او می افتاد. اگریدرش از زندان می گریخت، دستگیرش می کرد، و اگر مادرش یک قدم کج برمی داشت، رسوایش می کرد، و این کارها را با میل و رضای درونی پی میگرفت و بهنوعی در کار خود با تقوا بود و با فضیلت؛ و به این ترتیب زندگی او سراسر محرومیت بود و عُزلت و خویشتنداری و پارسایی، و بی هیچگونه تفریح و سرگرمی. در انجام وظیفه نرمشناپذیر بود. در کار خود همانگونه بود کمه جمنگاوران اسپارتی۲۰و مدام بیرحمانه در کمین نشسته بود. در حفظ شرافت و درستکاری وحشتانگیز بود و در کار جاسوسی پاک بود و درخشان. بروتوس م بود

۱. ۱۲ به انها دست نمی یابند.

۲. Sparte شهر قدیم یونان که در ناحیه پلر پونز واقع و پایتخت آن لاکونیه بوده است.
 جنگهای آنن و اسپارت در تاریخ معروف است (فرهنگ معین).

۲. Brutus از پدیدآورندگان جمهوریت روم و نمادی از وظیفه شناسی و وطن دوستی.

آمیخته با ویدوک ۱.

همهٔ وجودش را به کار میگرفت تا هشیار باشد، و درعین حال در تاریکی بماند و خود را از چشم دیگران پنهان نگاه دارد. در آن زمان، آثار ژزف دُو مِستر ۱، که نوعی تصرّف افراطی را تبلیغ میکرد، در روزنامههای افراطی چاپ می شد و طرفداران زیادی داشت. پیروان این مکتب اگر ژاور را پیدا میکردند، قطعاً در وجود او نمادی از کیش و آیین افراطی خود پیدا میکردند، کسی پیشانی او را که زیر کلاهش پنهان شده بود نمی دید؛ کسی چشمان او را که زیر ابروانش فرو رفته بود نمی دید؛ کسی جانهٔ او را که پشت کراواتش مخفی شده بود نمی دید؛ کسی دستهای او را که در آستین فرو برده بود نمی دید؛ کسی عصای او را که در زیر رِدَنگُتِ بلندش پنهان میکرد نمی دید؛ کسی عصای او را که در زیر رِدَنگُتِ بلندش پنهان میکرد نمی دید. امّا همین که کسی به چنگ او می افتاد، همهٔ بلندش پنهان میکرد نمی دید. امّا همین که کسی به چنگ او می افتاد، همهٔ این چیزها یک باره از مخفی گاه بیرون می دویدند، و پیشانی نامتناسب، نگاه شوم و چانهٔ خوف آور، دستهای پهن و عصای چماقگون او نمایان نگاه شوم و چانهٔ خوف آور، دستهای پهن و عصای چماقگون او نمایان می شدند.

در ساعات فراغت، که کم بود و کوتاه، با آنکه باکتاب دشمنی داشت، به مطالعه مشغول می شد؛ و به همین دلیل، آدم بی اطلاعی نبود و آنچه می کرد از روی نادانی و حماقت نبود؛ و گاهی درضمن صحبت کلمات قلمبه ای به کار می برد که نشان می داد اهل مطالعه است.

و امّا به هیچ چیز معتاد نبود؛ تنها وقتی که کارهایش به نتیجه می رسید و احساس رضایت می کرد، کمی انفیه می کشید و از این راه با عالم انسانی

۱. Vidocq ا ۱۷۷۵ ماجراجوی فرانسوی شهره در دزدی و کلاهبرداری و جعل اسناد و مکر و تزریر که مدتی در خدمت پلیس بود، و تجربه های خود را در خدمت پلیس، به یاری میگرفت.

۲. Joseph de Maistre) نویسنده و فیلسوف فرانسوی که در آثارش انقلاب فرانسه را وصف کرده است.

ارتباط برقرار می کرد.

ناگفته پیداست، ژاور برای تمام کسانی که در فهرست سالانهٔ دادگستری نامشان جزو «ولگردان» ثبت می شد، مایهٔ ترس بود؛ و همهٔ آنها وقتی که نام ژاور را می شنیدند، پشتشان می لرزید؛ و هرگاه که او را از دور می دیدند، مثل سنگ در جای خود خشک می شدند.

و آن مرد هراسانگیز این چنین بود.

زاور مانند نگاهی بود که همیشه به آقای مادلن دوخته شده بود؟ نگاهی پُر از تردید و بدگمانی. و آقای مادلن سرانجام متوجّه این نگاه شد، امّا ظاهراً این نگاه برای او معنی و مفهومی نداشت. حتّی در این مورد از زاور چیزی نپرسید، نه به کار او کاری داشت و نه از او پرهیز می کرد؟ به نگاه آزاردهندهٔ او اعتنایی نداشت، و با ژاور هم مانند دیگران با خوبی و خوشرویی برخورد می کرد.

امًا روزی چند کلمهای از دهان ژاور بیرون پرید که آقای مادلن متوجه شد این شخص، مخفیانه و از روی کنجکاوی و ذاتِ پلیسی خود، به دنبال ردّ پای او در گذشته می گردد. به نظر می رسید که ژاور چیزهایی می داند و نمی داند؛ و گاه سربسته و با اشاره و کنایه، از مردی سخن به میان می آورد که خود را در گوشه ای مخفی کرده، و سالهاست که کسی از او خبر ندارد؛ یک روز ناگهان گفت: «او را یافتم!». و بعد از آن در فکر فرو رفت و چیزی نگفت. و چنین می نمود که رشته ای از معمّا را یافته، امّا آن رشته ناگهان. گسسته بود و از دستش بیرون لغزیده بود.

وانگهی برای آنکه مفهوم بعضی از کلمات را که به گونهٔ مطلق به کار می رود اصلاح کنیم، باید این توضیح را بدهیم که در دایرهٔ خلقت، مخلوقی نیست که بی عیب باشد. امّا از ویژگیهای غریزه، آن است که در معرض اختلال و آشوب و گمراهی است؛ اگر غیر از این بود، غریزهٔ حیوانی از هوش و ادراک آدمی فراتر می رفت، و نور دانایی حیوانات از

آدمیان پُرفروغتر بود.

امًا در این نکته تردیدی نیست که ژاور در برابر سرشت گرانمایه و آرامش خاطر آقای مادلن گاهی منقلب می شد و تمرکز حواس خود را از دست می داد.

با این وصف، روزی حادثه ای پیش آمد که ژاور خلقیات عجیب خود را بروز داد و در آقای مادلن اثر گذاشت.

و این است شرح حادثه:

# چ بابا فُوشلوان ۱

آقای مادلن یک روز صبح از مونتروی سورمر، از کوچهٔ سنگفرش نشدهای میگذشت. سر و صدایی شنید، و جمعی را در فاصلهای نهچندان دور، دید و به آن سو رفت. پیرمردی به نام بابا فوشلوان را دید که زیر چرخهای گاری واژگون شده اش افتاده بود.

این بابا فوشلوان یکی از دشمنان انگشت شمار او بود. وقتی که آقای مادلن به این شهر آمد، بابا فوشلوان که دهقان زادهٔ باسوادی بود و مدتی دفتردار بود، به داد و ستد و تجارت روی آورده بود، و در این کار موفق نبود. او که به چشم می دید کارگر ساده ای مانند مادلن در مدّت کوتاهی به مال و مکنت بسیار دست یافته، و خود او با چنان سوابقی رو به افلاس می رود، با حسادت به این مرد موفق می نگریست و در هر فرصت از دشنام دادن به مادلن کوتاهی نمی کرد. تا آنکه ورشکست شد و جز یک گاری و یک اسب چیزی برایش باقی نماند. و چون نه خانواده ای داشت و نه فرزندی، باگاری خود بارکشی می کرد.

و امًا امروزگاری اش واژگون شده و پاهای اسیش چنان شکسته بود که دیگر نمی توانست از جا برخیزد. پیرمرد در زیر چرخهاگیر افتاده بود و گاری و بار سنگینش به شکلی روی سینهٔ او افتاده بود که بابا فوشلوان

هرچه تلاش می کرد، نمی توانست از زیر این بار بیرون بیاید، و با ناله و فریاد کمک می طلبید. یک حرکت دور از احتیاط، یک جابه جایی ناشیانه و یک تکان بی جا ممکن بود به قیمت جان او تمام شود. رهایی او از این وضع فقط یک راه داشت: چرخهای سنگین گاری را از روی زمین بلند کنند تا او بتواند خود را بیرون بیاورد. و ژاور که به محل حادثه رسیده بود، یک نفر را فرستاده بود تا جرثقیل بیاورند.

وقتی که آقای مادلن به آنجا رسید، همه به احترام او کنار رفتند.

بابا فُوشلوان فریاد میزد: «آی! ... کمک!... یک بچهٔ خوب اینجا نیست که به مَن پیرمرد کمک کند؟»

آقای مادلن رو به کسانی کرد که در آنجا جمع شده بودند، و گفت: «کسی در اینجا جرثقیل دارد؟»

دهقانی گفت: «رفتهاند بیاورند.»

آقای مادلن پرسید: «چقدر طول میکشد تا دستگاه را بیاورند؟»

رفته اند به فلاشو ۱. در آنجا یک آهنگر هست؛ امّا دست کم یک ربع ساعت طول می کشد.

مادلن ناراحت شد، و گفت: «یک ربع ساعت؟»

شب پیش باران آمده بود. زمین خیس بود، وگاری هر لحظه بیشتر در گِل فرو می رفت و بیشتر روی سینهٔ پیرمرد فشار می آورد. با این ترتیب، تا پنج دقیقهٔ بعد دنده های او زیر فشار می شکست.

مادلن به دهقانی که نزدیک او ایستاده بودگفت: «نمی شود دست روی دست گذاشت و یک ربع ساعت منتظر ماند.»

ـ چارهای غیر از این نیست،

۔ امّا نمی شود صبر کرد. مگر نمی بینید که گاری مرتباً در گِـل فرو می رود؟ چندنفر با وحشت گفتند: «ای وای! بیچاره فوشلوان!»

مادلن رو به جمع کرد و گفت: «هنوز در زیر گاری جا برای یک نفر هست که برود و گاری را با پشتش بلند کند. کسی اینجا هست که چنین دل و جرأتی داشته باشد؟ پنج لوئی طلا جایزه می دهم.»

همه سرهایشان را زیر انداختند؛ بکی از آنها آهسته گفت: «چنین کسی باید زورگاو داشته باشد.»

مادلن دوباره گفت: «ده لوئی می دهم.»

هیچ کس چیزی نگفت. مادلن گفت: «بیست لوئی میدهم.»

و باز هم کسی چیزی نگفت. امّا صدایی از پشت سر گفت: «همه حُسنِ نیّت دارند و دلشان میخواهد که کاری بکنند، امّا حُسنِ نیّت کافی نیست.»

مادلن روی گرداند و صاحبِ صدا را شناخت، که ژاور بود. مادلن تا این موقع متوجه حضور او نشده بود؛ ژاور به او خیره شد، و گفت: «این کار فقط زور می خواهد. باید یک نفر زور خارق العاده داشته باشد که بتواند گاری به این سنگینی را با گُردهٔ خود بلند کند.»

و بعد از کمی مکث، شمرده و با تکیه روی تک تک کلمات، گفت: «آقای مادلن! من تا حال فقط یک نفر را دیده ام که چنین زوری داشت و می توانست چنین کاری بکند.»

مادلن سراپا لرزید؛ و ژاورکه چشم از او برنمی داشت، دنبالهٔ کلامش راگرفت: «او یک محکوم به اعمال شاقه بود.»

مادلن گفت: «آه!»

\_بله، محكوم بهاعمالِ شاقه در زندان تولُّن.

رنگ از روی مادلن پرید. و در این لحظات گاری همچنان در گِل فرو میرفت. بابا فُوشلوان ناله میکرد و فریاد میکشید: «دارم خفه میشوم، دندههایم خُرد میشوند، جرثقیل بیاورید. آخ!»

ژاور گفت: «من هنیچ کس را تا حال ندیده ام، جز آن مرد که می توانست جای جر ثقیل را بگیرد؛ آن زندانی در تولُن.» پیرمرد فریاد می کشید: «دارم زیر این بار له می شوم!»

مادلن سرش را بلند کرد و در ژاور که همچون عقاب به او می نگریست، خیره شد؛ سپس به روستاییان بی حرکت نگاهی کرد و اندوهگین لبخندی زد و به زانو افتاد، و پیش از آنکه آن جمع فریادی برآورند، زیرگاری خزید.

لحظاتی هولناک بود که به انتظار و سکوت گذشت. همه مادلن را می دیدند که تقریباً روی شکم خوابیده بود. دوبار سعی کرد تا آرنجهایش را به زانوانش برساند و بر پُشتِ خود گاری را از جا بلند کند، امّا موفق نشد. عدّهای فریاد می کشیدند و اصرار می کردند که آقای مادلن از زیرِ گاری بیرون بیاید. بابا فُوشلوان نیز می گفت: «آقای مادلن! از اینجا بروید. من باید در اینجا بمیرم، مرا به حالِ خودم بگذارید. شما خودتان را نابود نکنید.»

مادلن چیزی نگفت. آنها که در اطراف گاری جمع شده بودند، نفسشان را حبس کرده بودند. چرخهای گاری همچنان در گل فرو می رفتند و کمکم آنقدر به گِل نشسته بودند که آقای مادلن نمی توانست از زیر گاری بیرون بیاید.

و ناگهان همه به چشم دیدند که این جسم عظیم به حرکت درآمد، و گاری به آهستگی از جا بلند شد. چرخها کمکم از توی گودال بیرون آمدند، و مادلن آخرین کوشش خود را به کار برد و فریاد زد: «بیایید کمک کنید.» همه پیش دویدند. فداکاری مادلن به همه جرأت و جسارت بخشیده

همه پیش دویدند. قدا کاری مادان به همه جرات و جسارت بخشیده بود. همه به کمک شتافتند. و گاری با تلاشِ بیست نفر از جا بلند شبد و فُوشلوان پیر نجات یافت.

مادلن از جا برخاست. رنگش پریده بود و عرق چون جویباری از سر

و رویش جاری بود. لباسش پاره شده بود و سراپایش گِل آلود. همه اشک می ریختند؛ و پیرمرد که از مرگ حتمی نجات یافته بود، زانوان مادلن را می بوسید و او را خدای مهربان می نامید. نمی دانم بر چهرهٔ آقای مادلن چگونه رنجی نقش بسته بود؛ شاید رنجی آسمانی و سعادت آمیز. و در این حال نگاهی به ژاور انداخت که همچنان به او خیره شده بود.

## بابا فُوشلوان در پاریس باغبان می شود

در این ماجرا کاسهٔ زانوی بابا فُوشلوان از جا درآمده بود. به توصیهٔ آقای مادلن، او را به درمانگاهی بردند که برای کارگران، در گوشهای از ساختمان کارخانه بنا شده بود و خواهران راهبه آن را اداره می کردند. فردای آن روز، پیرمرد یک چک هزار فرانکی در کنارِ تخت خود دید، با دست نوشتهٔ آقای مادلن، به این مضمون: «من گاری و اسب شما را به این قیمت خریده ام.» حال آن که گاری شکسته بود و اسب آن مرده بود. بابا فُوشلوان حالش خوب شد، امّا مفصلهای زانوانش به زحمت حرکت می کردند. و آقای مادلن به کمک خواهران راهبه و کشیش آن محل، موفق شد ترتیبی بدهد که او را در صومعهٔ زنان کوی سنت آنتوان در پاریس به کار باغیانی بگمارند.

و امّا چندی بعد از این ماجرا آقای مادان شهردار شد، و ژاور نخستینبار که آقای مادان را با لباس و حمایل شهردار دید به خود لرزید، درست مثل آن بود که سگ گله، گرگی را در کسوت صاحب خود ببیند. و از آن به بعد تا می توانست از دیدن او پرهیز می کرد. و تنها برای انجام کارهای اداری نزد شهردار می رفت، و در کمال احترام با او سخن می گفت.

سعادتی که به کوشش و همّت آقای مادلن در مونتروی سورمر برای

همه به وجود آمده بود، هرچند که به خوبی آشکار بود و آثاری نمایان داشت، امّا نتایج دیگری هم داشت که آشکار نبود، و اهمیتشان قابل انکار نبود. معمولاً وقتی که مردم در رنج و عذابند، و کارپیدا نمی شود و تجارت رو به نابودی مسی رود، مسردم به علّت تنگلستی از پرداخت مالیات خودداری می کنند، و وضع بدی پیش می آید. زیرا مهلت پرداخت مالیات منقضی می شود، و دولت برای بازداشت بدهکارانِ مالیاتی مبالغ زیادی خرج می کند. امّا وقتی که کار فراوان باشد و منطقه ای در رفاه باشد، مردم مالیات خود را به آسانی می پردازند، و دولت برای این منظور هنرینهٔ کمتری دارد. می توان گفت که دارا و ندار بودن، دماسنج دقیقی دارد، و آن کمی و زیادی هزینهٔ وصول مالیات است. در مدّت هفت سال: هزینهٔ وصول مالیات در مونتروی سورمر به سه چهارم کاهش یافته برد؛ و آقای دُوویلل ۱، وزیر دارایی وقت، از این ناحیه همیشه به نیکی یاد می کرد.

چنین بود اوضاع مونتروی سورمر، در آن روزها که فانتین به آن شهر بازگشت، و هیچکس او را به خاطر نمی آورد. خوشبختانه درهای کارخانهٔ آقای مادلن با لبخند بهروی نیازمندان گشوده می شد، و فانتین نیز به آنجا رفت و در کارگاه زنان مشغول شد. امّا فانتین تازه کار بود و نمی توانست مهارت و کارائی خود را نشان دهد. به همین علّت دستمزد او چندان زیاد نبود. امّا همین برای او بس بود. مشکل او حل شده بود، و می توانست از دسترنج خود زندگی کند.

خانم ویکتورنین اسی و پنج فرانک برای حفظ عفّتِ عمومی خرج میکند

چه لحظهٔ سعادت آمیزی بود وقتی که فانتین حس کرد که می تواند چرخ زندگی خود را بچرخاند. زندگی شرافتمندانه با دسترنج خویش، برای او موهبتی بود آسمانی! شوق کار کردن دوباره در او زنده شده بود. آینهای خرید و به خانه برد، و از تماشای طراوتِ جوانی و گیسوانِ طلایی و دندانهای قشنگ خود بر سر شوق آمد و بسی چیزها را به فراموشی سپرد. و دیگر به چیزی جز کوزت و آیندهٔ او فکر نمی کرد. تقریباً خوشبخت بود. اتاق کوچکی اجاره کرده بود و اثاث و مُبل آن را به اعتبار دستمزد ماهانه اش، به اقساط خریده بود. آراستن خانه و محل زندگی، بازماندهٔ عادتهای دورانِ خوشگذرانی او بود.

و چون نمی توانست به کسی بگوید که شوهر داشته، چنانکه گفتیم، از دخترکش حرف نمی زد.

در ابتدای زندگی تازهاش، چنانکه دیدیم، مرتباً ماهانهٔ تناردیه ها را می قرستاد؛ و چون نمی توانست چیز بنویسد، یک نامه نویس حرفه ای آنچه را او می گفت، می نوشت. و این نامه ها را با ماهانهٔ تناردیه ها با پسبت می فرستاد. زنان کارگاه او، که به نامه نویسی گاه به گاه او پی برده بودند، در

گوش همدیگر میگفتند: «فانتن برای یک نفر نامه می فرستد؛ باید رمزی در کارش باشد».

معمولاً کسانی که جاسوسی میکنند و دوست دارند از کار دیگران سردربیاورند، برایشان مهم نیست که اصل قضیه به آنها ربط ندارد. آنها دست بردار نیستند، می خواهند سردربیاورند که چرا این آقا شبها دیس به خانه می رود؟ چرا آن آقا روزهای پنجشنبه کلید خانهاش را همراه می برد؟ چرا آن شخص در کو چه های تنگ و تاریک رفت و آمد می کند؟ چرا آن خانم پیش از آنکه به خانهاش برسد از درشکه پیاده می شود؟ چرا آن خانم با آنکه یک جعبه پر از کاغذ و پاکت دارد باز می خواهد یک بسته کاغذ و پاکت بخرد؟ و غیره و غیره ... هستند موجوداتی در عالم که برای کشف این گونه معمّاها، که در زندگی خودشان یک ذرّه تأثیر ندارد، حاضرند وقت و يول خودشان را تلف كنند و بههر زحمتي تن بـدهند؛ بى آنكه از این كنجكاوی ها منظوری داشته باشند جُز سردر آوردن از كار دیگران. آنها در این راه از هیچ کاری رویگردان نیستند. این خانم یا آن آقا را شب و روز زیرنظر می گیرند، و به تعقیبش می روند. ساعتها درپس دیوارها یا سه گنج کوچهها، در شبهای سرد، و زبر باران کمین میکنند، خدمتكاران را با زبانبازى فريب مىدهند، بهدرشكه چيها و پيشخدمتها وعدة انعام و شيريني ميدهند، مُحرمانِ اسرار خانوادهها را با پول می خرند، زیر زبانِ سرایدارها را می کشند ... برای چه منظور؟ برای هیچ، فقط برای آنکه عشقشان دانستن و فهمیدن است و از کار دیگران سردرآوردن. و غالباً بعد از آنکه بهرازی پی بردند، در کوی و برزن جار میزنند و رسوایی به پا میکنند و موجب جنگهای تن به تن می شوند، و عدهای را به افلاس و ورشکستگی میکشند و دودمانها را برباد می دهند، و هستي و زندگي چندين نفر را پايمال ميکنند. آنان، بي آنکه در اين ميان نفعی ببرند، شادی میکنند و لذّت میبرند، و خوشحالند که سرانجام

موفق شده اند «همه چيز راكشف كنند». كه به راستى غم انگيز است.

هستند کسانی که از اینگونه شرارتها می کنند، فقط برای آنکه دوست دارند و حریصانه نیاز دارند که دربارهٔ موضوع بِکر و جالبی حرف بزنند؛ دوست دارند در محافل، در اتاقهای انتظار، و در هر جای دیگر حرف بزنند و ورّاجی کنند. به بخاریهای بزرگ می مانند که مصرف سوختشان زیاد است و هیزم فراوان لازم دارند. این هیزم فراوانی که باید سوزانده شود، چیزی نیست جز زندگی و آیندهٔ دیگران.

فانتین نیز قربانی همین کار شد.

از آن گذشته، در کارگاه زنانی بودند که به گیسوانِ طلایی و دندانهای سفید او حسادت می کردند.

و بارها اتفاق افتاده بود که فانتین درحینِ کار رویش را برمیگرداند تا قطره اشکی راکه چشمهایش را مرطوب گرده بود پاک کند. در این لحظات به یاد دخترکش بود، و شاید به یادِ مردی که روزگاری دوستش می داشت؛ که گسستن رشته های مِهر و محبتی که آدمی را به گذشته اش پیوند می دهد، چندان آسان نیست.

زنان کارگاه متوجه شده بودند که او دستکم در هر ماه دو نامه می فرستد، و همه را به یک مقصد و یک نشانی؛ با کنجکاوی موضوع را تعقیب کردند و گیرندهٔ نامه ها را پیدا کردند، که «آقای تناردیه، صاحب مسافرخانه ای، در مون فرمی بود. چند نفر با هم دنبال کار را گرفتند و نامه نویس حرفه ای را که پیرمرد ساده دلی بود، و حاضر بود برای پُرکردن شکم خود با شراب سرخ، چنته اش را از اسرار مردم خالی کند، به میخانه بردند و سرش را گرم کردند و به حرفش آوردند، و دریافتند که فانتین برخه ای دارد. و آنها از همان ابتدا حدس زده بودند که چرا دخترکش را از انظار پنهان می کند.

برای کشف بقیهٔ قضایا، زن یاوه گو و بی شرمی بیدا شد که مسافرتی

کرد به مُون فرمی و با تناردیه ها گفت و گوکرد، و در بازگشت، پیروزمندانه گفت که «سی و پنج فرانک خرج این سفر کردم، امّا خیالم آسوده شد، بچه را دیدم.»

و این زنِ یاوه گو، از آن دریده ها بود به نام خانم و یکتورنین که خود را نگهبان و سرایدار حفت و اخلاقِ همهٔ خلق خدا می دانست. در بحبوحهٔ وقایع سال ۹۳، با یک راهب، که انقلابی شده بود و باکلاهِ قرمز از صومعه گریخته بود و از بِرناردَن اها گسسته و به ژاگوبَن اها پیوسته بود، ازدواج کرده بود. این زن خشکه مقدس و زِبر و زُمُخت و بدقواره و پرگو و بدزبان، به هر که دستش می رسید، زهرش را می ریخت؛ و گاهی از شوهر مرحومش یاد می کرد، که در واقع آن راهبِ به کلیسا پشت کرده بود. چنین زنی در «دوران بازگشت سلطنت» به خشکه مقدسی تظاهر می کرد و در این کار چنان افراطی بود که اصحاب کلیسا شوهر مرحومش را پیش از مرگ، به خاطر زنِ مؤمن و عفیفش، عفو کرده بودند. خانم و یکتورنین قسمتی از دارایی اش را با هیاهوی بسیار به یک انجمن مذهبی بخشیده قسمتی از دارایی اش را با هیاهوی بسیار به یک انجمن مذهبی بخشیده بود، و در اسقف نشین آراس احترام و اعتباری داشت.

خمانم ویکتورنین جنین کسی بود، و او وقتی که از شون فرمی برمی گشت، با صدای بلند گفت که «بچه را دیدم».

این ماجرا و کشف حقیقت مدّتی طول کشید، و فانتین یک سال بود در کارگاه زنانه کار می کرد. یک روز صبح خانمی که از طرف آقای شهردار، به سرپرستی کارگاه منصوب شده بود، اورانزد خود خواند و پنجاه فرانک به او داد و قاطعانه گفت که از آن پس دیگر جزو کارگرانِ آن کارگاه نیست؛ و از طرف آقای شهردار از او تعهد گرفت که از آن شهر برود.

۱. Bernardins پیروان فرقهٔ مذهبی سن پی بر-

Y. Jacobins طرفداران انقلابی روبسپیر.

این قضیه مصادف بود با زمانی که تناردیه در نامهای، از او بهجای دوازده فرانک، ماهی پانزده فرانک مطالبه کرده بود.

فانتین درمانده شده بود؛ نمی توانست از آن شهر برود، زیرا بابت کرایهٔ خانه و اقساط مبل و اثاث مبلغی بدهکار بود، و پنجاه فرانک برای پرداخت این بدهی هاکفایت نمی کرد. با آنکه خواهش و التماس کرده بود که او را از کارگاه بیرون نکنند، سرپرست کارگاه زنانه، به او فهمانده بود که چاره ای جز قبول این تصمیم ندارد.

فانتین کارگر ماهری نبود، و در آن حال که شرم او بر تومیدیاش می چربید، از کارگاه بیرون رفت و به اتاق خود پناه برد. دریافته بود که رسوا شده، و همه از لغزش گذشتهٔ او باخبر شده اند.

یارای آنکه کلمهای با کسی بگوید نداشت. بعضی از خیراندیشان توصیه کردند که برود و آقای شهردار را ببیند. امّا او جرأت نکرد. آقای شهردار پنجاه فرانک به او داده بود، زیرا مهربان و خیرخواه بود؛ و او را از کارگاه بیرون کرده بود، زیرا که طرفدار عدالت و انصاف بود. و او ناگزیر تسلیم این حُکم شد.

## كاميابي خانم ويكتورنين

بيوهٔ آن راهب، بدينگونه در كار خود موفق شد.

و امّا آقای مادلن از این قضیه خبر نداشت. زندگی آدمی ترکیبی است از همین وقایع. آقای مادلن عادت نداشت که به کارگاهِ زنانه سری بزند؛ و سرپرستی آن را به عهدهٔ زن سالخور ده ای گذاشته بود که از آشنایان کشیش محل بود. او به این زن اعتماد دربست داشت که واقعاً محترم بود و ثابت قدم و با انصاف و درستکار؛ و درعین حال اهل انفاق و ایثار. امّا در سطحی نبود که بتواند حقایق را دریابد و خطاکاری را ببخشاید. آقای مادلن کارگاه زنانه را به او سپرده بود. بهترین افراد هم غالباً ناچار می شوند که قسمتی از مسئولیتهایشان را به دیگران واگذار کنند. خانم سرپرست نیز براساس همین اختیارات، و به این گمان که کار خوبی می کند، فانتین را، به گناهِ چیزهایی که دربارهٔ او گفته بودند، محکوم کرد و څکم را دربارهٔ او اجراکرد.

امًا پنجاه فرانکی که به فانتین داده بود، قسمتی از وجوهی بود که آقای مادلن به منظور کمک به کارگران، و صدقه دادن به نیاز مندان، به او سپرده، و در انفاق آن دست او را بازگذاشته بود.

فانتین که بی کار شده بود، به فکر افتاد که در خانه ها خدمتکاری کند؛ و از این خانه به آن خانه رفت، امّا در هیچ کجا او را نپذیرفتند. نمی توانست

از این شهر به جای دیگری برود. سمساری که به اقساط مُبل و اثاث \_و آن هم چه مُبل و اثاثی! \_به او فروخته بود، تهدیدش کرده بود که اگر، بی خبر برود به پلیس شکایت خواهد کرد. صاحبخانه ای که اتاقی به او اجاره داده بود، گفته بود که «شما خوشگل هستید و جوان، می توانید پول دربیاورید و اجاره خانه را بدهیدا». و او ناچار پنجاه فرانکش را دو قسمت کرد؛ نیمی را به سمسار داد و نیم دیگر را به صاحبخانه. و در ضمن، سه چهارم اثاث و مُبلی را که از سمسار خریده بود به او پس داد، و جز لوازم ضروری چیزی را نگاه نداشت. بیکار بود و در آمدی نداشت، تنها چیزهایی که برایش مانده بود یک تختخواب بود و صدفرانک قرض.

به دوختن لباسهای ضخیم برای سربازان مشغول شد. از این راه روزی دوازده «سو» درمی آورد که ده «سو»ی آن را برای ماهانهٔ دخترکش کنار می گذاشت؛ و از آن پس دیگر نمی توانست برای تناردیه ها مرتباً پول بفرستد.

پیرزنی که شبها می آمد و شمع اتاق او را روشن می کرد، به او یاد می داد که چگونه با فقر و مذلّت بسازد و زندگی کند. و او که یاد گرفته بود با کم بسازد، حالا باید با هیچ می ساخت، که آن، اتاقی بود تیره فام و این، اتاقی تاریک.

یاد میگرفت که چگونه باید زمستان را بی آتش گذراند، و چگونه می توان از پرنده ای که هر روز فقط یک مُشت ارزن می خواست دل کَند؛ و چگونه از دامن، روانداز درست کرد، و از روانداز، دامن. و چگونه می توان به جای غذاخوردن در روشنایی شمع، از فروغ کمرنگی که از پنجرهٔ روبه رو می تابد استفاده کرد. کمتر کسی می داند که بعضی از موجودات بی چیز و مفلوک چگونه با فقر و شرف عمر گذرانده اند، و با یک «سو» چه کارها که کرده اند، و هنر این گونه زیستن را با چه زجری آموخته اند. و فانتین این هنرشگفت آور رایادگرفت، وکم کم جرأت پیدا کرد.

در همین ایّام بودکه به پیرزن همسایه اش گفت: «گاهی به خود می گویم که اگر در شبانه روز فقط پنج ساعت بخوابم و باقی ساعتها را به دوخت و دوز بگذرانم، می توانم نانِ خودم را دربیاورم. وانگهی وقتی که آدم غصّه دار باشد، کمتر غذا می خورد، رنج و دلوایسی با چند تکه نان که قاطی شود آدم را سیر می کند،»

در این بینوایی اگر دخترکش در کنارِ او بود، سعادت بزرگی بود. به این فکر افتاده بود که کُوزت را نزد خود بیاورد. امّا چگونه؟ او را بیاورد و در تیره روزی خود سهیم کند؟ از آن گذشته، به تناردیه ها مقروض بود. قرضش را چگونه پس می داد؟ برای رفتنِ به مُون فرمی و آوردن کوزت نیز به پول نیاز داشت.

پیرزنی که به او اسرار زندگی فقیرانه را درس می داد، موجودی بود مقدّس به نام مارگریت. با تقوا و پرهیزکار بود، فقیر بود و درعین حال سخاو تمند. به فقرا می بخشید، حتّی به ثرو تمندان می بخشید، و تنها می توانست نام خود را بنویسد. امّا به خدا ایمان داشت، که همین، برای خود دانایی و دانشی است.

از اینگونه پارسایی ها در عالم پایین بسیار است؛ روزی همه چیز به عالم بالا منتقل خواهد شد، و این زندگی به هر شکل که باشد، فردایی دربی خواهد داشت.

در ابتدا فانتین چنان شرمگین بود و خود را باخته بود که جرأت نمی کرد از خانه بیرون برود. و هر وقت که ناچار به کوچه و خیابان می کرد که همه سر در پی او گذاشته، و با انگشت به همدیگر نشانش می دهند. و در واقع همه به او نگاه می کردند؛ کسی به او سلامی نمی کرد. تحقیر و بی اعتنایی رهگذران مثل سوز سرما در جانش فرو می رفت.

در شهرهای کوچک، زن تیرهروزی چون او، برهنه در زیر ضربات

نیشخندها و نگاههای کنجکاو قرار میگیرد. در پاریس هیچکس شما را نمی شناسد؛ و همین ظلمت ناشناس بودن، لباسی است که آدمی را از برهنگی نجات میدهد. چقدر دلش میخواست که بهپاریس برود، امّا محال بود.

ناچار بود به اینهمه بی اعتنایی عادت کند. همان طور که با نداری و فقر عادت کرده بود، کم کم تصمیم خود را گرفت و بعد از دو سه ماه، شرم را از خود دور کرد. هر وقت که به کوچه و خیابان می رفت، بههمه چیز بی اعتنا بود، به هیچ چیز اهمیّت نمی داد، و با خود می گفت: «هرچه می خواهند بگویند، برای من فرق نمی کند.»

و میرفت و می آمد و سرش را بالا می گرفت، با لبخندی تلخ؛ و احساس می کرد که بی شرم شده است.

خانم ویکتورنین گاهی او را در پای پنجرهٔ اتاقش می دید، و فلاکت و تیره روزی او را می دید، و خوشحال بود که بر اثر تلاش و کوشش او «این دختر به سزای خود رسیده»، و احساس خوشی داشت، که بدکاران سمادتی دارند تیره فام.

کار زیاد فانتین را خسته می کرد. سرفه های خشک او بیشتر شده بود؛ به مارگریت، پیرزن همسایه، می گفت: «دستم را بگیرید، ببینید جقدر داغ شده».

با این وصف، هر روز صبح که با یک شانهٔ شکسته موهای خود را، که همچون آیشاری از ابریشم بر شانه هایش فرو می ریخت، شانه می زد، لحظاتی احساس طنّازی و خوشبختی می کرد.

#### ادامهٔ کامیابی

فانتین را در اواخر زمستان از کارخانه بیرون کردند. فصلها یعد از آن زمستان آمدند و رفتند، و دوباره زمستان آمد. روزها کوتاه بود و کار کمیاب، در زمستان گرما نیست، روشنایی نیست، نیمروز نیست، صبح و شب به همدیگر می پیوندند، مِه همه جا را می گیرد و فضا نه تاریک است نه روشن. پنجره ها خاکستری فام است و چشم خوب نمی بیند. آسمان بادگیر می شود و زمین در سراسر روز همچون سرداب. آفتاب سیمای فقیرانه ای دارد. چه فصل هراس انگیزی! زمستان آبِ آسمان و قلبِ انسان را به سنگ تبدیل می کند. طلبکاران فانتین او را به ستوه آورده بودند.

درآمد فانتین بسیار کم بود. و قرضهایش بیشتر شده بود. تناردیهها که ماهانه شان مرتب نمی رسید، نامه از پی نامه می نوشتند، و غمی بر غمهایش می افزودند. در نامه ای به او نوشتند که دخترکش، کوزت، لخت است و از سرما می لرزد، و به یک دامن پشمی نیاز دارد. و از او خواستند که دست کم ده فرانک بفرستد. و او نامه را در دست خود مجاله کرد، و همان شب نزد آرایشگری رفت که دکانش در نبش کوچه بود، و شانه را از

۱. سقرط فانتین به گونهای که در این فصل روایت میشود، بهداستانی از ژول ژانن Jules
 آلمی با عنوان «زنی که اعضای بدن خود را میفروشد»، شباهت بسیار دارد؛ بخصوص
 که در آن داستان نیز علّت فروشِ اعضا چیزی جز فقر و بینوایی نیست.

سر برداشت و گیسوان طلائی و دلاویزش را چون موجی تاکمر فرو ریخت.

آرایشگر شگفتزده شد، و به شور و شوق گفت: «چه گیسوان زیبایی!»

فانتین گفت: «گیسوان مرا به چند می خرید؟»

ده فرانک.

ـ پس آن را قیچی کنید.

فانتین با این ده فرانک یک دامن کشباف برای کوزت خرید، و بهنشانی تناردیه ها فرستاد.

تناردیه ها به خشم آمدند؛ آنها پول می خواستند نه دامن. و آن دامن را به اپونین دادند و فائتین، آن چکاوک بینوا، همچنان از سرما می لرزید.

و فانتین با خود میگفت: «بیچهام دیگر از سرما آزار نمی بیند. با گیسویم او را لباس پوشاندم.»، ـ و کلاهِ گِردی به سر می گذاشت تا سَرِ بی مویش پیدا نباشد؛ و بازهم زیبا بود.

سایهٔ تاریکی قلب فانتین را پوشانده بود. و چون دیگر نمی توانست گیسوان طلاییاش را بیاراید، از هرچه در اطرافش بود کینه بهدل گرفت. مدّتها در تعریف و تمجید از بابا مادلن با دیگران همراهی کرده بود، و حالا فکر می کرد که از کارگاهِ او رانده شده، و او را عامل بدبختی خود می دانست؛ و با او نیز دشمن شد. به هنگام مرخص شدن کارگران، هر وقت که گذارش از جلو در کارخانه می افتاد، با صدای بلند آواز می خواند و می خندید.

کارگر سالخوردهای که او را یک روز در حال خندیدن و آواز خواندن دیده بود، گفته بود: «من عاقبت این دختر را بد می بینم.»

فانتین در این ایّام به فکر افتاد که با مردی دوست شود. و اولین داوطلب را، نه از روی جلاقه، بلکه با نفرت، قبول کرد. مردی بود بینوا،

نوازندهای دوره گرد و گداصفت، که او راکتک می زد، و فانتین زود او را از خود راند. و این بارهم با نفرت.

فانتین تنها دخترکش را می پرستید.

هرچه بیشتر سقوط میکرد، دنیای اطرافش را بیشتر تیره و تار می دید، امّا تصویر این فرشتهٔ کوچک در اعماق جانش فروزانتر می درخشید، و می گفت: «اگر روزی به مال و مکنت دست یافتم، کوزت را پیش خودم می آورم». و این کلمات را به زبان می آورد و می خندید. شرفه رهایش نمی کرد، و مُدام مُهره های پشتش غرقِ عرق بود.

روزی از تناردیه ها نامه ای رسید که چنین نوشته بودند:

کوزت بهنوعی بیماری که در این حدود شایع است مبتلا شده، که آن را عرقگز امیگویند. و بهداروهای گرانقیمت نیاز دارد، که سا از عهدهٔ خریدن آن برنمی آییم. اگر تا هشت روز دیگر چهل فرانک برای ما نفرستید دخترتان خواهد مرد.

فانتین نامه را خواند و قاه قاه خندید، و بهپیرزن گفت: «راستی که چقدر آنها خربند! چهل فرانک می خواهند! چهل فرانک می شود دو ناپلئون! توقع دارند از کجا این پول را دربیاورم؟ راستی که این بددهاتیها چه جانورهایی هستند!»

با این وصف، در روشنایی کنار پنجره یک بار دیگر نامه را خواند، و سپس از پلهها پایین رفت، و در کوچه و خیابان دیوانه وار بههر سومی دوید و می خندید.

یکی از آشنایان او را دید، و پرسید: «چه خبر شده که اینقدر

۱. تبگز - عرقگز - یا عَرقِ انگلیسی، از بیماریهای خطرناک و رایج در بعضی از نواحی انگلستان و فرانسه.

۲. سكّة طلاى فرانسوى، معادل بيست فرانك.

#### خو شحاليد؟»

در جواب گفت: «چرا خوش نباشم؟ این دهاتیهای بی شعور نامه نوشتهاند و از من چهل فرانک پول خواستهاند!»

و در این حال به میدان شهر رسید، و عدّهای را دید که دُورِ کالسکهای، که شکل و قوارهٔ عجیبی داشت، جمع شده بودند، و مردی سرخپوش روی سقف کالسکه ایستاده بود و یکریز حرفهایی می زد برای جلب عوام. و او معرکه گیر بود و درعین حال دندانسازِ دوره گرد. که همه چیز برای فروش در چنته داشت، از خمیر دندان و داروهای گوناگون گرفته تا چند نوع معجون.

فانتین وارد جمع شد، و مانند دیگران به حرفهای شیرین و بامزهٔ دندانسازِ همه کاره، گوش می داد و می خندید، بخصوص که سخنران با هجه هرکس به زبان خودش حرف می زد. برای شنوندگان لات و جاهل با لهجه و اصطلاحات مخصوص آنها چیزهایی به هم می بافت، و برای شنوندگان دیگری که در میان جمع بودند و سرو پُزِ مرتبی داشتند، کلمات و تعبیرات دیگری که در میان جمع بودند و سرو پُزِ مرتبی داشتند، کلمات و تعبیرات ادیبانه در سخنانش به کار می گرفت، و در این میان چشمش به چهرهٔ خندان فانتین افتاد، و ناگهان صدایش را بلندتر کرد و گفت: «و شما، دختر خانم خوشگلی که می خندید، می دانید که دندانهایتان چقدر قشنگ است؟ اگر حاضر باشید دوتا دندان نیشخند کی خودتان را به من بفروشید، برای هر کدام یک ناپلئون طلا می دهم.»

فانتین گفت: «دندانهای نیشخندک کدامند؟»

دندانساز معرکه گیر گفت: «منظورم آن دو دندان جلوی شماست، در بالا.»

فانتین فریاد زد: «چه وحشتناک است!ه

بیرزن بی دندانی که درمیانِ جمع بود، گفت: «دو ناپلئون طلا برای دوتا دندان؟ خوش به حال کسی که حتّی یک دندان در دهانش باشد.» فانتین از میان جمع بیرون دوید، و گوشهایش را با دست گرفت تا دیگر صدایی نشنود، امّا ایستاد. دندانساز با فریاد گفت: «خوشگل خانم! فکر کنید و تصمیم بگیرید. دو ناپلئون طلا برای دوت ا دندان پول کمی نیست. اگر راضی بهمعامله شدید، امروز عصر بیایید بهمسافرخانه تیاک درژان ۱. من آنجا هستم.»

فانتین به خانه بازگشت، به خشم آمده بود. داستان را برای مارگریت، همسایهٔ مهربانش، بازگفت: «مارگریت! چه مرد پست فطرتی بود. چرا می گذارند که این جور آدمها به شهر بیایند؟ این مرد بدذات می خواهد دو دندان جلوی مرا بکشد. فکرش را بکنید که آن وقت چه قیافهٔ وحشتناکی پیدا می کنم!» موهایم دوباره درمی آیند، امّا دندانهایم ...! آن مرد دیوانه است. حاضرم خودم را از بالای یک ساختمانِ پنج طبقه پایین بیندازم، امّا نمی گذارم این دو دندانم را بکشند. آن مرد دیوصفت می گفت که امروز عصر در مسافرخانهٔ تیاک دَرژان منتظر من است.»

مارگریت پرسید: «چقدر برای دوتا دندان می دهد؟»

ــدو ناپلئون.

ـدو ناپلئون، يعني چهل فرانک.

فانتين گفت: «بله. چهل فرانک.»

و به فکر فرو رفت. و مشغول دوخت و دوز شد. یک ربع ساعت بعد از کار دست بر داشت. رفت و دوباره نامهٔ تناردیه را بر داشت و خواند.

و این بار از مارگربت که در کنار او مشغول کار خودش بود، پرسید: «راستی این بیماری عرقگز چه نوع چیزی است؟»

پیرزن گفت: «یک جور بیماری است.»

ـ دوا و درمانش سخت است؟

ـ بله. دوا و درمانش آسان نیست. خیلی وحشتناک است.

<sup>1.</sup> Tillac d'argent

ـشما از كجا مى دانيد؟

-از آنجور بیماریهاست که هرکس چیزهایی از آن می داند.

\_ بچهها هم مُبتلا مي شوند؟

بچهها بیشتر از بزرگترها مُبتلا میشوند.

این بیماری بچهها را میکشد؟

مارگریت گفت: «بسیار اتفاق می افتد.»

فانتین دوباره رفت و نامه را خواند.

و آن روز عصر از خانه بیرون رفت. و یک راست به سوی کوچهٔ «پاریس» شتافت، که مسافرخانه ها در آن حدود بود.

قردا صبح مارگریت پیش از طلوع آفتاب وارد اتاق فانتین شد، زیرا آن دو با هم، و در یک اتاق کار میکردند، که به صرفهٔ هردو بود؛ چون یک شمع روشن میکردند. مارگریت، فانتین را رنگ پریده و بی حال در بستر خود دید. شمع در تمام شب سوخته بود و چیزی از آن نمانده بود.

مارگریت، از این آشفتگی و درهم ریختن نظم و ترتیب همیشگی شگفتزده شد؛ فریاد زد: «چه اتفاقی افتاده؟ شمع که سوخته و تمام شده.»

سپس چشمش به فانتین افتاد که سر بی مویش را به طرف او چرخاند، و چیزی نگفت. مارگریت متأثر و نگران بیش دوید.

\_ یا عیسی مسیح! ... بگوبید که چی شده؟

فانتین در جواب گفت: «چیزی نیست، برعکس، خوشحالم که دخسترکم را از مسرگ نجات دادهام. گوزت زنده می ماند. خوشحالم. راضی ام.»

و در این حال دو ناپلئون طلا را، که روی میز برق میزد، با انگشت به مارگریت نشان داد. مارگریت گفت: «خدایا! چه می بینم؟ اینهمه پول را از کجا آوردید؟»

ــ هرجوركه بود بهدستش آوردم.

و لبخندی زد. آخربن سوسوی شمع صورت او را روشن میکرد. لبخندش خون آلود بود. یک لخته خون در گوشهٔ لبانش جمع شده بود، و در میان دندانهایش سوراخ سیاهی دیده می شد.

دو دندان او کنده شده بود.

فانتین همان روز چهل فرانک را بهمُونفرمی فرستاد.

و امًا تناردیه ها به او دروغ گفته بودند تا این پول را برایشان بفرستند. گُوزت بیمار نبود.

فانتین آینهاش را از پنجره بیرون انداخت، و چندی بعد اتاقش را رها کرد و اتاقکی در زیر شیروانی، در جای دیگری کرایه کرد که در آن با یک چفت کو چک بسته می شد؛ و در واقع سوراخی بود که سقفش باکف اتاق زاویهٔ کجی تشکیل می داد؛ با کوچکترین حرکتِ دور از احتیاط سر آدمی به سقف می خورد. زن بینوا برای این که به انتهای این اتاقک برود، باید سر خود را خم می کرد. و این، درست مثل سرنوشت او بود که با سر خمیده و جسم و جانی درهم شکسته تا انتهای آن پیش میرفت. همهٔ اثاثِ این اتاقک تُشکی بود که روی زمین انداخته بود، و در گوشهای نیز کوزهٔ آبی بودکه در زمستان آب آن یخ می بست، و همیشه چند ردیف حلقههای یخ در اطراف دهانهٔ آن بهچشم می خورد. فانتین که شرم راکنار گذاشته بود، ظرافت و زیبایی را نیز فراموش کرد؛ با کلاهی که از تمیزی نشانی نداشت، از خانه بیرون می رفت؛ فرصتِ وصله کردنِ زیرپوشهایش را نداشت، شاید هم بی قید شده بود. هرچه پاشتهٔ جورابش بیشتر پاره می شد، ساقهٔ آن را بیشتر در کفش فرو می برد، و از چین خوردگیهای جورابش این وضع معلوم می شد. کمربند کهنهاش را با یک تکه بارچه وصله كرده بودكه با يك حركت تند باره مي شد. طلبكاران آسودهاش نمی گذاشتند، و هر کدام به شکلی آزارش می دادند. گاهی در کوچه، و

حتّی گاهی در بلکان خانه به کمین او می نشستند. بسیاری از شبها را با گریستن به صبح می رساند، برق چشمانش را حفظ کرده بود. گاهی درد شدیدی در کتفهایش حس می کرد. شرفهاش زیادتر شده بود. از بابا مادلن بسیار نفرت داشت، امّا شکایت خود را بهزبان نمی آورد. در شبانهروز هفده ساعت بیدار میماند و دوخت و دوز می کرد. امّا یکی از معامله گران، که زندانیان را با مبلغ کمی به کار گرفته بود، ناگهان سطح دستمزدها را پایین آورد؛ و این قضیه باعث شدکه دستمزد زنان کارگر، که آزادانه به کار مشغول بودند، به نه «سو» در هر روز کاهش سابد. هفده ساعت کار در شبانه روز، و نه «سو» دستمزد! طلبکاران نیز بی رحم شده بودند؛ سمساری که تقریباً همهٔ مبل و اثاث او را پس گرفته بود، دست بردار نبود، و خودش را طلبكار مي دانست، و مرتباً به او نيش مي زدكه: «پس کی میخواهی بدهیات را بیردازی؟». خدایا! خداوندا! از جانِ این بينوا چه مي خواستند؟ از همه طرف بهاو حملهور شده بودند، و او نيز كه خود را در معرض این حمله ها می دید، خوی جانوران وحشی را پیدا کرده بود، و روز بهروز وحشی تر می شد. در همین گیر و دار بود که تناردیه ها به او نوشتند که تا حال آنچه توانسته اند در حقّ او نجابت و بزرگواری کرده اند، امّا دیگر کاسهٔ صبرشان لبریز شده، و او باید بی معطلی صدفرانک برای آنها بفرستد، وگرنه کوزت را از خانه بیرون خواهند انداخت، و برای آنها اهمیت ندارد که چه بلایی بر سرش خواهد آمد. و فانتین در این فکر بود که صد فرانک از کجا بیاورد؟ و با چه کاری می تواند روزی دستکم ده فرانک بهدست بیاورد؟

و با خودگفت: دیگر نباید منتظر بود، باید همه چیز را بفروشم. و همه چیزش را فروخت و رفت هرجایی شد.

## مسیح از ما انسانهای آزاد به وجود آورده ا

داستان فانتین را چگونه باید تعبیر کرد؟ جز این است که جامعهٔ بشری انسانها را بهبردگی میکشد؟ - چگونه و از چه راه؟ - از راهِ بینوایی. آدمی به حلّت گرسنگی، سرما، دربدری، بیکسی و درماندگی، بهبردگی کشیده می شود، و او را همچون بردهای به کار می گیرند. چه معاملهٔ دردناکی! زندگی برای یک تکه نان. موجود بینوا همهٔ هستی خود را عرضه میکند، و اجتماع خریدار آن است.

آیین مقدّس مسیح بر تمدّن ما حکومت میکند، امّا در اخلاق و روح ما نفوذ ندارد. میگوبند که بردگی در تمدّن اروپایی ازبین رفته است. این اشتباه محض است؛ بردگی همچنان وجود دارد، بخصوص در جامعهٔ زنان، و نام آن روسپیگری است.

بارِ سنگینی بر دوش زنان است، یعنی بر نازک طبعی، مِهرورزی، زیبایی، و احساس مادری آنها. و مردان اجتماع از این وضع شرم نمیکنند.

تا اینجای داستان، که فانتین در چنین مسیری قدم میگذارد، می بینیم
که دیگر در او، از مزایای گذشته اش اثری نمانده است، در گِل فرو رفته و

۱. در اصل به لاتین CHRISTUS NOS LIERAVIT. در سال ۱۸۲۳ (سیالی کـه هـوگو دنبالهٔ بینوایان را تا ورود ژان والژان به صومعهٔ پُتی پیکپوس نوشت)، این جملهٔ معروف پطرُسِ مقدّس را در سرلوحهٔ منظومه ای به نام «برای آزادی» جای داد. «ایو.گ.».

سنگ شده است. هر که بهتن او دست بزند، احساس سرما می کند، می آید و می رود و خود را به شما تسلیم می کند، و با شما هیچگونه آشنایی حس نمی کند. چهره یی دارد عبوس و عاری از نجابت و شرافت. زندگی و نظام اجتماعی کلام آخرشان را به او گفته اند، و هر بلایی بر سَر او آورده اند. بلادیده است و رنج کشیده. همه چیزش را از کف داده و بسیار اشک ریخته است، خود را تسلیم کرده. و تسلیم او به نوعی بی اعتنایی و بی قیدی شباهت دارد، همچنانکه مرگ به خواب شباهت دارد. دیگر از هیچ کاری روی گردان نیست؛ دیگر از چیزی نمی ترسد. ای ابر تیره بر او فرو بارا و ای اقیانوس هولناک، او را دربر گیر! برای او تفاوت نمی کند؛ اسفنجی است آغشته به آب.

می پنداشت که به پایان خود رسیده است، امّا خطا همین جاست که کسی تصور کند که از سرنوشت خود باخبر است، و پایان آن را می داند.

افسوس! کسی نمی داند که سرنوشت ما آدمیان، که این چنین آشفته و در هم برهم در مسیر خاصی پیش می رود، چه خصوصیاتی دارد. ما را به کجا می برند؟ و چرا راه و رسم سرنوشت چنین است؟

چه کسی از همهٔ رازها خبر دارد و می داند که بشت پرده چیست؟ تنها کسی که همه چیز را می داند، خدا نام دارد.

#### هرزه گردی آقای باماتابوا ا

در همهٔ شهرهای کوچک، و بخصوص در مونتروی سورمر بودند گروهی از جوانان که هزار و پانصد لپور درآمدشان را بههمان ترتیب خرج می کردند که در پاریس جوانهایی از قماش آنان، دویست هزار فرانک درآمدشان را برباد می دادند. این قسم جوانها بی فکرند و بی خاصیت و بر ارزش و انگل صفت؛ یک تکه ملک موروثی دارند و کمی حماقت و كمي ذوق. وقتى كه قدم بهمحفلي مي گذارند، بهروستاييان مي مانند، امّا در میخانهها وانمود می کنند که از اشراف و اعیانند، و مُدام از «مرتعهای من، و جنگلهای من، و رعیتهای من»، حرف می زنند. و برای زنان هنرپیشه در صحنه تئاتر سوت مىزنند تا نشان دهند كه صاحب ذوقند. با افسرانِ بادگان درمی افتند و زد و خورد می کنند تا ثابت کنند که شجاع و بی باکند. به شکار می روند، به دود و دم علاقه نشان می دهند، خمیازه می کشند، می گساری می کنند، بوی توتون و انفیه می دهند، بیلیارد بازی مے کنند، به تماشای بیاده شدن مسافران از دلیجان می روند، در کافه ها وقت می گذرانند، در رستوران غذا سی خورند، سگمی دارند که در زیر میز استخوان می جود، و معشوقهای دارند که بشقابها را روی میز می گذارد. حتّی یک «سو» را آسان خرج نمی کنند، در پیروی از مُد افراطی هستند،

<sup>1.</sup> Bamatabois

نسمایشنامههای غسمانگیز را مسیستایند، زنسان را حقیر مسیشمارند، چکمههای کهنهشان را به پا می کنند، آداب و رسوم لندن را از راهِ پاریس، و آداب و رسوم پاریس را از راهِ پونت ـ آدموسن باد می گیرند؛ با جهالت و بی اطلاعی به پیری می رسند، کار نمی کنند، به هیچ در دی نمی خورند، و ضرر عمده ای هم به مسائل کُلّی جامعه نمی زنند.

آقای فلیکس دوتولومیس، اگر در شهرستان مانده بود و اصلاً بهپاریس نمی آمد، یکی از همین قُماش جوانها می شد.

این دسته از جوانان، اگر مال و مکنتی داشته باشند، شیکپوش و آراسته اند؛ و اگر وضع مالی آنها چندان رضایت بخش نباشد، بی خیال و بی بندوبارند. و همهٔ آنها بی کم کاست بیکاره و هرزه گردند. در میان این هرزه گردان دسته ای غم آورند و دسته ای غم زده، گروهی خیالبافند و گروهی مضحک و مسخره،

در آن ایّام، مرد آراسته و خوش پوش کسی بود که یخهاش پهن باشد و کراواتش بزرگ، و ساعتش جواهرنشان؛ و سه جلیقه روی هم بپوشد با رنگهای گوناگون قرمز و آبی؛ و رِدنگت او کوتاه باشد به رنگ زیتونی روشن و به شکلِ دُم ماهی با دو ردیف دکمهٔ نقرهٔ نزدیک به همدیگر تا نزدیک شانه، و شلوارش نیز به رنگ زبتونی روشن باشد، و هر طرفِ آن مزیّن باشد به چندین قیطان، به تعداد یک تا یازده، و در هر حال تعداد آن باید به عدد فَرد باشد، و نه بیشتر از یازده، و به این چیزها باید اضافه کرد یک جفت چکمهٔ کوتاه را با پاشنه های نعل دار، یک کلاه بلند با لبهٔ باریک، موهای انبوه، یک عصای بزرگ، و طرز سخن گفتنِ ادیبانه و متکلّف به تقلید از پوتیه ؟ و البته مهمیزها و سبیل را باید وارد این مجموعه کرد. در آن زمان بعضی از بورژواها سبیل داشتند، و بعضی از پیاده روندگان مهمیز

۱. Pont-à-Mousson، شهری در ناحیهٔ لُورِن.

۲. Charles Potier، هنرپیشهٔ فرانسوی.

سواركاران را.

جوانان آراستهٔ شهرستانی مهمیزشان درازتر بود و سبیلشان پهنتر.
در آن عصر، جمهوریهای آمریکای جنوبی با سربازان پادشاه اسپانیا می جنگیدند، و جنگاوران تبولیوار ابا ارتش موریلو درافتاده بودند. طرفداران سلطنت کلاه لبه باریکی به سر می گذاشتند که به نام کلاه «متوریلو» معروف شده بود، و کلاهِ لبه پهن را «بولیوار» نام داده بودند و مخصوص آزادیخواهان بود.

هشت یا ده ماه بعداز بیرون کردن فاتنین از کارخانه، در اوایل ژانویهٔ ۱۸۲۳، در شبی که برف به زمین نشسته بود، یکی از این جوانان آراسته، یکی از همین هرزه گردان، یکی از همین «روشنفکرمآبانِ» طرفدار سلطنت، که کلاهِ متوریلو بر سر داشت، و لباس گرم و نرمی به مد روز پوشیده بود، با آزار دادن زنی تفریح می کرد، که لباس جلفی پوشیده و سینه و شانه هایش را عربان گذاشته، و در پیاده روی جلو کافهٔ افسران پرسه می زد. و این مرد آراسته و خوش پوش سیگار هم می کشید، که در آن زمان تازگی داشت.

و آن شب هربار که این زن از کنارِ آن جوان آراسته میگذشت، او دهانش را میگشود و دود سیگارش را در صورت او پف میکرد، و با ناسزاها و متلکهایی که بهگمان خود او شیرین و با ظرافت بود، آزارش می داد. متلکهایی از این دست: «وای که تو چقدر بدترکیبی، بهتر نیست صورت زشتت را بپوشائی؟ ... دندانهایت را کی دزدیده و برده؟ ...»، و این آقای بسیار آراسته باماتابوا نام داشت، و آن زن که لباس جلفی پوشیده بود، بی آنکه در جواب او چیزی گوید، در پیاده رو می رفت و می آمد، و

۱. Simon de Bolivar مُبارز و آزادیخواه مشهور آمریکای جنوبی.

۲. Morillo از ژنرالهای اسپانیا که با بمولیوار و دیگیر آزادیمخواهان آمریکای جنوبی می جنگید.

حتّی یک نگاه هم به آن مرد نمی انداخت، و بی اعتنا به همه چیز، مثل سربازی که ناچار ضربه های تازیانهٔ فرمانده خود را تحمّل می کند، بی سر و صدا بود، و هر پنج دقیقه یک بار، که از کنارِ این جوان می گذشت، باران دشنامها و متلکهای او را می پذیرفت، و به روی خود نمی آورد. بی اثر بودن این شیرین زبانیها، و بی اعتناییهای آن زن سرانجام مرد آراسته را به خشم آورد؛ و این بار وقتی که آن زن از کنار او گذشت، در پشتِ سر او بی صدا و آهسته جلو رفت، و خم شد، و یک مشت برف را از روی سنگفرش پیاده رو برداشت و آن را در میان دوشانهٔ برهنهٔ او فرو برد. زن دیگر تاب نیاورد، برگشت و همچون ماده پلنگ از جا پرید و خود را روی دیگر تاب نیاورد، برگشت و همچون ماده پلنگ از جا پرید و خود را روی آن مرد انداخت، و ناخنهایش را در صورت او فرو برد، و در آن حال با که دو دندان جلو را نداشت، بر سر تا پای آن مرد آراسته، استفراغ می کرد ... و آن زن فانتین بود.

براثر این سر و صدا افسرانی که در کافه نشسته بودند بیرون دوبدند، و رهگذران نیز به این جمع افزوده شدند، و خندان و هیاهوگنان حلقه زدند در اطراف آن زن، و مردی که کتک میخورد و کلاهش روی زمین افتاده بود، و سعی میکرد خود را از زیر مشت و لگد آن زن بیرون بیاورد. آن زن بیرون بیاورد ترسناک شده بود.

و امّا ناگهان مردی بلند قامت آن حلقه را شکافت و جلو رفت و دست برد و نیم تنهٔ ابریشمی آن زن راگرفت، و گفت: «دنبال من بیا.»

زن روی گرداند و به چهرهٔ این مرد خیره شد و فریادهای خشم آلودش در گلو خشکید. درخشش چشمانش ازمیان رفت، رنگش پرید، و از ترس سرایا لرزید؛ زیرا ژاور را شناخته بود.

و آن مرد آراسته و کتک خورده، از این فرصت استفاده کرد و از معرکه گریخت.

# حلٌ بعضى از مسائل انتظامات شهردارى

ژاور تماشاگران حادثه راکنار زد و حلقهٔ آن جمع را درهم ریخت و با قدمهای بلند به سوی ادارهٔ پلیس که در انتهای میدان بود، به راه افتاد؛ و در آن حال، زن بینوا را دنبال خود می کشید. آن زن بی خودانه از پی او می رفت، و انبوهی از تماشاگران دنبال آنها می رفتند. خُرم و خندان بودند و هر کدام متلکی می گفتند؛ بینوایی در مقابل چشم آنها به غایتِ خود رسیده بود، و آنها فرصتی یافته بودند برای نمایش وقاحت.

ادارهٔ پلیس در تالاری بود، در طبقهٔ زیرین ساختمانی، که با آتش یک بخاری گرم شده بود، و پاسبانی در جلوی دَرِ آن نگهبانی می داد؛ و دری داشت شیشه دار با نرده های محافظ، ژاور از همین دَر به اتفاقِ فانتین وارد تالار شد، و عدّه ای از مردم کنجکاو، که پشتِ در مانده بودند، از هر طرف سرمی کشیدند، بلکه بتوانند از پشت شیشه ها چیزی ببینند. پاسبان نگهبان سعی می کرد آنها را از آن محل دور کند. کنجکاوی نوعی شکمبارگی است، و سَرَک کشیدن گاهی به معنای حمله بردن است و دربدن.

فانتین در آن تالار مانندِ سگِ کتکخوردهای، خاموش و بی حرکت، در گوشه ای منتظر ایستاد.

گروهبان کشیک شمعدانی آورد و روی میز گذاشت. ژاور پشت میز نشست و از جیبش یک برگ کاغذ تمبردار درآورد و چیزهایی روی آن

نوشت.

اختیار این دسته از زنان را قانون، تمام و کمال بهدست پلیس سپرده است. پلیس هرطور که بخواهد، می تواند دربارهٔ آنها تصمیم بگیرد. و هرطور که میلش باشد، آنها را به مجازات می رساند؛ و دو چیز غمانگیز را، یعنی حرفه شان و آزادیشان را، در هر ساعت که اراده کند، از آنها باز گیرد. ژاور سنگدل بود. در چهرهٔ عبوس او اثری از تأثر و ترحم دیده نمی شد. جدّی و دقیق به کار خود مشغول بود. و این یکی از مواردی بود که می توانست بی هیچگونه نظارت و بازرسی، از همهٔ اختیارات خود استفاده كند. وجدان سختگير او در اين لحظه احساس مي كرد كه بر مسند یک قاضی نشسته است. می توانست قضاوت کند، رأی دهد و حکم را به اجرا درآورد. برای این کار همهٔ افکار خود را به یاری گرفته بود، و هرچه بیشتر در کار این زن عمیق می شد، ناراحتی اش فزونی می یافت. به چشم خود جُرم این دختر را دیده بود. به چشم خود دیده بود که در خیابان، و در میان جمع، مرد سرشناسی که صاحب ملک و ثروت بود، از موجودی که در اجتماع جایی نداشت، فحش شنیده و کتک خورده بود. یک زن هرجایی، جوانی بورژوائی راکتک زده بود؛ و او این ماجرا را بهچشم دیده بود. ژاور ساکت بود و چیز می نوشت.

بعد از آنکه همهٔ مشاهداتش را روی کافذ تمبردار نوشت و صورت مجلس را امضاکرد، کافذ را تا زد و به گروهبان کشیک گفت: «آن سه نفر مرد را با این زنک ببرید و تحویل بازداشتگاه بدهید.»

و سپس رو به فانتین کرد و گفت: «باید شش ماه در زندان بمانی.»
آن زن بینوا سرا پا لرزید و گفت: «شش ماه! ... شش ماه در زندان!
شش ماه با درآمدِ روزی هفت «سو»؟ امّا چه بر سر دخترکم، کوزت
می آید؟ دخترکم! دخترکم! ... باید صد فرانک برای تناردیه ها بفرستم،
آقای بازرس! شما از این چیزها خبر ندارید!»

خود را روی سنگفرش کف آن تالار که با چکمه های گل آلود مردان خیس شده بود، انداخته، با زانو بهجلو می خزید، و لبهٔ لباس ژاور را گرفته بود و التماس می کرد: «آقای ژاور! از شما تقاضای عفو دارم. باور کنید که تقصیر من نبود. همان طور که خودتان دیدید، در این کار بی تقصیر بودم. سه خدای مهربان قسم می خورم که تقصیر من نبود. آن آقا، که نمی شناختمش، یک مشت برف را توی لباس و تن من ریخت. وقتی که ما آرام و بی سر و صدا در خیابان قدم میزنیم و به کسی کاری نداریم، کسی حق ندارد برف توی سر و لباس ما بریزد. وقتی که آن آقا این کار را کرد، دیگر چیزی نفهمیدم، از جا در رفتم. وانگهی حالم خوش نیست، مریضم و بی حوصله. آن آقا دست از سرم برنمی داشت، مرتباً متلک میگفت و حرفهای بد می زد. می گفت که من زشتم و بی دندان. با این حال جوابش را نمی دادم. خودم می دانم که دیگر زیبا نیستم و دندان ندارم. با خودم میگفتم اهمیّت ندارد، هرچه باشد آقاست و دلش میخواهد متلک بپراند و تفریح کند. با ادب بودم و هیچ چیز نمی گفتم، تا آنکه برفها را توي تن من ریخت و کفرم را درآورد. آقای بازرس خوب و عزیز من! از آنها که آنجا بودند، بپرسید. همهشان گواهی میدهند که راست میگویم. شاید کار من خوب نبوده، شاید بهتر بـود جـلو خـودم را مـیگرفتم و چـیزی نمي گفتم. امّا خودتان بهتر مي دانيد كه آدم هميشه نمي تواند اختيار خودش را داشته باشد. توی این سرما، وقتی که یک مشت برف، ناگهان توی تن آدم بریزند، معلوم است که نمی شود آرام و خونسرد بود. تقصیر من يودكه كلاه أن أقا را له كردم. امّا چرا أن أقا در رفت؟ اگر اينجا أمده بود، از او عذرخواهی میکردم. حاضرم هر وقت و هر طور که شما بگوئید، از او عذربخواهم. آقای ژاور! مرا ببخشید. گوش کنید. شاید خبر ندارید که در زندان فقط روزی هفت «سو» در مقابل کار به آدم می دهند. امًا من باید صدفرانک به تناردیه ها بدهم، وگرنه بچهام را می اندازند توی کوچه. بچهام را برایم پس می فرستند. خدایا! من با این وضع چطوری می توانم بچهام را پیش خودم نگه دارم؟ آن هم با کارِ پستی که من دارم. وای! کوزت من چه خواهد شد؟ فرشتهٔ من چه خواهد کرد؟ بگذارید همه چیز را بگویم. تناردیه ها بچهام را نگاه می دارند. تناردیه ها مسافرخانه دارند. دهاتی و پستند. حرف سرشان نمی شود. پول می خواهند. زندانی ام نکنید!... اگر به زندان بروم، تناردیه ها بچهام را می گذارند کنارِ جادّه، آن هم در این زمستان سیاه. به من رحم کنید آقای ژاور! اگر دخترکم کمی بزرگتر بود، می توانست کار کند و خرجش را دربیاورد، امّا خیلی بچه است. به ظاهرم نگاه نکنید! زن بدی نیستم، از روی بیعاری و شکم پرستی به این کار کشیده نشده ام، اگر عرق خور شده ام، از زورِ بینوایی است. عرق را دوست ندارم. امّا حسنش این است که آدم را گیج و مَنگ می کند. پیش از آنکه به این کار کشیده شوم، زنِ مرتبی بودم، از این جور لباسهای بدن نما و اطواری نمی پوشیدم، گنجه ام پرد از لباس های قشنگ و نجیبانه، آقای ژاور! به من رحم کنید.»

فانتین هرچه به زبانش می آمد، می گفت. کوفته و درهم شکسته بود، هتی هتی هتی می گریست، به خود می پیچید و شرفه های خشک و کوتاه می کرد، به لکنت افتاده بود. صدایش همچون مُحتضران ضعیف شده بود. درد و رنج اگر از حد بگذرد، همچون فروغی خوفناک و درعین حال آسمانی در چهره بازمی تابد، و سیمای بینوایان را دگرگون می کند. از این لحظه فانتین باز زیبا شده بود. گاه به گاه خاموش می شد، و بر لبهٔ لباس بازرسِ شهربانی بوسه می زد. زاری و التماس شاید می توانست دل سنگ را نرم کند، امّا قادر نبود قلبی را که از چوب ساخته شده بود، به رقّت آورد.

ژاور بی آنکه بهزاری و خواریِ او اعتنایی کند، گفت: «دیگر بس است! همهٔ حرفهایت را شنیدم، حالاکه همه چیز را گفتی، بلند شو و راه بیفت! شش ماه باید در زندان باشی. اگر خدا هم شخصاً به اینجا بیاید،

حکم من عوض نمی شود.»

و فائتین وقتی که این جملهٔ با ابهّت را شنید،که «اگر خدا هم شخصاً به اینجا بیاید حکم من عوض نمی شود»، فهمید که زاری و التماس فایده ندارد؛ در خود فرو رفت و گفت: «خدایا! خداوندا! خودت رحم کن!» ژاور پشت به او کرد.

پاسبانان بازوان فانتین را گرفتند.

و امّا چند دقیقه ای بود که مردی، بی آنکه کسی متوجه او باشد، وارد تالار شده بود و در گوشه ای ایستاده بود و به حرفهای فانتین گوش می داد.

در آن لحظه که پاسبانان میخواستند بهزور از سرجایش بلند کنند و او مقاومت میکرد، آن مرد قدمی به جلو گذاشت و با صدای بلند گفت: «لطفاً دست نگه دارید.»

ژاور روی گرداند و آقای مادلن را در برابر خود دید. به احترام او کلاه از سر برداشت. گیج شده بود. تکلیف خود را نمی دانست، گفت: «ببخشید آقای شهردار ... این.»

کلمات «آقای شهردار» در فانتین اثر عجیبی کرد. از جا بلند شد. همچون روحی بود که از قبر بیرون می آید. پاسبانان را با دو دست کنار زد و یک راست به طرف آقای مادلن رفت، و پیش از آنکه بتوانند جلو او را بگیرند، بر سر او فریاد کشید: «پس آن آقای شهرداری که می گویند تو هستی ؟»

و قاه قاه خندید و جلوتر رفت و در نهایتِ خشم، به صورت او تُنف انداخت.

آقای مادلن صورت خود را پاک کرد و گفت: «آقای ژاور! این زن را آزاد کنید.»

ژاور نزدیک بود در این لحظه عقلش را از دست بدهد. در تمام عمرش چنین چیزی ندیده بود، به چشم خود می دید که یک زن هرجایی

به صورت یک شهردار ثف می اندازد. این عمل باورنکردنی، در تصورًات او چنان زشت و هولناک بود که آن را چیزی همردیف گفر و الحاد به حساب می آورد. از طرف دیگر در اعماق ذهن خود به گونهٔ مرموزی بین این زن، به همان صورت که بود، و شهردار، با آنچه احتمال داشت باشد، نزدیکی و ارتباط عجیب و مرموزی می یافت؛ و در این میان در لابه لای این مشهوداتِ باورنکردنی، نمی دانم چه چیزهایی را به هم ربط می داد که این مشهوداتِ باورنکردنی، نمی دانم چه چیزهایی را به هم ربط می داد که شهردار، این مأمور بلند پایهٔ دولت، به آرامی صورتش را پاک کرد و گفت: «این زن را آزاد کنید»، چنان حیران و مبهوت شده بود که قدرت ذکر کردن و سخن گفتن را از دست داده بود. حیرت او از مرزهای معمول فراتر رفته بود، گنگ شده بود.

تأثیر کلام شهردار در فانتین نیز کمتر از ژاور نبود. بازوی برهنهاش را بلند کرد و مثل کسی که می ترسد تعادلش برهم بخورد دستگیرهٔ بخاری را گرفت، و آشفته وار بههر سو می نگریست. فکرش درهم ریخته بود. گریا با خود حرف می زد. صدایش بسیار ضعیف بود: ۱ چی؟ گفتید که آزادم کنند؟ که بروم؟ که شش ماه به زندان نروم؟ من که نفهمیدم چه کسی این حرف را زد. حتماً گوشهایم عوضی شنیده. این شهردار که از دیو هم بدتر است؛ از این جور حرفها نمی زند. آقای ژاور عزیز و مهربان من! ... حتما شما بودید که دستور دادید آزادم کنند. می دانستم که دلتان به رحم می آید و آزادم می کنید. این شهردار دیوصفت، این جنایتکار بد کردار ممکن نیست یک قدم خیر بردارد. آقای ژاور! برای شما که دلتان برای من سوخته، می گویم که بدبختی من زیر سر این شهردار است. به دستور او سوخته، می گویم که بدبختی من زیر سر این شهردار است. به دستور او بود که از کارخانه بیرونم کردند. چون یک مُشت زنهای رذل و بست فی طرت، پُشتِ سسر من بچ پچ می کردند و راست و دروغ به هم می بافتند. آقای ژاور! من حرف شما را قبول دارم. شما قضاوت کنید که آیا

کار خوبی است که یک زن بینوا را که کار میکند و شرافتمندانه نانش را درمی آورد، از کارخانه بیرون کنند؟ بعداز آنکه بیکار شدم و دیگر درآمدی نداشتم، به این روز افتادم. اگر مأموران و رؤسای پلیس کارشان را درست انجام می دادند و نمی گذاشتند که معامله گران حق زندانیهای زحمتكش را پايمال كنند و يكباره دستمزدشان را پايين بياورند، اين اتفاق نمى افتاد. چون بعداز پايين آمدن دستمزد زندانيها، دستمزد من هم كه برای سربازها لباس می دوختم کمتر شد. بگذارید همه چیز را شرح بدهم. بله، فکرش را بکنید که شما روزی دوازده «سو» از پیراهن دوزی درمی آورید، و یک دفعه این دستمزد بشود نه «سو». در این صورت دیگر زندگی شما با این پول نمی گذرد. فهمیدن این چیزها خیلی ساده است. من باید برای نگهداری کوزت کو چولویم هرماه پولی می فرستادم، و با این وضع دیگر نمی توانستم. چارهای نداشتم جز این که هرجایی شوم. حالا حرفم را قبول می کنید که این شهردار گداصفت مرا به این روز انداخته؟ امشب من كلاه آن آقا را زبر يا له كردم، و او پيراهن ابريشمي مرا با يك مشت برف از ریخت انداخت، امثال ما فقط این یک دست لباس ابریشمی را دارند. آقای ژاور! باور کنید که من عمداً این کار را نکردم. آقای ژاور! من زنهایی را در این شهر میبینم که از من خیلی بدترند، امّا همهشان خوشبختند. آقای ژاور! از شما ممنونم، که دلتان بهرحم آمد و حُکم آزادی ام را دادید. از صاحبخانه ام بپرسید. از هر که دلتان میخواهد بيرسيد، همه بهشما خواهند گفت كه من زن بدى نيستم. از شما آقاى ژاور، عــذر مــیخواهــم کـه از روی بی احتیاطی دستگیره بخاری را چرخاندم، و دود بیرون زد.»

آقای مادلن با دقّتِ عجیبی به حرفهای او گوش می داد. و در آن حال که فانتین حرف می زد، از جیب جلیقه اش کیف پول خود را بیرون آورد. خالی بود. آن را در جیب گذاشت. و به فانتین گفت: «گفتید که چقدر قرض

دارید؟»

فانتین که تنها به ژاور خیره شده بود، رو به شهردار کرد و گفت: «مگر من به تو چیزی گفتم؟»

و سپس به پاسبانان که نزدیک او ایستاده بودند، گفت: «شما همه تان دیدید که من به صورت این شهردار بست فطرت تُف انداختم. آی! شهردار جنایتکار! حتماً اینجا آمدهای که مرا بترسانی؟ من از تو نمی ترسم. از آقای ژاور خوب و عزیز خودم می ترسم.»

و سپس رو به ژاور کرد، و گفت: «می بینید آقای بازرس؟ آدم باید مثل شما عادل و باانصاف باشد. موضوع خیلی ساده است. آقایان افسران و آن آقایان خُوشسَر و پُز باید تفریح کنند و بخندند. یک زنِ بینوایی را گیر می آورند و توی لباس و تنش برف می ریزند. من و زنهایی مانند من باید آنهارا سرگرم کنیم. شما سرمی رسید و برای این که سر و صداها را بخوابانيد، مرا همراه خودتان بهاينجا مي آوريد. امّاكمي پيش خودتان فكر می کنید و می بینید که من گناهی ندارم. چون آدم خوبی هستید دستور می دهید که آزادم کنند. می دانم که به خاطر بچه ام مرا بخشید هاید؛ حساب كردهايدكه اگر من شش ماه در زندان بمانم، بچهام بدبخت مي شود. قول می دهم که دیگر از این کارها نکنم. هر بلایی سرم بیاورند، قول می دهم صدایم درنیاید. امشب هم اگر از جا در رفتم و با آن آقا گلاوبز شدم، برای آن بود که خیلی اذیتم کرد. حالم هم خوب نبود، مرتباً سرفه میکنم، اینجا، در گلویم چیزی هست که مثل گلولهٔ آتش می سوزاندم. دکتر گفته که مواظب خودم باشم. ببينيد، دستتان را بدهيد بهمن، نترسيد، همينجاست. دیگر گریه نمی کرد. صدایش ملایم شده بود. دستِ زبر و زمخت ژاور راگرفته بود و روی گردن سفید خود فشار می داد. و در چشمهای او نگاه میكرد و لبخند میزد. و ناگهان به خود آمد. چین و چروک لباسش را مرتب کرد و به طرف در رفت و دوستانه سری تکان داد، و به پاسبانها گفت: «بچه ها! آقای بازرس دستور آزادی ام را دادند، پس من هم می روم.»

و دسستش را روی دستگیرهٔ درگذاشت. اگس یک قسدم دیگس برمی داشت، از آنجا بیرون رفته بود. امّا ژاور، که تا این لحظه بی حرکت بود و مانند یک مجسمهٔ زیادی که کنارش گذاشته باشند تا در سر فرصت آن را در گوشه ای جای بدهند، با صدای دستگیرهٔ در خروجی به خود آمد، و به طرزی آمرانه و سلطه جویانه سرش را بلند کرد، چهرهٔ ترسناکی داشت؛ قدرت اگر به دست فرومایگان بیفتد و حشت انگیزتر است؛ اگر حیوانات و حشی قدرت یابند، درنده می شوند؛ اگر مردم سفله به قدرت برسند، بی رحم تر از دیگران خواهند شد.

ژاور فریاد کشید: «گروهبان! مگر نمی بینید که این لُکاته دارد می رود؟ چه کسی به شما گفته که آزادش کنید؟»

آقای مادلن گفت: «من،»

فانتین با شنیدن صدای ژاور بهلرزه افتاد و دستگیرهٔ در را رهاکرد. و چون صدای شهردار را نیز شنیده بود، روی گرداند و بی آنکه کلمهای بهزبان بیاورد و حتی جرأت داشته باشد نفس بکشد، نگاهش را از ژاور بهمادلن، و از مادلن به ژاور جابه جاکرد، تا هر کدام از آن دو که اگر چیزی می گفتند، متوجه شود.

بی تردید ژاور مانند دَری بود که از پاشنه درآمده باشد. بعداز دستور شهردار، یعنی مقام بالاتر، که گفته بود فانتین را آزاد کنند، ژاور، یعنی مقام پایین تر، به گروهبان اعتراض کرده بود و از او خواسته بود که مانع از بیرون رفتن آن زن شود. آیا ژاور آنچنان به خشم آمده بود که حضور آقای شهردار را فراموش کرده بود؟ آیا نمی توانست باور کند که مقام رسمی و مسئولی چنان حکمی داده باشد؟ و آیا چنان گیج و آشفته شده بود که

بی اعتنا به سلسله مراتب اداری، با حکم مقام بالاتر مخالفت کرده بود؟ در چنین وضعی همه چیز درهم ریخته بود، کهتر مهتر شده بود، خبرچین پلیس حکمران، و مأمور پلیس قاضی و داور نهایی. و پنداری، نظم و قانون و اخلاق و دولت و جامعه، همه و همه، در شخص ژاورگرد آمده بودند.

و امّا حقیقت هرچه بود، همین که آقای مادلن کلمهٔ «من» را بهزبان آورد، و همه شنیدند، بازرس ژاور، با رنگ پریده و لبهای کبود و نگاهِ یأس آلود، ناگهان تکان خورد و سرافکنده، امّا قُرص و محکم، گفت: «آقای شهردار! این، ممکن نیست.»

مادلن گفت: «چرا؟»

این زن بینوا به یک آدم متشخص فحش داده و او راکتک زده.

مادلن با لحنی آرام و آشتی جویانه گفت: «بازرس ژاورا شما آدم شریفی هستید؛ و من خیلی راحت می توانم قضیه را برای شما شرح بدهم. حقیقت این است که وقتی شما این زن راکشان کشان به مرکز پلیس می آوردید، تصادفاً گذارم به این حدود افتاده بود، و هنوز عدّهای در آن دور و بر جمع بودند. من از چندنفر پرس و جو و تحقیق کردم و متوجّه شدم که آن مرد به قول شما متشخص تقصیرکار بوده و قانوناً او می بایست بازداشت شده باشد، نه این زن بیچاره.»

رُاور گفت: ۱۱مّا این زن بیچاره به شما هم اهانت کرد، یعنی به شخصِ شهردار.»

این دیگر به خودم مربوط است. این زن دشتامهایی به من داد، و من باید جوابش را بدهم،

می بخشید آقای شهردار، دشنامی که به یک شهردار داده می شود، یک مسألهٔ شخصی نیست. مقامات قضائی و دادگستری باید به این موضوع رسیدگی کنند و حکم بدهند.

مادلن در جواب او گفت: «بازرس ژاور! نخستین دادگستری وجدانِ

آدمی است. من حرفهای این زن را شنیدم. و می دانم که با او چه باید کرد.» \_ امّا آقای شهر دار! من نمی دانم چه باید کرد؟

ـ شما مثل گذشته تابع قوانین و مقررات باشید.

من مطیع وظایف خودم هستم، وظیفه به من څکم میکند که این زن را شش ماه در زندان نگاه دارم.

آقای مادلن به آرامی گفت: «گوش کنید که چه می گویم. این زن حتی یک روز هم زندانی نخواهد شد.»

بازرس ژاور وقتی کلام قاطع شهردار را شنید، بر جراتش افزوده شد، در چشمهای او نگاه کرد و با لحنی احترام آمیز گفت: «آقای شهردار! متأسفم که در مقابل شما روی حرف خودم پافشاری می کنم. اولین دفعه است که چنین کاری می کنم. امّا اجازه بدهید توجّهتان را به این نکته جلب کنم که من از حدود وظایفم تجاوز نمی کنم. من به چشم خودم درگیری این زن را با آن آقا دیدم، و دیدم که این زن خودش را روی آقای باماتابوا انداخت، و او را کتک زد. این آقای متشخّص صاحبِ یک ساختمان سه طبقه است که نمای سنگی دارد، و چندین بالکن دارد به طرف خیابان، و در نبش میدان است، به هر حال این حادثه در وسط خیابان اتفاق افتاده، و رسیدگی به آن مربوط می شود به پلیس؛ و مین به همین دلیل این زن را بازداشت می کنم.»

در این لحظه، آقای مادلن با لحنی بسیار جدی و محکم، و حتی بی سابقه، به ژاور گفت: «این چیزی که می گویید جزو وظایف مأموران انتظامی شهرداری است، و به موجب مادّه های نُه، و یازده، و پانزده، و شصت و شش قانون دادرسی جزا، من، یعنی شهردار، به عنوان قاضی در چنین مواردی می توانم حُکم بدهم. حُکم من این است که این زن باید آزاد شود.»

ژاور بازهم ازمقاومت دست بردار نبود: «آقای شهر دار!اجازه بدهید...»

- دیگر بس است.
  - ــامًا من ...
- بهجای این که چیزی بگویید، از اینجا بروید بیرون.

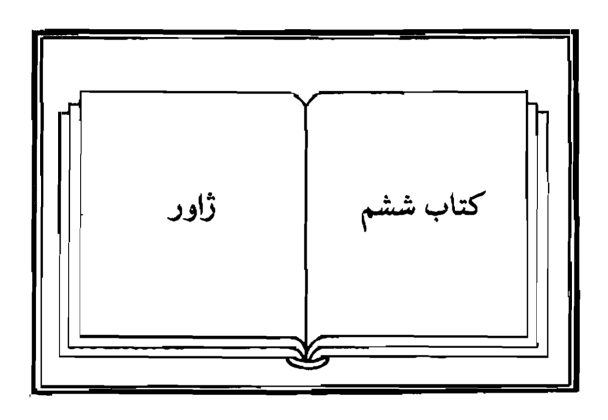
و ژاور مانند سرباز جنگاوری که زخم یک ضربهٔ کاری را درست در وسط سینهٔ خود احساس کند، در برابر شهردار سَری به احترام فرود آورد و از تالار بیرون رفت.

فانتین از جلو دَر کنار رفت و راه را برایش باز کرده و حیرت زده بهاو خیره شد.

او نیز در این دقایق گرفتار انقلاب درونی عجیبی شده بود، زیرا دو قدرت متضاد را می دید که به خاطرش به جنگ و جدال پرداخته سودند. به چشم خود می دید که دو مرد، که آزادی او و آیندهٔ دخترکش را در دست خود داشتند، با همدیگر می جنگیدند؛ یکی او را بهسوی تاریکی می برد و دیگری به سوی روشنایی. و در این نبرد، که فانتین با وحشت تماشاگر آن بود، دو مرد جلوهای غیرانسانی یافته بودند؛ یکی جون دیـو بـود و دیگری چون فرشته. سرانجام فرشته بر دیو پیروز شده بود؛ و عجیب این که فرشته در این میان کسی بود که تا ساحتی پیش فانتین او را دشمن خود مي دانست، وگمان مي كرد كه مسبّب همهٔ بديختيهاي اوست. با آنكه بهاو دشنام داده و به صورتش تف انداخته بود، به آزادی و رهایی او رأی داده بود. و همین، بیشتر منقلبش می کرد؛ از خود می پرسید: آیا در این مدّت در اشتباه بوده است؟ آیا از این پس باید نظرش را دربارهٔ او تغییر دهد؟ سرگشته بود، چیزی نمی دانست، بهت زده بود. با وحشت به آقای شهر دار نگاه می کرد. و هر کلمهای که از زبان آقای مادلن بیرون می آمد، در او تأثیر عجیبی داشت. احساس می کرد که ظُلماتِ ترس آور کینه و دشمنی از روح او می گریزد، و نمی دانم قلبش با چه احساسی گرم شده بود که شادی و اطمینان وجودش را دربر می گرفت. بعد از رفتن ژاور، آقای مادلن رو به فانتین کرد و با تأثر و دلسوزی گفت: «حرفهایتان را شنیدم. چیزهایی گفتید که از آن خبر نداشتم. شما صادقانه همه چیز را گفتید، و من همهٔ حرفهایتان را باور می کنم. من که نمی دانستم شما را از کارگاه بیرون کردهاند. چرا نزد خود من نیامدید؟... حالا به حرفهایم توجّه کنید. من قرضهای شما را تمام و کمال می پردازم. ترتیبی می دهم که بیچهٔ شما را بیاورند به این شهر یا شما را نزد او می فرستم. در اینجا یا پاریس، یا هر جای دیگر که دلتان بخواهد می توانید با بچه تان زندگی کنید. همهٔ خرجتان به عهدهٔ من. اگر دلتان بخواهد، می توانید دست به سیاه و سفید نزنید و کار نکنید، هراندازه بول لازم می توانید دست به سیاه و سفید نزنید و اگر شما نیازی نداشته باشید، می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای به صداقت شما ندارم و می دانم که راست می گویم که هیچ شک و شبههای افریدگار جهان زنی هستید برهیزکار و مقد سه یاک است، و در پیشگاه آفریدگار جهان زنی هستید برهیزکار و مقد سات به می زن بیچاره!

باور کردنش مشکل بود. سعادتی به او روی آورده بود که حتی در تصور ش نمی گنجید. در کنارِ کوزت بودن، از این زندگی ننگین نجات یافتن، آزاد و بی نیاز و شاد و شرافتمندانه زیستن! ... ناگهان در منتهای نومیدی و بیچارگی، همهٔ زیباییها و طراوتهای بهشتی به سراغ او آمده بود. بهتزده به مردی که با او سخن می گفت نگاه می کرد، و کاری از دستش برنمی آمد، گاهی هی هی هی از سینهٔ او بیرون می جست. دیگر نتوانست راست بایستد، زانوانش خم شد، در مقابل آقای مادلن به زانو افتاد، و دست او را گرفت و بر آن بوسه زد.

و سپس از هوش رفت.



به سفارش آقای مادلن، فانتین را به درمانگاهی بر دند که نزدیک خانهٔ او بود، و در آنجا او را به خواهران راهبه سپر د تا بستری اش کنند و مراقبِ حالش باشند. تب سوزانی به جان فانتین افتاده بود، و در ساحاتی از شب هذیان می گفت و با صدای بلند حرف می زد؛ سرانجام آرام شد و به خواب رفت.

فردای آن شب، نزدیک ظهر چشم گشود، و در نزدیک خود صدای نفس کسی را شنید. پردهای را، که کنار تختش بود، پس زد و آقای مادلن را دید که ایستاده است و بهنقطهای در بالای سر او نگاه میکند. نگاه او پر بود از اندوه و مهربانی، و درعین حال التماس آمیز. فانتین مسیر نگاه او را دنبال کرد، و بهمجسمهٔ مسیح مصلوب رسید که به دیوار میخکوب کرده بودند.

آقای مادلن از نظر او شکل و قیافهٔ تازهای داشت، پنداری پوششی داشت از نور، و مجذوب دعا و نیایش بود. فانتین لحظاتی درهمین حال ماند؛ بی آنکه جرأت کند چیزی بگوید. امّا سرانجام آهسته و شرمگین گفت: «اینجا چه می کنید؟»

آقای مادلن ساعتی بود که در این اتاق انتظار میکشید تا مادلن بیدار شود. وقتی که صدای فانتین را شنید، دست او راگرفت و نبضش را آزمود

و گفت: «حالتان چطور است؟»

-خربم، دیشب خوب خوابیدم، و حالا حس میکنم که بهتر شدهام. اصلاً چیزیم نیست.

سپس آقای مادلن، که در دنیای خودش بود، به مجسمهٔ مسیح مصلوب اشاره کرد و آهسته گفت: «به نیایش آن شهید بزرگوار مشغول بودم.»

و در ذهنش چنین میگذشت: «از شهیدی که در آن بالاست، برای شهیدی که در این پایین، در بستر بیماری افتاده، طلب مساعدت و رحمت میکردم.»

آقای مادلن شبِ پیش و امروز صبح، دربارهٔ این زن پرسجو و تحقیق کرده بود، و حالاً به خوبی می دانست که این بینوا چه روزهای سخت و جان خراشی پشت سرگذاشته است.

به فانتین، که چشم به او دوخته بود، گفت: «می دانم که چه رنجی برده اید، امّا گله و شکایت نکنید که از حالا سعاد تمند هستید و موجب خیر و برکت برای ما. ما انسانها راه و رسم رفتار با فرشتگان را بلد نیستیم. تقصیر هم نداریم، جون این کار را یاد نگرفته ایم، شما فعلا از دوزخ بیرون آمده اید و شاید حکمت خداوندی این بوده است.

آقای مادلن از تَهِ دل آهی کشید، و فانتین به او لبخند شیرینی زد؛ لبخندی که دو دندان کم داشت.

و امّا ژاور همان شب نامهای نوشت و آن را به پستخانهٔ مونتروی سورمر برد. نامه به مقصد پاریس بود و برای آقای شابویه، رئیس پلیس. و این خبر در شهر شایع شد. و خانمی که رئیس پستخانه بود، و چند نفر دیگر که نشانی روی پاکت را دیده بودند، می گفتند که بی تردید ژاور استعفانامهٔ خود را برای رئیس پلیس فرستاده است.

آقای مادلن نیز نامهای بهتناردیهها نوشت. فانتین صد و بیست فرانک

به آنها بدهکار بود. آقای مادلن سیصد فرانک همراه این نامه فرستاد و از آنها خواست که با این مبلغ وسیلهٔ سفرِ کوزت را فراهم کنند، و او را بی معطلی نزد مادر بیمارش به مونتروی سورمر بفرستند.

تناردیه، که انتظار دریافت چنین مبلغی را نداشت، حیرت کرد وزنش گفت: «شیطان به کمک ما آمده! این بچه را به هیچ قیمتی نباید پس بدهیم، چون دیگر چکاوک و پرنده و از این جور چیزها نیست؛ یک گاوِ شیردهِ درست و حسابی است. خیال می کنم یک احمق پولدار خاطر خواهِ آن زَنک شده است.

آنگاه در گوشهای نشست و با مهارت صورت حسابی درست کرد که سر به پانصد و چند فرانک می زد. و دو برگهٔ رسید را، یکی با امضای یک پزشک، و دیگری با امضای یک داروفروش، ضمیمهٔ این صورت حساب کرد، که ظاهراً هیچ عیب و نقصی نداشت، و نشان می داد که پول زیادی برای دوا و درمان کوزت به پزشک و داروفروش پرداخت شده است. و در واقع، این دو برگه مربوط به بیماری اپونین و آزلما، دختران تناردیه ها، بود که مدّتی پیش سخت ناخوش شده بودند، و تناردیه ماهرانه و با یک تغییر جزئی، حقیقت را به صورت تازه ای درآورده بود و زیر این برگه ها نوشته بود.

«سیصدفرانک از این مبلغ علی الحساب دریافت شده است!»
آقای مادلن بعد از دریافت این نامه، بدون فوتِ وقت، سیصد فرانک دیگر فرستاد، و طی نامه ای نوشت که «هرچه زودتر گوزت را بقرستید.» و تناردیه به زنش گفت: «به حضرت عیسی قسم، اگر سَرم برود، دست از این بچه برنمی دارم.»

و امًا در این روزها فانتین همچنان بیمار بود و بستری در درمانگاه. خواهران راهبه در روزهای اوّل چندان بهاو نمی رسیدند و اکراه

داشتند که از او یر ستاری کنند. آنها که نقشهای برجستهٔ رنس ا را دیدهاند، به خاطر می آورند که چگونه در این نقشها دوشیزگان فرزانه با لبهای متورّم به دوشیزگان دیوانه می نگرند. درعهد باستان نیز راهبه های وستال، «آمبوبائی» ها را تحقیر می کردند، که به هر روی این نمونه ها از گرایش غریزی زنان بهپاکدامنی حکایت دارند. خواهران راهبه اعتقادات مذهبی را بهاین گرایش غریزی افزودهاند. امّا چندروز بعد از بستری شدن فانتین، این زن با صفا و صداقت نظر خواهرانِ راهبه را تغییر داد، و با فروتنی و مِهر مادرانه و كلمات نغز و شيرين دل آنها را نرم كرد؛ يك شب، كه خواهران راهبه در بالای سر او بودند، شنیدند که فانتین در آن حال که از تب مى سوخت، چنين مى گفت: «من زنى بودم گناهكار، امّا حالا كه همه چیز درست شده و بچهام پیش من می آید، من هم عوض شده ام، و خداوند مرا بخشیده، وقتی که بدکاره بودم، نمی خواستم دخترکم پیش من باشد، نمی توانستم نگاه غمگین و حیرت زدهاش را ببینم. من به خاطر آنکه دختركم راحت باشد، به آن كار كشيده شدم. امّا حالاكه خداوند مرا غرق محبّت و رحمت خودش کرده، دیگر از دخترکم خجالت نمیکشم. اگر پیش من بیاید، معصومیت او در من اثر میگذارد. او معصوم است. هیچ چیز را نمی داند، یک فرشته است و بالهای فرشتگان را دارد.»

آقای مادلن روزی دوبار بهدیدنش می آمد؛ و هسر بار قانتین از او می برسید: «کوزت کی می آید؟»

و او در جواب میگفت: «شاید فردا صبح. هر لحظه ممکن است از راه برسد.»

۱. Reims، شهری در فرانسه.

۲. «وستال»، دختران راهبهٔ معبد «وستا» را میگویند. «آمبوبائی»ها Ambubaies زنان نی نواز هرجایی در روم قدیم. ویکتور هوگو این نام را از قالب لاتینی خود، که هرراس به آن اشاره دارد، درآورده و تلفظ فرانسوی آن را نوشته است.

و چهرهٔ رنگ پریدهٔ فانتین شکفته می شد، و میگفت: «چه سعادتی ا باورم نمی شود.»

حال فانتین بهتر نمی شد، و برعکس، هر روز بیشتر رو بهبدی می رفت. همان یک مشت برف، که آن مرد در وسط کتفهای او و روی پوستش گذاشته بود، باعث قطع ناگهانی تر شحاتِ جلدی او شده بود، و در نتیجه بیماری هولناکی که مدّتها در وجود او کمین کرده بود، آشکار شده بود. در آن زمان، تازه رَوِشِ لانِک ، یعنی معاینهٔ سینه و گوش دادن به بهش قلب، رسم شده بود؛ و پزشک درمانگاه به تپش قلب فانتین گوش می داد.

روزی آقای مادلن از او پرسید: «نظرتان چیست؟»

پزشک گفت: «از تپش قلب و هیجانات او این طور معلوم می شود که در انتظار کسی است، خیلی مضطرب است.»

سبله. منتظر است که دخترش را ببیند.

ـ آقای مادلن! هرچه زودتر بگویید بچه را بیاورند.

پس از رفتن پزشک، فانتین از آقای مادلن قضیه را پرسید. او گفت: «پزشک اصرار داشت که هرچه زودتر بچه را بیاوریم. میگفت که اگر بچه بیاید، شما آرام میشوید و حالتان خوب میشود.»

فانتین گفت: «پزشک درست می گوید. امّا چرا تناردیه ها بچه را پیش خودشان نگاه داشته اند؟ من صدای پای دخترکم را می شنوم. وقتی کوزت بیاید، سعادت هم پیش من می آید.»

امًا تناردیه حاضر نبود از بچه دست بردارد، و هربار بهانهای می آورد و می گفت که کوزت حالش خوب نیست، سرما خورده، در زمستان مسافرت برایش خوب نیست ... و گاهی می گفت که هنوز څرده

۱. Laennec (۱۸۲۶ - ۱۸۲۶) پزشک فرانسوی که روش گوش کردن تپش قلب و معاینهٔ
 ربه راکشف کرد.

بده کاری هایی هست که باید همه را روی کاغذ بیاورد تا حاصل جمع آنها معلوم شود. و هربار از اینگونه چیزها می گفت.

و آقای مادلن میگفت: «فایده ندارد. باید یک نفر بفرستم که برود و او را بیاورد. و اگر لازم باشد، خودم میروم و او را می آورم.»

و نامهای، آن طور که فانتین دیکته کرده بود، نوشت و آن را به امضای او رساند. نامه ای با این مضمون:

*آقای* تناردیه:

كوزت را به آورندهٔ این نامه بسیارید.

همهٔ بدهیها را حساب کنید. مطمئن باشید که تمام و کمال پرداخت خواهد شد.

«با تقديم احترام ـ فانتين»

امًا در این هنگام واقعهٔ مهمی روی داد. ما تا آنجاکه توانسته ایم، تنهٔ درخت اسرار آمیز زندگی را تراش داده ایم. امّا چه کنیم که مُدام رگههای سیاه تقدیر بر این تنه نمایان می شود.

## چگونه «ژان»، «شان» می شود؟

یک روز صبح آقای مادان در دفتر کار خود مشغول بود تا به بعضی از امور جاری شهرداری رسیدگی کند و کاری را مُعوّق نگذارد، که اگر ناچار شود به مُون فرمی برود، به کسی لطمه نخورد. در این ضمن، به او اطلاع دادند که بازرس ژاور تقاضای دیدار او را دارد. آقای مادان همین که نام ژاور را شنید، نتوانست خوبشتن دار باشد، و آخمهایش را درهم کشید. بعد از آن شب که بر سَرِ فانتین درگیر شده بودند، ژاور از دیدار با او پرهیز می کرد، و در این مدّت حتی یک بار هم به شهرداری نیامده بود.

آقای مادلن، با این حال گفت: «بگویید بیایند.» ژاور وارد شد.

ژاور به شهردار که به او توجهی نداشت، سلام احترام آمیزی کرد. شهردار همچنان مشغول کار خود بود و چیزهایی یادداشت می کرد. یکی از قیافه شناسان، که ژاور را می شناخت و از مدّتی پیش در اوضاع و احوال ژاور مطالعه می کرد، به این نتیجه رسیده بود که او مردی است وحشى در خدمت تمدّن. مخلوط عجيبي است از خُلقيات روميان و اسپارتیها، و آمیختهای است از راهبان و نظامیان؛ جاسوسی است با صداقت، و خبرچینی است با شرافت، قطعاً اگر این قیافه شناس صاحب نظر در این لحظات حضور داشت و ژاور را در این حال می دید، حیرت می کرد و از خود می پرسید: «چه خبر شده؟ چه اتفاقی افتاده؟» بی تردید، هرکس این موجود بی پیرایه و صریح و صادق و درستکار و خشن و درنده خو را تا حدودی می شناخت، با دیدن او در این لحظات درمی یافت که در اندرون ژاور طوفانی برپا شده است؛ زیرا ژاور از آن کسانی بودکه هرآنچه در روح و افکارش می گذشت در چهرهاش منعکس می شد؛ و اینک به گناهکاری می ماند که با یک اتفاق ناگهانی همه چیز در او زبر و رو شده باشد. قیافهٔ او هرگز این قدر عجیب و دور از انتظار نبود. ژاور در هنگام ورود سری فرود آورده و در چندقدمی میز شهردار، به حال خبردار، ایستاده بود. در نگاهش اثری از کینه و دشمنی نبود. این مرد خشن در نهایت نرمی و بردباری، خاموش و منتظر بود که آقای شهردار نگاهی به او بیندازد. آرام بود و موقّر، و کلاه به دست و سر به زیر، مانند سربازی که در مقابل فرمانده خود ایستاده، یا گناهکاری در برابر قاضی، یا چیزی مابین این دو. در چهرهٔ او اندوه و نگرانی مبهمی پخش شده بود. در وجود او خواری و استواری پههم جنوش خورده بنود. و ننمی دانیم چگونه فلاکتی با چگونه تهوّر و جسارتی در او بههم آمیخته بود.

عاقبت آقای شهردار قلمش را روی میزگذاشت و بهاو نگاه کرد و گفت: «خوب! ژاور! بگویید ببینم چه خبری آوردهاید؟»

ژاور لحظاتی ساکت ماند و خودش را جمع کرد؛ سپس با نوعی ابّهّتِ غمانگیز، که درعین حال از سادگی و صداقت دور نبود، گفت: «آقای

شهردار! آمدهام خبر بدهم که یک نفر عملی مرتکب شده که بی تردید جُرم بوده، جُرم محض.»

\_كدام عمل؟كدام جُرم؟

ـ یکی از کارمندان دولت دربارهٔ یکی از کارمندان بلندپایهٔ دولت اقدامی کرده که بینهایت دور از ادب و احترام است. وظیفه بهمن حکم میکرد که بیایم و گزارش بدهم.

مادلن پرسید: «این کارمند دولت که مرتکب چنین کاری شده، کیست؟»

ــ من.

\_شما؟

\_بله، من.

ـ و آن کارمند بلندپایه ای که به او بد کرده اید، چه کسی است؟

ـ شما، جناب آقای شهردار.

آقای مادلن روی صندلی خود صاف نشست، و ژاور همچنان سرزیر و با همان حالت باوقار و جدی، گفت: «آقای شهر دار! آمده ام خواهش کنم که از مقامات بالا بخواهید که مرا اخراج کنند.»

آقای مادان دهانش از تعجب بازمانده بود. میخواست چیزی بگوید، امّا ژاور به او فرصت نداد، و گفت: «شاید بگوید که من می توانم استعفا بدهم، امّا برای تنبیه من استعفا کافی نیست. استعفا لفظ محترمانه ای دارد، درصورتی که من مستحّق تنبیه هستم، باید اخراج شوم.»

و بعد از کمی مکث گفت: «آقای شهر دار! آن شب در ادارهٔ پلیس با من رفتار تند و خشنی داشتید، آن هم به ناحق. امّا در این مورد به شما حق می دهم که به هر شکل که می خواهید مجازاتم کنید.»

\_من که نمی فهمم! چرا باید شما را مجازات کنم؟ این حرفهای

بی ربط چه معنایی دارد؟ شما در کجا و در چه مورد نسبت به من مرتکب خلاف شده اید؟ درحق من چه کار بدی کرده اید؟ خودتان را بی خود متهم نکنید. چرا باید شغلتان را عوض بکنم؟

از شما میخواهم که اخراجم کنید.

بسیار خوب، بهقول خودتان اخراج؛ ولی من باید بدانم که چه اتفاقی افتاده تا بعد تصمیم بگیرم.

\_السّاعه همه چيز را شرح ميدهم.

ژاور از تَهِ دل آهی کشید و سرد و غمگین به سخن ادامه داد: «آقای شهردار! تقریباً شش هفته پیش بود، که بعد از قضیهٔ آن زن در ادارهٔ پلیس، از دست شما عصبانی شدم و به فکر افتادم که افشاگری کنم و بگویم که شما چه جور آدمی هستید.»

\_افشاگری؟ منظورتان را نمی فهمم. برای چه کسی می خواستید مرا افشاکنید؟

\_ برای رئیس پلیس پاریس.

مادلن که کمتر لبش به خنده باز می شد، با صدای بلند خندید و گفت: «حتماً به رئیس پلیس نوشتید که شهردار در کارهای ادارهٔ پلیس دخالت می کند.»

نه! من بهرئیس پلیس پاریس نوشتم که شهردار ما یک جنایتکار سابقه دار است و از محکومان به اعمال شاقه.

رنگ از روی مادلن پرید.

ژاور که همچنان سر بهزیر بود، گفت: «تصوّر من این بود. از مدّتی پیش این تصوّر برایم پیدا شده بود. دلایلی هم برای خودم داشتم؛ یکی شباهت شما بود با آن مرد، دیگر آن که شما دربارهٔ اوضاع و احوال خانوادهای در «فاوژل» تحقیقات می کردید. و در آن روز که قدرت جسمی خودتان را نشان دادید و چرخهای سنگین آن گاری را با پشت خود بلند

کردید و فوشلوان را نجات دادید، تقریباً مطمئن شدم که حدسیاتم درست بوده. مهارت شما در تیراندازی هم دلیل دیگری بود. درضمن، دیده بودم که موقع راه رفتن پایتان را بهشکل مخصوصی روی زمین میکشید؛ این هم بر آن دلایل اضافه شده بود. اینگونه چیزهای ابلهانه شب و روز فکرم را مشغول کرده بود، و همهٔ این چیزها باعث شده بود که فکر کنم شما ژان والژان هستید.

ـعجب! ... یک بار دیگر اسمش را بگویید ببینم چطور تلفظ می شود.

- ژان والژان ... از محکومانِ به اعمال شاقه بود. من بیست سال پیش که در زندان تولُن، معاون قسمت نگهبانی بودم، او را دیده بودم. این شخص بعد از بیرون آمدن از زندان چند جرم دیگر مرتکب شده بود، از خانهٔ اسقف دزدی کرده بود، و بعداً از یک پسربچهٔ ساووایی، آن هم درجایی دور از شهر، سکّهای دزدیده بود. در این هشت سال اخیر هیچ کس از ژان والژان خبر نداشت، و کسی نمی دانست کجا پنهان شده. پلیس در جست و جوی او بود. و من پیش خود حدسیاتی زده بودم، و عاقبت از روی کینه و بدخُلقی مرتکب این عمل شدم و شما را به پلیس معرّفی کردم. آقای مادلن به پشتی صندلی تکیه داد و گفت: «آنها چه جوابی دادند؟»

\_جواب دادندكه من بايد ديوانه باشم.

ـعجبا

ــو حق داشتند که چنین چیزی بگویند.

مادلن گفت: «باز هم خوب است که حرف حق را قبول میکنید.» \_ بله، آنها درست می گفتند؛ چون ژان والژان واقعی پیدا شده.

مادلن که کافذی در دست داشت و از خود بی خود شده بود، کافذ از دستش رها شد؛ به چشمهای ژاور نگریست و با لحنی که توصیفش دشوار است، گفت: «آه!»

و ژاور به سخن ادامه داد: «آقای شهردار، بگذارید جزئیات را شوح بدهم. این طور که شنیدهام در منطقهای نزدیک به آیی لوتو کلوشه مرد بیچارهای زندگی می کرده بهنام شانماتیو اکه بسیار مفلوک بوده و هیچکس به او اهمیت نمی داده. این مرد بینوا چندی پیش به اتهام دزدی سیبهایی که از آن سیدر ۴ درست می کردند بازداشت شد. شان ماتیو از دیوار یک باغ بالا رفته بود و سیبها را چیده و چند شاخهٔ درخت سیب را شکسته بود. موقعی که شانماتیو را بازداشت می کردند، هنوز شاخهٔ شکستهای در دستش بوده. آن مرد مفلوک را بهزندان انداختهاند. تا اینجای قضیه بسیار ساده و بی اهمیّت است، و چیزی نیست جزیک مسألهٔ جزئی، امّا خواست خداوند چیز دیگری بوده، و قضایای بعدی از آنجا شروع شد که زندان آن محل وضع مناسبی نداشت، و آقای قاضی مصلحت دید که شانماتیو را بفرستند بهزندان آراس، یعنی زندان مرکزی آن شهرستان. در این زندان، نمی دانم به چه دلیل یک زندانی قدیمی و محکومان به اعمال شاقه را، به نام بروه ، در زندان نگاه داشته بودند، و چون مقامات زندان از اخلاق و رفتار بروه راضی بودند، دریجهبانی زندان را به عهدهٔ او گذاشته بودند. بله آقای شهردار! ... همین که شان ماتیو پایش بهزندان آراس می رسد، بروه او را می شناسد، و جلو می رود و بهاو می گوید: «آی، ژان والژان! ... رفیق قدیمی ات را فراموش کرده ای؟ ... امّا من هیچوقت فراموشت نمی کنم. تو همان ژان والژانی هستی که بیست سال پیش در زندان تولن با هم بودیم.» شان ماتیو اِنکار میکند. این آدم متقلّب، به بروه می گوید که «من ژان والژان نیستم.»، مقامات زندان

۱. Ailly-leHout-Clocher، در منطقهٔ پیکاردی.

<sup>2.</sup> Champmathieu

٣. Cidre، مشروبی سُکرآور که از عُصارهٔ تخمیر شدهٔ سبب به دست می آید.

موضوع را به پلیس اطلاع می دهند، و مأموران دنبال این قضیه را می گیرند، و بعداز مدّتی پرس و جو و تحقیق متوجّه می شوند که این مرد، بعنی شانماتیو، در حدود سی سال پیش، در اطراف فاوژل کارگر بوده، و درختها را هرس می کرده، و بعدها به اورنی ۱ می رود و مدّتی در پاریس بوده؛ و این طور که خود او می گوید، در این اواخر در یک گاری سازی مشغول کار بو ده و دختری داشته که کارش رختشویی بوده؛ و این ادّعای او هنوز تأیید نشده. امّا در این موضوع تردیدی نیست که ژان والژان قبل از رفتن بهزندان در فاوژل شغلش عمدتاً هرس كردن درختها بوده، و همين، ثابت مركند كه شان ماتيو همان زان والزان است، نام تعميدي زان والزان ارزان» بوده، و نام خانوادگی مادرش «ماتیو» ظاهراً ژان والژان بعد از آزادی از زندان، نام تعمیدی خودش را با نام خانوادگی مادرش در کنار هم گذاشته، و «ژان ماتیو» شده، و بعد از رفتن به آورنی، چون، در آن ناحیه «ژان» را «شان» تلفظ می کنند، نام او به «شان ماتیو» تبدیل شده؛ و به ایس ترتیب، «ژان والژان» می شود «شان ماتیو» ... در فاوژل پرس و جوهای زیادی کردهاند بلکه بتوانند از افراد خانوادهٔ ژان والژان کسی را پیدا کنند، امًا موفق نشدهاند. دیگر کسی از آن خانواده در آنجا نیست. معلوم نیست كجا رفتهاند. در اين جور طبقات جابهجا شدن و سر بهنيست شدن افراد خانواده امری است طبیعی و ساده. این جور افراد اگر جایی پیداکنند که در آن رسوب کنند و جایگیر شوند، مثل گرد و غبار بـه هوا مـی روند. و امّــا مأموران تحقیق چون در فاؤرل کسی را پیدا نکردهاند که ژان والژان را بهیاد بیاورد و بشناسد، ناچار میروند بهزندان تـولّن. و از آنـجا «کـوشیای<sup>۲</sup> و شنیلدیو"، دو زندانی محکوم به حبس ابد را می آورند به زندان «آراس»، و با شان ماتیو مواجهه می دهند، آن دو نفر، مثل بروه، این شخص را

<sup>1.</sup> Auvergne

می شناسند و می گویند که «ژان والژان» است، شان ماتیو همهٔ خصوصیات ژان والژان را دارد؛ پنجاه و چهار ساله است، همان قد و قامت و شکل و قیافه را دارد، و اصلاً خود اوست. و در همین روزها بود که من گزارشم را برای رئیس پلیس فرستادم، و ادعا کردم که ژان والژان را پیدا کرده ام، و او کسی نیست غیر از شهردار مونتروی سورمر. و در جوابم نوشتند که عقلم را از دست داده ام، چون ژان والژان را پیدا کرده اند، و این شخص در آراس دراختیار دادگستری آنجاست. بله آقای شهردار! بمداز دریافت این نامه، به بازپرس این پرونده نامه ای نوشتم، و برای اطمینان خاطر و شناسایی به بازپرس این پرونده نامه ای نوشتم، و برای اطمینان خاطر و شناسایی این مرد به «آراس» رفتم. در آنجا شان ماتیو را از نزدیک به چشم دیدم.

مادلن سبخن او را قطع کرد و گفت: «خوب، پس او را از نزدیک دید؟»

ژاور که همچنان ناراحت و غمزده بوده گفت: «آقای شهردار! حقیقت را نمی شود اِنکار کرد. شان ماتیو همان ژان والژان است. من هم او را از نزدیک دیدم، و تردیدی ندارم که خود ژان والژان است.»

آقای مادلن، آهسته گفت: «مطمئنید؟»

ژاور خندید، خندهاش دردآلود بود: «بله، بله، مطمئنم.»

و لحظه ای به فکر فرو رفت و بی خودانه جلو رفت و دست برد و از روی میز کمی از خاکه های چوب را، که مخصوص خشک کردن مرکب بود، برداشت و گفت: «و حالاکه ژان والژان واقعی را دیدم و شناختم، باید از شما عذر خواهی کنم.»

ژاور، این مرد متکبر و خودخواه، با زاری و خواری این کلمات را به به زبان می آورد، و از کسی که در برابر مأموران پلیس، و در دفتر کار خود او تحقیرش کرده و بیرونش رانده بود، عذرخواهی می کرد. ژاور در این حال به رغم تمایلات خود، تکبر و خودخواهی را زیر پاگذاشته، ساده و با وقار شده بود. امّا آقای مادلن به جای آنکه در جواب عذرخواهی او چیزی

بگوید، گفت: «خود این مرد، یعنی شان ماتیو، چه می گوید؟»

ژاور گفت: «آقای شهردار! قضیه خیلی ساده است. دلیل اقرار نكردنش معلوم است. چون اگر او ژان والژان باشد، وضع او فرق مي كند، و موضوع تكرار جرم پيش مي آيد. بالا رفتن از ديوار و شكستن شاخهٔ درخت و دزدیدن چندتا سیب، اگر کار یک پسریچه باشد، نامش شرارت و شیطنت است. اگر کاریک فرد عادی باشد، جُنحه ا به حساب می آید. امّا اگر یک فرد سابقه دار چنین کاری بکند، جنایت است. بنابراین، اگر ژان والزان از دیوار بالا رفته باشد و شاخهٔ درخت را شکسته باشد و سیبها را دزدیده باشد، نه در دادگاه تأدیبی بلیس بلکه در دادگاه جنایی محاکمه می شود، و قطعاً محکوم می شود به زندان ابد. وانگهی اتهام دزدی از خانهٔ اسقف، و دزدی سکّه از آن جوانک ساووایی هم به این جُرم اضافه می شود، و شاید کارهای دیگر. با این ترتیب، واضح است که این مرد، یعنی شان ماتیو، به هیچ قیمتی زیر بار نمی رود که حقیقت را بگوید. فکر مىكنم با اين توضيحات موضوع روشن شده باشد امّا من بهمحض ديدن او متوجّه شدم که کسی نیست جز ژان والژان. چون ژان والژان آدمی است حقه باز و آب زیرکاه؛ می داند که در این جور مواقع چه حقه هایی بزند. اگر شان ماتیو، کسی بود جز ژان والژان، توی سر و مغزش می کوفت، داد و بیداد می کرد، و زمین و زمان را به هم می دوخت. امّا این مرد ژان والژان است؛ بههمین دلیل، از اینجور کارها نمیکند، وانمود میکند که از هیچ جا خبر ندارد، خودش را به حماقت مي زند، خيلي ساده و آرام مي گويد كه من ژان والژان نیستم. یک گوشه می نشیند و بهتزده اطرافش را نگاه مي كند. مي خواهد همه را گول بزند و نشان بدهد كه آدمي است بي شعور و ابله. نمی دانید چه پست فطرتی است. امّا حقه بازی های او بی فایده است، آن قدر دلیل و مدرک علیه او هست که انکار او فایده ندارد. چهار

١. جُنحه: گناه، بزه.

نفر او را شناسایی کردهاند. این حرامزادهٔ کهنه کار قطعاً به حبس ابد محکوم می شود. دادگاه جنایی آراس قرار است در این مورد نظر بدهد. من هم به عنوان شاهد احضار شده ام.»

آقای مادلن در اوراق پروندهای که روی میزش بود دقیق شده بود. اوراق را ورق می زد و یادداشت برمی داشت. وانمود می کرد که سخت به کار مشغول است. امّا در این هنگام رو به ژاور کرد و گفت: «ژاورا دیگر بس است. این چیزها که می گویید برای من اهمیت ندارد. وقتمان را با این جور حرفها تلف نکنیم. من کارهای زیادی دارم که فوریت دارد. ... ژاور! همين حالا برويد نزد خانم بوزوپيه ١، كه در كوچهٔ سَن ـ شولو ٢ دُكَّاني · دارد و گیاهان دارویی می فروشد، و بگویید که شکایت نامهاش را علیه پی یر شنلونگ گاریچی تنظیم کند و بیاورد. این گاریچی آدم خشن و بى احتياطى است؛ نزديك بوده اين زن را با بچهاش زير گارى له كند. بايد این مرد تنبیه شود. بعد از آن بروید به خانهٔ آقای شارسله ۲ در کوچهٔ مونتر دوشامپینی ۱. این آقا شکایت دارد که همسایه ناودان بامش را رو به خانهٔ او كار گذاشته، و در نتيجه پيهاى خانهاش خيس و خراب شده؛ ضمناً چند مورد خلاف هم به من گزارش دادهاند که به پلیس مربوط است. شما بروید به خانهٔ خانم دوریس در کوچه گیبورگ۷، و بعد اً سری بزنید به خانهٔ خانم رُنه لُوبُوس <sup>٨</sup>، و كوچه گُروبلان <sup>٩</sup>؛ و بعد از رسيدگي، صورت جلسهاش را تنظیم کنید. مثل این که کارهای زیادی به عهدهٔ شما گذاشتم. به این زودی که نمی خواهید به آراس بروید؟ گفتید که چند روز دیگر می روید؟ مثل این

<sup>1.</sup> Buseaupied

<sup>2.</sup> Saint-Saulve

<sup>3.</sup> Pierre Chesnelong

<sup>4.</sup> Charcellay

<sup>5.</sup> Mentre-de-Champigny

<sup>6.</sup> Doris

<sup>7.</sup> Guibourg

<sup>8.</sup> Renée Le Bosse

<sup>9.</sup> Garraud - Blanc

که گفتید هفت هشت روز دیگر؟

ـ آقای شهردار! ... زودتر باید بروم.

\_مثلاً چند روز دیگر؟

آقای مادلن ناگهان تکانی خورد و گفت: «و این کار چند روز طول میکشد؟»

ـ حدّاکثر یک روز ... خیال میکنم دادگاه تا فرداشب حُکمش را صادر کند. امّا من منتظر حُکمِ دادگاه نمی شوم. چون از همین حالا معلوم است که دادگاه رأی به محکومیت این شخص می دهد. من بعداز آنکه در دادگاه شهادت دادم، فوری برمی گردم.

مادلن گفت: «بسیار خوب.»

و با دست اشاره کرد که ژاور دنبال کار خود برود. امّا ژاور در جای خود ایستاد و گفت: «ببخشید آقای شهردار!»

ـ باز هم مطلبی هست؟

ـ بله آقای شهردار ... مطلب اصلی همان است که گفتم.

\_منظورتان جيست؟

ـ باید از کار برکنارم کنید.

آقای مادلن از جا بلند شد، و گفت: «ژاور! شما آدمی هستید باشرف، و من شما را تحسین میکنم. به نظر من، شما قضایا را زیاد بزرگ میکنید. شما به من توهین کرده اید، و من این موضوع را نادیده میگیرم، همین! ... ژاور! ... من با اخراج شما موافق نیستم. بلکه معتقدم که باید بمانید و به مقام بالاتری برسید. نظر من این است که بمانید و کارکنید.

ژاور با نگاهی که گویی در اعماق آن وجدان کم فروغ امّا سختگیر و صادق او نمایان بود، به مادلن خیره شد و گفت: اامّا من قضیه را زیاد بزرگ نمی کنم. از روی عقل و منطق حرف می زنم. بی خود و بی جهت به شما بدگمان شده بودم. البته پلیس حق دارد که نسبت به هرکس بدگمان شود؛

هرچند که این بدگمانی نسبت بهمافوق باشد. امّا پلیس حق ندارد از روی خشم و انتقامجویی بهدیگران، و بهخصوص بهمافوق خود، تهمت بزند. من بهرئیس پلیس پاریس نامهای نوشتم و ادّعا کردم که شما یک زندانی محكوم به اعمال شاقه ايد. شما، يعني شهردار محترم اين شهر را دزد و جنایتکار خواندم. این کار سادهای نیست. در واقع، من بهدولت توهین كردهام. درصورتي كه خود من كارمند و نمايندهٔ همين دولت هستم. اگر یکی از زیردستان من چنین کاری دربارهٔ من کرده بود، بی هیچ تردید او را اخراج میکردم. آقای شهردار! به این مطلبی که میگویم دقیقاً توجه کنید. من در شغل و مقام خودم به همه سخت می گیرم و به اصطلاح مو را از ماست میکشم، و حالا اگر در مورد خودم سختگیر نباشم، همهٔ کارهای گذشتهام عیب و ایراد پیدا میکند. وقتی که من دیگران را بهسختی مجازات میکنم ولی خطای خودم را نادیده میگیرم، معلوم می شود که فردی هستم پست و فرومایه و اگر مردم بگویند که ژاور آدم پست و رذلی است، درست گفتهاند. آقای شهردار! من از شما توقع گذشت و اغماض ندارم. آن شب که شما برای آن زن هرجایی دلسوزی کردید و جُرمش را ناديده كرفتيد، من واقعاً متأسف و ناراحت شدم. و حالا هم نمي خواهم كه نسبت بهمن نرم و ملایم باشید، به یک زن هرجایی که آقای آراسته ای را کتک زده، نباید رحم کرد. با یک مأمور پلیس که به یک شهردار محترم تهمت میزند، و بی دلیل می خواهد او را رسواکند، نباید گذشت داشت. آقای شهردارا اینجور دلسوزیها و گذشتها نظم اجتماع را برهم میزند. خوب بودن و مهربان بودن آسان است، امّا از روی انصاف و عدالت حُکم كردن كارى است دشوار. مطمئناً من، اگر شما ژان والژان بوديد، ذرّهاى به شما رحم نمی کردم. آقای شهر دار! با من هم باید همان طور رفتار شود. در این سالها، هر وقت که گناهکاری به چنگ من می افتاد، با او سخت و بی رحمانه رفتار می کردم، و همیشه با خودم می گفتم: «اگر روزی تو هم یک قدم کج برداری، چنان تنبیهت خواهم کرد که پیشمان شوی!»، و حالا من این قدم کج را برداشته م، و شک و شبهه ای در جُرم من نیست. پس باید شما اخراجم کنید، رسوایم کنید. تا بروم و از این به بعد، مئل یک روستایی در مزرعه کار کنم. برای من تفاوت نمی کند، آقای شهردار! من باید از گناهی که کرده ام عبرت بگیرم. از شما تقاضا دارم که بازرس ژاور را از کار برکنار کنید.

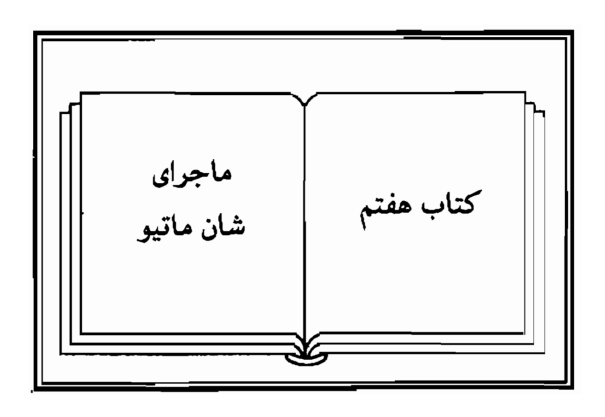
ژاور با فروتنی و نومیدی و در نهایت بی نیازی و بلندنظری، این چیزها را میگفت، و چهرهٔ او، شکوه عجیب و با عظمتی یافته بود.

آقای مادلن گفت: «فرصت بدهید تا وقتش برسد. در این مورد فکری خواهم کرد.»

و دسستش را جلو برد تا دستش را بفشارد. ژاور قدمی بهعقب گذاشت، و پریشان و آشفته شد و گفت: «ببخشید آقای شهردار! شما نباید با من دست بدهید. شهردار محترمی مثل شما نباید دست یک جاسوس را بفشارد.»

و آهسته با خودگفت: «بله، من یک جاسوسم. از لحظهای که آن کار راکردم و قدم کج برداشتم، دیگر پلیس نیستم، جاسوسم.»

سپس به احترام سر فرود آورد و سلام نظامی داد و به سوی در رفت، و در آنجا لحظه ای مکث کرد، و سر به زیر و آهسته گفت: «آقای شهر دارا من فعلاً به کار خود ادامه می دهم تا وقتی که دیگری را به جای من بفرستند.»
آقای مادلن بعد از رفتن او در افکار خود خرق شد؛ و در این حال صدای گامهای محکم و منظم ژاور را روی سنگفرشهای راهرو گوش می داد.



## خواهر سمپلیس ا

در مونتروی سورمر، از جزئیات حوادثی که در اینجا شرح خواهیم داد، کسی خبردار نشد؛ همان مُختصری که از این قضایا به گوش مردم این شهر رسید، در خاطره ها باقی ماند. امّا اگر ما جزئیات را در این باره نگوییم، کتاب ما نقص بزرگی خواهد داشت.

در نقل این جزئیات، خواننده با دو سه مورد عجیب و باورنکردنی برخورد خواهد کرد، که ما در واقعی بودنشان تردیدی نداریم.

بعدازظهر آن روز، که آقای مادلن با ژاورگفت وگوکرده بود، مثل هر روز برای دیدار فانتین بهدرمانگاه رفت.

امًا پیش از رفتن به درمانگاه، از خواهر سمپلیس خواهش کرد که نزد او برود. دو خواهر روحانی، خواهر سمپلیس و خواهر پرپتو، که سرپرستی درمانگاه را به عهده داشتند، از «لازاربست» ها بودند، و مانند همهٔ زنانی که خود را وقف امور خیریه و خدمت به خلق می کنند، «خواهر» نامیده می شدند.

خواهر پرپتو زنی بود روستایی، با رفتار و سلوکی خشونت آمیز، که

<sup>1.</sup> Simplice

<sup>2.</sup> Pérpetue

۳. لازاریستها، اعضا و مبلّغان مذهبی فرقهای بودند که سَنونسان دوپُل S. Vincent de Paul در سال ۱۶۲۵ آن را بنیاد نهاد.

هرچند بهامور مذهبي و الهي مشغول بود، گمان مي كرد كه بهشغل و مقامی رسیده است. او در انجام اینگونه وظایف مذهبی، همان رفتاری را داشت که یک آشیز در کار و حرفهٔ خویش. نظایر او درمیان «خواهران» بسیارند. مقامات کلیسا با رضای خاطر این خمیره های دهقانی را مى پذيرند؛ زيرا به آساني به صورت كاپوسين، و اورسولين ١ درمي آيند. اين زنان روستایی در انجام کارهای سخت طاقت و تحمّل بیشتری دارند. یک گاوچران را آسان می توان به یک راهب کر مِل تبدیل کرد؛ این دو با همدیگر تضادی ندارند. برای این تبدیل و تغییر زحمت زیادی نباید كشيد. كه دهستان و صومعه پايه و اساس مشتركي دارند، و آن هم جهالت است. به همین علّت، راهب و روستایی آمادگی کامل دارند که در یک گروه قرار گیرند. لباس کارر روستایی را کمی گشادتر بدوزید، ردای کشیش می شود. خواهر پریتو، زنی بود زورمند، از اهالی مارین، نزدیک پُونتواز، با لهجهٔ غلیظ دهاتی حرف می زد مرتباً سرودهای مذهبی مي خواند و غُرٌ و لند مي كرد. و هر چه بيماران درمانگاه خشكه مقدّس تر بودند و در امور مذهبی بیشتر تظاهر می کردند، شیرینی و شکر بیشتری در شربت و جوشاندهٔ آنها میریخت. رفتار خشونت آمیزی با بیماران داشت؛ با آنهاکه در آستانهٔ مرگ بودند، کج خلقی می کرد و به آنها عیب و ایراد می گرفت، و با غضب برایشان دعای آمرزش می خواند. خودرأی بود و شرافتمند و سرخ روی،

خواهر سمپلیس، زنی بود، سفید، بهسفیدی و نرمیِ موم، و در مقایسه با خواهر پرپتو، مانند شمع مومی بود درکنار شمعی از پیه و

١. فرقه هايي از زنان مذهبي، و بيرو سَن فرانسوا و سنت اورسول.

۲. Carmel ، فرقهای از راهبان مسیحی، که در ۱۳۴۵ به ابتکار سن ژان لاکروا بنیاد نهاده
 شد. او غالباً از راه صدقات زندگی خو د را میگذراند.

چربی. ونسان دُوپُل ۱ در کلام خداگونهاش، آزادگی و بندگی را با هم می آمیزد و چهرهٔ ملکوتی «خواهر»ی راکه از روی اخلاص و ایمان به خدمت خلق می پردازد، چنین توصیف می کند: «این خواهران صومعهای جز بیمارستان، خانهای جز یک اتباق اجارهای، معبدی جز نزدیکترین کلیسا، گردشگاهی جز کوچههای شهر و خوابگاه بیماران، حصاری جز اطاعت، حفاظی جز ترس از خدا، و لباسی جز فروتنی ندارند.». و این ایده آلها، در وجود خواهر «سمپلیس» خلاصه شده بود. هیچکس تمی دانست که خواهر سمپلیس چه سن و سالی دارد؛ گویی هیج وقت جوان نبوده، و هرگز پیر نخواهد شد. موجودی بود ـ جرأت نمیکنم بگویم زنی بود ـ آرام و باوقار و خوشخلق و استوار که هرگز دروغ نگفته بود. آنقدر ملایم و مهربان بود که بهنظر شکننده می آمد؛ و آنقدر محکم و ثابتقدم بود که بهسنگ خارا میماند. سیاهبختان را با سرانگشتان دلاویزش نوازش می کرد. در کلامش سکوتی نهفته بود. پیش از آنچه لازم بود سخن نمی گفت. آهنگ صدایش به گونهای بود که می توانست گروهی را به اعتراف به گناه وادارد، و درعین حال گروه دیگری را بهوجد و شوق آورد. با اینهمه ظرافت و نازک اندیشی، لباسِ زبر و پشمینی میپوشید، و در وجود او این نرمی و درشتی با هم سازگار می شدند. در تماس با زبری و زمختی لیاس پشمین، از خود بیرون می آمد و خدا را یاد میکرد. پای می فشاریم روی این جزئیات؛ هرگز دروغ نگفتن، هرگز بهخاطر مصلحت كلمهٔ خلافِ واقعی بر زیان نیاوردن، از ویژگیهای خواهر سمپلیس بود، و از نشانههای پارسایی او، در محافل روحانی، به علت همین صداقت و راستگویی اش مشهور بود. آیه سیکار،

<sup>1.</sup> Vincent de Panl

abbé Sicard . ۲، هموزگاران ناشنوایان.

در نامهای که بهماسیوای کر و لال می نویسد، از خواهر سمپلیس نام می برد. ما هرقدر که راستگو باشیم، گاهی راستی را با دروغ کوچک معصومانهای می آمیزیم. اما او هرگز دروغ نمی گفت. دروغ کوچک و کم اثر، و دروغ معصومانه، به هر صورت، از انواع دروغند. و دروغ گفتن به هر صورت بَدِ مطلق است. كم دروغ گفتن معنى ندارد، كه أن كم نيز دروغ است. دروغ ديو است. شيطان دو نام دارد؛ اوّل شيطان، دوّم دروغ. خواهر سمپلیس افکاری از این دست داشت، و نه تنها اینگونه فکر می کرد، بلکه در عمل نیز همین روش را داشت. به علّت این راستگویی، آن سفیدی تابناک، که از آن یاد کردیم، در چهرهٔ او انعکاس می یافت، و فروغ این سفیدی در لبها و چشمان او نیز اثر می گذاشت؛ لبخند او سفید بود، نگاهش سفید بود، و بر شیشهٔ وجدان او نه عنکبوتی تار تنیده بود نه ذرّهای غبار نشسته بود. و چون وارد طریقهٔ وَنسان دُوپُل شد، نام سمیلیس را به او دادند. داستان سمپلیس دوسیسیل ۲ را همه شنیده اند. دو پستان این زن مقدّس را زیر شکنجه بریدند، و او که در سیراکوز متولد شده بود، حاضر نشد بهدروغ بگوید که در سِرْست ٔ بهدنیا آمده است؛ حال آنکه چنین دروغی، او را از این وضع نجات میداد. و خواهر سمپلیس چنان نمونهای درپیش رو داشت، و به همین مناسبت نام آن زن را، پس از ورود به دنیای احسان و ایثار، بر او نهادند.

خواهر سمپلیس در ابتدای ورود به این طریقه دو عیب داشت که رفته رفته آن دو را از خود دور کرد؛ عیب اوّل آن بود که به غذاهای لذیذ علاقه داشت، و عیب دوّم آنکه دوست میداشت مرتباً از دوستدارانش نامههایی دریافت کند. از آن پس دیگر کتابی نمی خواند و جز دعانامهها، که با حروف بزرگ و لاتین نوشته شده بود. لاتین نمی فهمید، امّا دعا را

<sup>1.</sup> Massieu 2. Simpliece de Sicile

<sup>3.</sup> Siracuse

درک میکرد.

این خواهر پارسای روحانی بهفانتین علاقهمند شده بود، و شاید تقوای پنهانی را در او بهچشم میدید، و بههمین علّت پرستاری از او را تقریباً به تنهایی به عهده گرفته بود.

آقای مادلن، آن روز خواهر سمپلیس را به گوشه ای برد، و با لحن عجیبی سفارش فانتین را به او کرد، که بعدها این خواهر روحانی به علّت اینهمه سفارش و اصرار او پی برد.

و سپس آقای مادلن بهبالین فائتین رفت.

فانتین مثل کسی که در انتظار روشنایی گرمابخش و شادی آفرینی باشد، تمام روز چشم به راه او بود و به خواهر «سمپلیس» میگفت: هر وقت که آقای شهردار اینجا باشد، احساس میکنم که زنده ام.

آنروز فانتین تب شدیدی داشت، و همین که آقای مادلن را دید، پرسید: «کوزت چه شد؟»

مادلن لبخندی زد و گفت: «بهزودی کوزت را می بینید.»

آقای مادلن آن روز هم با فانتین مثل روزهای دیگرگرم و مهربان بود؛ با این تفاوت که به جای نیم ساعت، یک ساعت تمام در کنار او ماند، فانتین از این نظر، از همیشه خوشحال تر می نمود. آن روز مادلن به هرکس چندین بار و به چندین گونه، سفارش می کرد که مراقب این بیمار باشند. اما در یکی از این لحظات چهرهاش در هم رفت، زیرا پزشک در گوش او گفت: «حالش بدتر شده.»

سپس به شهرداری بازگشت، و پیشخدمت اداره، او را دید که نقشهٔ راههای فرانسه را، که به دیوار اتاقش آویخته بود، به دقت نگاه می کند و چیزهایی با مِداد روی کاغذ می نویسد.

## زيركى استاد إسكوفلر

آقای مادلن از شهرداری به آن سَیرِ شهر رفت، به دُکّانِ استاد اِسکوفلر ۱ می فرانسوی به اِسکوفلر ۲ اِسکوفلر ۱ تبدیل شده بود. او اسب و در شکه کرایه می داد.

کوتاهترین راه را برای رسیدن به دکّان اسکوفلر انتخاب کرد، که از کوچهٔ خلرت و کم رفت و آمدی میگذشت، و خانهٔ کشیش آن محلّه در آن کوچه بود. همه معتقد بودند که این کشیش مرد شریف و محترم، و مشاور و راهنمای خوبی است. وقتی که آقای مادلن به چند قدمی خانهٔ کشیش رسید، پایش سست شد، جلو رفت و دّست روی کوبهٔ فلزی در گذاشت. تنها رهگذری که در آن موقع از کوچه عبور می کرد، دیده بود که آقای مادلن چندلحظه ای با تردید ایستاده بود، و سرانجام از کوبیدن در چشم پوشیده بود و با شتاب بیشتری به راه ادامه داده بود.

وقتی که آقای شهر دار به دکان اسکوفلر رسید، او مشغول تعمیر ساز و برگ یک زبن بود. آقای ما دلن از او پرسید: «استاد اسکُوفلر! ... یک اسب خوب می خواهم.»

<sup>1.</sup> Scauflaër

۲. Flamand، مجموعة نيم زبانهاى جنوب هلند و قسمتى از بلژيك.

استاد اسکوفلر گفت: «آقای شهردار! همهٔ اسبهای من خوبند. شما چهجور اسبی لازم دارید؟»

- \_اسبی میخواهم که بتواند در یک روز بیست فرسخ راه برود.
  - \_بيست فرسخ؟
    - \_بله.
  - -اسبى مىخواهىدكه بهدرشكه بسته شود؟
    - ــ بله.
- و بعد از این بیست فرسخ، چند روز بهاین اسب استراحت میدهید؟
  - ـ شاید مجبور باشد که روز بعد راه بیفتد و برگردد.
    - \_منظورتان این است که راهِ رفته را برگردد؟
      - \_بله.
  - \_خیلی زیاد است. بیست فرسخ رفتن و بیست فرسخ برگشتن.

آقای مادلن کاغذی از جیب درآورد، که روی آن عددهای ۵ و ۶ و  $\Lambda/\Delta$  نوشته شده بود، و کاغذ را به استاد اسکوفلر نشان داد و گفت: «همان طور که می بینید جمعاً می شود نوزده و نیم فرسخ، و تقریباً همان بیست فرسخ،

استاد اسکوفلرگفت: «آقای شهردار! اسبی به شما می دهم که به کارتان بخورد. اسب کوچک و سفید من خوب از عهده برمی آید. شاید تا به حال آن را از دور دیده باشید؛ اسبی است از ناحیهٔ بولونی سفلی. نمی دانید چه آتشی است. اوّل که می خواستند زین به پشتش بگذارند، جفتک می پراند و لگد می انداخت. هرکس می خواست سوارش شود، به زمینش می زد. تا مدّتی همه گمان می کردند که اسب شروری است و رام شدنی نیست. کسی از پس او برنمی آمد. امّا من خریدمش، و آن را بستم به درشکهٔ تک اسبه، آقای شهردار! مثل این که اصلاً آرزویی غیر از این

نداشت. حالا مثل یک دختر ملایم است و رام. مثل باد میرود، امّا نمیگذارد کسی به پشتش زین بگذارد و سوارش شود. هر موجودی یک نوع غرور دارد. این اسب حاضر است درشکه را بکشد، امّا نمیخواهد سواری بدهد. بله، حرفش این است.»

ــاسبي كه مي گوييد به درد كار من مي خورد؟

بله که میخورد. مطمئن باشید که همهٔ راه را یورتمه میرود. کمتر از هشت ساعت این بیست فرسخ را میرود، امّا به چند شرط.

\_چند شرط؟

ـ شرط اوّل، بین راه یک ساعت استراحت به او بدهید و در این یک ساعت خوراک خوبی به او بدهید، و بالای سرش بایستید تا ستوربان مسافرخانه کاه و جُو او راکش نرود چون خود من تجربه کرده ام، که معمولاً در مسافرخانه های بین راه، مهتر و سُتوربان کاه و جُو اسبها را می دزدند و می فروشند و وجه می را از این راه درمی آورند.

ـقول مي دهم كه مواظب باشم.

ر امّا شرط دوّم ... بگویید ببینم این درشکه را برای خودتان میخواهید؟

\_ بله.

ممکن است بپرسم که آقای شهردار درشکهرانی بلدند؟

ـ بلدم، استاد اسكوفلر.

معلوم می شود که آقای شهردار تنها به سفر می روند و بار و بنهٔ سنگینی هم ندارند.

دقيقاً همين طور است.

- آقای شهردار! حالاکه کسی همراه شما نیست، شما باید قول بدهید که شخصاً مواظب خورد و خوراک اسب کوچک من باشید.

ـ قول مىدهم.

ـ شرطهای من تمام شد. روزی سی فرانک از شما می گیرم. یک سانتیم هم از این کمتر نمی دهم. خورد و خوراک اسب هم به عهدهٔ خودتان است.

آقای مادلن سه سکّهٔ طلای ناپلئون درآورد و بهاستاد اسکُوفلر داد و گفت: «همه چیز را قبول میکنم. و این هم کرایهٔ دو روز.»

و امّا شرط دیگری هم دارم؛ برای چنین سفری درشکهٔ چهارچرخ خیلی سنگین است، آقای شهردار! درشکهٔ دوچرخی دارم که سَبُک است و اسب را خسته نمی کند، و شما را زودتر به مقصد می رساند.

- این شرط را هم قبول میکنم.
- ـ این درشکهٔ دوچرخ سبک است و روباز.
  - برای من تفاوت نمیکند.
- \_ولى زمستان است و هوا سرد است و در درشكهٔ روباز ...

آقای مادلن چیزی نگفت، و استاد اِسکوفلر گفت: «بله. هوا سرد است، و ممکن است باران بیاید.»

آقای مادان که با افکار خود مشغول بود، گفت: «فردا ساعت چهار و نیم بعداز نیمه شب، این در شکهٔ تک اسبه با همان اسبی که می گویید، باید جلوی خانهٔ من باشد.»

آقای اِسکوفلر گفت: «بهچشم! آقای شهردار!»

سپس با ناخن شستش لکهای را که روی چوب میز بود تراشید، و به سبک مخصوصی که فلامانها بلدند، و معصومیت را با حیله گری می آمیزند، گفت: «آقای شهردار! یک دفعه چیزی به فکرم رسید. آقای شهردار هنوز نگفته اند مقصدشان کجا است؟»

و در واقع استاد اسکوفلر از ابتدا منظورش همین بود. و میخواست بداند که شهردار به کجا می رود. امّا آقای مادلن، جوابی به سؤال او نداد و گفت: «بگویید ببینم، دو ساق جلو اسب عیبی ندارد؟»

ساقای شهردار! سعی کنید در سرازیری کمی آهسته تر بروید. از اینجا تا مقصد سرازبری زیاد است؟

آقای مادلن گفت: «یادتان نرود که فردا درست سر ساعت چهار و نیم بعداز نیمه شب جلو خانهٔ من باشید،»

و سپس از در بیرون رفت.

استاد حیله گر پس از رفتن شهردار چنانکه بعدها تعریف میکرد، مانند خر در گِل مانده بود و از کار شهردار سر درنیاورده بود. امّا دو سه دقیقه بعد، دوباره دَر دُکان باز شد؛ شهردار برگشته بود.

آقای مادلن که همچنان در عالم خودش بود، به استاد اِسکوفلِرگفت: قیمت اسب و درشکهای که قرار است برای من بیاورید، روی هم چقدر می شود؟

استاد اسكوفلر قاه قاه خنديد وگفت:

بگویید «باهم» آقای شهردار! چون این اسب نمیگذارد که چیزی رویش بگذارند.

ـ بسیار خوب، «با هم» چقدر است؟

استاد اسكوفلر گفت: «مگر خيال داريد آنها را بخريد؟»

آقای مادلن گفت: «نه قصدم خرید نیست، امّا میخواهم خیالم از هر جهت آسوده باشد. فعلاً من قیمت آن را به شما می پردازم. وقتی که برگشتم، بقیهٔ پول را به من پس بدهید, حالا بگویید که قیمت چقدر است؟

\_پانصد فرانک آقای شهردار.

داين هم پانصد فرانک.

آقای مادلن یک اسکناس پانصدفرانکی روی میز گذاشت. و از دکان بیرون رفت و دیگر بازنگشت.

استاد اسکوفلر بعد از رفتن شهردار پشیمان شدکه چرا به جای پانصد فرانک، قیمت را هزار فرانک نگفته است. و امّا در واقع قیمت آن اسب و

درشکه جمعاً حدود صد اکو ابود.

استاد که از این معامله سرمست شده بود، زنش را که درخانهای پشت دکان منزل داشت صدا زد و قضیه را برایش شرح داد. آنها عقلشان را روی هم گذاشتند تا بفهمند که شهردار به کجا می خواهد برود؟ زن معتقد بود که شهردار به باریس می رود، و شوهرش با نظر او موافق نبود. آقای مادلن که شهردار به باریس می نوشته بود، در دُکان جا گذاشته بود. استاد کاغذی را که روی آن اعدادی نوشته بود، در دُکان جا گذاشته بود. استاد کاغذ را برداشت و آن اعداد را چندبار خواند: ۵ و ۶ و ۸/۸ این اعداد باید فاصلهٔ چاپارخانههای بین راه باشد. ... و روی گرداند و به زنش گفت:

\_پيداكردم.

زنش گفت:

\_ چطور پيداکردي؟

\_از اینجا تا اِدن ٔ پنج فرسخ است. از اِذُن تا سَن پُل شش فرسخ، از سن پل تا آراس هشت و نیم فرسخ، پس او می رود به آراس.

و آقای مادلن غافل از اینگونه مسائل، راهِ خانه را درپیش گرفت.

این بار آقای شهردار در بازگشت، دورترین راه را انتخاب کرد؛ چون نمی خواست گذارش به کوچهای بیفتد که خانهٔ کشیش در آن بود. گویا بیم داشت که وسوسه شود، و به دیدار او برود. بعد از آنکه به خانه رسید، به اتاق خود رفت و در را بست. معمولاً او شبها زود می خوابید. زن سرایدار کارخانه، که تنها خدمتکار خانهٔ او بود، آن شب متوجه شد که در سساعت هشت و نیم چراغ اتاق او خاموش شد. و این موضوع را به صندوقدار کارخانه گفت، و توضیح داد: «می ترسم آقای شهردار بیمار شده باشد. هیچوقت به این زودی نمی خوابید. وقتی دیدمش، حال عجیبی داشت. «

ال عر إكو معادل سه فرانك.

و این صندوقدار در اتاقی، که دقیقاً زیر اتاق آقای مادلن بود، می خوابید. موضوعی راکه از زن سرایدار شنیده بود، زیاد جدّی نگر فت، نزدیک نیمه شب ناگهان از خواب برید، زیرا سر و صدایتی از اتاق بالا شنیده بود. به دقت گوش فراداد. احساس می کرد که آقای مادلن در اتاق خود راه می رود؛ و این نکته برایش عجیب بود، زیرا معمولاً آقای شهر دار شبها آرام می خوابید، و نیمه شب در اتاق خود راه نمی رفت. دقایقی بعد، صندوقدار سر و صداهای دیگری شنید؛ بنداری آقای مادلن در گنجه یا صندوقچهای را میگشاید و می بندد. و چند دقیقه بعد صدای جابهجا كردن مبلى را در آن بالا تشخيص داد. سيس سكوت حكمفرما شد. دوباره آقای مادلن به راه رفتن مشغول شد. صندوقدار که نگران شده بود، برخاست و روی تختش نشست. خواب از سرش پریده بود. بر دیوار روبهرو انعکاس روشنایی قرمزفامی را دید که بی تردید این روشنایی از ینجرهٔ اتاق آقای مادلن برآن تابیده بود. انعکاسی از شعلههای آتش بود، و سایهٔ قاب و چارچوب پنجره بر دیوار نبود. معلوم بود که پنجره باز است؛ و در هوای سرد شب بازگذاشتن بنجره از عجایب بود. صندوقدار مدّتی بيدار ماند و دوباره خوابيد. يكي دو ساعت بعد بيدار شد و از اتاق طبقهٔ بالا، باز صدای با می شنید. آقای مادلن همچنان در اتاقش راه می رفت.

انعکاس روشنایی هنوز بر دیوار مقابل دیده میشد، امّا اینبار روشنایی کم فروغتر و ملایمتر بود. مئل روشنایی یک چراغ یا یک شمع. پنجره هنوز باز بود.

و این بود آنچه که در اتاق آقای مادلن می گذشت.

## طوفان درکاسهٔ سَر

خوانندگان بی تردید حدس زدهاند که آقای مادلن کسی جز ژان والژان نیست.

ما پیش از این به چشم تحقیق در ضمیر این شخص نگریسته ایم، و حالا وقت آن است که بار دیگر در اعماق روح او سیر و سیاحتی بکنیم. این کار را بی تأثر و اضطراب نمی توان کرد، که هیچکاری ترسناک تر از این نیست. چشم عقل نمی تواند اینهمه روشنایی و اینهمه تاریکی را که در روح آدمی است، درجای دیگری بیابد، و نمی تواند جایی از آن هراس انگیز تر و تو در تو تر و مرموز تر و بی انتها تر بیابد. روح آدمی از پهنهٔ دریا وسیعتر است و از صحنهٔ آسمان عظیم تر.

سرودنِ شعری دربارهٔ ضمیر و باطن آدمی، حتی ضمیر فرومایه ترین انسانها، چنان دشوار است که باید همهٔ قصاید و چکامه های والا و بی همتا را برای این منظور در یک جاگرد آورد. ضمیر آدمی جایی است که اوهام و شهوات و وسوسه ها را درهم می آمیزد؛ کورهٔ تصوّرات است و لانهٔ اندیشه های شرم آور و دوزخ سفسطه ها و صحنهٔ کارزارِ خواهشها و هوسها. در لحظاتی که یک انسان در افکار و تأملات خود فرو رفته، از ورای چهرهٔ کبود فامش در او نفوذ کنید و پشتِ چهرهٔ او را بنگرید، در روح او، در تاریکی اندیشه و جان او فرو روید تا ببینید که در پسِ این سکوت

ظاهری چه چیزهاست. گویا در آنجا غولان افسانه های هُومِر به جنگ و جدال پر داخته اند. مارانِ هفت سر در گریز و ستیزند، و پیکار اشباح و ارواح را به همان شکل می بینید که در آثارِ میلتُون خوانده اید، و پیچ و تابهای خیال را، به همانگونه می یابید که در تألیفات دانته. این ضمیر نامتناهی که همهٔ آدمیان درخود دارند چه ظلمتی دارد، و هرکس با چه یأسی تمایلات روحی و اعمال حیاتی خود را در کشاکش آن به سنجش می گذارد.

دانته روزی و در روزگاری، دری در برابر خود دید، که شوم و بد یمن بود، و دچار تردید شد. در اینجا دری مانند آن، و با تمام آن خصوصیات، پیش روی ماست، که در آستانهٔ آن ایستادهایم، و در تردیدیم که چه باید کرد؟ تردید نکنیم! وارد آن شویم!

داستان ژان والژان، پس از ماجرای پتی ژروه، کم و بیش همان است که خواننده می داند، تنها چند سطر برآن می افزاییم که ژان والژان از آن هنگام دگرگون شد، و همانگونه شد که اسقف دینی گفته بود، و از او خواسته بود. و این دگرگونی تنها در ضمیر و باطن او نبود، صورت ظاهر او نیز تغییر یافت.

در این تغییر و تحوّل، موفق شد که ژان والژان را از صفحهٔ جهان محو کند. ظروف نقرهٔ اسقف را فروخت و تنها شمعدانها را بهیادگار نگاه داشت. از شهری بهشهر دیگر رفت، سراسر فرانسه را زیر پاگذاشت و سرانجام بهمونتروی سورمر رسید و افکاری را که در مورد صنعت خُرده مهرههای سیاه در سر داشت بهمرحلهٔ عمل رساند. بعداز آن، چنان شد و چنان کرد که شرح دادیم؛ و توانست نقشی بازی کند که دیگر کسی به فکر شناسایی او نباشد. از آن پس، خاطری آسوده داشت، زیرا وجدانش هرچند که از کارهای گذشتهٔ او رنج می برد، به حلّت افکار و اعمال نیک

۱. Milton شاعر انگلیسی.

نیمهٔ دوم عمر او، آرام و سرفراز بود. زندگی او در این سالها خوب بود و بی دغدخه و پُر از امید، تنها دوچیز فکرش را مشغول می کرد؛ اوّل آنکه نام واقعی خود را پنهان کند، و دوّم، نیک نفس و پارسا باشد و زندگی را با پاکی و پاکیزگی بگذراند، از آدمی بگریزد و با آفریدگار درآمیزد.

و این دو اندیشه چنان در او باهم جوش خورده بودند که در واقع به یک اندیشه تبدیل شده بودند؛ و این دو، چنان مجدویش ساخته بودند که جزئی ترین کارهای او را زیر سیطره داشتند. غالباً هر دو اندیشه برای تعیین شیوهٔ او در زندگی متفق می شدند و بی پیرایه و خیراندیشش می ساختند، و در هر کار ناصح و مشاور او بودند، و در هر مورد، راهی بهاو نشان می دادند؛ امّاگاه به گاه بین آن دو اختلاف می افتاد. در این حال، مردی که در سراسر منطقهٔ مونتروی سپورمر، او را بهنام آقای مادلن مى شناختند، هميشه انديشة اوّل، يعنى پنهان كردن نام اصلى و اسنيّت خود را، فدای اندیشهٔ دوم، یعنی تقوا و پارسایی می کرد. چنانکه گفتیم، شمعدان همای نقرهٔ اسقف را به یادگار نگاه داشته بود، و با همهٔ دوراندیشی ها و احتیاطها، در سوکِ اسقف دینی جامهٔ سیاه پوشید، و از سوی دیگر همهٔ کودکان ساووایی را، که از آن شهر گذری داشتند، نزد خود می خواند و از آنها چیزهایی میپرسید. تحقیقاتی هم میکرد دربارهٔ اوضاع و احوال خانواده هایی که در فاورل بودند، بلکه بتواند بازماندهای از خانوادهٔ خود را پیداکند، و گاهی اگر خطری پیش می آمد، از افشسای هویّت خود هراسی نداشت؛ چنانکه دیدیم. بی اعتنا به گوشه کنایه های بازرس ژاور، چرخهای سنگین گاری را به یاریِ زور بازو و استواری پشت خود، از روی تن قوشلوان بلند کرد و او را نجات داد. مانند همهٔ پارسایانِ عالم دریافته بود که باید به فکر دیگران بود، و نخستین وظیفهٔ آدمی آن نیست که خود را از گرداب بلا برهاند.

با این وصف، بایدگفت که در این مدّت هنوز چیزی پیش نیامده بود

که این دو اندیشه در ذهن او بیش از حد از همدیگر فاصله بگیرند. اما این بار اتفاقی افتاده بودکه این دو اندیشه رودرروی هم ایستاده، بهجدالی بزرگ پرداخته بودند و این قضیه با قضایای قبلی تفاوت کلّی داشت. از همان لحظه ای که بازرس ژاور به دفتر کار او آمد و نام ژان والژان را بر زبان راند، این کشمکش در روح او آغاز شد. زیرا این نام،که به صراحت از زبانِ بازرس ژاور به گوش او می رسید، همان چیزی بود که سالها آن را در پشتِ یک پردهٔ ضخیم پنهانش کرده بود، و از همان ابتدا منقلب شد و آسایش فکریاش را از دست داد، و لرزشِ بهتانگیزی سرایایش را دربرگرفت، که احساس می کرد مقدّمهای است برای یک لرزش و ریزش عظیم. و همچون بلوطی در برابر تندباد، و سربازی در هجوم دشمن، خم شد. احساس می کرد که صاعقهای به جانش افتاده است. در آن حال که به سخنان ژاور گوش می داد، این فکر به ذهنش آمده بود که بشتاید و یرده از راز خود بردارد و شان ماتیوی بینوا را از بند رهاکند، و خود بهجای او به زندان برود. امّا این فکر چون دشنه ای که در گوشت موجود زنده ای فرو برند دردناک بود، و در این ضمن با خود میگفت: حالا ببینیم که چه می شود، ... و ناگهان این شور و جوشش جوانمردی و شجاعت در او فروكش كرد.

بی تردید، کاری بس بزرگ و زیبا بود، که این مرد پس از آنهمه دگسرگونی بسرائسر کسلام مسقد س استفف، و پس از سالها پشیمانی و خویشتنداری، و پس از مأنوس شدن با تقوا و پارسایی، در برابر این پیش آمد عجیب نیز پا پس نمی کشید و لحظه ای درنگ نمی کرد و شجاعانه به سوی پرتگاهی می رفت که آسمانِ عظمت و شکوه در قعر آن بود. آری، این زیبا بود. امّا چنین نشد. و در وهلهٔ اوّل، دچار تردید شد. برای فهم این مطلب باید بررسی کنیم که در صحنهٔ تردید و اِنکار او چه می گذشت. حقیقت این بود که در ابتدا غریزهٔ محافظت از خویشتن براندیشهٔ او چیره

شد، و فکر نجاتِ شان ماتیو را به استهزاگرفت، و احساسات درونی اش را خمفه کرد. حضور ژاور را خطرناک می شمرد، و با وحشت هر نوع تصمیم گیری را برای وقت دیگری گذاشت، و از هر اقدامِ شتاب زده ای چشم پوشید و آرامش خود را بازبافت؛ همچون جنگاوری که سپر از دست رفته اش را بیابد و برگیرد.

باقی روز را در آن حال بود. اندرونش را گردبادی به هم ریخته بود. در ظاهر بسیار آرام می نمود، و جز به احتیاط و دورینگری نمی اندیشید. در ذهنش همه چیز مبهم بود، و همهٔ چیزها باهم درگیر شده ببودند. این آشفتگی چنان بود که برای خود نیز ناشناس شده بود، و تنها حس می کرد که ضربهٔ سختی خورده است. آن روز، مثل روزهای دیگر، به بالین فانتین رفت و بیش از هر روز در بالین او ماند، و به خواهر روحانی گفت که احتمال دارد چندروزی به سفر برود، و سفارش کرد که بیشتر مواظب حال او باشد. و یا آنکه هنوز برای رفت به این سفر تصمیم نگرفته بود، در این فکر بود که شاید بهتر باشد که به «آراس» برود و در دادگاه ناظر ماجرا باشد. پیش خود حساب می کرد که حضور او در آن دادگاه، اگر در گوشه ای بنشیند و ساکت بماند، موجب بدگمانی تخواهد شد، و بر اثر همین افکار پُر از ابهام بود که نزد اسکوفلر رفته و اسب و در شکه را از او خریده بود تا برای هر نوع اقدام احتمالی آماده باشد.

و آن روز با اشتها غذا خورد.

چون بهاتاق خود بازگشت، بهفکر و تأمّل مشغول شد.

همه چیز در نظرش غریب و نامعلوم می آمد. درگیر و دار تفکراتش، تمی دانم چه نوع اضطرابی به جان او افتاده بود که از جا برخاست و چفت و بست در را از داخل بست؛ گویی می ترسید که کسی وارد شود و مانعی بر سر راه افکارش به وجود آورد.

لحظاتی بعد شمع را خاموش کرد، روشنایی آزارش میداد.

مى ترسيد كه كسى در آن حال او را ببيند.

چه کسی ممکن بود او را ببیند؟

افسوس اکسی که ژان والژان در را بهروی او بسته بود بهدرون آمده بود، کسی که میخواست از چشم او پنهان شود، بهدرون آمده و به او خیره شده بود. و جدان او بود.

وجدان او بود، خداوند بود.

با این وصف، در لحظهٔ نخست خود را فریب می داد. خیال می کرد که تنهاست و در جای امن. چون در را از داخل قفل کرده بود، گمان می کرد کمه کسی به او دسترسی ندارد. چون شمع را خاموش کرده بود، می بنداشت که در تاریکی نشسته، و کسی او را نمی بیند. آرنجهایش را روی میز نهاده و سر را به دستها تکیه داده بود و در تاریکی و تنهایی با خیالات خود گرم گفت و گو بود: «در کجا هستم؟ خواب نمی بینم؟ چه چیزها که شنیدم! این ژاور بود که نزد من آمد و آن چیزها را گفت؟ ... اصلاً شان ماتیو وجود خارجی دارد؟ یعنی این قدر به من شباهت دارد؟ ... چنین چیزی واقعیت دارد؟ راستی که تا دیروز چه خاطر آسوده ای داشتم. اصلاً فکر چنین پیش آمدی را نمی کردم. دیروز در چنین ساعتی کجا بودم؟ چه می کردم؟ این دیگر چه ماجرایی بود؟ عاقبت کار چه می شود؟

در ذهن او، چه آشوبی بود! مغزش دیگر قادر نبود که افکارش را نظم بدهد. افکار و خیالات عجیب چون امواج به سوی او هجوم می آوردند و دور می شدند. پیشانی خود را با دو دست فشار می داد بلکه بتواند جریان افکارش را متوقف کند.

پریشان حالی، عقل و ارادهاش را از کار انداخته بود. سعی میکرد بلکه بتواند بر خود مسلّط شود و تصمیم عاقلانهای بگیرد. امّا سعی او حاصلی جز اندوه نداشت.

احساس می کرد که در سرش آتشی شعله ور است. کنار پنجره رفت و آن راگشود. ستاره ای در آسمان نبود. باز آمد و پشت میز نشست. ساعت اوّل جنین گذشت.

رفته رفته، افکار و تأملات پریشان و ابهام آمیز در مغزش شکل گرفت، و توانست، نه تمام و کمال، بلکه قسمتهایی از حقایق را درک کند.

درک میکرد که در چه وضع و موقع خطیر و عجیبی گرفتار شده است، و کمکم احساس میکرد که برهمهٔ آشفتگی ها تسلّط یافته است. و این حال نیز بر بهت و حیرتش افزوده بود.

هرچند که تا آن روز در گفتار و کردار خویش هدف یاک و یاکیزه و خداپسندانهای را دنبال می کرد، امّا در هر حال منظور دیگری هم داشت؛ مى خواست كه نام اصلى اش را در گودال فراموشى دفن كند، و همواره در تفكرًات و تأملًات و بيدارخوابيها، تنها ترسش آن بود كه روزي نام ژان والزان را از زبان کسی بشنود. با خود می گفت که اگر چنین اتفاقی بیفتد، برای او پایان همه چیز خواهد بود. حتی گمان می کرد که اگر چنین روزی برسد، نه تنها آن شرف و شخصیتی که در طی سالها کوشش بهدست آورده برباد می رود، بلکه آراستگی و پیراستگی باطن را نیز از دست می دهد. تصوّر چنین پیش آمدی او را مدام پریشان می کرد، و از این تصوّر، که چنین روزی بیش آید، به خود می لرزید و اگر کسی پیدا می شد و به او می گفت که ترس او بی خود و بی جهت است، و برعکس، اگر چنان ساعتی فرا رسد و این نام را به گوش خود بشنود، و نام نفرت انگیز ژان والزان ناگهان از میان تاریکی بیرون بیاید و صاف و کشیده جلو روی او بایستد و نقاب از چهرهٔ او بردارد و رازش را آشکار کند، به هیجوجه به او لطمه نخواهد زد، و حتّی این زمین لرزه بنای باشکوه تقوای او را مستحکم خواهد كرد، اين حرفها را بي معنى و مسخره مي ينداشت، و با خود می گفت که هرگز چنین چیزی پیش نخواهد آمد. و اینک چنین ساعتی فرا

رسیده بود، و آن فرض ناممکن، ممکن شده بود؛ و خداوند مُقرّر کرده بودکه چنین فرضیهٔ ابلهانهای به صورت واقعی درآید.

کمکم افکار و تخیّلاتش روشن شده بود، و او بهتر می توانست وضع و موقع خود را بررسی کند و بسنجد.

حس می کرد از خوابی که نمی دانم چگونه خوابی بود، بیدار شده، و در نهایت تاریخی در سراشیبی لغزانی ایستاده، و ترسان و لرزان، بیهوده سعی می کند که خود را کنار بکشد تا در پرتگاه نیفتد. در لابه لای تاریخی، مرد بیگانه ای را می دید که دست تقدیر، او را به اشتباه، و به جای او گرفته است و می خواهد او را در اعماق پرتگاه فردا فکند. در اینجا گودال عمیقی وجود داشت که ناگزیر یک نفر باید در قعر آن می افتاد، او یا دیگری؛ و تفاوت نمی کرد که چه کسی در ته آن گودال سرازیر شود.

افکارش روشن تر و روشن تر شدند، و به خود می گفت که معلوم می شود این پرتگاه هولناک همیشه در انتظارش بوده است، و حتی بعداز دزدی سکه پتی ژروه، این پرتگاه، لحظاتی زیر پای او باز شده است. به هر روی، این مسأله چیزی است ناگزیر و مقدر. سپس به خودگفت، که در این موقع یک جایگزین دارد به نام شان ماتیو، که به این طالع شوم گرفتار شده، و اگر این مرد را به نام ژان والژان، برای ابد به زندان بفرستند، او دیگر غمی و ترسی نخواهد داشت، و از آن پس می تواند با خیال آسوده تا پایان عمر آقای مادلن باشد و عزّت و احترام ببیند. امّا شرطش این است که او چشمهایش را فرو بندد و بگذارد که سنگ عظیم رسوایی را، که مانند سنگ گور تنها یک بار فرو می افتد، بر سَر این شان ماتیوی بیچاره بکوبد.

این افکار چنان عجیب و خشونت آمیز بود که ناگهان او را به سختی تکان داد؛ چنان حالتی پیدا کرده بود که هرکس در نمام عمر، تنها دو سه بار به این وضع دچار می شود؛ نوعی تشویش و تشنّج و جدانی که آدمی را به جنبش و هیجان می آورد. و همهٔ تردیدها را ازبین می بَرّد. و این حالت

ترکیبی است از کنایه و طعنه و شادی و نومیدی، که می توان آن را زهرخند درونی نام داد.

و ناگهان دوباره شمعش را روشن کرد.

و با خو دگفت:

-امًا من از چه مى ترسم؟ چرا بايد به چنين افكارى تن بدهم؟ من كه مشكلى ندارم و از گرفتاريها دور شدهام. همه چيز تمام شده؛ در نيمهبازى كه در برابر من بود و احتمال داشت كه گذشتهٔ تاريكم از لاي آن خود را به این طرف برساند، با گرفتار شدن شان ماتیو، دیواری در جلو آن کشیده شده است؛ دیگر می توانم با خیال آسوده تا آخر عمر زندگی کنم. این رَاور هم که مدِّتها باکنجکاویهایش آزارم میداد، و با غریزهٔ پلیسیاش بوئی برده بود و در همه جا مرا زیر نظر داشت و حدسهایی می زد، خوشبختانه با این پیش آمد گمراه شده، و از این بس آسودهام می گذارد و پی کار خود می رود؛ چون خیال می کند که ژان والژان را بازداشت کرده اند. و شاید همان طور که می گوید، از این شهر برود. این حوادث، بی آنکه من در آنها دخالتی داشته باشم، اتفاق افتاده، و سن در تمام این ساجراها هيچكاره بودهام. هرچه اتفاق افتاده، بهخواست خداوند بوده؛ ظاهراً خداوند چنین می خواهد. آیا من حق دارم در آن چیزی که آفریدگار مىخواهد دست ببرم و آن را تغيير بدهم؟ چرا بايد خودم را وارد اين جریان بکنم؟ مگر این وضعی که پیش آمده، بهنفع من نیست؟ پس دیگر چه توقعی دارم؟ در این سالهای طولانی مگر غیر از این آرزویی داشتم؟ مگر از خداوند امنیّت و خاطر آسوده نمی خواستم؟ پس حالاکه خداوند خواسته و آرزوهای مرا برآورده، چرا برخلاف ارادهٔ خداوند قدمی بردارم؟ امّا چرا خداوند اینطور میخواهد؟ حتماً برای آنکه من کاری را که شروع کردهام دنبال کنم؛ برای اینکه دست دیگران را بگیرم، خوبی کنم؛ برای این که مشوّق و سرمشق دیگران باشم؛ برای اینکه تقوا و پاکدلی من با آرامش خاطر تو آم باشد. نمی دانم چرا امروز ترسیدم و نزد آن کشیش محترم و نیکوکار نرفتم تا از او راهنمایی بخواهم؟ قطعاً اگر نزد او می رفتم و داستانم را برایش می گفتم، توصیه می کرد که با خواست خداوند در نیفتم. دیگر بس است. بیش از این نباید خود را عذاب بدهم. باید بگذارم که قضایا همانطور که تا اینجا پیش رفته، مسیرش را طی کند؛ بگذارم که خدای مهربان مسائل را آنطور که دلخواه اوست حل کند.

و او با وجدان خود چنین گفت و گوهایی داشت، و به یکی از خفره های روح خود رسیده بود. از جا برخاست و مدّتی در اتاق به این سو و آن سو رفت؛ با خود میگفت: دیگر فکرش را نکنم! تصمیم نهایی من این است، و دیگر حرفی نیست! امّا احساسِ شادی نمی کرد.

بلكه برعكس ...

نمی توان مانع بازگشت فکری به ذهن خویش شد، همچنانکه جلو پایین رفتن و بالا آمدن امواج دریا را به ساحل نمی توان گرفت. ملوانان این بازگشت را مد می گویند، و گناه کاران آن را پشیمانی؛ خداوند روح آدمی را نیز مانند اقیانوس به آشوب طوفان می کشد.

پس از جند لحظه، گفت و گوی غمانگیز دیگری را از سر گرفت، که گوینده اش او بود و شنونده هم او. آنچه را که میخواست در لابهلای سکوت پنهان کند به زبان می آورد؛ و آنچه را که میخواست ناشنیده بگذارد به گوش می شنید. تسلیم نیروی اسرارآمیزی شد که به او نهیب می زد: خوب فکرکن! می گویند، دو هزار سال پیش، کسی به مرد خسته ای گفت: برخیز از اینجا برو! و به عذاب جاودانی محکوم شد. ا

۱. اشاره به داستان یهو دی سرگردان؛ عیسی مسیح به هنگام فرار از دست تعقیب کنندگان خسته شد و بر سکوی جلو خانهٔ مردی یهو دی نشست، آن مرد پرخاش کنان گسفت: «از اینجا برخیز و دور شوا» از آن پس، آن مرد یهو دی برای همیشه در جهان سرگردان شد، و هرجا که میخواست بنشیند، صدایی در گوشش میگفت: «برخیز و از اینجا دور شوا»

و در اینجا مکثی میکنیم تما نکته ای دقیق تر بگوییم، که گفتن آن ضرورت دارد:

در این موضوع تردیدی نیست که آدمی گاهی با خود حرف می زند. در جهان اندیشمندی را نمی یابید که چنین کاری نکرده باشد. وانگهی سخن هنگامی عظمت می یابد و رازگونه می شود که از ذهن به ضمیر می رود و از ضمیر به فکر باز می آید. و در این معنی است که می گوییم: «با خود گفت»، و «بانگ برخود زد». در چنین حالی آدمی با خود حرف می زند و بانگ برخود می زند، و سکوت او شکسته می شود؛ و در عین سکوت در اندرون او طوفان در می گیرد. در این حال، همه چیزها سخن می گویند جز زبانمان. پس وقایع اندرون آدمی را، به آن دلیل که محسوس می گویند جز زبانمان. پس وقایع اندرون آدمی را، به آن دلیل که محسوس و مشهود نیست، نمی توان انکار کرد.

در این گفت وگوی دوباره با خویشتن، آقای مادلن با خود گفت، و «بانگ بر خود زد» که آن تصمیم نامعقول و نادرست است. و ایس که «جریان را به حال خویش رها کند، و بگذارد که خدای مهربان هرطور که دلش می خواهد ترتیب کارها را بدهد»، نوعی بهانه جویی است و فرار از مسئولیت؛ و حتّی کاری است زشت و بلید. اگر ما با سکوت خطای سرنوشت را نادیده بگیریم و قدمی برای رفع مشکل برنداریم، خطای بزرگی مرتکب شده ایم، و در واقع ریا کرده ایم، و ریاکاری نهایت فرومایگی است، و جنایتی است بست و حیله گرانه و نفرت انگیز.

پس از هشت سال، برای نخستینبار، این مرد طعم تلخ اندیشه بد و کار بد را میچشید.

با نفرت، این طعم تلخ را همچون آب دهان، بهبیرون پرتاب کرد.

باز خود را بهبازجویی کشید؛ بهجِد، از خود پرسید: چه معنی دارد این کلمات که میگویی: «حالاکه به مقصود رسیده ام، نباید این سعادت را از دست بدهم»؟ و از خود پرسید که در زندگی مقصود او چه بوده است؟

آیا هدف او این بوده است که نام خود را از همه پنهان کند، و پلیس را فریب بدهد؟ آیا همهٔ تلاش و کوشش او برای رسیدن به چنین هدف کوچک و بی ارزشی بوده است؟ آیا جز این هدف مقصودی نداشته است؟ آیا هدف بزرگ و منظور واقعی او، این نبوده است که جنز خود دیگران را نیز نجات دهد؟ دست آنها را بگیرد؟ با شرف باشد؟ نیکوکار باشد؟ و مردى باشد با انصاف و عدالت بيشه؟ مگر اسقف از او نخواسته بود که با خدا باشد و با عدل و انصاف زندگی کند؟ و درها را بهروی گذشته ببندد؛ امّا -خدایا -او این در را نبسته بود. آیا با خدا بودن و عدالت پیشه بودن، راهش این است؟ نه! این نیست. اگر سکوت کند، دوباره بهمسیر گذشته باز می گردد، دوباره دزد می شود! آن هم دزد بزرگ. و حتی قاتل می شود، زیرا سکوت او موجود بینوایی را بهدیار مرگ می فرستد، و تا یایان عمر زنده به گورش می کند؛ زنده به گور در وحشتکدهای که نامش زندان با اعمال شاقه است. برعکس، سکوت را شکستن، و خود را تسلیم کردن، و این مرد مفلوک بیگناه را از چنین سرنوشتی رهاندن، و دوباره با نام اصلی خود بهزندگی ادامه دادن، و ژان والژان شدن، نوعی حیات دوباره است، و برای همیشه از دوزخ ترس و تردید بیرون آمدن. بهظاهر، در چنین پرتگاهی افتادن، در واقع از پرتگاه بیرون آمدن و رها شدن است، و باید چنین کرد؛ اگر به راهی غیر از این می رفت، همهٔ سعی اش در این سالها بی حاصل و باطل می شد، و هرچه کرده و به دست آورده بو د بر باد می رفت؛ و پشیمانی و توبهنیز فایده ای نداشت.

احساس می کرد که اسقف در کنارِ اوست. بعداز مرگ اسقف، او را بیش از پیش در کنار خود احساس می کرد، و با خود می گفت که اگر بهداد این مرد مفلوک، شان ماتیو، نرسم و حقایق راکتمان کنم، قطعاً روح اسقف بهمن خیره خواهد شد و خواهد گفت: «شهردار محترم مونتروی سورمر، از ژان والژان محکوم به اعمال شاقه هزاربار شرور تر است.» دیگران

صورت او را با نقاب شهردار نیکوکار می دیدند، امّا اسقف او را بی نقاب می دید. مردم ظاهر حال او را می دیدند، و اسقف باطن او را می دید. و وجدان او را. پس باید تردید را کنار گذاشت و به آراس رفت، و ژان والژان دروغین را نجات داد، و نقاب از صورت ژان والژان واقعی برداشت، این کار هرچند در دناک بود، امّا بزرگتربن فداکاری بود و مؤثر ترین پیروزی، و آخرین گام برای آزادی و رهایی؛ و لازم بود که این کار بشود. خداوند کار او را تحسین می کرد؛ هرچند که مردم دوباره او را به چشم یک دزد رسوا می نگریستند؛ با خود گفت: پس برویم! حالا که تصمیم این چنین شد، باید رفت و آن مرد را از خطر رهاند!»

و این کلمات را با صدای بلند بر زبان آورد، بی آنکه متوجّه باشد که بلند حرف می زند.

کتابهایش را پس و پیش کرد و با نظم کنار هم چید. همهٔ اسناد و مدارکی را که نشان می داد از یک عدّه از پیشه و رانِ خرده با مطالباتی دارد، در آتش انداخت. نامه ای نوشت و لاک و مُهر کرد، و روی پاکت آن نام و نشانی گیرنده را چنین نوشت: «آقای لافیت، رئیس بانک، کوچهٔ آرتوا ـ پاریس».

از کشوی میز یک کیف بغلی درآورد. در این کیف چندتا اسکناس بود، و ورقهٔ هویّتش، که همان سال با این شناسنامه در انتخابات رأی داده بود.

اگر کسی او را در این لحظات، و به هنگام انجام این کارها می دید، متوجه نمی شد که در اندرون او چه آشوبی برپاست. امّاگاهی لبانش به هم می خورد، گاهی سرش را بلند می کرد و به یک نقطهٔ نامعلوم دیوار چشم می دوخت. گویی در آن نقطه چیزی هست که برای او ناشناخته است، و می خواهد از چند و چونش سر دربیاورد.

بعداز آنکه نامه را بهپایان رساند، کیف بغلی اش را در جیب جای داد،

و باز مدتی در اتاق از این سو به آن سو رفت.

خیالاتش باز در همان مسیر بود، پنداری شرح وظیفهٔ او را در چنین هنگامی، با حروفی از نور و آتش نوشته بودند، و این حروف مرتباً شعله میکشیدند، و با چرخش نگاهِ او پس و پیش میرفتند و بهاو بادآوری میکردند: «برو! بگوکیستی، بگوکه ژان والژانی!»

و درعین حال دو چیز، دو اندیشه، که در این سالها هدف و مقصود او در زندگی بو دند منخست پنهان کردن نام، و دوّم پاک و پاکیزه نگاه داشتنِ نفس خویش ماین بار برخلاف گذشته، به گونهای مشخص از هم فاصله می گرفتند. برای نخستینبار، این دو اندیشه و هدف نهایی از هم جدا می شدند؛ و او درمی یافت که این دو با هم متفاوتند؛ یکی از آن دو، یعنی پنهان کردنِ نام، هرچند در جای خود خوب و لازم بوده، اینک به زشتی می گرایید. امّا اندیشهٔ دوّم، یعنی تزکیهٔ نفس، زیبایی و جلای بیشتری یافته بود. به هر روی، یکی از این دو نفس پرستی بود و دیگری ایثار؛ یکی می گفت که در فکر من باش، و دیگری می گفت که آینده را فراموش مکن؛ یکی ریشه در تاریکی داشت، دیگری در روشنایی.

این دو با هم در پیکار بودند. هرچه او بیشتر در عالم خیال فرو می رفت، این دو عظمت بیشتری می یافتند، و هر یک به کوهی تبدیل می شدند. چنان می نمود که در ضمیر او، که مرز و نهایتی نداشت، در نوعی تاریک و روشنی شگفت آور، یک دیو و یک فرشته به جان هم افتاده بودند و با هم در جنگ و جدال بودند.

وحشت كرده بود، امّا ظاهراً بهنيكي پايبند بود.

احساس می کرد که به یکی دیگر از مراحلِ سرنوشت ساز زندگی خود نزدیک شده است. در مرحلهٔ اوّل، دیدار با اسقف باعث شده بود که در دوران جدیدی از زندگی خود گام بگذارد، و حالا با شان ماتیو، مرحلهٔ دیگری را آغاز می کرد. بعد از آن بحران بزرگ، اینک آزمایشی بزرگ در

برابر او بود.

بار دیگر، تبِ هیجان، که لحظاتی آرامش گذاشته بود، بر جانش نشست. هزارگونه فکر از ذهنش میگذشت. امّا این افکار او را در انجام وظایفش استوارتر میکردند.

یک دَم با خود میگفت که شاید بیش از اندازه به خود سخت میگیرد. شان ماتیو موجود ارزشمندی نیست. وانگهی این مرد دزدی کرده است.

و در پاسخ به خود می گفت: «بر فرض که این بینوا چندتا سیب دزدیده باشد، مجازاتش حدّاکثر یک ماه زندان است. یک ماه زندان کجا و سالهای سال زندان با اعمال شاقه کجا؟ تازه از کجا معلوم که این مرد گناهی کرده باشد؟ کسی چه می داند؟ هنوز که جُرمش ثابت نشده. امّا وقتی که بگویند این مرد ژان والژان است، دیگر مدرک و دلیل لازم نیست، و محکومیتش قطعی است. مگر دادستانهای شاه عادتشان این نیست که بی دلیل و مدرک جُرم بیگناهی را مُحرز می شمارند؟ همین که بگویند شان ماتیو، همان ژان والژان است و زندانی سابقه دار، دیگر به ارائه دلایل و مدارک نیازی نیست.

در این دقایق، فکری به ذهنش رسید که اگر برود و خود را معرفی کند، شاید قضات دادگاه صداقت و فداکاری او را درنظر بگیرند و به پاس خدمات ارزندهٔ او در این هفت سال به ملّت و مملکت، از مجازات معافش کنند.

امّا این فرض زود از نظرش محو شد. به تلخی لبخند زد، و بهیقین با خود گفت که قضات به سبب دزدیدن سکّهٔ چهل «سو»ی بُتی ژِروه، به تکرار جرم متهمش میکنند، و با صراحتی که قانون در این مورد دارد، او را به زندان ابد با اعمال شاقّه محکوم خواهند کرد.

نرم نرم، اینگونه توهمّات را از سر بیرون کرد. از جهان خاکی دل برگرفت و خود را با امید دست یافتن بهروشنایی در جهانِ دیگر تسلّی

داد، و با خودگفت که به هر قیمت باید به وظیفه اش عمل کند. اگر جز این گند، و به راه دیگری برود، بدبخت تر خواهد شد. زیرا هرچند که در این حال در مونتروی سورمر روز به روز به عزّت و احترامش افزوده خواهد شد، امّا نوع دوستی و عزّت و احترام و محبوبیت و پرهیزگاری و پارسایی او از این پس طعم و بوی جنایت و ناجوانمردی خواهد داد؛ و این چیزهای خوب و مقدّس، وقتی که چنین طعم و بوی نفرت انگیزی داشته باشند چه فایده ای خواهند داشت؟ حال آنکه اگر به زندان ابد با کار محکوم می شد، در زندان، با دست و پای در زنجیر و با کلاهک سبز، و با کار و زحمت شبانه روزی، و در زیر ضربات بیرحمانهٔ شلّاق نگه بانان، و جدانی آسوده داشت و می توانست به رحمت و عنایات پروردگار امیدوار باشد.

و عاقبت، با خود گفت: قطعاً حکمتی و ضرورتی بوده است که سرنوشتش بدینگونه باشد؛ و اختیار با او نیست که نظام امور در آسمان نوشته را برهم بزند. به هر صورت، باید یکی از این دو راه را انتخاب کند: زیبایی ظاهر و پلیدی باطن، یا پلیدی ظاهر و زیبایی باطن.

کمکم مغزش از درگیری با افکار و تخیّلات متضاد خسته شد، و بهرغم میل خود، مسیر تفکراتش را تغییر داد و فکرش را متوجّه مسائلی کردکه خوب و بدشان برای او تفاوت نمی کرد.

رگهای شقیقهاش به تندی می زد، و همچنان در اتباق می رفت و می آمد. زنگ نیمه شب را از ساعت کلیسا شنید، و سپس از ساعت بزرگ شهر داری. دوازده ضربهٔ هر دو ساعت را شمرد، و صدای ضربه های هر یک را با دیگری مقایسه کرد و بیخودانه به یاد آورد که چند روز پیش در دکان یک آهن فروش ناقوس که نه ای دیده بود، که این نام را روی آن حک کرده بودند: «آنتوان البّن دورومن ویل آ».

I. Antoine Albin de Romainville

سردش شده بود؛ آتش روشن كرد، به فكر بستن پنجره نيفتاد.

مدّتی بهخود فشار آورد تا به یاد بیاورد که پیش از آنکه ساعتهای کلیسا و شهرداری نیمه شب را اعلام کنند، بهچه چیز فکر میکرده است؛ و سرانجام به یاد آورد و با خود گفت: «به یادم آمد؛ تصمیم گرفته بودم که بروم و بگویم که کیستم.

و سپس ناگهان به فکر فانتین افتاد: «امّا تکلیف این زن بیچاره چه می شود؟»

و با بحران تازهای درگیر شد.

فانتین ناگهان مانند شعاعی از یک روشنایی نامنتظر، در افکار و خیالات او تابید، و همه چیز در اطراف او رنگ تازهای گرفت. با خود گفت: «تا اینجا من فقط به فکر خودم بودم؛ در این فکر بودم که نام خودم را پنهان کنم یا روح و وجدان خودم را نجات بدهم؟ مصلحت در این است که خاموش باشم یا آنکه خود را رسواکنم؟ یک شهردار محترم و درعین حال سرافکنده باشم یا یک زندانی بد نام و در واقع پارسا و مقدّس؟ و جز خودم در فكر هيچ چيز و هيچ كس ديگر نبودم. خدايا اينها همه خودپرستی است! و انواع گوناگونِ خودپرستی! چرا من در فکر دیگران نباشم؟ اولین نشانهٔ پارسایی و تقدّس در فکر دیگران بودن است. حالا ببینیم و بسنجیم که اگر من در این میان نباشم و بروم، و همه فراموشم کنند، بر سر دیگران چه خواهد آمد؟ اگر من بروم و بگویم که چه کسی هستم، شان ماتیو را آزاد میکنند، و یقهٔ مرا می چسبند و می برندم بهزندان. خوب. بعد از آن چه می شود؟ در این شهر چه اتفاقاتی می افتد؟ اینجا یک منطقه است، یک شهر است، و کارخانهای دارد و صنعتی. و کارگرانی و زنان و مردان و پدربزرگها و کودکانی که سعادت و سلامتشان بهمن بستگی دارد. این کارخانه و این صنعت ساخته و پرداختهٔ من است. وسایل خورد و خواب و زندگی مردم این شهر را من فراهم کردهام. هرجا که اجاقی هست و دیگی هست، من هیزم در آن اجاق و در زیر آن دیگ گذاشته ام، و توی آن دیگ گوشت ریخته ام. من در اینجا آسایش به وجود آورده ام، کارها را به جریان انداخته ام، برای این شهر آبرو و اعتبار کسب کرده ام. پیش از من در اینجا هیچ چیز نبود. من وضع این ناحیه را تغییر دادم، به این منطقه حیات و حرکت بخشیدم، کار و کسب و سرمایه در اینجا رونقش را از من دارد. اینجا بدون من یعنی بدون روح. اگر من از اینجا بروم، شهر می میرد. این زن را چه کنم؟ من بی آنکه بخواهم و بدانم، باعث بدبختی او شده ام. و آن بچه چه بلایی به سرش می آید؟ اگر من از اینجا بروم و خودم را تسلیم کنم، بر سرِ این زن چه می آید؟ چه می شود؟ این مادر می میرد، و آن بچه درمانده و بدبخت می شود. امّا اگر من این مادر می میرد، و آن بچه درمانده و بدبخت می شود. امّا اگر من کاری به کار آن دادگاه نداشته باشم؟

نابود می شود. مادران، فرزندان شایسته به جامعه تحویل می دهند، و سرزمینی به وجود می آید ثروتمند و فضایی شریف و نجیب. راستی که چه افکار جنون آمیزی به ذهن من آمده بود. مگر من دیوانه ام که بروم و خودم را تسلیم کنم؟ باید با فکر و حوصله تصمیم گرفت. اصلاً در این کار تباید عجله کرد. بروم و خودم را معرفی کنم که چه بشود؟ که ادا در بیاورم و بههمه بگویم که آدم بزرگوار و شریفی هستم؟ ـ این کار نوعی بازیگری و نمایش است! ـ و در واقع کاری است برای نجات روح و وجدان خودم. و آیا برای نجات یک نفر، و بهتر بگویم یک دزد، باید سراسرِ یک منطقهٔ بزرگ را بهنیستی و نابودی بسپارم؟ بگذارم که یک زن بینوا و معصوم در بیمارستان هلاک شود؟ و دختر مفلوک و کوچولوی او را بیندازند گوشهٔ خیابان؟ مثل یک سگ! آه! که چنین کاری شوم است و نفرت آور! همه چیز را نابود کنم و آتش بزنم بهخاطر یک دزد سیب؟ که بهمر شکل محكوميتش چون و چرا ندارد! و اصلاً اين درد سيب، اين ولگرد نادرست بی همه چیز، مگر چند سال دیگر زنده می ماند؟ من مطمئنم که در یک زاغه، در یک سوراخ زندگی می کرده، و هیچ معلوم نیست که در زندان وضعی بدتر از زندگی عادی خود داشته باشد! آیا باید صدها نفر، هزاران نفر افرادِ نجیب و فعّال، مادران، کودکان، و همهٔ اینها را فدای همچوکسی بكنم؟ أن كوزت كوچولو كه غير از من كسى ندارد، مي ترسم همين حالا در دخمهٔ کثیف این تناردیه ها از سرما کبود شده باشد. و کاملاً بیداست که این تناردیهها چه موجودات رذلی هستند. آیا باید وظایف خود را در برابر این موجودات فقیر فراموش کنم و بروم خودم را بهدام بیندازم؟ آیا باید با این کار احمقانه همه چیز را به آتش بکشم؟ حالا بیاییم و جنبه های بدِ قضیه را مرور كنيم. فرض كنيم كه من به آن دادگاه نروم و آن دزدِ سيب را نجات ندهم، و روزی روزگای عذاب وجدان سراغ من بیاید و دست از سرم برندارد. این عداب، هرقدر سخت باشد، در هر صورت منحصر است بهخود من، و تنها روح و وجدان من است که باید عذاب بکشد. و آلوده شود. و پارسایی و تقوای واقعی در همینجاست؛ در تحمل چنین عذابی! از جا برخاست، و باز بهقدم زدن در اتاق مشغول شد. اینبار خاطری آسوده داشت.

الماس را جز در قعر زمین نمی توان یافت، و حقایق را جز در اعماقِ اندیشه. می پنداشت که سرانجام بعداز مدّتها کند و کاو و فرو رفتن در اعماق، و کورکورانه در آن تاریکی ژرف به هر سو روی آوردن، الماس حقیقت را به دست آورده است. و حالا به این الماس می نگریست و با خود می گفت: «راه حل را پیدا کرده ام. پس بگذارم که همه چیز سیر طبیعی خود را طی کند. و دیگر جای تردید نیست که صلاح در همین است. و این کار به نفع مردم است و نه به نفع من. آن دزد سیب را من نمی شناسم، نمی دانم کیست. حالا که می گویند ژان والژان است، بگذاریم که ژان والژان باشد ایس به من ربط ندارد! وقتی که بخت و اقبال به کسی پشت کُند، کاری نمی شود کرد. ضربهٔ شوم تقدیر فرود می آید، و وای به حال سری که باید نمی شود کرد. ضربهٔ شوم تقدیر فرود می آید، و وای به حال سری که باید زیر این ضربه از گردن جدا شود!»

به آینه ای که روی پیش بخاری بود، نگاه کرد و گفت: «چه خوب شدا تصمیم درست همین است. نباید بیش از این فکر خودم را پریشان کنم.» و چند قدمی برداشت، مکث کرد. و با خود گفت: «همه چیز تمام شد. تردید نباید کرد. امّا هنوز رشته هایی هست که مرا با ژان والژان پیوند می دهد. باید همهٔ آنها را نابود کنم. در این اتاق چیزهایی هست که مرا با گذشته ربط می دهد و احتمال دارد که روزی با زبان بی زبانی بر ضد من گواهی بدهند و مرا متهم کنند. باید همهٔ این چیزها را در آتش بریزم.

در جیب خود دست برد و کیف بغلی اش را درآورد و کلید کوچکی از آن بیرون کشید و کلید را در سوراخی روی دیوار، که در میان تیره ترین رنگهای کاغذ دیواری جای داشت و به زحمت دیده می شد، فرو برد. با

چرخش کلید، در این گنجه مخفی، که بین سه کنج دیوار و پیش بخاری بود، گشوده شد. در این گنجهٔ مخفی چیزی نبود جز چند تکه لباس کهنه، نیم تنهای از کرباس، شلواری پاره، یک ساک سربازی و یک چوبدستی گره دار دو سر فلز، که ژان والژان را عدّه ای با این لباسها و وسایل در دینی، در اکتبر ۱۸۱۵ دیده بو دند؛ و شاید بعضی از آنها می توانستند با دیدن این چیزها، او را در آن هنگام به یاد بیاورند.

ژان والؤان این چیزها را نگاه داشته بود. دو شمعدان نقره را هم نگاه داشته بود تا در هر موقع بتواند خاطرهٔ آن ایام را به یاد بیاورد، و دوران فقر و گرفتاری را فراموش نکند. امّا آن لباسها و وسایل را در این گنجه پنهان کرده بود، و دو شمعدان نقره را، آشکارا روی پیش بخاری گذاشته بود.

و در این لحظه، به دَرِ اتاق بیمناک نگاهی کرد. با آنکه در را از داخل قفل کرده بود، گویی واهمه داشت که ناگهان در باز شود و کسی بیاید و او را در آن حال ببیند. امّا وقتی که از بسته بودن در اطمینان یافت، همهٔ آن لباسها و وسایل را، که سالها حفظشان کرده بود، بغل کرد و یکجا در آتش انداخت.

و دَرِ گنجه را با احتیاط ـ با احتیاطی که دیگر موردی نداشت ـ بست و یک صندلی راحتی بزرگ را جلوی دَرِ مخفی آن گذاشت. که این احتیاط نیز، با توجّه به خالی بودن گنجه، مفهومی نداشت.

و آتش زبانه کشید. و شعله ور شد، و پرتو سرخ رنگ و لرزانی از میان پنجرهٔ گشوده، روی دیوار روبه روی ساختمان افتاد. چوبدستی گرهدار، ترق تروق، در آتش می سوخت و جرقه ها به هر سو پخش می شدند.

کولهپشتی سربازی ذرّه ذرّه در آتش سوخت و خاکستر شد، و در میان خاکسترها، چیزی برق میزد، که همان سکّهٔ نقرهٔ چهل «سو»ی آن جوانک ساووایی بود.

ژانوالژان به آتش نگاه می کرد، دراتاق قدم می زد، ومی رفت ومی آمد.

ناگهان چشمش به دو شمعدان نقره افتاد، که برق شعله های آتش در آنها منعکس شده بود. با خودگفت: «ژان والژان، تمام و کمال، در این دو شمعدان نقره است. آنها بهتر از هر چیز دیگر به وجود ژان والژان گواهی می دهند. باید آنها را هم ازبین ببرم.

دو شمعدان را برداشت.

شملههای آتش آنقدر تیز بود که می توانست این دو شمعدان نقره را تغییر شکل بدهد و به صورت شمش در آورد، تا دیگر شناسایی آنها ممکن نباشد. به آتش نزدیک شد، خود را گرم کرد، آرام تر شده بود. با خود گفت: چه گرمای خوبی!

آتش را با یکی از شمعدانها بههم زد.

دیگر چیزی نمانده بود که هر دو را در آتش اندازد.

امًا ناگهان ندایی از اعماق جان خود شنید، که او را به نام صدا می زد: «ژان والؤان!»

موهایش راست ایستاد. احساس کرد که صدای هولناکی میشنود.

صدا در گوش او میگفت: «جرا معطلی؟ کار را تمام کن! کاری را که شروع کرده ای تمام کن! این دو شمعدان را در آتش بینداز! این یادگارها را نابود کن! اسقف را فراموش کن! همه چیز را فراموش کن! شان ماتیو را به آغوش مرگ بینداز! بهترین کار همین است! بعد از تمام این کارها بهخودت آفرین بگو! با این ترتیب، دیگر همهٔ کارها آنطور که میخواهی پیش می رود. شان ماتیو، پیرمردی است فلک زده و گیج و ابله. اصلا نمی داند که از او چه می خواهند و به او چه می گویند. شاید گناهی نکرده باشد، شاید معصوم و مظلوم باشد. نام تو تنها علّت بدبختی و گرفتاری اوست. نام تو مثل یک جنایت روی او سایه انداخته، و چقدر خوب و لذّت بخش است که او را به جای تو محاکمه کنند، به جای تو محکومش کنند. آنوقت، فدای تو می شود، و تو با عزّت و احترام زندگی می کنی.

بله، اینطور خیلی بهتر است. تو همچنان شهردار باش و عمری را با احترام و افتخار بگذران، شهر را پُر از ثروت و رفاه کن، دست فقیران را بگیر، یار و یاور یتیمان باش، پارسا و پرهیزکار باش و خوشبخت و محبوب مردم. و در آن ساعات که تو در نور و سرور زندگی میکنی، یک نفر در زندان، نیم تنهٔ قرمز ترا پوشیده است، و نام ترا با سرافکندگی با خود دارد، و گند زنجیر ترا به دست و پا خواهد بست. آری! چه خوب است، از این بهتر نمی شود، ای موجود ناچیز بینوا!»

پیشانی او غرقِ عرق شد. با بیم و هراس به شمعدانها چشم دوخت. و هنوز آن ندای درونی خاموش نشده بود، و همچنان او را ملامت می کرد: «ژان والژان! اگر شان ماتیو را فدای خود کنی و همچنان شهردار باشی و با عزّت و احترام زندگی کنی، بانگ تأیید و تحسین را در اطراف خود می شنوی، و همه با صدای بلند در حقّ تو دعا می کنند. امّا در این میان صدایی هم هست که هیچکس آن را نمی شنود، و آن نالهای است از درون تاریکی که به تو نفرین می کند. بسیار خوب! ای مرد رسوای بی حیثیت! گوش کن که چه می گویم! بانگ بلند تأیید و تحسین را تنها تو می شنوی، گوش کن که چه می گویم! بانگ بلند تأیید و تحسین را تنها تو می شنوی، امّا این ناله و نفرین، تا آسمانها فرا می رود و به گوش خداوند می رسد.»

این آواکه در ابتدا بسیار ضعیف بود و از تاریکترین نقطهٔ ضمیر او برمیخاست، درجه به درجه بلندتر می شد، و او آن را به وضوح می شنید و احساس می کرد که آوای درونی او، به بیرون راه یافته و رو در رو با او سخن می گوید. او آخرین کلمات را چنان آشکارا شنیده بود که دور و بر خود را با وحشت نگریست و نگران و پریشان گفت: «کیست؟ چه کسی در این اتاق است؟»

و سپس خندید. خندهاش ابلهانه بود. با خود گفت: «چه احمقی شدهام. ممکن نیست که یک نفر غیر از من در این اتاق باشد.» امّا کسی آنجا بود؛ کسی که او را با چشم نمی توان دید.

آن دو شمعدان را روی پیش بخاری گذاشت.

آنگاه قدم زدن یکنواخت و نحوست بار خود را از سرگرفت. و همین سر و صداها، مردی راکه در طبقهٔ زیرین خفته بود، از خواب پراند، و او را به عالَم تفکر و حدسیات برد.

این قدم زدن یکنواخت، ژان والژان را آرام میکرد، و درصین حال پریشان میساخت. شاید چنین باشد که آدمی در لحظات بحرانی، که قرار و آرامش را از دست میدهد، به این سو و آن سو می رود تا با هرچیز که به آن برمی خورد و می بیند شور و مشورتی بکند و چیزی بیاموزد. ژان والژان نیز بعداز مدتی قدم زدن، بسیاری از قضایا را به فراموشی سپرده بود.

و باز بر سر دو راهی مانده بود، و پا پس میکشید؛ و هیچکدام از آن دو کار، یعنی رفتن و بهخواری تسلیم شدن یا نرفتن و سرفراز زیستن، او را جذب نمی کردند. هر دو در نظرش به یک نسبت شوم و نادرست جلوه می کردند. و راستی چه تصادف عجیبی بود که شان ماتیو را به جای او گرفته بودند؛ و معلوم نبود که دست سرنوشت با این اتفاق خواسته بود او را در پرتگاه اندازد یا وضع و موقع او را محکمتر سازد.

یک بار دیگر دقیق تر به آینده نظری انداخت. خدایا! چه باید کرد؟ آیا مصلحت در تسلیم شدن و نقاب از چهره برداشتن بود؟ نومیدانه در این فکر بود که اگر تسلیم شود چه چیزهایی را از دست خواهد داد. روشن بود که در این صورت چارهای نداشت جز آنکه از همه چیز دست بکشد و با وضع و موقعی چنین خوب و برازنده و پاک و پاکیزه و تابناک خداحافظی کند، محبوبیت و آزادی و افتخار را بدرود گوید! دیگر نخواهد توانست اوقات فراغتش را با راهپیمایی در کشتزارهای اطراف بگذراند، و به نغمهٔ پرندگان در فصل بهار گوش بدهد، دیگر نخواهد توانست کودکان را دور خود جمع کند و به آنها صدقه بدهد. دیگر نخواهد

توانست حقشناسی و سیاسگزاری را در نگاه بچهها بیند. ناچار خواهد شد این خانه را، که خود او ساخته بود، و این اتاق کوچک را که با آن انس گرفته بود، و در این ساعت همه چیزش بهنظر او زیبا و دلیسند می آمد، ترک گوید. دیگر نخواهد توانست کتابهایش را مطالعه کند. نخواهد توانست یشت این میز سفید و کوچک در اتاق خود بنشیند و هرچه دلش می خواست بنویسد. دیگر آن زن مهربان، که سرایدار خانهٔ اوست، هر روز صبح فنجان قهوهٔ او را بهاتاقش نمی آورد. آنوقت بهجای همهٔ این چیزها باید با زندگی در زندان بسازد، با نیمتنهٔ قرمز و غل و زنجیر، خستگی و سیاه چال، تختخواب چوبین و شلاق نگهبانان، و شب و روز سر کردن با وحشت! آن هم در این سنّ و سال ... که در جوانی تحمل این چیزها اسانتر بود. در این سن دشوارتر است تحمّل توهین و تحقیر، تن دادن بهبازبینی و بازرسی نگهبانان، چوب خوردن از دست زندانبانان، راه رفتن با پای بی جوراب و با کفشهای پاشنه آهنین ... و راستی چه هراس آور است که هر صبح و شب ناچار باشد باهای زنجیر شده را به مأموران كشيك نشان بدهد، تا از بسته بودن سر حلقهها مطمئن شوند. و چه هراس آور است تحمّل کنجکاویهای زهر آلود آشنا و بیگانه، که او را به همدیگر نشان می دهند و می گویند: «آن مردک ژان والژان است، همان ژان والؤان معروف، که روزی شهردار مونتروی سورمو بود»، و چه هراس آور است هر شامگاه خسته و عرق ریزان، با کلاهک سبز تا روی چشمها، دو بهدو، از زیر شلاقهای نگهبانان، بالا رفتن از بلکان متحرک زندان. و راستی که چه هراس آور است! و چه سرنوشت درد آلودی! سرنوشت هم مى تواند مانند انسان شرور و بست فطرت باشد، و در عين حال پليد و ديوصفت.

و هرچه با خود میگفت، و با رؤیاها و افکار خود مشغول می شد و به اعماق فرو می رفت، باز به جایی نمی رسید و سرگشته می ماند. بر سَـرِ دوراهی بود: در بهشت باقی ماندن امّا دیوسیرت، یا بهدوزخ رفتن امّا فرشته صفت؟

خدایا! خدای بزرگ! بگو که از کدام راه باید رفت!

افکار عذاب آور، که دقایقی پیش رهایش کرده بودند، دوباره به سوی او هجوم آوردند. افکار و تصورات او بار دیگر درهم ریختند و نومیدانه به بهت و حیرت پناه بردند. نام رُومَنویل اییوقفه، با دو بیت از یک ترانه به ذهن او باز می آمد. می پنداشت که رُومَنویل بیشهٔ کو چکی است نزدیک پاریس، که دلدادگان در آغاز بهار برای چیدن گل یاس به آنجا می روند.

نه تنها در باطن، که در ظاهر نیز پریشان بود؛ مثل کودکی بود که در خانه تنهایش گذاشته باشند. بی تاب به این سو و آن سو می رفت.

گاهی سعی می کرد بر خستگی غلبه کند تا بتواند عقل و هوش خود را به کمک بطلبد. می خواست بار دیگر دنبالهٔ افکار و تصور ات خود را بگیرد بلکه از درماندگی خلاص شود. مگدام از خود می پرسید که آیا باید برود و تسلیم شود یا خاموش بماند؟ هرچه فکر می کرد به جایی نمی رسید. همه چیز در جلو چشم او درمیان دود و مِه ابهام فرو رفته بود. همهٔ دلایلی که برای انتخاب یکی از این دو راه به نظر او رسیده بودند سست و لرزان می نمودند. این نکته را دریافته بود که با انتخاب هر راهی، چیزهایی را از دست خواهد داد؛ که برای رفتن به گور، از هر طرف که باشد، از راست یا چین، ناگزیر باید به عذابِ احتضار تسلیم شد. و او از هر راهی که می رفت چیزی را به خاک می سپرد؛ از یک راه، خوشبختی را از دست می داد؛ از چیزی را به خاک می سپرد؛ از یک راه، خوشبختی را از دست می داد؛ از

بی تصمیم مانده بود و سرگشته. هنوز در آغاز راه بود و قدمی برنداشته بود.

روح و فكر او با عذاب دست به گريبان بودند. هزار و هشتصد سال

<sup>1.</sup> Romainville

پیش از او نیز کسی که سراپا رمنز و راز بود ، و همهٔ پارساییها و همهٔ رنجهای بشری در وجود او خلاصه می شد، در آن هنگام که درختان زیتون در بادِ رَمندهٔ جاودانگی پیچ و تاب می خوردند، جام هراس انگیز سرنوشت را، که از تیرگی و تاریکی لبالب بود، در اعماق ستارگان آسمان می دید، و تا مدّتهای طولانی آن را با دست پس می زد.

## رنج آدمی در خواب به چه صورتی درمی آید؟

زنگ ساعت سه بعداز نیمه شب بهصدا درآمد، و او پس از پنج ساعت سرگشتگی و تفکّر و از اینسو به آنسو رفتنِ تقریباً بی وقفه، روی صندلی افتاد.

به خواب رفت، و رؤبایی به سراغش آمد.

این رؤیا مانند بیشتر رؤیاهایی که در عالم خواب به سراغ آدمی می آید، با وضع و حال او ربطی نداشت، جز آنکه شوم بود و گزنده، و بر او اثر گذاشت. این کابوس چنان بر او اثر کرده بود که بعدها جزئیاتش را نوشت؛ و این نوشته جزو اوراقی بود که از او به جای ماند. به گمان ما باید متن این نوشته را در اینجا آورد، که اگر این رؤیا ناگفته بماند، داستان آن شب ناقص خواهد بود. و این رؤیا ماجرای غمانگیز روحی است معذّب و بیمار.

روی پاکت کاغذی که شرح این رؤیا را برآن نوشته، این جمله دیده می شود:

«خوابي كه آن شب ديدم.»

و در آن کاغذ رؤبای آن شب را چنین شرح داده است:

در میان دشت و صحرایی بودم که سر و ته نداشت و غمانگیز بود و بی آب و علف؛ نه روز بود نه شب. با بسرادرم در آن صحرا می رفتم؛

برادری که در زمان بچگی داشتم و بعدها او را ندیدم، و تقریباً هیچ چیز از او به خاطر نمی آورم.

من و او با هم حرف می زدیم. رهگذران می آمدند و می رفتند. من و برادرم دربارهٔ زنی حرف می زدیم که سابقاً همسایهٔ ما بود و تا وقتی که در آن کوچه منزل داشت، پنجرهٔ اتاقش همیشه باز بود، و ما او را همیشه در حال کار و زحمت می دیدیم و احساس می کردیم که سردمان شده؛ شاید بر اثر پنجرهٔ همیشه باز همسایه!

در آن دشت و صحرا حتّی یک درخت نبود.

سواری را دیدیم که به تاخت آمد و از کنار ماگذشت؛ سراپا برهنه بود، به رنگ خاک. این مرد به رنگ خاک. این مرد مسرش مو نداشت؛ کاسهٔ سرش دیده می شد که رگهای زیادی داشت. چویی به دست گرفته بود که همچون ساقهٔ مُو نرم بود و همچون میلهٔ آهن سنگین. این سوار عجیب از کنار ماگذشت و با ما حرف نزد.

برادرم گفت که بهتر است از طرف دیگر برویم.

و رفتیم به راهی که در گودی بود، و حتّی یک بوتهٔ خار در اطرافش نبود، و همه چیز به رنگ خاک بود، حتّی آسمان هم خاکی رنگ بود. چند قدم که در آن راه رفتیم، هرچه می پرسیدم بسرادرم به من جسواب نمی داد. یک وقت متوجه شدم که او دیگر با من نیست.

و آن قدر رفتم و رفتم تا به ده کده ای رسیدم که زادگاهم بود. در این فکر بودم که آنجا باید رُومنویل باشد.

و چرا دُومن ویل؟ ۱

۱. ژان والژان از خود میپرسد: «جرا رُومنویل؟» ـ امّا در واقع، ایـن مـطلب در زنـدگی خود ویکتور هوگو ریشههایی دارد، و رؤیای ژان والژان و بسیاری از رؤیاهای دیگـر در این رُمان، با وقایع زندگی ویکتور هوگو به همدیگر گره خورده است. ظاهراً «رُومنویل»

به اولین کوچه ای که قدم گذاشتم، هیچکس را ندیدم؛ به کوچهٔ دوّم رفتم، مردی را دیدم که به دیواری، که حایلِ بین دو کوچه بود، تکیه داده بود. رفتم و از او پرسیدم: اینجا کجاست؟ من به کجا آمده ام؟ آن مرد جواب نداد. دَرِ خانه ای باز بود، وارد خانه شدم.

در اتاق اول هیچکس نبود. به اتاق دوم رفتم، مردی را دیدم و از او پرسیدم: این خانه مال کیست؟ جوابم را نداد. باغی در کنارِ خانه بود. به باغ رفتم؛ در باغ نیزکسی نبود. امّا در پشت در ختی یک نفر را پیدا کردم و از او پرسیدم که این باغ مال کیست؟ اینجا کجاست؟ ـ و آن مرد جوابم را نداد.

در آن دهکده سرگردان شدم، و به هر سو می رفتم؛ دهکده نبود، بزرگ بود، برای خودش شهر بود. در کوچه و خیابان هیچکس نبود؛ همهٔ در ها باز بودند، موجود زنده ای در شهر دیده نمی شد، کسی در خانه ها نبود، کسی در باغهای این شهر نبود؛ امّا پشتِ هر دیدوار، در پشتِ هر درخت، و در پشتِ هر در، مردی تنها ایستاده بود که حرف

تجدید خاطرهٔ کلماتی است که در روی یک ناقوس بداین شکل حک شده بود: «آنتون آلبّن رُوم مّنویل». و امّا در ذهن ویکتور هوگو ترکیبی است از چند نام، او از جنگلِ البّن رُوم نویل» نزدیک پاریس نام میبرد که «دلدادگان در آن گلِ یاس می چینند»، و در شهری به نام «بُتون ویل» پدر مؤلف، رُنرال هوگو در سالهای ۱۸۱۴ و ۱۸۱۵ با دشمن می جنگید، و در سال ۱۸۲۵ پدرش خانه و مزرعه ای در «رُومورانتّن» Romorantin خرید، که ویکتور هوگو از آنجا خاطراتی داشت. و اینگونه نامها در «روم مَن ویل» یا همدیگر جفت شده اند و مدّنی در کنار او راه می رود و سپس ناپدید می شود، که اشاره ای دارد به برادر خود مؤلف، مدّتی در کنار او راه می رود و سپس ناپدید می شود، که اشاره ای دارد به برادر خود مؤلف، به نام اورژن، که دیوانه شد و در تیمارستان درگذشت. در اینجا نیز زان والژان و شان ماتیو در واقع چون دو برادرند و دشمن همدیگر؛ چون هر یک با بدبخت کردنِ دیگری به خوشبختی می رسند. و یکتور هوگو نیز با برادرش اوژن، به هنگام عروسی با آدِل، درگیریهایی داشتند؛ و آورژن که ناگهان دچار جنون شده بود، در روز عروسی به او دشنام درگیریهایی داشتند؛ و آورژن که ناگهان دچار جنون شده بود، در روز عروسی به او دشنام درگیریهایی داشتند؛ و آورژن که ناگهان دچار جنون شده بود، در روز عروسی به او دشنام درگیریهایی داشتند؛

نمی زد؛ و در هیچ کجا دو نفر با هم نبودند، دو نفر نبودند که نزدیک هم ایستاده باشند.

و این مردان تک و تنها با نگاه مرا دنبال میکردند.

دیری نگذشت که در این حال روی گرداندم و جمعی را دیدم که به دنبال من می آیند، و همه را شناختم. همان مردانی بودند که در شهر، آنها را تک و تنها دیده بودم. قیافه های عجیبی داشتند. تندتر از من قدم برمی داشتند و بی سر و صدا می آمدند؛ تا یک وقت دیدم که به من رسیدند و دور و برم را گرفتند. صور تشان خاکی رنگ بود.

یکی از آنها پیش آمد، او را شناختم؛ اولین کسی بود که در شهر دیده بودمش. به من گفت: کجا می روید؟ مگر نمی دانید که مُرده اید و خبر ندارید!

می خواستم چیزی بگویم. که دیدم هیچکس در اطراف من نیست.

وقتی که از خواب بیدار شد، بدنش یخ کرده بود. باد سردِ سحرگاهی پنجره راکه بازمانده بود تکان می داد. آتش در بخاری خاموش شده بود، و شمع تقریباً تا ته سوخته بود. هنوز هوا روشن نشده بود.

از جا بلند شد، نزدیک پنجره رفت؛ در آسمان ستارهای به چشم نمی آمد.

از پنجره به حیاط خانه و کوچه نظری انداخت. صدایی خشک و خشن به گوشش رسید. چشم به کوچه دوخت تا بداند که این صدا از کجاست.

در آن پایین، در زیر پنجره، فروغ قرمزرنگ دو فانوس را دید که مانند دو ستاره می درخشیدند، و نورِ قرمزفامشان در تاریکی دراز و باریک می شد و چون هنوز از تاریکی رؤیا کاملاً بیرون نیامده بود، با خود می اندیشید که چرا ستاره ها از آسمان به زمین آمده اند؟

امًا کم کم از رؤیای پریشان خود بیرون آمد. سر و صداهای دیگری شنید و بیدارتر شد. بیشتر دقت کرد و دریافت که آن دو ستاره، دو فانوس روشن درشکه اند، و در روشنایی فانوسها شکل یک درشکه را تشخیص داد که تک اسبه بود و دو چرخ، و اسب سفیدی به آن بسته بودند.

و صدایی که پیش از آن شنیده بود، صدای شمهای اسب بود روی سنگفرشهای کوچه.

آقای مادلن هنوزگیج بود و از خود میپرسید که این درشکه چرا وقت سحر به اینجا آمده است؟

و در آن دم کسی آهسته به در اتاق او کوبید، مادلن ترسان و لرزان پرسید: «کیست؟»

و صدایی شنید، که میگفت: «من هستم آقای شهردار.»

و او صدای پیرزن سرایدار را شناخت و گفت: «با من چه کار دارید؟»

- آقای شهردار! ساعت پنج است.

\_باشد! ساعت پنج باشد.

درشکه را آوردهاند.

کدام درشکه را؟

درشکهٔ تک اسبه را.

\_تک اسبه؟

ــمگر آقای شهردار نگفته بودند که یک درشکهٔ تک اسبه ساعت پنج صبح به اینجا بیاید؟

ــنه.

درشکه چی این طور میگوید. درشکه چی میگوید که با شما کار دارد؟

ـدرشکهچی؟

ـ بله، استاد إسكُوفلر.

استاد اِسکُوفلر آمده بود. و این نام ناگهان مثل صاعقه در جان او نشست و او را از جا پراند. لحظهای ساکت ماند و گفت: «حالا یادم آمد. به استاد اسکوفلر گفته بودم که با در شکه بیاید.»

پیرزن سرایدار پشت در بود. امّا اگر در باز بود و آقای شهردار را می دید، وحشت می کرد. مادلن مدّتی ساکت ماند و با حیرت به آخرین سوسوی شمع چشم دوخت و شعلهٔ لرزان آن را با انگشتهایش لمس کرد. پیرزن سرایدار که از سکوت او تعجب کرده بود، به خود جرأت داد و گفت: «آقای شهردار! به استاد اِسکوفلِر چه بگویم؟»

بگوييد، السّاعه مي آيم.

## چوب لای چرخ

نامهها و بستههای پستی را از مونتروی سورمر تا آراس، هنوز مانند دوران امپراتوری، با دلیجانهای کوچک تکاسبه حمل میکردند. اتاقک این دلیجانهای کموچک به فنرهای متحرّکی مُتّکی بود، و داخل آن پوششی داشت از چرم حنایی رنگ، و تنها دو جا برای نشستن داشت؛ یکی برای چاپارا، دیگری برای مسافر. چرخها به سپرهای محافظی مجهز بودند که دلیجان را در برابر تصادم با دیگر وسایل نقلیه محافظت میکرد، و هنوز این سپرهای محافظ را روی چرخ کالسکهها و ازابهها در جادههای آلمان می توان دید. صندوقی که نامهها و بستههای پستی را در آن جای می دادند مستطیل شکل بود که آن را به پشت دلیجان می بستند. این صندوق سیاه رنگ بود، و دلیجان زرد رنگ.

این دلیجانها که امروز نظایرشان را در جایی نمی شود دید، تمی دانم چرا آنقدر بدقواره بودند و کج و معوج؟ هر وقت از جادهای عبور مسی کردند، از دور بسه موریانه هایی شباهت داشتند که روی زمین می خزیدند و جلو می رفتند، و بالاتنهٔ کوچک، پایین تنهٔ بزرگ را به دنبال می کشید. با این وصف، دلیجانهای پستی با سرعت زیاد راه می پیمودند. دلیجان پستی از آراس معمولاً یک ساعت بعد از نیمه شب، به راه

١. چاپار: ييک، نامهبر.

می افتاد، و کمی پیش از ساعت پنج صبح به مونتروی سور مر می رسید.

آن شب یک دلیجان پستی که از طریق اِدَن ا به مونتروی سورمر می آمد، نزدیک صبح در موقع ورود به شهر، در سَر یک پیچ به یک در شکهٔ تک اسبه، که تنها یک سرنشین داشت، تصادف مختصری کرد و یک چرخ در شکه از این برخورد صدمهٔ زبادی دید. چاپار پست هرچه فریاد زد تا تنها مرنشین در شکه را از این ماجرا خبردار کند فایده نداشت؛ و آن مرد همچنان به سرعت پیش می تاخت. چاپار به دوستانش گفته بود که آن شخص به قدری عجله داشت که متوجه هیچ چیز نبود.

آن مردکه با درشکهٔ تک اسبه، این چنین به سرعت می رفت، همان کسی بود که در فصل پیش او را گرفتار عذاب و تشنّج دیده بودیم؛ و به یقین مستحق دلسوزی بود.

به کجا می رفت؟ خود نیز به درستی نمی دانست. چرا این قدر عجله داشت؟ نمی دانست. و حتّی هنوز نمی دانست مقصدش کجاست. ظاهراً به آراس می رفت. امّا احتمال داشت که از جای دیگری سر دربیاورد. و گاه به آراس فکر می کرد و بدنش به لرزه می افتاد. و چنان در تاریکی فرو می رفت که می خواست خود را به گودال عمیقی بیندازد. چیزی او را به آن سو می راند، چیزی او را به آن سو می کشاند، و راستی چه بر او می گذشت؟ کسی خبر نداشت. امّا فهم آن دشوار نبود؛ زیرا هر کس دست کم یک بار در عمر خود وارد این گودال ظلمانی ناشناخته می شود. و هنوز مسأله اش را حل نکرده بود، تصمیم نگرفته بود، با خود قراری

نگذاشته بود، و ضمیر او حُکم نهایی را صادر نکرده بود. و او در همانجا

پس جرا به آراس می رفت؟

بود که در ابتدای کار بود.

آنچه راکه بعداز کرایه کردن و حتّی خریدن درشکهٔ اِسکوفلر، با خود

گفته بود، در ذهن تکرار میکرد؛ به هر حال، بهتر آن است که برود و ناظر وقایع باشد و دربارهٔ خود داوری کند، که جز با مشاهده و تفکّر نمی توان به نتیجهٔ مطلوب رسید. زیرا آدمی از دور کاهی را کوهی می کند، و شاید وقستی کسه شان ماتیو را از نزدیک ببیند و بفهمد که چه آدم رذل و بی سروپایی است، از عذاب وجدان آسوده شود، و رضایت بدهد که او را به زندان ببرند، و هر بلایی که می خواهند سر او بیاورند! اما احتمال داشت که بازرس ژاور، و همچنین بروه، و شنیلدیو، و کوشپای، زندانیان قدیمی، در آنجا باشند و او را در دادگاه ببینند، که برای او خطری نداشت. زیرا آن زندانیان قدیمی قطعاً او را با این شکل و قیافه و با این سر و وضع عالی نخواهند شناخت. بازرس ژاور نیز، با وجود شان ماتیو چنان گمراه شده، نخواهند شناخت. بازرس ژاور نیز، با وجود شان ماتیو چنان گمراه شده، که به او شک نخواهد برد. که همهٔ حدس و گمانها بر ضدِّ شان ماتیو است. و حدس و گمانها بر ضدِّ شان ماتیو است.

و جمعاً به این نتیجه رسیده بود که احتمال دارد در این سفر لحظات شومی درپیش داشته باشد، امّا این لحظات را با خاطری آسوده پشت سر خواهد گذاشت؛ که به هر روی زمام سرنوشت، خوب یابد، به دست اوست. و اوست که تصمیم میگیرد، و جز او در این میان کسی صاحب اختیار نیست.

و با سماجت، این افکار را در ذهن خود پرورش می داد.

امًا ناگفته نبایدگذاشت که گاهی پشیمان می شد و با خود می گفت که ای کاش به چنین سفری نیامده بود. با این وصف، گویی اختیار با او نبود، و همچنان به سوی آراس می رفت.

هرچه درشکهٔ تک اسبه بهسوی آراس پیش میرفت، بیشتر احساس میکرد که تردید در وجودش جان میگیرد.

وقتی آفتاب درآمد، بهدشت و صحرا رسیده بود. شهر مونتروی

سورمر با فاصلهٔ زیادی پُشتِ سر او بود. به افق نگاه می کرد که به سپیدی می گرایید. به چهرهٔ یک سپیده دم زمستانی نگاه می کرد، و شاید با آن حـواس پریشان چیزی نمی دید. صبحدم نیز مانندِ غروب، اشباحِ وهم انگیز خودش را دارد، و او آنها را نمی دید. امّا بی آنکه بخواهد و بفهمد، صبحدم با اشباحِ تیره و پُرابهام درختان و تپهها، نمی دانم چگونه، در روح و فکر و جسم او نفوذ می کرد و بر درد و اندوه او می افزود.

و هر بارکه از کنارِ خانه های پرت و تک افتاده میگذشت، با خود میگفت: «ساکنان این خانه ها هنوز باید در خواب باشند.»

یورتمه رفتن اسب، به هم ساییدن یراقها، چرخش چرخها روی سنگفرش جاده، سر و صدایی یکنواخت و خوش آمدنی داشتند. و همهٔ این چیزها وقتی که آدمی شاد باشد لذت بخش است، و هنگامی که غمگین باشد شوم و محنت افزاست.

وقتی که به اِدَن رسید، آفتاب همه جا را گرفته بود. جلو مسافرخانه ای توقف کرد تا اسب سفید نفسی تازه کند و کاه و جُوی بخورد.

اسب سفید همانگونه که اِسکُوفلِرگفته بود، از نژاد اسبهای ریزه اندامِ منطقه بولُونی بود. سر و شکم او زیادی بزرگ بود و کمر و شانهاش زیادی کوچک؛ امّا سینهاش فراخ بود و کفلهایش پهن. ساقهای جلوی او باریک، و ساقهای عقبیاش محکم و استوار بود. این تیره از اسبها زشت و بدقوارهاند، امّا تنومند و تندرست. این اسب کوچک و بادپا، پنج فرسخ را در دو ساعت آمده بود. و یک قطره عرق بر پشتش ننشسته بود.

آقای مادلن از درشکه پایین نیامد. جوانک سُتوربان برای اسب کاه و جو آورد، و در آن حال نگاهی به چرخ طرف چپ انداخت، و از آقای مادلن پرسید: «با این وضع، می خواهید به جای دوری بروید؟»

و او بى آنكه از رؤبا و افكارش بيرون آيد، جواب داد: «چرا اين سؤال را مى كنيد؟ مگر چه شده؟»

جوانک دوباره گفت: «تا اینجا چند فرسخ آمدهاید؟»

\_از پنج فرسخی به اینجا آمده ام.

101-

\_چرا میگویید: آه!

جوانک دوباره خم شد، به چرخ طرف چپ به دقت نگاه کرد و گفت:

\_ آقا! عجيب است كه با اين چرخ معيوب پنج فرسخ راه آمده ايد. امّا

مطمئناً از این جا به بعد یک ربع فرسخ هم نمی شود با این چرخ رفت.

آقای مادلن از درشکه پایین جست و گفت: «دوست من! چی شده؟»

می گویم که معجزه شده است که شما تما اینجا صحیح و سالم آمده اید. حتماً دربین راه در شکه در یک گودال افتاده. آقا! اینجا را نگاه کنید.

جرخ لطمهٔ زیادی دیده بود. همان برخورد مختصر با دلیجانِ پُست، پَرَهٔ چرخ را شکسته و میلهٔ آن را از محور جداکرده بود.

مادلن از جوانک برسید: «در اینجا تعمیرکار درشکه ندارید؟»

\_البته كه تعميركار داريم.

ـ لطفاً برويد تعميركار را بياوريد اينجا.

السّاعه میروم و او را می آورم. دکان استاد بورگایار ا در چند قدمی اینجاست.

استاد بورگایار در دکان خود بود. جوانک رفت و او را آورد. استاد چرخ را به دقت معاینه کرد و زیر و رویش را دید. درست مثل جرّاحی بود که پای شکستهٔ بیماری را معاینه میکند. سپس اخمهایش را درهم کشید. آقای مادلن پرسید: «می توانید درجا آن را تعمیر کنید؟»

\_ىلە آقار

کی آماده می شود؟

- \_فردا.
- ـ فردا؟
- بله آقا، یک روز تمام کار دارد. شماکه عجله ندارید؟
- خیلی عجله دارم. باید تا یک ساعت دیگر حرکت کنم.
  - ـ ممكن نيست، آقا.
  - \_بسيار خوب. دو ساعت بهشما وقت مي دهم.
- برای امروز حاضر نمی شود، باید دوپره و میلهٔ چرخ را تعمیر کرد، آقا! زودتر از فردا این کار تمام نمی شود.
- کاری دارم که نمی توانم تا فردا معطل بمانم. نمی شود به جای تعمیر این چیزها، یک چرخ نو جای آن بگذارید؟
  - \_ يعنى چرخ را عوض كنم؟
    - ـ بله، این کار امکان دارد؟
      - \_البته كه امكان دارد.
- بسیار خوب. پس چرخ را عوض کنید و یک چرخ نو جای آن بگذارید. باید فوراً حرکت کنم.
- ــامّا من برای درشکهٔ شما چرخ ندارم. دو چرخ باید یک جور باشند. اگر بهاندازهٔ هم و مثل هم نباشند، که فایده ندارند.
  - ـدر این صورت هر دو چرخ را عوض کنید.
  - ــ آقا! هر چرخی که بهمیله و محور هر درشکهای نمی خورد.
    - ـبا این حال، شما سعی خودتان را بکنید.
- ــبى فايده است. آقا! من فقط چرخهايى دارم كه بهدردگارى مى خورند. اينجا آبادى كوچكى است.
  - ـپس یک درشکهٔ تک اسبه بهمن کرایه بدهید.
- استاد بورگایار که در نگاه اوّل حدس زده بود این درشکه کرایهای است، شانههایش را بالا انداخت و گفت: «با این ترتیبی که شما درشکه

مى رانيد، من حاضر نيستم حتى يك گارى هم به شما كرايه بدهم. »

ـ بسيار خوب. درشكه تان را به من بفروشيد.

ـدرشکه ندارم.

\_چطور؟ اینجا حتّی یک درشکهٔ تک اسبه پیدا نمی شود؟ هر قیمتی که باشد حرفی ندارم.

اینجا همان طور که گفتم آبادی کوچکی است، در در شکه خانهٔ خود من یک کالسکهٔ کهنه هست، که یکی از آقایان شهرنشین آن را نزد من گذاشته، و بیست و ششم هر ماه، می آید و آن را می برد. به شما کرایه اش می دهم. خیال نمی کنم اشکالی پیش بیاید. امّا نباید کارفرمای من متوجه قضیه بشود. فقط مشکل اینجاست که دوتا اسب لازم دارد.

ــدوتا اسب از چاپارخانه كرايه ميكنم.

\_مقصدتان كجاست؟

\_ آراس.

ـو مىخواهيدكه همين امروز بهآراس برسيد؟

ـ بله،

ـ با اسبهای چایارخانه؟

\_مگر اشکالی دارد؟

ـشما خيال داريد بهموقع برسيد؟

\_بله.

ـ برای گرفتن اسب از چاپارخانه باید شناسنامه همراهتان باشد.

\_شناسنامهام را آوردهام.

سبه هر حال اگر اسبهای چاپارخانه را بگیرید، زودتر از فردا به آراس نمی رسید. این آبادی از جادهٔ اصلی دورافتاده؛ زیاد به اسبها رسیدگی نمی شود. اسبها حالا توی صحرا هستند. فصل خیش زدن است، مال بند اسبها را هسم لازم دارند. هرجاکه اسب باشد، مال بندش را موقتاً

برمی دارند. و اگر شما با این اسبها بروید، در هر چاپارخانه برای عوض کردن اسب سه چهارساعت معطلتان می کنند. وانگهی با این اسبها باید خیلی آهسته بروید. تا آراس چند تا سربالایی هست که نفس اسب را می گیرد.

-بسیار خوب، در این صورت، با اسب میروم. اسب را از درشکه باز کنید. در این آبادی زبن که بیدا می شود.

بله، زین پیدا می شود، امّا روی این اسب می شود زین گذاشت؟ حق با شماست، این اسب سواری نیست. اصلاً متوجه این موضوع نبودم. روی این اسب نمی شود زین گذاشت.

- \_پس چه میکنید؟
- \_شاید در آبادی اسبی پیدا کنم که کرایه بدهند.
  - \_اسبى كه يكسره شما را ببرد تا آراس؟
    - \_ىلە\_

ساسبی که شما لازم دارید در این آبادی پیدا نمی شود. البته اگر چنین اسبی پیدا بشود باید آن را بخرید. چون کسی در اینجا شما را نمی شناسد و اسبش را به شما کرایه نمی دهد. و از این مهمتر در این آبادی هیچکس همچو اسبی که به درد شما بخورد ندارد؛ چه صدفرانک بدهید چه هزار فرانک.

- ـ پس تکلیف من چیست؟
- بهترین راه این که اجازه بدهید چرخ را تعمیر کنم، فردا راه بیفتید و به سلامت بروید.
  - نه فایده ندارد. فردا خیلی دیر است،
    - دیگر چیزی به عقل من نمی رسد.
- مگر دلیجان پست از اینجا به آراس نمی رود؟ دلیجان پست چه ساعتی به اینجا می رسد؟

- تا شب باید صبر کنید. دلیجانهای پُست از هر دو طرف شب به اینجا می رسند.

- ـ تعمير چرخ هم كه يک روز معطلي دارد.
  - ـبله، یک روز تمام.
  - ـحتّی اگر دو نفر کار کنند؟
- \_اگه ده نفر هم کارکنند زودتر آماده نمی شود.
  - منمی شود پُره های چرخ را با طناب ببندیم؟
- پره ها را می شود، امّا میله را نمی شود با طناب بست، طوقه های چرخ عیب پیدا کرده.
  - \_دراینجا کسی نیست که کالسکهٔ کرایهای داشته باشد؟
    - ــ نه.
    - \_غیر از شما تعمیرکاری نیست؟
    - شتوربان و استاد بورگایار هردو با هم گفتند: «نه.»
      - احساس خوشی به آقای مادلن دست داده بود.

تردیدی تداشت که مشیّت الهی چنین وضعی را به وجود آورده بود. خواست خداوند بود که چرخ درشکه بشکند، و او دربین راه معطل بماند؛ و او در این میان مقصّر نبود. چون درشکهای خریده و بهسوی آراس حرکت کرده و به تاخت تا اینجا آمده بود. با این ترتیب، به هیچ علّت و دلیل، نمی توانست خود را ملامت کند. و اگر وسیلهای فراهم نمی شد و نمی توانست از اینجا برود و خود را به موقع به آراس برساند، گناه از او نبود، بلکه خواست خداوند این بود و بس.

نفس عمیقی کشید. پس از آخرین دیدار با بازرس ژاور، این نخستینبار بود که به آسودگی و نیرومندی نفس می کشید. حس می کرد پنجهٔ آهنینی که در این بیست ساعت قلبش را با تمام قدرت درمیان می فشرد، رهایش کرده است.

و چنین می پنداشت که خداوند در این قضیه جانب او را گرفته و مشیّت خود را به او نشان داده بود.

یا خود میگفت که در این مورد هرچه از دستش برمی آمده، انجام داده، و با این حساب دیگر کاری جز آن ندارد که به مونتروی سورمر باز گردد.

اگر او با استاد بورگایار در یک اتاق مسافرخانه این گفت و شنودها را داشتند، طبعاً کسی از قضایا خبردار نمی شد، امّا او و استاد در میان کوچه با همدیگر گفت و گو می کردند، و معمولاً این گفت و شنودها، آن هم در یک آبادی، عدّهای از افراد کنجکاو را گرد می آورد، که می خواهند از همه چیز سر دربیاورند، در آن دقایق نیز علاوه بر شتوربان، که در آنجا حاضر بود، از رهگذران، چندنفری آمده بودند و به گفت و شنود آنها گوش می دادند. در این فاصله پسریچهای که جزء تماشاگران بود، از این جمع جدا شد، و بی آنکه کسی متوجه او باشد، دوان دوان به سویی رفت.

و در همان لحظاتی که آقای مادلن گمان می کرد از دادگاه وجدان خود سربلند بیرون آمده و قصد بازگشت بهمونتروی سورمر را داشت، آن بسربچه باز آمد، و پیرزنی را نیز با خود آورد.

آن پیرزن جلو رفت و به آقای مادلن گفت: «آقا! پسرم به من خبر داد که شما به یک در شکهٔ کرایه ای احتیاج دارید.»

این جملهٔ ساده، که از دهان آن پیرزن بیرون آمد، در آقای مادل چنان تأثیر گذاشت، که احساس کرد عرق به سر و روی او نشسته است. گربی پنجهٔ آهنینی که از فشردن قلب او دست برداشته بود، دوباره باز آمده بود و قلبش را می فشرد. ناچار در جواب زن سالمند گفت: «بله، خانم عزیز! همانطور که پسرتان گفته، یک در شکهٔ کرایه ای لازم دارم. امّا این طور که می گویند چنین چیزی در این آبادی پیدا نمی شود.»

زن سالمند گفت: «امّا چنین درشکهای هست.»

تعمیرکار درشکه پرسید: «کجا هست؟»

زن گفت: «در خانهٔ من!»

مادلن سراپا لرزید. پنجهٔ آهنین سرنوشت بار دیگر گریبان او راگرفته بود.

درشکهای که این زن از آن حرف می زد چگونه چیزی بود؟ شاید گاری دو چرخی در انبار کاه خود داشت. استاد بورگایار و جوانک ستوربان که می ترسیدند این مشتری پولدار و سخاوتمند را از دست بدهند، به دست و پا افتادند. استاد گفت: «درشکهای که این خانم می گوید، گاری شکستهای است که به زور روی یک میله بند شده، جای نشستن درست و حسابی ندارد. جلو باران و برف حفاظ ندارد چرخهایش زنگ زده، و تقریباً پوسیده، با این گاری شکسته، نمی شود به سفر رفت.

و آنچه استاد بورگایار میگفت، کم و بیش درست بود. این گاری دو چرخ زنگ زده و پوسیده داشت، با این وصف وسیلهای بود که می توانست آن مسافر شتاب زده را به آراس برساند.

آقای مادلن مبلغی را که آن زن سالمند برای کرایه مطالبه میکرد پرداخت. درشکهٔ تک اسبهٔ استاد اسکوفلِر را در همانجا گذاشت که تعمیرش کنند، و در بازگشت به او تحویل بدهند. و اسب سفید را به آن گاری بست، و سوار شد و راه آراس را دریش گرفت.

مادلن در آن موقع احساس عجیبی داشت. لحظاتی پیش که گمان می کرد ادامهٔ سفر محال به نظر می آید و چاره ای جز بازگشت به مونتروی سورمر ندارد، احساس خوشی داشت؛ و حالا که آن احساس خوش را به یاد می آورد، از دست خود به خشم می آمد؛ و آن احساس را دور از عقل و منطق می یافت. چرا از بازگشت به مونتروی سورمر خوشحال شده بود؟ مگر به اختیار خود به این سفر نیامده بود؟ مگر کسی به این کار مجبورش کرده بود؟

وانگهی در آراس نیز اختیار با اوست، و هرکاری که دلخواهش باشد خواهد کرد. امّا از اِدَن، چندان دور نشده بود که صدایی از پشتِ سر شنید، که میگفت: «آی! ... صبر کنید! ... نگاه دارید!»

دهانهٔ اسب راکشید و گاری را نگاه داشت. شاید در آن لحظه بار دیگر، نور امیدی در دل او تابیده بود، نمی دانم چرا، با نوعی هیجان، گمان میکرد که باز مانعی برای رفتن او پیدا شده است.

کسی که او را از حرکت بازداشته بود، پسرِ آن زن سالمند بود، که دوان دوان پیش آمد و گفت: «آقا! من این وسیله را برای سفر شما پیدا کردم.»

\_خوب؟

\_بهمن انعام ندادید!

مادان که توقع هرکس را برمی آورد، و هرکس هرچه میخواست بی دریغ به او می داد، درخواست بسرک به نظرش غیر منطقی و نادرست آمد و گفت: «بسرهٔ بدذات! به تو یک سکه هم نمی دهم.»

و بهاسب شلّاق زد و بهسرعت از او دور شد.

در اِدَن وقت زیادی تلف کرده بود، و می خواست به جبران آن سریع تر برود. اسب سفید و کوچک نیرومند و بی پروا بود و با نیرویی برابر دو اسب گاری را می کشید. امّا جادّه خراب بود، باران جادّه را خیس کرده بود، راه وضع مناسبی نداشت؛ و این گاری، برعکس درشکهٔ استاد اسکُوفلر سنگین بود، و کشیدنش چندان آسان نبود. سربالایی هم مشکل دیگری بود.

چهار ساعت طول کشید تا به شهر بعدی، سَن پُل، رسید. پنج فرسخ در هر ساعت راه آمده بود.

در سَن پُل، اولین مسافرخانه توقف کرد و اسب را به اصطبل برد، و به توصیه استاد اسکُوفلِر بالای سَرِ اسب ایستاد و مراقب بود که سُتوربان کاه و جو را کِش نرود! و در آن حال که اسب سفید کاه و جُو می خورد،

افكار و تصورٌات اندوهناكي بهاو هجوم آورد.

امًا در این موقع، زنی که مسافرخانه را اداره میکرد وارد اصطبل شد و گفت: «آقا! میل ندارید چیزی بخورید؟»

آقای مادلن گفت: «از اتفاق، خیلی گرسنهام.»

و همراه آن زن، که صورتی شاد و باطراوت داشت، از اصطبل بیرون آمد. زن او را به تالاری برد که روی میزها به جای سفره، رومیزی مشمع انداخته بودند. آقای مادلن گفت: «لطفاً زودتر غذا را بیاورید، عجله دارم.»

زن درشت اندام فلامانی، که خدمتکار مسافرخانه بود، ظرفهای غذا را روی میز چید. مادلن این زن را با آرامش خاطر می نگریست ودر دل می گفت: «چه زن مهربانی! واقعاً گرسنه بودم، چیزی نخورده بودم.»

غذا را آوردند. مادلن نان را برداشت و با ولع یک تکه از آن را با دندان کند؛ سپس آرنج را بهمیز تکیه داد و بی حرکت ماند.

نزدیک او، یک گاریچی، پشت میزی نشسته بود و غذا میخورد. مادلن از او پرسید: «چرا نانهای اینجا اینقدر تلخ است؟

گاریچی آلمانی بود و جواب او را نداد.

مادلن با شتاب غذا را خورد و بهاصطبل رفت، و ساعتی بعداز سَن پُل بیرون آمد، و از آنجا به تینک می رفت که تا آراس تنها پنج فرسخ فاصله داشت.

دربین راه، مانند صبحگاهان، به اطراف می نگریست؛ به درختان که از دو سوی او می گریختند، به بام کلبه ها و مزارع نگاه می کرد. مناظر زیبایی که بر سَرِ هر بیچ جادّه نمایان می شد، نگاهش را جذب می کرد. سیر و سیاحت مناظرگاهی روح آدمی را سیراب می کند و او را از هرگونه تفکّر و تأمّل باز می دارد.

و گاهی آدمی حس میکند که اینگونه مناظر را دیگر در تمام عمر

<sup>1.</sup> Tinques

نخواهد دید، و آخرین دیدار چه خمانگیز است و درعین حال پُر از جذبه و شور. سفر هر لحظه مُردن است و دوباره متولّد شدن. و شاید او در ذهنِ آشفتهاش این مناظر گذرا و گریزان را با زندگی آدمی مقایسه می کرد، که همهٔ وقایع زندگی نیز همچون این مناظر، مُدام پیشِ چشم ما در گذرند. همهٔ وقایع زندگی نیز همچون این مناظر، مُدام پیشِ چشم ما در گذرند. روشنایی ها و تاریکی ها به هم می آمیزند. پس از هر روشنایی پُرفروغ، خسوفی پیش می آید و راه را بر آن روشنایی می بندد. آدمی به همهٔ حوادث و اتفاقات نگاه می کند، به هر سو می رود، پیش می رود که شاید بتواند این وقایع گذرا را با دست بگیرد و نگاهشان دارد و از گریختنشان جلوگیری کند، امّا نمی تواند؛ و ناگهان می بیند که به دوران پیری رسید، است، و همه چیز در او زیر و رو شده؛ و همه چیز به نظرش سیاه می آید. دروازهٔ تسیره فامی در بسرابس خود می بیند؛ و اسب تیره فامی که از ابه زندگی اش را به دنبال می کشد، ناگهان از حرکت باز می ایستد. و موجود ناشناسی که نقاب بر چهره دارد پیش می آید و آن اسب را در ظلمات از از آبه باز می کند.

آفتاب غروب می کرد که به تینک رسید. کودکانی که از مدرسه بیرون می آمدند، ورود این مسافر را به آبادی خود دیدند. در آن فصل سال روزها کوتاه بودند، و او در تینک توقف نکرد.

از تینک که بیرون رفت، به سنگ چینی در جاده رسید که مأمور راهداری در کنار آن ایستاده بود. در آنجا توقف کرد. مأمور به او گفت: «این اسب خیلی خسته است.»

و حیوان بینوا چنان خسته بود که به زحمت راه می رفت. مادلن حرفی نزد. مأمور گفت: «شما می روید به آراس؟»

\_بله.

با این گاری به این زودی به آنجا نمی رسید. مادلن پرسید: ۱ آراس چند فرسخ است؟»

ـ تفريباً هفت فرسخ، و شايد هم بيشتر.

ـ چرا هفت فرسخ؟ در نقشهٔ پست، این راه پنج فرسخ بیشتر نیست.

پس شما خبر ندارید که جاده خراب است، و در چند جا کارگران راه را بسته اند. یک ربع ساعت که بروید، به جایی می رسید که جاده کاملاً خراب شده، و ناچار باید از بی راهه بروید.

#### \_عجب!

بله آقا، از آنجا باید به سمت چپ پیچید، و بروید به طرف کارنسی، و از کنار رودخانه باید بروید تا برسید به کامبلن، بعداز آن بپیچید به راست و از مسیر جادهٔ مون ـ سنت ـ اِلوا، بروید تا برسید به آراس.

امًا شب نزدیک است و من در این راههای پُر پیچ و خم گم و گور می شوم.

ـ معلوم مى شودكه اهل اين حدود نيستيد.

\_ نه.

-پس نمی توانید در تاریکی راه را پیدا کنید. اجازه می دهید توصیهای به شما بکنم؟ اسب شما خسته شده، برگردید به تینک. آنجا مسافرخانهٔ خوبی دارد. امشب را در آنجا بمانید، فردا صبح زود به آراس بروید.

-امًا من امشب بايد در آنجا باشم.

در این صورت قضیه فرق میکند. یک اسب بدکی کرایه کنید و یک شتوربان برای راهنمایی، همراه خودتان ببرید.

مادلن توصیهٔ راهدار را پذیرفت و بهتینک بازگشت؛ و نیم ساعت بعد با یک اسب یدکی و ستوربانِ راهنما در این راه پیش می تاخت.

با این ترتیب، مادلن احساس می کرد که با اینهمه وقتِ تلف شده، امکان ندارد به موقع برسد.

<sup>1.</sup> Carency

<sup>2.</sup> Camblin

شب شده بود، همهجا تاریک بود.

جادّهٔ فرعی بسیار ناهموار بود و پُر دستانداز. به سُتوریان که اسب یدکی را در کنار اسب سفید به مال بند بسته بود، گفت: «اگر به موقع برسیم، انعام تو دو برابر خواهد بود.»

و در این موقع، گاری در دستانداز افتاد و مال بند شکست. سُتوربان گفت: «مال بند شکست. اسبم را به کجا ببندم، آقا؟ هوا تاریک و این راه پُر از دستانداز است. بهتر است برگردیم بهتینک. در طلوع آفتاب حرکت میکنیم و خیلی زود می رسیم به آراس.

مادلن، به جای آنکه جواب او را بدهد، گفت:

ـ چاقو ميخواهم و يک تکّه طناب.

ـهم چاقو دارم و هم طناب.

مادلن چاقو راگرفت، شاخهٔ درختی را برید و مالبند را درست کرد. این کار بیست دقیقه طول کشید. دوباره در جادهٔ ناهموار بهحرکت ادامه دادند و چهارنعل به بیش می تاختند.

همه جا تاریک بود، مِه غلیظ و تیره فامی به زمین نزدیک می شد و روی تپه ها می خزید و همچون دود بالا می رفت. فروغ سفید رنگی در ابرها هویدا بود. از طرف دریا بادِ تندی به این سو می وزید و همه چیز را برهم می زد، و سر و صدایی به راه انداخته بود، که چنانکه گویی مُبل و اثبات خانه ای را جابه جا می کنند. و این، او را به یاد شبی انداخت که در دینی او را از همه جا رانده بودند، و به صحرایی در حومهٔ آن شهر پناه برده بود. هشت سال از آن هنگام گذشته بود؛ پنداری دیروز بود.

ناقوس کملیسای دوردست چندینبار زنگ زد. مادلن از جوانک پرسید: «چه ساعتی است؟ چندبار زنگ زد؟»

سساعت هفت است آقا. سه فرسخ تا آراس مانده. هرچند جاده ناهموار است، ساعت هشت در آنجا هستیم.

مادان برای اولینبار، متوجّه این نکته شد که ساعت شروع جلسهٔ دادگاه را نمی داند. و با این ترتیب امکان دارد که همهٔ زحمات او بی فایده باشد. اصلاً نمی دانست که چرا قبلاً به این فکر نیفتاده، و در این مورد پرس و جوبی نکرده است. سپس در ذهن خود قضایا را پس و پیش کرد، و به این نتیجه رسید که معمولاً اینگونه دادرسی ها در حدود ساعت نه صبح شروع می شود؛ و رسیدگی به اتهام بی اهمیّتی چون دزدی سیب چندان طول و تفصیل ندارد. قاعدتاً چند سؤال از متهم می کنند، چندنفری می آیند و گواهی می دهند، و وکیل مدافع نیز چند کلمه ای می گوید و کار تمام می شود. با این حساب، احتمال دارد که او بعداز پایان جلسه و صدور حکم به دادگستری برسد.

شتوربان که گاری را میراند، بر اسبها شلّاق می زد. از رودخانه به این سو آمده، و «مون ـ سنت ـ إلوا» را پشت سر گذاشته بودند.

و شب همچنان تاریک تر می شد.

### خواهر سمپلیس در مرحلهٔ آزمایش

در این هنگام فانتین حالش بدتر شده بود.

شب بسیار بدی را گذرانده بود؛ شرفههای بدی میکرد، تبش بالاتر رفته بود، خیالاتی شده بود. آن روز صبح، در موقع سرکشی پزشک بیمارستان، هذیان میگفت. پزشک نگران شده و گفته بود، به محض آنکه آقای مادلن آمد، به او خبر بدهند.

آن روز، فانتین غمگین بود، کم حرف می زد؛ ملافه اش را با دست چین می داد و آهسته حرفهایی می زد و پیشِ خود چیزهایی را می شمرد و حساب می کرد؛ ظاهراً حساب فاصله ها بود تا مُون فرمی. چشمانش گود افتاده بود. نگاهش به گوشه ای خیره مانده بود. در چشمانش تقریباً فروغی نبود، امّا گاهی نوری در آنها می تابید، که مثل دوستاره برق می زدند. گویی، کسانی که از روشناییهای زمین دل برکنده اند، در لحظاتی از آسمان نوری می بارد و آنها را دربرمی گیرد.

هربارکه خواهر سمپلیس حال او را میپرسید، در جواب این جمله را تکرار میکرد: «من میخواهم آقای مادلن را ببینم.»

چند ماه پیش فانتین آخرین شرم، آخرین حَیا، و آخرین شادی اش را از دست داده بود، و تنها سایه ای از او باقی مانده بود، و حالا از او جز شبحی برجای نبود. دردِ جسم و عذابِ روح دست به دست هم داده، او را

به حال و روز تأسف باری انداخته بودند. این موجود بیست و پنج ساله، پیشانی چین خورده داشت، و گونه های گودافتاده، و چهرهٔ کبود، و لئه های بی دندان، و گردن استخوانی و سینهٔ لاغر و پوستِ خاکی رنگ. و در میان گیسوان طلایی اش موهای خاکستری بسیاری درآمده بود. و افسوس که بیماری، پیری را چه بی هنگام می آورد.

به هنگام ظهر، پزشک به بالین او باز آمد و دستورهایی داد و سراغ آقای مادلن را گرفت؛ و سری تکان داد و رفت.

آقای مادلن همه روز در ساعت سه بعدازظهر به عبادت این بیمار می آمد؛ که وقت شناسی از نشانه های طینت پاک است، و او پاک طینت بود و وقت شناس،

نزدیک ساعت دو و نیم بعدازظهر فانتین آرامش خود را از دست داد. در بیست دقیقه بیش از ده بار از خواهر سمپلیس پرسید: اخواهر روحانی! ... چه ساعتی است؟»

ساعت سه بار زنگ زد. ساعت سه بعدازظهر بود. فانتین در بستر خود نیم خیز شد، و او که تا لحظاتی پیش حتّی نمی توانست از جای خود حرکت کند، تکانی خورد و در بستر خود نشست، و دستهای لاغر و زردفامش را با تشنّج به هم فشار می داد. خواهر سمپلیس نگرانِ حال او بود، و به چشم می دید که فانتین در کمال درماندگی آه می کشد، و گاهی روی می گرداند و به در نگاه می کند.

در همچنان بسته بود، و انتظار او بی فایده بود.

یک ربع ساعت به آن حال ماند، چشم به در دوخته بود و نفسش را حبس کرده بود. خواهر روحانی می ترسید که چیزی به او بگوید. ساعت کلیسا زنگ سه و ربع بعداز ظهر را زد. فانتین بی قرار روی بالش فرو افتاد. چیزی نمی گفت. ملافه اش را میان دو دست گرفته بود آن را تا می زد. نیم ساعت گذشت، و از آمدن آقای مادلن خبری

نبود. هربار که ساعت زنگ میزد، فانتین نیمخیز می شد، به در نگاهی میکرد و دوباره سر روی بالش میگذاشت.

معلوم بود که در فکر او چه میگذرد، امّا نام کسی را بر زبان نمی آورد،
گِله و شکایتی نمی کرد، کسی را مقصّر نمی دانست، تنها سُرفه های
دلخراشی می کرد؛ پنداری که چیزی ترس آور و تاریک روی سینهاش
فشار می آورد. سُربی فام شده بود، لبانش کبود بود، و گاهی لبخند می زد.
ساعت پنج بار زنگ زد. در آن دَم خواهر سمپلیس صدای آرام و
آهسته او را شنید که با خود می گفت: «تا فردا بیشتر مهلت ندارم، چرا
امروز به دیدن من نمی آید؟»

خواهر سمپلیس نیز از نیامدن آقای مادلن حیرت کرده بود.

فانتین از پنجرهٔ روبهرو به آسمان می نگریست. گویی در جست و جوی چیزی بود. و ناگهان با صدایی ضعیف، که به آهِ ممتدی میماند، شعری زبر لب زمزمه کرد. خواهر سمپلیس صدای او را می شنید. و این بود شعری که فانتین با خود زمزمه می کرد:

گردش کنان در بازارهای اطراف شهر چه چیزهای قشتگی خواهیم خرید. گُلهای گندمزار آبی اند و گلهای رُز سرخفام، گلهای گندمزار آبی اند، و من به عشقها یم دل بسته ام.

مریم مقدّس با شنل ملیله دوزی امروز کنار تابوتم آمد، و به من گفت: آن کودکی را که روزی از من خواسته بودی، زیر شنلم پنهان کرده ام.

بروید به شهر، پارچهٔ کتانی بخرید، ریسمان بخرید، انگشتانه بخرید.

گردش کنان در بازارهای اطراف شهر چه چیزهای قشنگی خواهیم خرید.

ای مریم مقدّس و مهربان! من در کنارِ بخاری ام گهواره ای گذاشته ام آراسته با نوازهای رنگین اگر خدا زیباترین ستاره اش را به من بدهد کودکی را که تو به من می دهی، از آن بیشتر دوست خواهم داشت. - خانم! چه باید دوخت با این پارچه؟ - لباس بدوزید برای یک نوزاد.

گلهای گندمزار آبی اند، و گلهای رُز سرخ فام گلهای گندمزار آبی اند، و من به عشقها یم دل بسته ام. این پارچهٔ کتانی را بشویید! - کجا؟ - در آبِ رودخانه. امّا اَنطور که نه چروک بخورد نه آلوده شود. که می خواهم از آن پیراهنی بدوزید، که روی آن گُل بدوزم، و غرقِ گلشن کنم. -خانم! دیگر آن کودک اینجا نیست، با آن پارچهٔ کتانی چه کنیم؟ دیراهنی بدوزید برای من، تاکفن من شود.

> گردش کنان در بازارهای اطرافِ شهر چه چیزهای قشنگی خواهیم خرید. گلهای گندمزار آبیاند، وگلهای ژز سرخ قام

## گلهای گندمزار آبیاند، و من به عشقها یم دل بسته ام.

این ترانه از لالاییهای قدیمی بود که فانتین گاهی برای خواباندن کوزتِ کوچولویش زمزمه می کرد؛ و از پنج سال پیش که طفلش را ندیده بود، حتّی یکبار این لالایی به ذهن او نیامده بود. و این لالایی را آنقدر دلنشین و آنقدر جانسوز می خواند که خواهر روحانی به گربه افتاده بود. خواهر سمپلیس که با حوادث ناگوار و غمانگیز انس گرفته بود، احساس می کرد که اشکش سرازیر شده است.

ساعت شش بار زنگ زد. فانتین ظاهراً صدای زنگها را نشنیده بود؛ چنین می نمود که با آنچه در اطراف او می گذرد ارتباط ندارد.

خواهر سمپلیس یکی از دختران خدمتکار را نزد زنی فرستاد که سرایدار کارخانه بود تا دربارهٔ شهردار از او خبری بهدست بیاورد؛ و آن دختر چند دقیقه بعد بازگشت.

فانتین همچنان بی حرکت بود، و ظاهراً در افکار و رؤیاهای خود فرو رفته بود.

دختر خدمتکار آهسته برای خواهر سمپلیس شرح داد که آقای شهردار صبح امروز پیش از ساعت شش با یک درشکهٔ تکاسبه از شهر بیرون رفته، و خود او آن درشکه را میرانده، و هیچکس خبر ندارد که از کدام طرف و به کجا رفته است. چندنفر گفته اند که در جادهٔ آراس او را دیده اند، و چندنفر دیگر گفته بودند که به پاریس رفته؛ و زن سرایدار بیش از این چیزی نمی دانسته جز آنکه در موقع رفتن به او گفته است که امشب درانتظار او نباشد.

در این هنگام که آن دو، آهسته و با احتیاط و پُشت به تختخواب بیمار، با همدیگر دربارهٔ آقای شهردار حرف می زدند، فانتین با حالتی تب آلود، که آمیخته ای از هیجان زندگی و اندوه مرگ بود، در بسترش روی زانو

نشسته و دستهای لرزانش را به بالش تکیه داده، سرش را پیش آورده، و به گفت و گوی آن دو گوش می داد؛ و ناگهان به فریاد آمد: «از آقای مادلن خبر تازه ای دارید؟ چرا آهسته حرف می زنید؟ چه بر سر او آمده؟»

و آنچنان با خشونت حرف می زد که آن دو زن گمان کردند صدای مردانه ای می شنوند. با ترس روی گرداندند.

فانتین فریاد کشید: «جواب بدهید!»

دختر خدمتکار با لکنت گفت: «این طور که زن سرایدار می گفت آقای شهر دار امروز کارهای مهمی دارند.»

و خواهر سمپلیس به آرامی گفت: «فرزندم! دخترم! آرام باشید؛ سعی کنید بخوابید!»

فانتین با همان لحنِ خشن و دلخراش گفت: «چرا از شهر بیرون رفته؟ چرا حقیقت را کتمان می کنید؟، به جای درگوشی حرف زدن، به من بگویید که چه اتفاقی افتاده.»

دختر خدمتکار سر درگوش خواهر سمپلیس گذاشت و گفت: «بهاو بگوییدکه آقای شهردار با اعضای انجمن شهر جلسه دارد.»

خواهر سمپلیس سرخ شد، زیرا دختر خدمتکار از او توقع داشت که دروغ بگوید؛ و از سوی دیگر می دانست که اگر حقیقت را به فائنین بگوید، با این وضع بحرانی که دارد، حالش بدتر می شود. امّا تردید او دیری نیایید. آرام و غمگین به فائنین نگاهی کرد و گفت: «آقای شهردار! از شهر بیرون رفته اند.»

فانتین نیم خیز شد و روی پاشنهٔ با نشست، چشمانش از شادی برق زد؛ احساس خوشی چهرهٔ دردناکش را شکفته کرد، و با هیجان گفت: «از شهر بیرون رفته؟ حتماً رفته است که کوزت عزیزم را بیاورد.»

سپس دو دست را به سوی آسمان فرا برد و با حالتی که به وصف درنمی آید، لبانش تکان می خورد؛ گویی دعا می خواند؛ و آنگاه که دعایش

را تمام کرد، گفت: «خواهر روحانی! می خواهم دوباره بخوابم. هرچه شما بگویید می کنم. مرا ببخشید که یک دفعه آن طور عقلم را از دست دادم و حرفهای بدی زدم و داد کشیدم. بلند بلند حرف زدن و داد کشیدن کار بسیار بدی است، خواهر مهربانم. من همه چیز را می دانم. خدای مهربان، بهمن لطف دارد. آقای مادلن با من خیلی مهربان است. رفته است به مون فرمی تاکوزت عزیزم را از آنها بگیرد و بیاورد.»

فانتین دوباره در تختش دراز کشید و بهخواهم روحانی در مرتب کردن ملافه و بالش کمک کرد.

و صلیب کوچک نقرهای را که خواهر سمپلیس به او داده بود بوسید. خواهر روحانی به او گفت: «فرزندم! سعی کن بخوابی و ساکت باشی.»

فانتین با دستهای نمناک و عرق کردهاش، دستِ خواهر روحانی را گرفت و گفت: «امروز صبح آقای شهردار به طرف پاریس رفته، مُون فرمی نزدیک پاریس است، در سمت چپ جاده. یادتان هست که دیروز با او از دخترکم حرف می زدم؟ آقای شهردار می گفت که به زودی او را می بینی. دخترکم حرف می زدم؟ آقای شهردار می گفت که به زودی او را می بینی. حتماً می خواهد خافلگیرم کند. از طرف من نامهای به تناردیه نوشت. من نامه را امضا کردم. با این نامه تناردیه ها نمی توانند ایراد بگیرند. ناچارند کوزت را به آقای شهردار بسپارند. اگر طلبشان پرداخت بشود دیگر بهانه ای ندارند. قانون اجازه نمی دهد که باز هم بخه را نگاه دارند. خواهرم! شما می گویید که ساکت باشم و حرف نزنم، امّا من خیلی خوشحالم. حالم خیلی خوب است. اصلاً درد ندارم. به زودی کوزت عزیزم را می بینم. خیلی هم گرسنه ام. پنج سال است که دخترکم را ندیده ام. بچه من، پارهٔ جگر من، کوزت من، خیلی دوست داشتنی است. وقتی که او را ببینید، منظورم را می فهمید. انگشتهاش کوچولوست و بهرنگی گل. دستهاش حالا خیلی قشنگ شده اند. وقتی که یک ساله بود دستهاش خیلی خنده دار و بامزه بود. این طوری! ... امّا حالا دیگر دستش

آنقدر کوچولو نیست. حالا هفت سال دارد. برای خودش دخترخانمی شده. امروز صبح به گرد و خاکی که روی پیشبخاری نشسته نگاه می کردم. به من الهام شده که دخترکم همین امروز از راه می رسد. خدایا! خداوندا! می دانم چقدر گناه دارد که آدم سالها از فرزندش بی خبر باشد. مگر آدم چندسال عمر می کند؟ چه خوب شد که آقای مادلن به این سفر رفت. هوا باید خیلی سرد باشد. خدا کند آقای شهردار پالتوش را پوشیده باشد. وگرنه ممکن است سرما بخورد. فردا برمی گردد. فردا عید است. فردا صبح به من یاد آوری کنید که کلاه توری ام را به سر بگذارم. مُون فرمی جایی است نزدیک پاریس. من از مُون فرمی تا اینجا را پیاده آمدم. خیلی طول کشید تا به اینجا رسیدم. امّا دلیجانها خیلی سریع می آیند و زود به اینجا می رسند. فردا آقای شهردار با کوزت به اینجا می آید. اینجا با مون فرمی چند فرسخ فاصله دارد؟

خواهر سمپلیس که از فاصله ها چندان اطلاعاتی نداشت، گفت: «فردا حتماً آقای شهردار برمی گردند.»

فانتین گفت: «بله. فردا ... فردا من کوزت را میبینم. خواهر روحانی! میبینید که من دیگر بیمار نیستم. حالم خوب است. مثل دیوانه ها شده ام اگر اجازه بدهید السّاعه بلند می شوم و می رقصم.»

اگرکسی یک ساعت پیش او را دیده بود، و به اتاق می آمد و او را در این حال می دید، نمی توانست باور کند، و بفهمد که چه اتفاقی افتاده است. فانتین دیگر زردفام نبود، سرخ و برافروخته بود؛ با هیجان و پُرشور حرف می زد، گویی با تمام صورتش می خندید.

گاه به گاه آهسته با خود حرف می زد و می خندید، که شادی مادر به شادی کودکان می ماند.

خواهر سمپلیس گفت: «بسیار خوب. حالاکه شاد و سَرِ حالید، حرفم را گوش کنید و ساکت باشید.»

فانتین سر بهبالش نهاد، آهسته با خودش حرف میزد: «دیگه بسه. عاقل باش! خواهر سمپلیس حرفشان درسته. همهٔ کسانی که اینجا هستند حرفشان درسته، باید به حرفشان گوش داد.»

و سپس، بی آنکه حرکتی بکند، همهٔ اطرافش را زیرنظر گرفت. شاد بود و حرفی نمی زد.

خواهر سمپلیس پردهٔ کنار تخت او را کشید؛ به این امید که آرام بگیرد. پزشک بین ساعت هفت و هشت بعداز ظهر به بالین او آمد. و چون صدایی نشنید، گمان کرد که فانتین به خواب رفته است. با نُوکِ پا، آهسته، جلو رفت و پرده را پس زد، در روشنایی شمع فانتین را دید کمه چشم گشوده، به او می نگرد.

فانتین پیش از آنکه پزشک چیزی بگرید، گفت: «میگذارند که بچه را در کنار خودم، در یک تختِ کوچک بخوابانم؟»

پزشک گمان کرد که او هذیان میگوید. فاننین مکثی کرد، و گفت: «اینجا را ببینید. دُرست بهاندازهٔ او جا هست.»

پزشک خواهر سمپلیس را به گوشه ای برد و چیزهایی از او پرسید. خواهر روحانی برای او شرح داد که آقای مادلن یکی دو روز از شهر بیرون رفته، و با آنکه کسی از مقصد و منظور او اطلاعی ندارد، فانتین به تصوّر آنکه شهردار به مون فرمی رفته تا کوزت را بیاورد، شاد است و امیدوار. و او نیز صلاح ندانسته است که فانتین را از اشتباه بیرون بیاورد. البته امکان دارد که حدس و گمان فانتین درست باشد.

پزشک نظر خواهر سمپلیس را تأیید کرد، و دوباره به بالین فانتین رفت. او به محض آنکه پزشک را دید، گفت: «هر روز صبح وقتی که دخترک عزیزم از خواب بیدار بشود، به او صبح بخیر می گویم، و هر شب تا دیروقت بیدار می مانم تا او برایم حرف بزند. و هر شب که او در کنار من به خواب برود، به صدای نفس هایش گوش می دهم.»

پزشک گفت: «دستنان را به من بدهید.»

دستش را پیش برد و با خنده گفت: «نبضم را بگیرید تا ببیند که حالم خوب شده. دیگر من مریض نیستم. کوزت فردا اینجاست، در کنارِ من.» پزشک حیرت کرده بود؛ حال او بهتر شده بود؛ راحت تر نفس می کشید، ضربان قلبش منظم شده بود. نوعی شور و حرارت در او بیدار شده و به او جان بخشیده بود.

فانتین گفت: «آقای دکترا خواهر روحانی به شماگفت که آقای شهردار رفته اند کوزت را بیاورند؟»

پزشک توصیه کردکه نگذارند زیاد حرف بزند و دچار هیجان شود؛ و جوشاندهای از گنه گنه تجویز کرد و دستور داد که در طول شب اگر تبش بالا برود به او شربت مسکن بدهند.

وپیش از رفتن به خواهر سمپلیس گفت: «حالش خیلی بهتر است. اگر بخت یاری کند و فردا آقای شهردار با کوزت نزد او بیاید، شاید از این بسحران نمجات پیدا کند. بارها اتفاق افتاده که یک حادثهٔ خوب و شادی بخش وضع روحی و جسمی یک بیمار را به کُلّی عوض کرده. تا آنجا که من می دانم، علّت بیماری این زن در جسم اوست، و بیماری او بسیار وخیم شده. با این حال در هر چیز اسرار پیچیده ای هست که نباید از آن غافل بود. شاید این زن بینوا فرزندش را ببیند و سلامتش را بازیابد.»

#### از گردِ راه رسیدن و در اندیشهٔ بازگشت بودن

نزدیک ساعت هشت بعدازظهر آن گاری دو چرخ، که در راه آراس آن را به حال خودگذاشته بودیم، از دروازهٔ بزرگ شهر وارد آراس شد و در مقابل مسافرخانهٔ پست توقف کرد. مردی که تا اینجا او را دنبال کرده ایم، از آن پیاده شد و به سؤالات کارکنان مسافرخانه، گیج و بی توجه، جوابهایی داد و اسب ید کی را به جوانک شتوریان سپرد که به تینک بازگرداند، و اسب سفید را خود به اصطبل برد؛ سپس از دری که به تالار بیلیارد، در طبقهٔ همکف باز می شد، به رستوران مسافرخانه رفت و پشت میزی نشست و آرنجها را برآن تکیه داد. راه شش ساعته را در چهارده ساعت پیموده بود، امّا خود را مقصر نمی دانست، و از این تأخیر چندان ناراضی به نظر نمی رسید.

زنی که مدیر مسافرخانه بود. نزد او آمد و گفت:

\_ آقا! اتاق لازم داريد؟ غذا ميل داربد؟

با تکان دادنِ سر به او جواب منفی داد. زن گفت: «جوانکی که در اصطبل کار میکند، می گفت که اسب شما خیلی خسته است.»

و او سکوت را شکست و گفت: «به نظر شما با این اسب می توانم فردا صبح از اینجا بروم؟»

ـخير آقا! خيال ميكنم اين اسب دو روز استراحت لازم دارد.

و او پرسید: «دفتر پست در اینجاست؟» سبله آقا.

زن او را به دفتر پست برد؛ و او شناسنامهاش را نشان داد. در آنجا به او اطلاع دادند که دلیجان پست امشب از اینجا به موتنروی سور می رود، و جای مسافر در کنار چاپار خالی است، و او این جا راگرفت و کرایهاش را پرداخت. کارمند دفتر پست گفت: «آقا! دقیقاً در ساعت یک بعداز نیمه شب اینجا باشید، که دلیجان پست حرکت می کند.»

آقای مادلن از دفتر پست بیرون آمد.و به کوچه ها و خیابانهای شهر قدم گذاشت، و هنوز نمی دانست به کجا می رود.

آراس برای او ناشناخته بود؛ همه جا تاریک بود؛ بی آنکه هدفی داشته باشد، از این سو به آن سو می رفت. نمی خواست، از رهگذران چیزی بپرسد و از آنها کمک بگیرد. از پلی بر رود کوچک کِرَنشُون اگذشت و به آن سوی شهر رفت و وارد کوچهٔ تنگ و پیچ در پیچی شد و راهش راگم کرد. مرد آراستهٔ فانوس به دستی از کوچه می گذشت. بعداز کمی تردید، و با احتیاط بسیار پیش رفت و با صدایی آهسته، که مبادا کسی بشنود، گفت: «آقاا لطفاً ممکن است بگویید کاخ دادگستری کجاست؟»

مرد فانوس به دست که سالخورده می نمود، گفت: «معلوم می شود که اهل این شهر نیستید. دنبال من بیایید. تا نزدیک کاخ دادگستری با شما هستم. من هم به همان حدود می روم. امّا بهتر است که به جای کاخ دادگستری بگوییم ساختمان فرمانداری.»

ـ جرائم جنایی در آنجا رسیدگی میشود؟ منظورم دادگاه جنایی است.

بله آقا ساختمانی که فعلاً فرمانداری شده، پیش از انقلاب خانهٔ اسقف بود. به دستور عالیجناب کُونزیه ، که در آن موقع اسقف این ناحیه

بود، در سال ۸۲ در این ساختمان تالار بزرگی ساختند و فعلاً جلسات دادگاه در این تالار تشکیل می شود.

آقای مادلن چیزی نگفت. مرد فانوس به دست، مکئی کرد و گفت: «اگر می خواهید به جلسهٔ دادگاه برسید، خیال می کنم دیر شده باشد؛ معمولاً این جور جلسه ها در ساعت شش تمام می شود.»

با این حال، وقتی که به میدان بزرگ رسیدند، آن مرد چهار پنجرهٔ بزرگ و روشن را در ساختمان سیاه و تاریک فرمانداری به آقای مادلن نشان داد و گفت: «آقا! شانس آوردید. آن چهارتا پنجره را می بینید؟ دادگاه جنایی در آنجاست. چراغهای تالار روشن است و پیداست که هنوز دادرسی تمام نشده. حتماً قضیهٔ مهمی بوده که تا حالا طول کشیده، شاید همان محاکمهای باشد که شما به آن علاقه دارید. شاید شما را به عنوان شاهد احضار کرده اند.»

در جواب گفت: «نه! ... من برای محاکمهٔ بخصوصی به اینجا نیامده ام، فقط می خواهم یکی از وکلای دادگستری را ببینم.»

در این صورت، قضیه فرق میکند. آن در را می بینید که نگهبان جلوی آن ایستاده؟. از آن در که وارد ساختمان شدید، از پلکان بروید بالا، هرکه را بخواهید در آنجا پیدا میکنید.

آقای مادلن از مرد فانوس به دست تشکر کرد و از همان راه رفت که او نشان داده بود. پس از چند دقیقه به سرسرایی رسید که گروهی در آن جمع شده بودند، و در هر گوشه چند نفری دُورِ یکی از وکلای دادگستری حلقه زده با او مشغول گفت و شنود بودند.

حتّی دیدن این وکلای سیاهپوش، که در پشت دَرِ اتاق های بازبرسی و تالار دادگاه ایستاده اند، قلب آدمی را می فشارد؛ معمولاً این گفت و شنودها کمتر به خیر و صلاح می انجامد، و غالباً نتیجهٔ آن محکومیتِ پیش از دادرسی است. نگرندهٔ واقع بین، این جمع پُر سر و صدا را به صورت

کندویی تیره فام می بیند که ارواح و اشباح در آن مانند زنبوران وزوز میکنند و مشترکاً محصولی فراهم می آورند تلخ و کدر.

این سرسرای بزرگ، که تنها با یک چراغ روشن شده بود، گوشهای بود از قصر اسقف، که حالا به صورت تالار انتظار دادگاهها درآمده بود. در بزرگی، که در آن موقع بسته بود، این قسمت را از تالار دیگری، که مخصوص دادگاه بود، جدا می کرد.

این قسمت، که با آنهمه وسعت با یک چراغ روشن شده بود، چنان وهمانگیز و نیمه تاریک بود که آقای مادلن بدون ترس و واهمه به یکی از وکلای دادگستری نزدیک شد، و پرسید: «آقا! ... کار دادگاه به کجا کشید؟» ـ تمام شد.

\_ تمام شد؟

و این دو کلمه را با چنان تعجب و تأثری بهزبان آورد، که آن وکیل دادگستری رو به او کرد و گفت: «خیال می کنم شما از خویشاوندان شخصی باشید که محکوم شد؟»

- نه آقا! من هیچکس را در اینجا نمی شناسم. امّا می خواستم بدانم که آن مرد محکوم شد؟

ـ بله، چون هیچ راهی جز محکومیّت متهم وجود نداشت.

-بهزندان با اعمال شاقه محكوم شد؟

\_بەزندانِ ابد.

مادلن با صدایی که به زحمت شنیده می شد، گفت: «پس هویّت متهم را تأیید کردند؟»

ــكدام هو يّت؟ مسألة تأييد هو يّت نبود، قضيه خيلى ساده بود؛ آن زن بچهاش راكشته بود، و جرمش هم ثابت شده بود. هيأت منصفه نظر داد كه بدون قصد قبلى بحهاش راكشته، و به همين دليل به جاى اعدام، به زندانِ ابد محكوم شد.»

ـ پس متهم زن بوده؟

بله! زن بود، و معروف به آبجی لیمُوزَن ۱. شاید منظور شما شخص دیگری باشد.

ـخیر آقا! ... امّا حالاکه دادگاه تمام شده، چرا هـنوز چـراغ دادگـاه روشن است؟

مدبرای دادرسی متهم دیگری است. این دادگاه حدود دو ساعت پیش شروع شده.

... چه جور قضیهای است؟

این هم قضیهای است بسیار ساده؛ متهم آدمی است ولگرد و بی سروپا، قبلاً در زندان بوده، و با تکرار جرم معلوم است که چه حکمی برایش صادر میکنند. اسمش را درست نمی دانم، امّا از قیافهاش جرم و جنایت می بارد. اگر من قاضی بودم، به خاطر قیافهاش هم که بود، به زندان با اعمال شاقه محکومش می کردم.

مادلن گفت: «آقا! می شود به تالار دادگاه رفت و تماشاگر این دادرسی بود؟»

\_گمان نمی کنم؛ می بینید که چه جمعیتی در اینجاست. فعلاً که دادگاه چند دقیقه ای اعلام تنفس کرده، و قضات مشغول شور و مشورت اند. تا چند دقیقهٔ دیگر که دنبالهٔ دادرسی شروع می شود، می توانید همراه جمعیت به دادگاه بروید.

۔از کجا باید رفت؟

\_از آن در بزرگ.

وکیل دادگستری دیگر چیزی نگفت و پی کار خود رفت. مادلن از لحظاتی پیش نگرانی و هیجان عجیبی احساس میکرد؛ هر کلمه از سخنان این وکیل دادگستری، که در کمال بی قیدی و خونسردی به زبان

می آورد، مانند دشنه ای ازیخ، و تیغه ای از آتش در قلب او فرو می رفت. و امّا وقتی پی برد که هنوز دادرسی به پایان نرسیده، و رأی دادگاه اعلام نشده، نفسی کشید که معلوم نبود نشانه ای از نگرانی و پریشانی بود یا اندوه و درد؟

مردم دسته دسته پشت دَرِ دادگاه جمع شده بودند و دربارهٔ دادرسی چیزهایی میگفتند، و او هر بار به یکی از این دسته ها نزدیک می شد و به حرفهایشان گوش می داد. می گفتند: دادگاه در این روزها کارهای زیادی دارد و به همین علت، در آن ساعات دو قضیهٔ ساده را، که پیچ و خم زیادی نداشته، برای دادرسی در پی همدیگر گذاشته اند؛ اوّل ماجرای زنی که فرزندش راکشته بود، که به آن رأی داده بودند؛ دوّم قضیهٔ دزد سیب، که اینک به آن رسیدگی می کردند و هنوز جُرم این مرد به اثبات نرسیده بود. ولی ظاهراً همه چیز دربارهٔ او، که قبلاً در زندان بوده و مرتکب جرم شده مشخص و معلوم بود. و آنطور که می گفتند، این متهم سابقاً در زندانِ تولُن بوده، و همین امر به ضرر او تمام شده بود. این دادرسی تا نیمه شب طول بوده، و همین امر به ضرر او تمام شده بود. این دادرسی تا نیمه شب طول می کشید و تقریباً محکومیتِ دزد سیب قطعی بود؛ چون چندنفر او را شناسایی کرده بودند، و از همه مهمتر آنکه نمایندهٔ دادستان درکار خود خبره بود، و متهمان را با مهارت به سوی آشدِ مجازات پیش می برد؛ در عین حال، جواتی بود با ذوق، و شعر هم می گفت!

یکی از مأموران انتظامی جلو در بزرگی، که به دادگاه راه داشت، ایستاده بود. مادلن از مأمور پرسید: «آقا! این در راکی باز میکنند؟»

- این در وا نمی شود.
- ـ مگر قرار نیست بعداز تنفس، این در باز بشود؟
- ــتنفّس خیلی وقت است که تمام شده و دادگاه مشغول ادامهٔ دادرسی است؛ و در، هم قرار نیست که باز بشود.

ـ برای اینکه دادگاه پر از جمعیت است، و جای خالی نیست.

\_حتى براى يک نفر هم جاى خالى نيست؟

مأمور انتظامات چندلحظه ای ساکت ماند، سپس گفت: «فقط دو سه جای خالی پشتِ سرِ رئیس دادگاه هست، که آن هم مخصوص کارمندان عالی رتبه است.»

مأمور این چند کلمه راگفت و از او دور شد.

مادلن سرافکنده، از میان جمع بیرون آمد، از سرسراگذشت، آهسته از پلّه ها پایین رفت و گوبی روی هر پلّه با خودگفت و گوبی داشت. لحظه ای تردید و دودلی از او دور نمی شد؛ جنگ و جدال عجیبی که از شب پیش با نفس خود داشت، هنوز به پایان نرسیده بود. و هر دَم به مرحلهٔ تازه ای نزدیک می شد. هنگامی که در پای پلّه ها به یک ردیف نردهٔ فلزی رسید، به آن تکیه داد و ناگهان فکری به دَهنش دوبد؛ دکمه های کتش را باز کرد، کیف بغلی اش را درآورد و کاغذ و مدادی در آن پیدا کرد. در روشنایی فانوس روی صفحهٔ کاغذ نوشت: «مادن، شهردار مونتروی سورمر». و با سرعت از پلّه ها بالا رفت. در سرسرا مأمور انتظامی را پیدا کرد، و با لحنی آمرانه گفت: «این کاغذ را بدهید به آقای رئیس دادگاه».

مأمور کاغذ راگرفت؛ آن چند کلمه را خواند، و راه افتاد که بـرود و کاغذ را بهرئیس بدهد.

## ورود، با عزّت و احترام

شهردار مونتروی سورمر، بی آنکه خود بداند، در همه جا مشهور شده بود. در این هفت سال، وصف پاکدامنی و پارسایی او در سراسر منطقهٔ بولونهٔ سفلی ابر سَرِ زبانها افتاده بود؛ حتّی شهرت او از آن حدود نیز فراتر رفته و به شهرستانها و استانهای مجاور رسیده بود. او با ابتکاراتش در صنعت مهرههای سیاه و شیشه گری، خدمات بزرگی کرده بود که نه تنها مونتروی سورمر، که مرکزِ شهرستان بود، صد و چهل پارچه آبادی اطراف نیز از خدماتش بهرهور شده و پیشرفت کرده بودند؛ و این پیشرفتها بهترقی صنایع در شهرستانهای دیگر یاری رسانده بود. به کمک او کارخانههایی در مناطق اطراف به وجود آمده بود. و با اعطای وام و اعتبار، موفق شده بود کارخانهٔ توری بافی بولونی او کارگاه بافندگی فیروان و کارخانهٔ هیدرولیک پارچه بافی بویر سور کارگاه بافندگی فیروان و کارخانهٔ هیدرولیک پارچه بافی بویر سور کارشاه و دو شهر و رشکستگی و از هم پاشیدگی نجات دهد. در همه جا نام آقای مادلن را با عزّت و احترام به زبان می آوردند؛ و شهرهایی مانند آراس و دو شه ها عزّت و احترام به زبان می آوردند که چنان شهرداری دارد.

<sup>1.</sup> bas Boulonnais

<sup>2.</sup> Boulogne

<sup>3.</sup> Frévent

<sup>4.</sup> Boubers-Sur-Canche

<sup>5.</sup> Douai

مستشار دیوان سلطنتی دوشه، که ریاست این دادگاه را در آراس به عهده داشت، مانند دیگران، نام آقای مادلن را شنیده بود، و در همه جا با احترام از او یاد می کرد؛ به همین دلیل، وقتی که مأمور انتظامی به آرامی نزد او رفت و خم شد و کاغذ را به دستش داد و آهسته گفت که این آقا می خواهند به جلسهٔ دادگاه بیایند، رئیس بی آنکه چیزی بگوید قلم برگرفت و روی کاغذ چند کلمهٔ احترام آمیز نوشت و آن را به مأمور انتظامی داد و گفت: «از ایشان خواهش کنید که تشریف بیاورند.»

آن مرد شوم بخت، که داستانش را تا اینجا نقل کرده ایم، در این وقت پشتِ دَرِ دادگاه، بی حرکت ایستاده بود و غرق در افکار و تصور ّاتِ خویش بود، که صدای مأمور را شنید: «حضرت آقا! لطفاً همراه من تشریف بیاورید». و این همان مأموری بود که چند دقیقهٔ پیش، بی اعتنا به سؤالات او جواب می داد، و حالا چنان در مقابلش تعظیم می کرد که نزدیک بود سرش به خاک بساید. در این حال، مأمور انتظامی نوشتهٔ رئیس دادگاه را به دست او داد، و او در زیر نور چراغ این کلمات را خواند: «رئیس دادگاه جنائی احترامات فائقهٔ خود را به جناب آقای مادلن تقدیم می دارد.»

مادل آن کاغذ را طوری در دست مجاله کردکه گوبی کلمات احترام آمیز رئیس دادگاه بر او اثر ناگواری داشته است.

و بهدنبال مأمور انتظامات بهراه افتاد.

چند دقیقه بعد، در اتاقی بود که گچکاریهای زیبایی داشت، و فضایش عبوس و باوقار بود، و با نور دو شمع که روی میز سبزپوشی بود، روشن می شد. مأمور انتظامی پیش از بیرون رفتن با احترام در گوش او گفت: «حضرت آقا! اینجا اتاق مشاورهٔ قضات است. با چرخاندن آن دستگیرهٔ مسی، که رو بهروی شماست، وارد تالار دادگاه می شوید. پشت سر آقای رئیس برای حضرتعالی یک صندلی خالی هست.»

هنوز طنین این کلمات در گوش آقای مادلن بود، که مأمور انتظامی او

را تنها گذاشت و رفت. لحظهٔ سرنوشتساز فرا رسیده بود. سعی می کرد حواس و افکار خود را جمع کند، اما نمی توانست. معمولاً هر وقت آدمی نیاز بیشتری دارد که حواسش جمع باشد، و رشته های افکارش به همدیگر پیوسته باشند و او را یاری دهند، این رشته ها بیشتر از هم می گسلند. در آن اتاق بود که قضات به مشاوره می پرداختند و رأی نهائی خود را صادر می کردند. این اتاق با همهٔ آرامش و وقار شگفت آورش، شاهد چه چیزهای موحشی بوده است. در اینجا چه بسا زندگیها که برباد رفته بود، و شاید ساعاتی دیگر نام او بنیز در این اتاق بر سر زبانِ قضات باشد، و دربارهٔ سرنوشت و آیندهٔ او تصمیم بگیرند. به دیوارها نگاه باشد، و دربارهٔ سرنوشت و آیندهٔ او تصمیم بگیرند. به دیوارها نگاه می کرد و سپس سراپای خود را می نگریست، و حیرت می کرد که چرا باید از کسانی باشد که در این اتاق سرنوشتش معلوم شود.

ساعتها بود که چیزی نخورده بود. تکانهای شدید درشکه و گاری نیز، در این سفر خسته و شکستهاش کرده بود. امّا نه احساس گرسنگی میکرد و نه احساس خستگی.

قاب سیاهی به دیوار آویخته بودند. نزدیک آن رفت. در این قاب دست نوشته ای بود به خطِ ژان نیگلا پاش ای شهر دار پاریس و وزیر؛ او نام وزیرانی راکه در تاریخ نهم ژوئن سال دوّم انقلاب، بازداشت شده بودند، طی گزارشی به اطلاع مجلس شورای ملّی رسانده بود. در این لحظات، اگر کسی مادلن را می دید، گمان می کرد که متن این نامه او را مجذوب ساخته است؛ چون این متن را سه بار از اوّل تا آخر خوانده بود، امّا در واقع، فکرش در جای دیگری بود؛ در فکر فانتین بود و کوزت.

در آن حال که با رؤیاهای خود مشغول بود، روی گرداند و به دستگیرهٔ مسی دری که او را از تالار دادگاه جدا می کرد، خیره شد. لحظاتی این در را از یاد برده بود. ابتدا به آرامی به این دستگیرهٔ مسی نگاه می کرد، امّا

کے مکم آرامش خود را از دست داد، هراسان شد، به وحشت افتاد؛ قطره های عرق از لابه لای موهایش بیرون خزید و بر شقیقه هایش نشست.

چند لحظه ای چنان پریشان شده بود که ناگهان به خود گفت: «چرا باید این کار را بکنم؟»، و روی گرداند و به در ورودی اتاق مشاورهٔ قضات نگریست. به سوی آن قدم برداشت، در را باز کرد و از اتاق بیرون رفت. دیگر در آن اتاق نبود. در یک راهرو بود، راهرویی دراز و تنگ، که از هر طرف دریچه هایی به آن باز می شد، و پلکانی آن را به قسمتهای دیگر ساختمان متصل می کرد، و فانوس هایی که به شمعدان های بالای سسر بیماران در بیمارستانها شباهت داشت، به سقف آویزان بود. نفس راحتی کشید، به اطراف چشم دوخت. هیچکس در آن حدود نبود. پا به فرار گذاشت. چنان تند می دوید که پنداری در تعقیب او هستند.

از چند پیچ این راهرو گذشت، و ایستاد و گوش داد؛ همه جا سکوت بود و تاریکی. به زحمت نفس می کشید، نمی توانست راحت راه برود، به دیوار سرد بود. عرق روی پیشانی اش یخ بسته بود، می لرزید.

در آنجا تنها بود. در این تاریکی، از سرما و شاید از چیز دیگری، می لرزید و فکر می کرد.

شب پیش را با تفکّر گذرانده بود. همهٔ آن روز را با تفکّر گذرانده بود، و حالا تنها یک صدا را می شنید که یک کلمه را در گوش او می گفت: «افسوس!»

یک ربع ساعت به همین ترتیب گذشت؛ عاقبت سرش را خم کرد، و با اندوه آهی کشید و راهی را که آمده بود بازگشت. آهسته قدم برمی داشت، در مانده بود. مئل این بود که کسی دنبالش آمده دستش را گرفته، و به زور او را بازگردانده بود.

بهاتاق مشاورهٔ قضات بازگشت، به آن دستگیرهٔ مسی چشم دوخت،

که درنظر او همچون ستارهای هول آور می درخشید. به آن دستگیره جنان می نگریست که گوبی گوسفندی به یک بَبر نگاه می کند.

نمى توانست چشم از آن دستگيره بردارد.

گاه قدمی به جلو برمی داشت و به آن در نزدیک می شد.

اگر پیشتر می رفت و به دقت گوش می داد، زمزمهٔ مبهم سر و صدای تالار دادگاه را می شنید. امّا او نه به چیزی گوش می داد و نه چیزی را می شنید.

ناگهان بی آنکه بفهمد و بداند که چه اتفاقی افتاده است، قدمی به جلو برداشت؛ با دستهای لرزان دستگیره راگرفت و چرخاند. در باز شد. در تالار دادگاه بود.

# جایی که در آن عقاید و آرا شکل میگیرند

قدمی برداشت و بیخودانه در را پشت سَرِ خود بست و ایستاد، و به آنچه در مقابلش می دید به دقت نگریست.

تالاری بود بزرگ، نه چندان روشن؛ گاه پُر از زمزمه و غوغا بود و گاه در سکوت فرو می رفت. اُبهتِ شوم دادگاه جنائی، همهجا را، و همهٔ جمعی راکه در آنجا بودند، دربرگرفته بود.

در یک سوی تالار، یعنی همان طرفی که او ایستاده بود، قضات نشسته بودند، گیج و بی حوصله، با لباس رسمی برقافتاده، بعضی با چشمان فرویسته و بعضی درحال جویدن ناخن؛ و در سوی دیگر تالار، جمعی نشسته بودند، ژنده پوش، و در کنارشان وکلای مدافع، با اداها و حرکات گوناگون، چند سرباز مسلّح با چهرههای بی پیرایه و قامتی استوار. بر در و دیوار قابعکسهای کهنه و غبارگرفته و قابهای چند دستخط را آویخته بودند. سقف پر از لکّه بود و چرک. میزها با پوششی سیزفام، که از فرط کهنگی و فرسودگی بهزردی گراییده بودند؛ درها همه از پلشتی و فرط کهنگی و فرسودگی بهزردی گراییده بودند؛ درها همه از پلشتی و روی هر میز شمعهایی می سوخت در شمعدانهای مِسین، و همه جا نیمه تاریک بود و زشت؛ و از مجموع اینهمه زشتی و فرسودگی فضایی به وجود آمده بود و زشت؛ و از مجموع اینهمه زشتی و فرسودگی فضایی به وجود آمده بود شکوهمند و ترسناک، زیرا وجودِ قانون، این مصنوع با

عظمتِ انسان، و حضورِ عدالت، این عطیهٔ باشکوه خداوند، در چنین فضایی احساس می شد.

همهٔ نگاهها به یک نقطه دوخته شده بود، به یک نیمکت چوبی که کنار دیواری بود در طرف چپ رئیس دادگاه، و روی این نیمکت مردی نشسته بود در میانِ دو ژاندارم.

این، همان مرد بود. ا

مادلن، بی آنکه در جست و جویش باشد، او را دید، و نگاهش طبعاً به سوی او دوید؛ مثل اینکه از پیش جای او را می دانست.

در یک لحظه تصوّر کرد که خود را می بیند، کمی پیرتر و شکسته تر ؟ البته نه کاملاً شبیه به او ، امّا تقریباً همان شکل و قیافه و حرکات را داشت، و همان موهای سیخ شده ، و همان نگاه مضطرب و رّمنده ، و همان رخت و لباس، و همان سر و وضع را ، که او نیز به هنگام ورود به دینی داشت، و همانگونه کینه توز و انتقام جو بود. و همان افکار و تصور ّات و حشت آوری را داشت که او در آن سالها در سر می پروراند.

سراپا لرزید و با خودگفت: «خدایا! خداوندا! آیا من دوباره بهاین صورت درمی آیم؟»

این موجود به نظر می آمد که در حدود شصت سال دارد؛ و نمی دانم، چه نوع خشونت و توّحش و بُهت و حیرتی را یک جا در خود جمع کرده بود.

با صدای در، کسانی که در اطراف رئیس دادگاه بودند جایی برای مادلن باز کردند. رئیس نیز روی گرداند و شهردار معروف و معتبر

۱. به لائین hommo و این جمله خواننده را به یاد محاکمهٔ حضرت مسیح می اندازد، که پُونسه پیلاتس، حکمران رومی یهودیه، مسیح را که تاجی از خار بر سر داشت و عصایی خیزران در دست، با انگشت نشان داد و گفت: این همان مرد است. و ظاهراً و یکتور هوگو به آن واقعه نظر داشته است.

مونتروی سورمر را شناخت و با تکان دادن سر به او سلام کرد. نمایندهٔ دادستان هم، که چندبار برای انجام مأموریت اداری بهمونتروی سورمر رفته و او را دیده بود، از دور به او سلام کرد. او به عرض ادب و احترام آنان توجهی نداشت، چون در تصور ات و اوهام خود فرو رفته بود و بیخودانه به هر سو نگاه می کرد.

در این تالار چند قاضی را می دید، و منشی دادگاه، و ژاندارمها را، و جمعی را که به تماشا آمده، و کنجکاو و منتظر، در جای خود نشسته بودند. او همهٔ این چیزها را یک بار دیگر دیده بود. در بیست و هفت سال پیش همهٔ این چیزهای شوم و بدیمن را دیده بود، و اینک دوباره همهٔ آن چیزها را می دید، که در اینجا جمع شده بودند و همان حالات و حرکات را داشتند؛ و آنچه می دید بازگشت تصور ّات و اوهام او نبود. همهٔ این چیزها واقعی بودند؛ ژاندارمها واقعی بودند، قضات واقعی بودند، تماشاگران واقعی بودند؛ و می دید را طراف خود واقعیات هراس آوری را می دید. رخ دهد رخ داده بود. در اطراف خود واقعیات هراس آوری را می دید. حوادث هولناک زندگی گذشته اش دوباره آشکار شده بودند، جان گرفته بودند.

و همهٔ این واقعیات در مقابل او دهان گشوده بودند.

از آنچه می دید به وحشت افتاده بود. چشمهایش را فرو بست و از اعماق جان خود فریاد زد: «هرگز! ...» و فریادش را کسی جز خود او نشنید.

در این بازی تأثرانگیز سرنوشت، که افکار و تصور اتش را درهم میریخت و او را تا مرز جنون پیش می برد، کسی بازیگر شده بود که کم و بیش مثل خود او بود و نام او را داشت، مردی بود که او را ژان والژان می نامیدند.

در برابر چشمانش رؤیائی می دید، با وهم و خیالی رو در رو شده

بود؛ و نمایشی می دید در هولناکترین لحظهٔ زندگی خود، که بازیگر آن نمایش وهمانگیز، شبح او بود.

در این نمایش، همه چیز جمع شده بود؛ همان دستگاه قضائی بود، دادگاه در همان ساعات شبانه تشکیل شده بود، و کم و بیش همان چهره ها در مقابلش بودند؛ قضات و نمایندهٔ دادستان و ژاندارمها و تماشاگران. تنها چیزی که در اینجا متفاوت بود، مجسمهٔ مصلوب حضرت مسیح بود بر دیوار بالای سر رئیس دادگاه. در دادگاهی که او را محکوم کردند، چنین مجسمهای بالای سر رئیس نبود؛ و در آن هنگام که او را محاکمه می کردند، خداوند حضور نداشت.

در صندلی پشتِ سر رئیس دادگاه فرو رفته بود و می ترسید که او را در آنجا ببینند؛ جلدِ پروندهای را که روی میز نزدیک او جا مانده بود، برداشت جلو صورتش گرفت تا خود را پشتِ آن پنهان کند، به این ترتیب، با خیال آسوده می توانست آنچه را که می خواست ببیند. رفته رفته آرام شد و احساس واقعی خود را یافت، و توانست آرام بنشیند و همه چیز را ببیند و بشنود.

آقای باماتابوا ایکی از قضات بود.

مادلن سعی کرد که بازرس ژاور را در تالار پیدا کند، امّا او را نیافت؛ زیرا نیمکتی که گواهان این دادرسی روی آن نشسته بودند، پُشتِ میزِ منشی دادگاه پنهان شده بود. و چنانکه گفتیم، تالار چندان روشن نبود.

وقتی که مادلن وارد تالار شد، وکیل متهم دفاعیاتش را به پایان رسانده بود، و همهٔ تماشاگران بعداز شنیدن سخنرانی او برای فهم مطلب کنجکاوتر شده بودند. سه ساعت از شروع دادگاه میگذشت، و در این سه ساعت جمعی که در تالار نشسته بودند، مرد بینوای ناشناسی را می دیدند که زیر فشار خرد کنندهٔ شباهتی هُولانگیز درهم می شکست.

هیچکس نمی دانست که این مرد احمق و کُودن است یا زرنگ و حیله گر. تماشاگران تا اینجا فهمیده بودند که این مرد مفلوک و بی سر و پا در مزرعهای و در کنارِ دیوارِ باغی، شاخهٔ شکستهٔ درخت سیبی در دست، دستگیر شده است، و آن باغ به نام پی پرون ۱ معروف بوده، و همه شواهد و قرائن نشان می داده که این شاخهٔ پرمیوه و شکسته، از درختان آن باغ كنده شده است. اين مردكه بود؟ در اين باره تحقيقاتي كرده، و گواهان چیزهایی گفته بودند. در ادعانامهٔ نمایندهٔ دادستان آمده بود: «این مردکه خود را شان ماتیو می نامد، یک دزد سیب و یک ولگرد بی نام و نشان و عادی نیست، بلکه جنایتکاری است سابقه دار و کهنه کار و بسیار خطرناک، که محکوم بهاعمال شاقه بوده، و نوزده سال در زندان بـهسر برده، و نام حقیقی او ژان والزان است؛ و مدتهاست که مأموران پلیس و دادگستری در جست و جوی او هستند، زیرا بعداز رهایی از زندانِ تولّن، در یک رهگذر بهزور اسلحه، اندوختهٔ یک جوانک ساووائی بهنام پُتی ژروه را ژبوده است، که بر طبق ماده ۳۸۳ قانون جزا، این عمل او تکرار جُرم سرقت به حساب مي آيد، و پس از اثباتِ هويّتِ متهم، بايد براساس مفاد این مادّه بهاشد مجازات محکوم شود. امّا فعلاً جُرم دزدی سیب در مورد او مُحرز است، و بعد از اثبات هویت باید حکم مجددی دربارهٔ او صادر شود.» متّهم مبهوت و حیران بود و نمی دانست که آن چند نفر چگونه گواهی دادهاند که می شناسندش؛ و او کسی جز ژان والزان نیست. و اصلاً نمی دانست که باید چه کند و چه بگوید. گاهی به سقف نگاه می کرد، سپس به خود می آمد و چند کلمهای به زبان می آورد، و به زحمت چیزهای نامفهومی میگفت؛ و هرچه از او میپرسیدند، با نگرانی و پریشانی جواب می داد و همه چیز را انکار می کرد. به آدم احمق و کودنی مى ماند كه در مقابل صفى از افراد كاردان و هوشمند نشسته باشد و خود

را باخته باشد. در میان کسانی که دور و برش را گرفته بودند، خود را بي كس و غريبه احساس مي كرد. جريان دادگاه نيز به گونهاي پيش مي رفت كه هر دَم آيندهٔ او بيشتر بهخطر ميافتاد، و هر دقيقه دليل و مدركي ييدا مى شد كه ثابت مى كرد اين مرد همان ژان والژان است. تماشاگران شايد بیش از خود او، که مات و متحیر به اطرافش می نگریست، نگران شده بودند و نزدیک شدن خطر را احساس می کردند، حتّی بعید نبود که در این دادگاه به اعدام محکومش کنند. البته برای صدور چنین حکمی لازم بودکه هویّت او تأیید شود، و دلایل کافی در مورد رّبودن اندوختهٔ ابّتی ژروه، آن هم بهزور اسلحه، بهدست آید. که بود این مرد؟ چرا این قدر بی حس و بی قید بود و از خود دفاع نمی کرد؟ آیا واقعاً احمق و کودن بود یا زیرک و حیله گر؟ آیا به مفهوم چیزهایی که می گفتند پی نمی برده یا پی سی برد و عمداً این نقش را بازی می کرد؟ نه تنها تماشاگران، بلکه هیأت منصفه نیز همین چیزها را از خود می پرسیدند، و جواب درستی نداشتند. در جریان این دادگاه، مسائلی طرح می شد که هم هراس انگیز بود و هم آدمی را به تفکّر و تأمل وامی داشت؛ درامی بود نه تنها تیره و تـار، بـلکه سـیاه و ظلماني.

وکیل مدافع دفاعیاتش بسیار خوب و جذّاب بود؛ با زبانی فصیح و رسمی و متکلّف سخن میگفت، که در آن روزگار، خواه در پاریس، خواه در رُومُورانتن ، خواه در مُونبریزُون ، به این طرز سخن میگفتند، که امروز آن طرز را «کلاسیک» میگویند؛ و تنها سخنگویان رسمی دادسراها چنین زبانی را حفظ کرده اند، که به هر حال وقار بخصوصی دارد و طنین باشکوهی. در این زبان، شوهر را «زوج» میگویند، زن را «زوجه»، شاه را «شهریار»، پاریس را «مهد هنر و تمدّن»، عالیجناب اسقف را «مقام

۱. Romorantin شهر کوچکی در منطقهٔ لوارِ فوانسه.

Montbrison .Y شهر کوچکی در منطقهٔ لوار فرانسه.

مقدّس»، دادستان را «مُفسّر برجسته قوانين»، خطابه دفاعيه وكلا را «الحاني كه اينك بهسمع شما رسيد»، قرن لوثي چهاردهم را «عصر كبير»، تئاتر را معبد مِلْبُومِن ١، خاندان سلطنتي را «دودمانِ والاگهر شهريار ما»، کنسرت را «مراسم پُرشکوهِ موسیقایی»، فرماندار نظامی هر اُستان را «سردار جنگاور»، طُلَابِ علوم دینی را «لِوی های نازک اندیش»، اتّهامات منتسب بهروزنامه ها را «تزریق زهر افترا در رگهای جراید»، و غیره، و غيره. و با اين زبانِ باوقار و پُراتِهت، وكيل مدافع آغاز سخن كرد؛ نخست به فصلى پرداخت دربارهٔ دزدي سيب، كه البته موضوع با طرز بيانِ فاخِر او چندان تناسبی نداشت، هرچند که بُوسونه، در یکی از خطابههایش ناچار شده بود دربارهٔ مرغ خانگی سخن بگوید، و حتّی در این مورد نیز بیانی فصیح و شکوهمند داشت، و به سطح والای کلام او لطمهای وارد نیامد. وکیل مدافع دلایلی آورد و گفت که دزدی سیب نیز در این پرونده قطعی نیست، و بهاثبات نرسیده است؛ هرچند مُوكّل او، شان ماتیو ـکه البته وكيل مدافع اصرار داشت او را اينگونه بنامد مشاخة شكسته سيبي در دست داشته، امّا هیچکس او را ندیده که از دیوار باغ بالا برود؛ و بر طبق اظهار موكّل او، شان ماتيو، شاخهٔ شكستهٔ سيب را روى زمين ديده و برداشته؛ و دلایلی برخلافِ ادّعای او وجود ندارد. و قطعاً قضیه از این قرار بوده است که دزدی از دیوار بالا رفته و آن شاخه را شکسته است، و در همین موقع چندنفر رسیدهاند، و دزد سیب شاخه را با وحشت روی زمین انداخته و فرار کرده است. با این ترتیب، می توان گفت که دزدی در آنجا بوده و شاخهٔ درخت سیبی را شکسته، امّا هیچ دلیلی در دست نيست كه آن شخص «شان ماتيو» باشد. امّا موضوع ديگر، سابقه مُوكّل او،

Melpomène ، الهة تراژدي در يونان قديم.

۲. Levites لاویان یا روحانیون بنی اسرائیل.

T. Bénigne Bossuer، روحاني و خطيب فرانسوي.

يعني محكوميت قبلي او بود بهزندان با اعمال شاقه، كه در اين مورد وكيا، مدافع از دفاع تا حدودی عاجز بود و نمی توانست سابقهٔ او را اِنکار کند؛ زيرا طبق دلايل موجود، او همان ژان والژانِ معروف بوده، كه نام خود را بهشان ماتیو تغییر داده است. سوابق او نیز نشان می داد که مدّتی در فاورّل بوده و به کار هُرَس درختان اشتغال داشته، و با این ترتیب همه چیز از آن حكايت مىكردكه اوكسى جز ژان والؤان نيست؛ بخصوص كه چهار نفر او را شناخته بودند و گواهی داده بودند که این مرد همان ژان والژان، زندانی قدیمی تولّن است. تنها دلیلی که بر ضدّ شواهد و مدارکِ قطعی موجود بود اِنكار خود شان ماتيو بود، كه آن هم چندان اهميتي نداشت. و ظاهراً بهاقتضای مصلحت إنكار میكرد، و معمولاً هر گناهكاری بعد از دستگیری، نخستین کارش اِنکار است. وکیل مدافع میگفت: برفرض که شان ماتیو همان ژان والژان سابقه دار باشد، او را به دزدی سیب نمی توان متهم کرد؛ زیرا در این مورد هیچ دلیل قاطعی در دست نیست، و نباید او را بهاین گناه محکوم کرد. بدینگونه، وکیل مُدافع در «نهایتِ حُسن نیّت»، برای دفاع از موکّل خود، شیوهٔ مناسبی پیش گرفته بود؛ و متهّم نیز غیر از انکار کاری نمی کرد. هم دزدی سیب را انکار می کرد و هم بودن در زندان تولّن را. و شاید اگر به راست یا دروغ، می گفت که در زندانِ تولّن بوده، و چنان سوابقی داشته، قضات نسبت بهاو دلسوزی و ترخم بیشتری احساس مى كردند و در مجازاتش اندك تخفيفى مى دادند؛ امّا وكيل مدافع به او یاد داده بود که همه چیز را اِنکار کند، و او نیز با لجاجت همه چیز را إنكار مى كرد. بى ترديد، تصورّش آن بود كه اگر بنا را بر إنكار بگذارد، نجات خواهد یافت. البته در این مورد کوتاه فکری و نادانی او را نیز باید به حساب آورد. این مرد، احمق به تمام معنی بود، سالها جز زجر و زحمت چیزی ندیده بود. و آیا اگر چنین مرد بینوایی نتواند از خود دفاع کند و شيوهٔ دفاع از خود را بلد نباشد، بايد او را محكوم كرد؟ امّا موضوع ربودنِ

سکّهای از پتی ژروه در این مرحله مطرح نبود، و وکیل مُدافع نیز دراین باره چیزی نگفت. وکیل مُدافع در پایان سخن، از هیأت منصفه و قضاتِ دادگاه تقاضای عفو و استرحام کرد، و از آنها خواست، بر فرض که هویّت او را محقّق می دانند و معتقدند که او همان ژان والژان است، موضوع تکرار جُرم را کنار بگذارند و او را به جزای جنحه محکوم کنند، نه آنکه مستوجب اعدام بدانند.

نمايندهٔ دادستان به دفاعيات وكيل متهم جواب داد؛ و بهسبك و شيوهٔ همهٔ دادیاران، جواب او بسیار تُند و گزنده و درحین حال شیوا و ادیبانه بود. دادیار با زرنگی و مهارت، از «حُسننیّت» وکیل مدافع تعریف و تمجید کرد، و از مواضِعی که وکیل مدافع عقب نشینی کرده و ارتکاب جُرم را محرز و مسلّم دانسته و در واقع تسليم شده بود، استفاده برد، و از چند طرف گریبان متهم بینوا را گرفت. وکیل مدافع کم و بیش در دفاعیات خود این نکته را پذیرفته بود که شان ماتیو همان ژان والژان است، و دادیار گفتهٔ او را به عنوان یک دلیل و مدرک قطعی و بی چون و چرا مطرح کرد و گفت: «پس در ژان والزان بودن او تردیدی نباید داشت، و در این مسأله هیچگونه اختلافی نیست، و قولی است که جملگی برآنند»؛ سپس مُجرم را به حال خودگذاشت و دامنه بحث را بهاصل جرم، و سرچشمهٔ جرایم کشاند و در ابتدای بحث، از مکتب رُمانتیک یاد کرد، و ظهور این «مکتب شیطانی» را در ادبیات خطرناک شمرد. او که از راه مطالعهٔ مقالات انتقادی در روزنامه های اُری فلام ۱، و کوتی دین ۲، مکتب رُمانتیک را شناخته بود، شدیداً به آن حمله برد، و طلوع این گونه مکتبهای شیطانی و مفسده انگیز را در ادبیات، با ظهور افراد خطرناک و جنایت پیشه در جامعه مقایسه کرد و آن دو را در یک ردیف گذاشت؛ سپس این بحث را بهپایان رساند و دوباره به ژان والران پرداخت، و معتقد بود که او غولی است بی شاخ و دم

و نفر تانگیز ... که معمولاً اینگونه شرح و بسطها به در د تراژ دیهای ادبی می خورد. با این وصف، سخنرانی شکوهمند آقای دادیار چنان مؤثر بود که پشت تماشاگران و هیأت منصفه را لرزاند. و برای آنکه سخنانش صبح روز بعد در صفحهٔ اول روزنامه ها چاپ شود، ناگهان این نمایندهٔ محترم دادستان فریاد کشید، و با لحنی ادیبانه گفت: «درست سر تا بای او را نگاه كنيد! او زان والزان است، يك ولكرد كدا طبع بست فطرت كه با بستى و رذالت انس گرفته، و سالها ماندگار شدن در زندان در تأدیب و تهذیب اخلاق او تأثیری نداشته است، و بزرگترین دلیل برای این ادّعا دزدی اوست از پتی ژروه. ژان والژان چنین کسی است که چند روز بعد از آزادی از زندان، مثل یک راهزن، در جادّههای اطراف شهر کمین می کند، و با زور اسلحه پول جوانک بیجارهای را از او می گیرد. ژان والژان چنین کسی است که از دیوار باغ مردم بالا می رود، و در همان موقع با مدرک جُرم، یعنی شاخهٔ شکستهٔ سیب، دستگیر می شود. این دزد نابکار، حتی این جُرم مشهود را، این سرقت راکه آشکارا و در روز روشن صورت گرفته، و در ارتکاب آن هیچ شک و شبههای نیست مُنکر می شود. از دیوار بالا رفتن را اِنكار مى كند؛ درديدن سيب را اِنكار مى كند، و همه چيز را انكار مي كند؛ و از همه مهمتر نام خود و هويّت واقعي اش را إنكار مي كند. امّا بر ضد او صدها دلیل و مدرک موجود است، که از شرح همهٔ آنها خودداری میکنم، و تنها از گواهی این چهار نفر سخن میگویم که او را شناختهاند، و بدون هیچگونه قصد و غرض شهادت دادهاند که او کسی نیست جز ژان والزان. از این جهار شاهد، یکی ژاور بازرسِ فعّال و درستکار یلیس است، و سه نفر دیگر، بروه ۱، شنیلدیو۱، و کوشپای مستند که سالها در زندان تولّن بودهاند و در کنار او، کیست که بتواند اینهمه شواهد و دلایل قطعی و

<sup>1.</sup> Brevet

<sup>2.</sup> Chenildien

مسلم را اِنكار كند؟ امّا ژان والژان باز هم انكار مىكند؛ چون يك دنده و لجباز است. بله آقايان قضات، و اعضاى هيأت منصفه! آنچه لازم بود در مسورد اين متهم بهعرض رساندم، و حالا قضاوت را بهعهدهٔ شما مىگذارم.»

هنگامی که دادیار با آن لحن فصیح و شیوا سخن میگفت، متهم دهانش باز مانده بود، و با حيرت و در عين حال با تحسين بهاو خيره شده بود؛ و قطعاً حیرت کرده بود که چگونه یک انسان می تواند این قدر شیرا و زيبا حرف بزند. امّا گاه به گاه، در اوج فصاحت و بلاغت نماينده دادستان، متهم ناگهان آشفته می شد، آهسته سرش را به راست و چب تکان می داد، و پنداری بهنوعی اعتراض بی سر و صدا و خموشانه اکتفا می کرد؛ و از آغاز دادرسی تا این لحظه اعتراضات او از این فراتر نمی رفت. دو سه نفر از تماشاگران که نزدیک نیمکتِ متهم نشسته بودند، چندبار این جمله را از زبان او شنیدند، که آهسته میگفت: «اگر آقای بالوب اینجا بود، این گرفتاری پیش نمی آمد». امّا دادیار بهت زدگی متّهم را نیز دلیل دیگری بر محکومیت او می دانست، و بخصوص توجّه اعضای هیأت منصفه را به این نکته جلب کرد که ۱... آقایان! درست به او نگاه کنید! ... ادا و اطوارهای احمقانه ای که این مرد از خودش درمی آورد نباید شما را فریب بدهد. این کارهای مضحک از شِگِردهای حیلهگرانهٔ اوست، و همهٔ این حقّهبازیها جنبه های گوناگون روح ناپاکش را نشان می دهند.» دادیار سخنانش را با شرح مطالبی در مورد سرقت از پتی ژروه، به پایان رساند و اعلام کرد که او را بهاشد مجازات محكوم بايدكرد.

و این مجازات، چنانکه قبلاً نیز گفته ام، در آن روزگار محکومیّت به حبس اَبَد بود با اعمالِ شاقّه.

بعد از پایان سخنان نمایندهٔ دادستان، وکیل مدافع از جا برخاست و از

الطاف و حُسنِ نظر آقای دادیار سپاسگزاری کرد و دیگر چیزی نگفت. چون دادیار همهٔ دلایل و شواهد او را مردود دانسته بود، و او نیز دیگر مطلب تازهای برای دفاع از متهم نداشت.

## شيوهٔ إنكار

بحث و جدلها به پایان رسید. رئیس دادگاه به متهم گفت که از جا برخیزد، و اگر چیزهای ناگفته ای برای دفاع خود دارد، بگوید.

و آن مود در جای خود ایستاد، کلاهِ چرک و چروک خوردهاش را در دست می چرخاند، و بهنظر می آمد که منظور رئیس دادگاه را نفهمیده است.

رئيس بار ديگر از او خواست كه آخرين دفاعيهاش را بگويد.

و اینبار شان ماتیو صدای او را شنید؛ چنین می نمود که منظور او را فهمیده است، تکانی به خود داد؛ مثل کسی بود که از خواب بیدار شده باشد. نگاهش را به اطراف چرخاند، به تماشاگران نگاه کرد، و به ژاندارمها و وکیل مُدافع و هیأت منصفه و قضاتِ دادگاه؛ و سپس مُشتهای درشت و بلاهیبتش را بر لبهٔ نرده هایی که جلو نیمکت متّهم بود گذاشت، و باز بههمه سو نظر انداخت؛ سرانجام نگاهش روی صورت دادیار ثابت ماند، بههمه سو نظر انداخت؛ سرانجام نگاهش روی صورت دادیار ثابت ماند، و به زبان آمد. سخن گفتنش به آتشفشان می ماند. کلمات به شکل عجیبی از دهانش بیرون می پریدند، چیزهایی می گفت که چندان به هم ربط نداشتند، ضد و نقیض بودند، پر جوش و خروش بودند و درهم و برهم. و کلمات به همدیگر فشار می آوردند، و هر کدام می خواستند زودتر از بقیه از دهانش بیرون بریزند. آن مرد با چنین وضع و حالی حرفش را می زد:

«چه دفاعی دارم، غیر از اینکه بگویم که در پاریس تعمیرکار گاری و درشکه بودم. ارباب و کارفرمای من آقای بالوب بود. کارم خیلی سخت بود، در هوای آزاد کار می کردم و توی حیاط، توی انبارهای بی سقف، و زیر دست اربابهای خوب و مهربان. کار ما طوری است که نمی شود توی کارگاه و زیر سقف کار کرد؛ برای اینکه جای وسیم لازم دارد. منظورم را که می فهمید؟ زمستان آنقدر سرد می شود که آدم باید مرتب دستهایش را به هم بمالد تا گرم شود. امّا اربابهای مهربان اجازه نمی دهند که کارگر دستش راگرم كند. مي گويند با اين جوركارها وقت تلف مي شود. وقتي كه همه جا یخ می بندد، دست زدن به آهن آسان نیست، این کارها آدم را فرسوده می کند. در بحبوحهٔ جوانی آدم را پیر می کند. در چهل سالگی كلُّكِ كارگر را ميكّند. من پنجاه و سه ساله بودم. حالم خيلي بد بود. اين کارگرها آدمهای بدذاتی هستندا وقتی که شما پیر و فرسوده باشید، بهتان می گویند پیر خِرف، و پیر خَر! من روزی سی «سو» مزد می گرفتم. اربابها به خاطر پیری ام کمترین مزد را به من می دادند. دختری هم داشتم که در كنار رودخانه رخت ميشست. او هم دستمزد كمي مي گرفت. با اين پول، هر جور بود، دوتایی زندگیمان را میگذراندیم. آن دختر هم کارش سخت بود و پُرزحمت. همه روز از صبح تا غروب، کنار رودخانه، توی باد و باران و برف و سرما و گرما نشستن و روی طشت دولاً و راست شدن، کار راحتی نیست؛ بخصوص وقتی که بخبندان است و سرما مئل شمشیر صورت شما را می بُرد. اما چه می شود کرد؟ دخترم ناچار بود رختهایی را که برای شستن به او می دادند بشوید و تحویل بدهد. اگر یک روز خیبت می کرد، کارش را از دست می داد. بعضی وقتها هم در رختشوی خانهٔ لانفان روژاکار می کرد. در آنجا مجبور نبود که توی طشت رخت بشوید. آب از شیر می آمد و رختها را توی حوضچهای می شست و زیر آب شیر

<sup>1.</sup> L'enfents-Rouges

میگرفت و آب میکشید. آنجا چون سرپوشیده بود، سرما کمتر اذبتش میکرد؛ امّا در عوض، آب چنان داغ و پُربخار بود که چشم رختشوها را کور میکرد. دخترم ساعت هفت از سَرِ کار برمیگشت؛ آنقدر خسته بود که زود خوابش می بُرد. شوهری هم داشت که مرتب کتکش می زد. دخترم طاقت نیاورد و زود مُرد. هرچه بود، دختر نجیبی بود. هیچوقت با دوستانش برای رقص و تفریح نمی رفت. یادم می آید که حتی در روز جشن کارناوال ساعت هشت شب، رفت و خوابید. همهاش همین بود. من راستش را می گویم. بروید پرس و جو کنید. به مه بهشما می گویند که من چه آدم بی شعوری هستم، چه حیوانی هستم! پاریس یک جور گودال بی سر و ته است، چه کسی بابا شانماتیو را می شناسد؟ امّا بروید از آقای بالوپ، ارباب و صاحب کارم بپرسید. بروید از او بپرسید. بروید

مرد ساکت شد، همچنان ایستاده بود؛ این کلمات را تند و تیز و با خشونت و با صدایی بلند به زبان آورد، که ساده دلی و درعین حال خشم و رمندگی او را نشان می داد. و تنها یک بار، برای آنکه به سلام کسی در میان جمع پاسخ گوید، کلامش را قطع کرد. گویی این کلمات بی اراده و تصادفی از دهان او بیرون می آمد؛ مانند سکسکهای که به آدمی دست می دهد، و او نمی تواند جلو آن را بگیرد. در میان هر جمله تکانی به خود می داد، مثل حرکات هیزم شکنی که با تبر چوبی را شکاف می دهد. وقتی کلام او به اینجا رسید، تماشاگران به خنده افتادند. متهم به اطرافش نگریست، و چون دید که همه می خندند، او نیز بی آنکه از جایی خبر داشته باشد به خنده افتاد.

و چه خندهٔ شومی بود. ۱

۱. در نهم ژوئیه ۱۸۴۹، وقتی که ویکتور هوگو در مجلس نمایندگان دربارهٔ فقر و بینوایی

رئیس دادگاه که مردی خیراندیش و در قضایا موشکاف بود، با صدای بلند برای اعضای هیأت منصفه شرح داد که آقای بالوپ کارفرمای متهم و صاحب کارگاه تعمیرات درشکه و گاری را به دادگاه احضار کرده اند، امّا چون این کارگاه کارش به افلاس کشیده و تعطیل کرده، و هیچکس جا و مکان آقای بالوپ را نمی داند، نتوانسته اند او را پیدا کنند. سپس آقای رئیس رو به متهم کرد و به او هشدار داد که در آخرین دفاع خود مطالبی بگوید که با رد اتهام ارتباط داشته باشد.

سشما در وضع و موقع بدی هستید. باید درست فکر کنید و حرف بزنید. اتهاماتی که به شما نسبت داده اند بسیار سنگین است. شواهد و قراینی که بر ضد شما گواهی می دهد بسیار زباد است، و احتمال دارد که عاقبت بدی در انتظارتان باشد. امّا من برای آنکه به شما در رفع اتهام کمک کنم، دو چیز از شما می پرسم، که اگر درست و دقیق جواب بدهید، به نفع خودتان است. سؤال اول، آیا شما از دیوار باغ بالا رفته اید و شاخه سیب را کنده اید، و به عبارت دیگر، مرتکب این دزدی شده اید یا نه؟ سؤال دوم، آیا شما همان زندانی سابقه دار، یعنی ژان والزان هستید یا نه؟ متّهم سرش را به گونه ای تکان داد که می خواست بگوید موضوع آن دو سؤال را فهمیده، و خوب می داند که چه جوابی باید بدهد؛ و دهان گشود، و رو به سوی رئیس دادگاه کرد، و گفت: «اوّل باید بگویم که ...» و سپس به کلاه خود که در دست داشت نگاهی انداخت، و سپس به سرش و خاموش ماند.

و در اینجا دادیار رشتهٔ سخن را به دست گرفت، و گفت: «متهما ... به سؤالات آقای رئیس دادگاه توجه کنید. شما تا حالا به هیچ کدام از سؤالات جواب نداده اید. این حالت پریشانی و اضطرابی که دارید شما را

سخنرانی کرد، نمایندگان به او خندیدند، و این خندهٔ شوم نیز به آن خنده ها می مانست. (ایو ـ گ.).

مقصر جلوه می دهد. ظاهراً نام شما شان ماتیوست، امّا در واقع شما همان ژان والژان هستید، که در اُورنی نام خانوادگیِ مادر را انتخاب کرده اید و شده اید ژان ماتیو، و کمکم نام شما به شان ماتیو تبدیل شده، وانگهی شما در فاوژل کارتان هَرَس کردن درختان بوده. در این نکته هم تردیدی نیست که شما از دیوار باغ پی یرون بالا رفته اید و سیبهای رسیده را دزدیده اید؛ و من نظر اعضای هیأت منصفه را به این دو نکتهٔ قطعی و مسلم جلب می کنم.»

متهم ناگهان از روی نیمکت برخاست، و به محض آنکه سخنان دادیار به پایان رسید، بر سر او فریاد کشید: «شما خیلی بدذاتید! بله، شما را مي گويم! همين را ميخواستم بگويم. ميخواستم اوّل همين را بگويم. امّا من چیزی تدزدیدهام، بعضی از روزها چیزی نمی خورم و گرسنه می مانم. آن روز از آیی ۱ می آمدم. باران می آمد، رگبار بود، در دشت و صحرا راه مى رفتم. از آن رگبارهايي بود كه برگها و شاخهها را بهزمين مي ريخت، و در همه جا سیل راه افتاده بود. حتّی علفهای کنار جادّه زیر آب رفته بودند. نمی دانم کجا بود که روی زمین یک شاخه پیدا کردم که شکسته بود و چندتا سیب رسیده هم وسط برگهایش بود. شاخه را از زمین برداشتم. هیچکس با من کاری نداشت. امّا حالا برای این شاخهٔ سیب سه ماهِ تمام است زندانی هستم، و مرتب از این طرف به آن طرف می کشانندم. از بس از من پرس و جو كردهاند، ديگر نمي دانم چه كنم و چه بگويم. همه با هم دُست به یکی کرده اند و بر ضدٌ من حرف می زنند، مرتب از من سؤال می کنند، و مرتب می گویند جواب بده، جواب بده! این ژاندارمی که پُشت سَرِ من ایستاده، جوان خوب و سر بهراهی است؛ مرتب بازویم را فشار مىدهد و مى گويد: «ساكت نباش، حرف بزن!». چه بايد بگويم؟ چه جور باید حرف بزنم؟ من که سواد ندارم. آدمی هستم فقیر و بینوا. چرا

هیچکس به حرف من گوش نمی دهد؟ چندبار بگویم که دزدی نکر دهام؟ چیزی افتاده بود روی زمین، آن را برداشتم. من که از حرفهای شما چیزی سردرنمي آرم. همهاش مي گوئيد ژان والزان؛ مي گويند كه شان ماتيو همان ژان والؤان است. من كسى را بهاسم ژان والؤان نمى شناسم. ايىن جور كه می گویید، ژان والژان دهاتی بوده و درختها را هَـرَس مـی کرده، مـن او را نمی شناسم. بروید بپرسید؛ من کارگر بودم، نزد آقای بالوپ کار میکردم، در تعمیرگاه درشکه، در خیابان دولوبیتال ۱. اسم من شان ماتیوست. شما آدم بدجنسی هستید. همهاش از من می پرسید کجا به دئیا آمده ام. من از این جیزها خبر ندارم. همهٔ مردم که خانه و زندگی ندارند تا بدانند کنجا بهدنيا آمدهاند. البته اگر آدم خانه و زندگی داشته باشد، خيلي بهتر و راحت تر است. من نمي دانم. امّا خيال ميكنم پيدر و مادرم اصلاً جا و مكانى نداشتهاند. كنار جاده، يا گوشه كوچه و خيابان زندگى مىكردهاند. بیش از این چیزی نمی دانم. وقتی که بچه بودم بهمن می گفتند: «پسره»، و حالا می گویند «پیرمرد». غیر از این دو، اسم دیگری ندارم. نام تعمیدی من همينهاست. حالا هر طور كه عشقتان كشيد صدايم بزنيد. پيرمرد، شان ماتیو، یا هر اسم دیگر ... میگویند در «آورنی» ۲ بوده ام، حالا میگویند در فاورُّل بودهام. بله! من به آورنی رفته ام در فاوُّرل بوده ام، امّا این چیزها چه ربطی دارد بهزندان تولن؟ من در آن زندان نبودهام. باز هم میگویم که دزدی نکردهام. و اسم من شان ماتیوست. کارگر تعمیرگاه آقای بالوپ بودم. از بس که شما نفهم و نادانید و سؤالات بی ربط می کنید خسته شدهام. حوصلهام را مسر بردهاید. کاش می دانستم چه کردهام که همه تان با من دشمن شده اید؟»

دادیار که همچنان سَرِ پا ایستاده بود، گفت: «اَقای رئیس دادگاه! حرفهای بیربط و درهم برهم این مرد را شنیدید؟ متهم درعین حقّهبازی و حیله گری می خواهد خودش را ابله و کنودن نشان بدهد، امّا موفق نمی شود. من از محضر دادگاه استدعا می کنم که یک بار دیگر سه نفر زندانی سابقه دار، بروه، کوپشای، و شیلدبو، و همچنین بازرس ژاور، دربارهٔ هویّت واقعی متهم گواهی بدهند؛ و اگر اعضای محترم دادگاه مصلحت می دانند، سؤالاتی از آنها بشود.»

رئیس دادگاه گفت: «از این چهارنفر شاهد که نام بردید، یک نفرشان، یعنی آقای ژاور بازرس پلیس، برای انجام کار اداری بسیار لازمی به یکی از شهرستانهای نزدیک رفته، و البته برای این منظور از دادگاه اجازه گرفته. شما آقای دادیار، و شما آقای وکیل مُدافع، هر دو با خروج موقّت آقای ژاور از حوزهٔ قضائی موافقت کردید.»

دادیارگفت: «بله آقای رئیس، همانطور که اشاره کردید، آقای ژاور فعلاً در اینجا نیست، امّا یک ساعت پیش یعنی قبل از رفتن، بازرس ژاور مطالبی به عرض دادگاه محترم رساند، که استدعا می کنم اجازه بدهید یک بار دیگر اظهارات او را که عیناً نوشته شده، بخوانم؛ بخصوص که ژاور در شرافت و درستکاری معروف است، و در نهایت دقّت و متانت حرفش را می زند.»

دادیار چون با اعتراض و مخالفتی رو بهرو نشد، اظهارات ژاور را که عیناً ثبت شده بود، چنین قرائت کرد: «برای آنکه روشن شود که متهّم به دروغ هویتش را انکار می کند نیازی به بررسی و تحقیق نیست. زیرا این شخص را خوب می شناسم. نام واقعی او شان ماتیو نیست، ژان والژان است. و جنایتکاری است شرور و خطرناک، که به جرم سرقت به زندانِ با اعمال شاقه محکوم شده بود، و به علّت فرارهای مکرّر نوزده سال در اعمال شاقه محکوم شده بود، و به علّت فرارهای مکرّر نوزده سال در زندان ماند. در این مدّت، پنج یا شش بار از زندان گریخت، و هر بار دستگیر می شد و دوباره به زندان می افتاد. این شخص نه تنها در مورد دردی از باغ پی یرون متهم دزدی از باغ پی یرون متهم

است، بلکه به عقیدهٔ من از خانهٔ عالیجناب اسقف دینی هم چیزهایی به سرقت برده است. من در سالهایی که در زندان تولن مشغول انجام وظیفه بودم، بارها او را در میان زندانیان دیده ام، و این شخص را می شناسم، و در تشخیص هویت او کوچکترین تردیدی ندارم. و در نهایتِ اطمینان می گویم که او ژان والژان است.»

این گواهی صریح و مطمئن در هیأت منصفه و همهٔ تماشاگران تأثیر عمیقی به جای گذاشت، و دادیار پس از خواندن این مطلب، از رئیس دادگاه تقاضا کرد که بروه، شنیلیو، و کوشپای به جایگاه گواهان خوانده شوند.

رئیس دادگاه به یکی از مأموران انتظامی دستورهایی داد، و لحظاتی بعد در اتاق مخصوص گواهان باز شد. مأمور، به اتفاق یک ژاندارم، که دست به اسلحه داشت و آمادهٔ تیراندازی بود، بروه، زندانی سابقه دار را به دادگاه آورد، و جلسهٔ دادگاه لحظاتی و قار و رسمیّت خود را از دست داد. با ورود این زندانی، همه با هیجان چشم به او دوخته بودند.

بروه، زندانی سابقه دار، لباس سفید و سیاهی پوشیده بود و شصت ساله می نمود؛ به معامله گران زرنگ، و اشخاص حقّه باز و حیله گر شباهت داشت، که گاهی زرنگی و حیله گری در یک جا جمع می شوند. به چند جُرم زندانی شده بود، و آن قدر در زندان مانده بود، که کم کم به صفِ زندانبانان پیوسته بود. سرپرستان زندان می گفتند که دیگر از تبهکاری خسته شده، و دوست دارد به جبران جنایات گذشته، کارهایی بکند که او را وجود مفیدی بدانند. کشیشهای زندان هم معتقد بودند که توبه کار است و دیندار، و در نوع خود نمونه است. نباید فراموش کرد که این قضایا در دوران «بازگشت سلطنت» اتفاق می افتاد.

رئیس رو به او کرد و گفت: «بروه! شما چون محکومیت جنایی داشته اید نمی توانید قسم بخورید.»

بروه سر بهزير ايستاده بود.

رئیس گفت: «با این حال، در افراد محکوم که بهموجب قانون از حقوق اجتماعی محروم می شوند، به لطف رحمت و عنایت خداوند، قطعاً شرافت و احترام بهعدالت موجود است. حالا اگر حس می كنید كه چنین شرافتی در شما وجود دارد، می توانید شهادت دهید. امّا بیش از آنکه جواب بدهید، خوب فکر کنید؛ چون گواهی شما تأثیر زیادی در سرنوشت یک انسان دارد. حتّی امکان دارد که شهادت شما باعث مرگ و نابودي كسي بشود. به هر حال، گواهي شما در اين دادرسي لازم است، و احتمال دارد که نقطههای تاریکی را برای ما روشن کند. شما قطعاً در گذشته اشتباهاتی كردهاید و بههمین دلیل محكوم شدهاید. امّا حالاكه مى خواهيد گذشته خودتان را جبران كنيد، از شما مى خواهم كه حقيقت را بگویبد ... حالاً از متهم میخواهم که از جا بلند شود و بایستد ... بروه! ... جلوتر بروید. و از نزدیک و بهطور دقیق بهمتهم نگاه کنید! ... حواستان را جمع كنيد و از روى وجدان و انصاف حرف بزنيد. شما قبلاً گفته ايد كه اين شخص را می شناسید. حالا یک بار دیگر به او نگاه کنید و به ما بگویید که ژان والژان دوست قدیمی شما همین مرد است یا آنکه عقیده و نظر دیگری در مورد او دارید؟»

بروه، به متهم خیره شد، و روی گرداند و به رئیس دادگاه گفت: «آقای رئیس! من زودتر از همه او را شناختم، و از حرف خودم برنمی گردم. این شخص ژان والژان است. در سال ۱۷۹۶ وارد زندان تولُن شد و در ۱۸۱۵ از زندان آزاد شدم. امّا حالا می بینم از زندان آزاد شد. من هم سال ۱۸۱۶ از زندان آزاد شدم. امّا حالا می بینم که ژان والژان پاک عوض شده؛ مثل یک حیوان بی شعور و مّنگ شده. شاید سنّ و سالش بالا رفته و عقل و شعورش را از دست داده. وقتی که توی زندان بود، خیلی حقّه باز و آب زیر کاه بود. خوب می شناسمش.» توی زندان بود، خیلی حقّه باز و آب زیر کاه بود. خوب می شناسمش.» رئیس گفت: «شما بروید در جایگاه گواهان بنشینید، امّا متهم

همین طور سر جای خود بایستد.»

بعد از بروه، شنیلدیو را به دادگاه آور دند؛ نیمتنهٔ سرخ داشت و کلاه سبز، محکوم به زندانِ ابد بود. در زندانِ تولُن محکومیتش را میگذراند، و برای ادای شهادت او را به اینجا آور ده بو دند. ریزه اندام بود، در حدود پنجاه سال داشت، جالاک بود و لاغر اندام و زردرنگ؛ و حالتی داشت عصبی و بیمارگونه، امّا نگاهش بُرجوش و زنده بود. همزنجیرانش او را «مُنکر خدا» لقب داده بودند.

رئیس دادگاه تقریباً همان چیزهایی را بهاو گفت که بهبروه گفته بود، و در هنگامی که رئیس برای او شرح می داد که به علّت محکومیت جنائی نمی تواند قسم بخورد، سرش را بلند کرد و به تماشاگران خیره شد. سپس از او خواسته شد که پیش برود و دوباره شان ماتیو را از نزدیک ببیند و نظر خود را بگوید. شنیلدیو قاه قاه خندید و گفت: «مگر ممکن است که من ژان والژان، رفیق قدیمی ام، را نشناسم؟ پنج سال تمام، من و ژان والژان را به یک زنجیر بسته بودند. آهای حقه بازا مگه با ما قهری؟ چطور ما را به جا نمی آری؟»

رئيس دادگاه گفت: «بسيار خوب، برويد بنشينيد.»

مأمور انتظامات پس از شنیلدیو، کوشپای را به دادگاه آورد. او نیز محکوم به زندان ابد بود، و لباس سرخ داشت و کلاه سبز. از روستاییان ناحیهٔ لورد ابود و از کوه نشینان پیرنه ۱. مدّتها در کوهستان گاو و گوسفند می چراند، و بعد راهزن شد. کوشپای همانند متهم رمنده بود و مردم گریز؛ و همچون او عقل درست و حسابی نداشت. از تیره روزانی بود که طبیعت آنها را چون حیوانی به کار وامی دارد، و اجتماع تا ابد به زندانشان می فرستد و جانشان را می گیرد.

Lourde .۱ در جنوب فرانسه.

۲. Pirénéé سلسله کوههایی بین فرانسه و اسپانیا.

رئیس سعی میکرد باکلامی مؤثر وگیرا، او را واداردکه در شناسایی متهم بیشتر دقت کند، و اگر شک و شبههای در این مورد دارد بگوید. امّا کوشپای نیز گفت: «این همان ژان والژان رفیق قدیمی ماست. از بس که زور داشت، به او میگفتیم: جرّثقیل.»

گواهی این سه مرد، که هیچگونه شک و تردیدی در شناسایی او نداشتند، و هرچه می دانستند در کمال صداقت به زبان می آوردند، در آن فضا تأثیر عجیبی داشت. تماشاگران بعداز خاتمهٔ کارِگواهان، زمزمههایی آغاز کردند، که حاکی از پیش بینی های شومی برای متهم بود. متهم همهٔ این چیزها را با بهت و حیرت نگاه می کرد، و چهرهٔ بهت آلودش، که به قول دادستان، گواه بلاهت و تنها مدافع او بود، همچنان بی تغییر مانده بود. ژاندارمهایی که در کنارِ او ایستاده بودند، می شنیدند که متهم بعداز شنیدن حرفهای اولین گواه، آهسته با خودگفت: «خوب! این هم از اولی!» و بعداز گواهی دوّمین گواه، گفت: «حالا بهتر شد!»، و پس از آنکه سوّمین نفر هم همان گواهی را داد، گفت: «حالا بهتر شد!»

رئیس دادگاه بعداز خاتمهٔ کار گواهان رو به متهم کرد و گفت: «گواهی آن سه نفر را شنیدید. حالا چه می گویید؟»

متهم گفت: «می گویم که عالی بود.»

تماشاگران به پچ پچ افتادند؛ و این پچ پچ به هیأت منصفه نیز سرایت کرد. تقریباً همه به این نتیجه رسیده بودند که دیگر هیچ امیدی برای متهم وجود ندارد.

رئیس به ناظم جلسهٔ دادگاه اشاره کرد و گفت: «تماشاگران را ساکت کنید. می خواهم ختم دادرسی را اعلام کنم.»

امًا در آن لحظه، درست درکنار جایگاه رئیس دادگاه صدای بلندِ یک فریاد شنیده شد: «بروه! شنیلدیو! کوشپای! بهاین طرف نگاه کنید!»

این فریاد چنان تأثرآور و هولانگیز بىود کـه هـمه را در جـای خـود

میخکوب کرد، و همهٔ نگاهها به آن سو خیره شد. در آن دَم، مردی که در ردیف تماشاگران سرشناس، و پُشتِ سَرِ قضات دادگاه نشسته بود، از جا برخاست و دریچهٔ نردهای را که حایل بین قضات دادگاه و جایگاه تماشاگران بود، گشود، و چند قدم به جلو برداشت، و در میان تالار برجای ایستاد.

رئیس دادگاه، دادیار، آقای باماتابوا، و چندین نفر دیگر او را شناختند، و یک صداگفتند: «آقای مادلنا»

## شان ماتیو در بهت و حیرت

آقای مادلن بود، خود او بود. چراغ روی میزِ منشی دادگاه صورتش را روشن میکرد. کلاهش را بهدست گرفته بود، سر و وضعش آراسته و مرتب بود، دکمههای رِدَنگتش را تا بالا بسته بود. رنگش پریده بود و کمی میلرزید. موهای خاکستری فامش را لحظهٔ ورود به آراس به سفیدی گراییده بود.

همه به سوی او روی گرداندند. در همه اثری شگفت آور گذاشته بود، امّا هنوز همه در تردید بودند. فریادی که شنیده بودند جانسوز و هراس آور بود؛ امّا مردی که در میان تالار ایستاده بود، آرام بود و با وقار. همه از خود می پرسیدند که آن فریاد از گلوی چه کسی بیرون آمده بود؟ کسی باور نمی کرد که چنین مرد باوقار و آرامی چنان فریاد هراس آوری کشیده باشد.

امّا این تردید بیش از چندثانیه نهایید. و حتّی پیش از آنکه رئیس دادگاه و دادیار کلمهای به زبان بیاورند، و پیش از آنکه ژاندارمها و مأموران انتظامی تکان بخورند و قدمی بردارند، آن مرد که تا آن لحظه او را به نام آقای مادلن می شناختند، به طرف جایگاه گواهان، کوشپای، و بروه و شنیلدیو پیش رفت و گفت: «رفقاا مرا نمی شناسید؟»

آن سه نفر چیزی نگفتند. امّا با تکان دادن سر بهاو فهماندند که او را

هرگز ندیده و نمی شناسند. کوشپای که از او ترسیده بود، دستش را بالا برد و به او سلام نظامی داد. آقای مادلن گواهان را به حال خود گذاشت و رو به قضات دادگاه و اعضای هیأت منصفه کرد و گفت: «آقایان اعضای هیأت منصفه! متهم را آزاد کنید. آقای رئیس دادگاه! بگویید مرا بازداشت کنند. کسی که شما دنبالش هستید، او نیست، من هستم. ژان والژان مَنّم.» نفسها در سینه حبس شده بود. در میان تماشاگران، هیجان جای خود را به بهت و حیرت داده بود. سکوت گورستان دادگاه را فراگرفته بود.

با این حال، رئیس دادگاه، که با اندوه و همدردی به این صحنه می نگریست، به دادیار اشاره هایی کرد، و چند کلمه در گوش مشاوران خودگفت و رو به تماشاگران کرد و با لحنی که همه مقصودش را دربافتند، گفت: «پزشک در میان شما نیست؟»

نوعی ترس و شگفتی مقدّس بر همه چیره شده بود.

و دادیار دنبالهٔ کلام او راگرفت: «آقایان اعضای هیأت منصفه! آنچه به چشم می بینید و بسیار عجیب و دور از انتظار است، نه تنها شما را بلکه ما را هم متأثر و متعجب کرده و چیزی نیست جز ابراز دلسوزی و ترحم یک مرد بسیار محترم نسبت به یک موجود فقیر و بینوا! بسیاری از شما آقای مادلن، شهردار مشهور و محترم مونتروی سورمر، را می شناسید. ما هم با رئیس محترم دادگاه همصدا هستیم و خواهش می کنم که اگر پزشکی در میان اعضای هیأت منصفه یا تماشاگران هست، آقای مادلن را، که بی نهایت متأثر شده اند، تا محل سکونتشان همراهی کند، و مراقب حال ایشان هم باشد.»

آقای مادلن در اینجا سخن دادیار را قطع کرد و با لحنی قاطع و درعین حال دوستانه، کلماتی به زبان آورد، و یکی از تماشاگران دادگاه سخنان او را کلمه به کلمه یادداشت کرد، و ما نوشتهٔ او را عیناً نقل می کنیم، که چنین است: «آقای دادیار! از لطف شما متشکرم، امّا من دیوانه نشده ام؛ و حالا

خواهید دید که بی خود و بی جهت حرف نمی زنم. قضیه این است که نزدیک بود اشتباه بزرگی مرتکب شوید. این مرد را آزاد کنید، من باید به وظیفهٔ انسانی خود عمل کنم. آن محکوم بدبختی که دنبالش هستید من هستم. در اینجا غیر از من هیچکس این حقیقت را نمی داند. خدایی که در آن بالاست، ناظر كار من است؛ و همين براي من بس است. من دراختيار شما هستم. هر وقت که بخواهید می توانید بازداشتم کنید. امّا من در این سالها همهٔ سعی خودم را کردم که کسی هویّت واقعیام را نداند. با نام دیگری زندگی کردم. ثروت و مکنت زیادی به دست آوردم، شهردار شدم، قصدم این بود که در میانِ اشخاص نجیب و شرافتمند جایی برای خود باز کنم و گذشته را بهفراموشی بسپارم. و ظاهراً چنین چیزی در نهایت به بُن بست برخورده است. چیزهای زیادی هست که نمی خواهم شرح بدهم، شاید لازم نباشد. نمی خواهم سرگذشتم را برای شما بگویم چون بهزودی همه از آن خبردار می شوند. بله، این حقیقت دارد که چیزهایی از عالیجناب اسقف دینی دزدیدم. این حقیقت دارد که از پُتی ژروه یک سکهٔ چهل «سو»یی دزدیدم. در اینجا صحبت از آن بودکه ژان والژان مردی بوده است شرور و خطرناک؛ و این هم حقیقت دارد. من همهٔ تقصیرات را به گردن می گیرم. آقایان قضات! به حرفم توجه کنید. شخصي مثل من كه در اين اجتماع به پستى و رذالت كشيده شده، حق ندارد در لطف و عنایات الهی بهنظر تردید بنگرد، و بگوید که خواست خداوند این بوده. چنین کسی حق ندارد بهاجتماع پند و اندرز بدهد. پیش از آنکه بهزندانهای آنچنانی بروم، دهاتی بینوایی بودم، عقل و هوش زیادی نداشتم، کم و بیش آدم ابلهی بودم. امّا زندان همه چیزم را عوض كرد. آدمي بودم گيج و ابله، در زندان شرور و كينه توز شدم. تركهٔ درختي بودم، در آنجا چوب نیمسوز شدم. خشونت زندان همه چیزم را نیست و نابود کرد. امّا بعداز آزادی، بخشش و مهربانی و نیکخواهی را اسقف دینی بهمن یاد داد که بردبار باشم. مرا خواهید بخشید که ناچارم حقیقت را بگویم. شما این مطالب را درست درک نمیکنید. اگر بهاتاق من بروید،

آن سکّهٔ چهل «سو» یی را که هفت سال پیش از پّتی ژروه دزدیدم، در میان خاکسترهای بخاری خواهید یافت. دیگر بیش از این چیزی نمیگویم. خدایاا خداوندا! می بینم که دادیار محترم سر خود را تکان می دهد و با خود میگوید که آقای مادلن دیوانه شده. می دانم که هیچکس حرفم را باور نمی کند، و همین آزارم می دهد. خواهش می کنم این مرد بدبخت را که بر کرسی اتهام نشسته، محکوم نکنید. ظاهراً این سه نفر که از محکومانِ سابقه دارِ زندان تولُن هستند مرا نمی شناسند. ای کاش بازرس را را بیجا بود، که اگر بود مرا می شناخت.»

شاید با هیچ زبانی نتوان بزرگواری تأثرآوری را که در کلمات او بود، بازگو کرد. آقای مادلن بعداز پایان ایس سخنان رو به آن سه زندانی سابقه دار کرد و گفت: «بروه! ... من شما را خیلی خوب به خاطر دارم. یادتان هست که ...»

و لحظه ای با تردید سخن را قطع کرد، و سپس دنبالهٔ کلام را گرفت: «یادت هست رفیق؟ بند شلوار کشباف چهارخانه ات را هنوز به خاطر دارم. یادت هست؟»

«بروه» تکانی خورد و با تعجب و وحشت سراپای این مرد آراسته را نگریست. و او سپس به طرف «شینلدیو» رفت و گفت: «یادم هست که در زندان به تو می گفتند: مُنکرِ خدا. شانهٔ راست تو به کُلّی سوخته؛ چون یک روز خواستی سه حرف روز خواستی سه حرف «ت.ف.پ» را که روی شانه ات خالکویی شده بود ازبین ببری.»

شنیلدیو گفت: «درست می گویی، رفیق.»

مادان سپس به طرف کوشپای رفت، وگفت: «کوشپای! تو روی بازوی چپت، نزدیک آرنج، روز و ماه و سالِ یک واقعهٔ بزرگ تاریخ را خالکوبی کردهای؛ و این، تاریخ پیاده شدن امپراتور است در کن ۱. در اوّل مارس ۱۸۱۵. آستینت را بالا بزن، تا همه ببینند.»

۱. Cannes، بندر معروفی در فرانسه، در ساحل مدیترانه.

کوشپای آستینش را بالا زد، همه بهبازوی او خیره شدند. یکی از ژاندارمها چراغ را برداشت و نزدیک شد. و آن تاریخ را روی بازوی او با صدای بلند خواند.

و آنگاه مادلن، به آن مرد بینوا روی گرداند و لبخند زد؛ لبخندی که هرکس آن را به یاد می آورد دلش از شدّت تأثر به درد می آمد. و این، لبخند پیروزی بود و لبخند نومیدی.

سپس با صدای بلند گفت: «حالا باورتان شد که من ژان والژانم؟»
و در آن دم، در آن تالار، دیگر هیچ چیز وجود نداشت جز نگاههای غمزده، دلهای گرفته و سیمای بهت آلود. هیچکس نمی دانست که چه تکلیفی دارد. دادیار وظیفهٔ خود، یعنی دفاع از حقوق جامعه، را فراموش کرده بود. رئیس دیگر در فکر ریاست و ادارهٔ دادگاه و ختم دادرسی نبود. وکیل متهم دربندِ دفاع از متهم نبود. و عجیب تر آنکه هیچکس چیزی نمی گفت. هیچکس با ژان والژان کاری نداشت. معمولاً وقتی که واقعهٔ بزرگی روی می دهد، همه حیرت می کنند، و گواهان تماشاگر می شوند. در آن هنگام نیز هیچکس از درخشیدن این نور تابناک چیزی نمی گفت، اما همه مبهوت و مجذوب این روشنایی خیره کننده بودند.

به یقین حس می کردند که ژان والژان جلو چشم آنهاست. این واقعیت از آفتاب روشن تر بود. حضور این مرد، پردههای ابهام را کنار زده بود و، بی آنکه حاجت به شرح و بسط باشد، همهٔ کسانی که در آن تالار بودند، پنداری در برابر خود کلماتی را که با نور نوشته شده بود، می دیدند، و همه دریافته بودند که مردی والا و شرافتمند، خود را تسلیم عدالت می کند تا بیگناهی به جای او محکوم نشود. در پرتو این روشنایی تابناک، همهٔ جزئیات و بگومگوها و شک و تردیدها، چنان ناچیز می نمودند که به کلی محو شده بودند.

این وضع هر چند زودگذر بود، امّا عمق داشت.

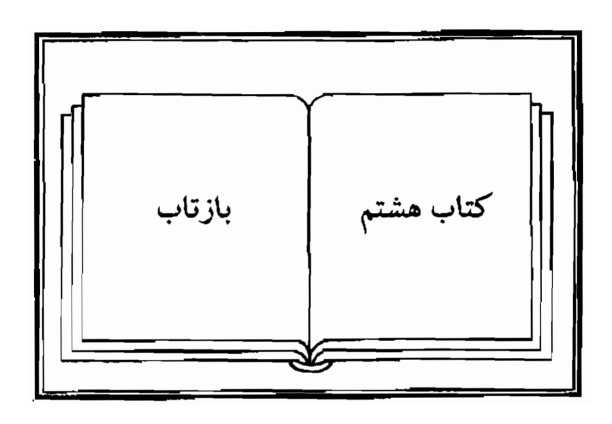
ژان والژان در میان این سکوت ژرف، بار دیگر به سخن آمد: «قصد ندارم بیش از این وقت دادگاه را بگیرم و جریان دادرسی را به تأخیر بیندازم. اگر فعلاً قصد بازداشتم را ندارید، از اینجا می روم. چون فعلاً کارهای ناتمامی دارم که باید انجامشان بدهم نمایندهٔ دادستان می دانند که من که هستم و کجا می روم و جا و مکانم در کجاست. بنابراین، هر وقت که تصمیم بگیرند، می توانند بازداشتم کنند.»

بی آنکه دیگر چیزی بگوید، به طرف در خروجی دادگاه رفت، و هیچکس مانع او نشد، و هیچکس سر راهش را نگرفت. همه برای او راه باز می کردند، و در آن لحظات، همه نوعی هالهٔ ملکوتی را در گرداگرد صورت او می دیدند، و با احترام به او خیره شده بودند. او آهسته از میان جمع می گذشت، و کسی ندانست و نفهمید که چه کسی در را برای او باز کرد. چون به آستانهٔ در رسید، روی گرداند، و به نمایندهٔ دادستان گفت: «آقای دادیار! هر وقت که بخواهید دراختیار شما هستم.»

و سپس رو به جمع تماشاگران کرد و گفت: «همهٔ شما برای من دلسوزی میکنید، و شاید مرا مستحق ترحم می دانید. امّا من در راه حق قدم گذاشته ام. اگر درست فکر کنید، به من رشک می برید و غبطه می خورید. با این حال، ای کاش که چنین وضعی پیش نمی آمد.»

از تالار دادگاه بیرون رفت، و دَر بههمانگونهای که برای او باز شده بود، پشت سرش بسته شد. زیرا هرکس در راه حق قدم بگذارد، بهیقین عدّهای در میان جمع یار و یاور او می شوند.

پس از رفتن ژان والژان، ساعتی طول کشید تا هیأت منصفه نظر خود، و دادگاه رأی خود را اعلام کند، شان ماتیو از همهٔ اتهامات تبرئه شد، و در همانجا از بند رها شد، و سرگشته و شگفتزده، از تالار دادگاه بیرون رفت، بی آنکه بداند و بفهمد که چه اتفاقی افتاده است؛ و گمان می کرد که همه دیوانه شده اند.



## آقای مادلن در کدام آینه بهمون خود مینگرد

روز فرا می رسید. فانتین که شب را با تب و بی خوابی، امّا با تصوّرات خوب و خوش گذرانده بود، دَمِ صبح به خواب رفت. خواهر سمپلیس، که پرستار و مراقب حال او بود، فرصتی یافت که برود و برای او گِنهگِنه ابیاورد. این خواهر روحانی، در آن لحظات که در داروخانهٔ درمانگاه روی شیشه های دارو خم شده بود تا داروی موردنظر را پیدا کند، احساس کرد که کسی نزدیک اوست.

روی گرداند و آقای مادلن را دید که بی صدا وارد داروخانه شده بود. شادمانه گفت: «آقای مادلن! شمایید؟»

و او، آهسته پرسید: «آن زن بیچاره در چه وضعی است؟» \_فعلاً چندان بد نیست. برای او خیلی نگران شده بودیم.

خواهر سمپلیس برای آقای مادلن شرح داد که شب پیار، فانتین بدحال بوده و حالاکمی بهتر شده، زیرا خیال میکند که آقای سهردار برای آوردن دخترش به شون فرمی رفته است. خواهر سمپلیس نه واست از آقای مادلن چیزی بیرسد، ولی از ظاهر او دریافت که از جای دیگری جز شون فرمی باز آمده است.

۱. گیاهی است به صورت درختان کوچک که به خصوص در بعضی از مناطق آمریکای جنوبی به فراوانی میروید، ر بعضی از گونه های آن مصرف دارویی دارد.

آقای شهردار گفت: «خوب کردید که فانتین را از اشتباه بیرون نیاوردید.»

امًا آقای شهردار، حالاکه شما را می بیند و می فهمد که بچهاش را نیاورده اید، به او چه بگوییم؟

مادلن لحظاتی به فکر فرو رفت، و گفت: «خداوند مُشکل گشاست؛ به ما یاد خواهد داد که چه بکنیم و چه بگوئیم.»

خواهر روحاني، آهسته گفت: «امّا به هر حال، نبايد دروغ گفت.»

آفتاب در اتاق می تابید و از رو به رو صورت آقای مادلن را روشن می کرد. خواهر سمپلیس ناگهان نگاهی به او کرد و حیرت زده فریاد کشید: «خدای من!... چه بر سر شما آمده؟ آقای شهردار! موهای شما چرا این طور سفید شده؟»

\_موهای من سفید شده؟

خواهر سمپلیس آینه ای با خود داشت. دست بُرد در کیف کوچکی، و در آن کاوید، و آئینهٔ کوچکی درآورد. که معمولاً وقتی پزشک بیمارستان می خواست از مرگ بیماری مطمئن شود، آن را جلو دهان او میگرفت. آقای مادلن آینه را گرفت و موهایش را در آن دید و گفت: «عجیب است!» اما این کلمات را بی اعتنا به زبان آورد. فکرش در جای دیگری بود.

خواهر سمپلیس، نمی دانم چه چیز عجیب و مرموزی حس کرده بود که بی حرکت و ساکت مانده بود.

آقای مادلن پرسید: «می توانم او را ببینیم؟»

خواهر روحانی که نمیخواست ماجرای سفر را از او بپرسد، در پرده گفت: «آقای شهردار! خیال ندارید بچهاش را نزد او بیاورید؟»

\_ حتماً بچه را مي آورم، امًا براي اين كار دو سه روز صبر بايد كرد.

ساگر آقای شهردار فعلاً از دیدن فانتین چشم بپوشند بهتراست، تما مجبور نشویم به او دروغ بگوییم. در این مدّت منتظر می ماند، و دو سه

روز بعدكه بچه را آورديد، طبعاً خوشحال مي شود.

آقای مادلن چند لحظه به فکر فرو رفت و سپس با ملایمت، و در عین حال با قاطعیت، گفت: «خواهر! او را هرچه زودتر باید ببینم. شاید بعداً فرصت نداشته باشم.»

خواهر روحانی به کلمهٔ «شاید» که ابهام بیشتری به قضایا می داد، توجهی نکرد و سرش را زیر انداخت و گفت: «فعلاً فانتین استراحت می کند، امّا مانعی ندارد. بروبد اورا ببینید.»

مادلن هنگام ورود بهاتاق، دربارهٔ دَرِ آنجا که با سر و صدا باز و بسته می شد و بیماران را از خواب بر می انگیخت، دستورهایی داد؛ سپس آهسته نزدیک تختخواب فائتین رفت و پرده را کنار زد. بیمار به خواب رفته بود، و سخت و نامنظم نفس می کشید. معمولاً مادرانی که بالایِ سرِ فرزندان خفته و بدحال خود بیدار می نشینند، با این گونه نفس کشیدن فرزندان که مایهٔ آزارِ آنها می شود، آشنا هستند. امّا این نفس کشیدن بی نظم و دشوار نیز نمی توانست از صفای وصف ناپذیری که بر چهرهٔ او نشسته بود، بکاهد. پریدگی رنگ او به سفیدی گراییده بود. مژگانهای بلند و زرد فامش، که تنها بازماندهٔ زیبایی او بودند، درهم فرورفته و اندک لرزشی داشتند. در سراپایش ارتعاش و تشنیجی بود. نمی دانم چگونه و را برای همیشه رفتن و پرواز کردن آماده سازند. این تشنیج به چشم نمی آمد، و هر که او را می دید، گمان نمی برد که این بیمار بینوا و نومید به واپسین دَمِ عمر خود رسیده است، بلکه احساس می کرد که موجودی است آمادهٔ پرواز.

شاخهٔ گل، وقتی که دستی برای چیدنش دراز می شود، بهخود می لرزد؛ پنداری در آن دَم، با لرزشی، خود را برای چیده شدن آماده می کند. جسم آدمی نیز، وقتی که دست مرگ پیش می آید تا او را همچون

شاخهای از درخت زندگی بچیند، همین حال را دارد.

آقای مادلن لحظاتی در کنار بستر او بی حرکت ماند. گاهی به او نظر می انداخت و گاهی به مجسمهٔ مسیح مصلوب که بر بالای سَرَش بود. دو ماه پیش نیز که برای اولین بار در این بیمارستان به دیدن او آمد، همین شیوه را داشت، و بار دیگر هر دو در همان جا و همان وضع بودند. فانتین خوابیده بود و او برایش دعا می کرد. امّا در این دو ماه موهای فانتین خاکستری فام شده بود و موهای مادلن سفید یک دست.

خواهر سمپلیس همراهِ آقای مادلن بهاتاق نیامده بود. امّا آقای مادلن با آنکه در اتاق تنها بود انگشت روی لبها گذاشته بود؛ گویی می خواست به تمام اشیای آنجا اشاره کند که ساکت باشند و بگذارند که بیمار آسوده بخوابد.

در این لحظات، ناگهان فانتین چشمهایش را گشوده لبخندی زد. و به آرامی گفت: «پس کوزت کجاست؟»

## فانتين خوشبخت

نه شاد بود و نه شگفتزده و همین سئوال کوتاه و سادهٔ او، که: «پس کوزت کجاست؟»، با ایمان و اطمینان کامل او درآمیخته بود. نه تردیدی در او بود و نه دلواپسی و اضطرابی. دّمی خاموش ماند و سپس گفت: «می دانستم که شما به آنجا رفته اید. در خواب شما را می دیدم. در عالم رؤیا چندین ساعت همراه شما بودم. همهٔ شب در کنار شما راه می رفتم. و شما را می دیدم که چه جلال و عظمتی داشتید. فرشتگان آسمان بالای سرتان در پرواز بودند.»

آقای مادلن به مجسمهٔ مسیح مصلوب چشم دوخت. فانتین دوباره گفت: «نگفتید که کوزت کجاست؟ چراکوزت را نیاور دید که ببینمش؟»

آقای مادلن در جواب او چیزهایی گفت که بعدها نیز هرچه سعی کرد نتوانست به یادشان بیاورد. و بخت با او بود که پزشک وارد اتاق شد، و به یاری آقای مادلن شتافت، و به فانتین گفت: «دخترم! آرام باشید. بچه همینجاست.»

چشمان فانتین برق زد، همهٔ صورتش شکفته شد، دستهایش را چنان روی هم گذاشت و بههم فشرد که پنداری میخواهد زیباترین و دلنشین ترین دعاهای عالم را بهزبان بیاورد.

و در این حال به فریاد آمد: «پس بیاریدش پیش من.»

مادر همیشه توهمات تأثرانگیزی دارد. فانتین گمان میکرد که کوزت همان کودک پنج سال پیش است که باید او را بغل کنند و نزدش بیاورند. پزشک به او گفت: «کمی باید صبر کنید باید طاقت بیارید. شما هنوز کمی تب دارید. اگر بچه تان را بعد از این همه سال ببینید، هیجانزده می شوید. برای حالتان خوب نیست. اوّل باید صبر کرد تا حالتان خوب شود...»

فانتین میان حرف او دوید و گفت: «امّا من حالم خوب شده. خوبِ خوب شدهام. این آقای دکتر اصلاً عقل ندارد. اصلاً شعور و فهم ندارد. من میخواهم بچهام را ببینم.»

پزشک گفت: «میبیند که چطور از جا درمیروید؟ تا وقتی که به آرامش جسمی و روحی نرسیده اید، نباید بچه تان را ببینید. دیدنش فایده ای ندارد. باید به خاطر او زنده بمانید و سالم باشید, وقتی سر عقل آمدید، خودم بچه را به اینجا می آورم.»

مادر بینوا سرش را زیر انداخت و گفت: «آقای دکتر! مرا ببخشید، خواهش می کنم مرا ببخشید. سابقاً این طور نبودم. از بس زجر کشیده ام اصلاً نمی دانم چه می گویم و چه می کنم. حالا منظور تان را می فهمم. می ترسید که ذوق زده شوم. بسیار خوب، تا هر وقت که بگویید صبر می کنم. امّا قسم می خورم که با دیدن دخترکم حال من بدتر نمی شود. از دیروز تا حالا چشم از در بر نداشته ام؛ به این امید که دخترکم را ببینم. دلم می خواهد دخترکم بیاید و من آرام آرام با او حرف بزنم. غیراز این هیچ چیز نمی خواهم. حالا که او را از مؤن فر می آورده اند، طبیعی است که آرزوی دیدنش را داشته باشم. ناراحت نیستم.

می دانم که به زودی به آرزویم می رسم. دیشب در خواب همه چیز را سفید می دیدم. هرکسی را می دیدم به من لبخند می زد. بسیار خوب هر وقت که آقای دکتر اجازه بدهند، کوزت را نزد من بیارید. امّا من که دیگر تب ندارم. خوب خوب شده ام. حس می کنم دیگر بیمار نیستم. امّا برای

اینکه پرستاران و خواهران روحانی از من راضی باشند، از جایم تکان نمی خورم. وقتی آنها ببینند که آرام شده ام و بی تابی نمی کنم، به شما خبر می دهند و شما هم اجازه می دهید که بچه ام را بیارند.»

آقای مادلن روی یک صندلی در کنار بستر او نشسته بود. فانتین رو به سوی او گرداند، به خوبی پیدا بود که سعی میکند خویشتندار باشد، و خود را آرام و «بسیار عاقل» نشان بدهد تا به همه بفهماند که خوددار و سالم است، و به این ترتیب ثابت کند که روحاً شایستگی دیدار دخترکش را دارد. با این وصف، نمی توانست جلو خود را بگیرد، و پرسشهای بی شمار را که در ذهن داشت با آقای مادلن درمیان نگذارد:

- آقای شهردار! سفرتان خوب و راحت بود؟ کوزت حالش چطوره؟ خوبه؟ سالمه؟ در راه که خسته نشد؟... می ترسم کوزت مادرش را نشناسد. در این همه سال آن نازنین فراموشم کرده. بچهها همه چیز را فراموش می کنند. راستی بچهام سر و لباسش تر و تمیز بود؟ این تناردیه ها چه رفتاری با او داشتند؟ به خورد و خوراکش می رسیدند؟ چقدر به خاطر این بچه رنج برده ام! کاش می فهمیدند. در آن روزهای بدبختی و بینوایی شب و روز همین چیزها را از خودم می پرسیدم. حالا همه چیز گذشته و تمام شده. خوشحالم که همه چیز گذشته. چه اشتیاقی دارم برای دیدنش. آقای شهردار! دخترم به نظر شما خوشگل است؟... دختر من خیلی قشنگ است و گمان می کنم توی دلیجان خیلی سرد بوده، و به شما خیلی سخت گذشته؛ نمی شود دخترم را یک لحظه بیارید دَم در تا از دور بینمش؟... فقط یک لحظه! آقای شهردار! همه به حرف شما گوش بینمش؟... فقط یک لحظه! آقای شهردار! همه به حرف شما گوش

آقای مادلن دست او را گرفت و گفت: «کوزت دختر قشنگی است. حالش خوب است. یک ذره صبر داشته باشید، خیلی زود او را میبینید، شما اصلاً مواظب حال خودتان نیستید. مرتب حرف میزنید. دستهایتان

را از زبر رواندازتان بیرون آوردهاید. این جور کارها باعث می شود که شرفه شما شدیدتر بشود.»

و در واقع، سرفهٔ او شدیدتر شده بود، وگاهی هرکلمهٔ او با سرفهای قطع می شد.

فانتین کمی آرام گرفت. می ترسید که چیزهایی بگوید و گله و شکایتی بکند، دیگران تصوّر کنند که حالش وخیم تر شده، و مانع شوند که دخترکش را به این زودی ببیند.

حرفهایی می زد که به همدیگر ربط نداشت: «مُون فرمی جای خوبی است. تابستان ها مردم برای تفریح و استراحت به آنجا سفر می کنند. امّا مسافر خانهٔ تنار دیه ها جای تنگ و تاریک و کثیفی است. مسافر ها رغبت نمی کنند به این مسافر خانه قدم بگذارند.»

آقای مادلن همچنان دست او را بهدست گرفته بود و با دلواپسی نگاهش میکرد. ظاهراً میخواست چیزی به فانتین بگوید، امّا تردید داشت. پزشک فانتین را معاینه کرد و از اتاق بیرون رفت. خواهر سمپلیس به اتاق باز آمد.

در این سکوت، ناگهان فانتین فریاد زد: «صداش را می شنوم. خدایا! خداوندا!... صداش را می شنوم».

و دستهایش را به گونهای پیش آورد که گویی می خواهد کودکش را در آغوش بگیرد. نفسش را در سینه حبس کرده بود تا بهتر بشنود.

بچهای در حیاط بیمارستان بازی می کرد. بچهٔ سرایدار بود، یا بچهٔ یکی از کارگرانِ آنجا. این نوع حوادث گاهی در لحظات خاصی اتفاق می افتند؛ گویی می خواهند در صحنه پردازی وقایع شوم سهمی به عهده بگیرند. این کودک بازیگوش دخترکی بود که در حیاط می دوید و از این سو به آن سو می رفت و می خندید و با صدای بلند اشعار کودکانهای می خواند، که معمولاً بچهها هنگام بازی همه چیز را در کنار همدیگر قرار

می دهند و به هم می آمیزند. فانتین، که آوای این دخترک را می شنید و میگفت: «این کوزتِ من است، صدایش را خوب می شناسم!»

دخترک که تا زیر پنجرهٔ اتاق آمده بود، کمکم دور شد، و دیگر کسی صدایش را نشنید. فانتین مدّتی منتظر نشست و گوش فرا داد؛ و چون دیگر صدای او را نشنید، غُبارِ اندوه بر چهرهاش نشست و آهسته با خود چیزهایی میگفت؛ تنها آقای مادلن که در کنارش نشسته بود، می شنید که میگوید: «این دکتر آدم بدجنسی است. نمیگذارد دخترکم را ببینم. اصلاً این مردک چه قیافهٔ بدترکیبی دارد!»

با این حال، شادی در اعماق جان او جای گرفته بود. سرش را روی بالش گذاشت و با خود گفت: «چقدر با هم خوشبخت می شویم. آقای مادلن قول داده باغ کوچکی به ما بدهد. دخترم توی آن باغ بازی می کند. حالا باید حروف الفبا را یاد گرفته باشد. من برای او هجی می کنم. توی باغ دخترم دنبال پروانه می دود، و من گوشه ای می نشینم و نگاهش می کنم. او را با خودم به اولین مراسم مذهبی اش می برم.»

و با انگشت خود حساب کرد و گفت: «یک... دو... سه... چهار... حالا هفت سال دارد. پنج سال دیگر دوازده سالش تیمام می شود آن روز روسری سفید سرش می کنم. جوراب شیکه دار بهش می پوشانم. برای خودش یک خانم کوچولو می شود... خواهر روحانی! می بینید که من چقدر احمقم! از حالا به آن روزها فکر می کنم.»

به خنده افتاد.

آقای مادان دست فانتین را رهاکرده بود. طوری به حرفهای او گوش می داد که گویی به زمزمهٔ نسیم گوش سپرده است. به کف اتاق نگاه می کرد، و در افکار خود غرق شده بود، که ناگهان فانتین خاموش شد. آقای مادلن بی اراده سر برداشت و به او خیره شد. چهرهٔ فانتین ترسناک شده بود.

دیگر چیزی نمیگفت، نفسش درنمی آمد. در بستر خود نیم خیز شده بود. شانه های لاغرش از پیراهنش بیرون افتاده بود. دیگر چهرهاش درخششی نداشت، رنگش پریده بود. و به چیز هراس آوری در آن سوی اتاق چشم دوخته بود. آقای مادلن که به هراس افتاده بود، گفت: «فانتین! چه خبر شده؟... خداوندا!... چرا این طور شدید؟ حرف بزنید! به که خاه می کنید؟»

فانتین چیزی نگفت، و چشم را از نقطهای که به آن خیره شده بود برنداشت، با یک دست بازوی آقای ماهلن را گرفت و با دست دیگر به او فهماند که پشت سرش را نگاه کند.

مادلن روی گرداند و ژاور را دید.

و امّا جريان حوادث چنين بود:

آن شب وقتی که آقای مادلن از تالار دادگاه آراس بیرون آمد، نیمساعت از نیمه شب می گذشت. به مرکز پستخانه رفت. در آنجا به او گفتند که دلیجان پستی به سوی مونتروی سورمر در حال حرکت است، و مى تواند در كنار چاپار بنشيند و رهسپار مقصد شود. دليجان ساعت شش صبح بهمونتروی سورمر رسید، و او نامهای راکه به آقای لافیت نوشته بود در صندوق پست انداخت، و سپس برای دیدن فانتین بهبیمارستان رفت. از سوی دیگر، بعد از آنکه آقای مادلن تالار دادگاه را ترک گفت، چند دقیقهای نگذشت که نمایندهٔ دادستان از بهت و حیرت بیرون آمد و سكوت را شكست و رشته كلام را بهدست گرفت، و در ابتدا واكنشِ شهردار مونتروی سورمر را در مورد متّهم این پرونده، در نتیجهٔ تأثیرات آنی دانست، و آن را نوعی جنون زودگذر خواند. در خاتمهٔ این بحث، اعلام کردکه بهزودی حقایق آشکار خواهد شدکه علّت رفتار و گفتار آقای مادلن چه بوده است و فعلاً باید دنبالهٔ جریان دادرسی را گرفت، و تكليف شانماتيو را، كه همان ژانوالژان است، معيّن كرد. امّا ابراز احساسات تماشاگران و اعتراضات اعضای هیأت منصفه و قضات دادگاه، دادیار را ناچار کرد که از عقاید خود دست بردارد، و بخصوص وکیل

مدافع شانماتیو با سخنرانی کوتاهی موفق شد دادیار را وادار به عقب نشینی کند. آقای وکیل در مدافعات خود گفت که بعد از اعتراف صربح و بی پردهٔ آقای مادلن دیگر جای انکار باقی نمی ماند، و موضوع دادرسی با این ترتیب در واقع زیر و رو شده، و هیأت منصفه و قضات دادگاه بیگناهی را به نام شانماتیو، در مقابل خود می بینند، که بی خود و بی جهت بر نیمکت مخصوص متهمان نشسته است. در پایان سخن، دربارهٔ بیگناهانی که بارها اشتباها بر کرسی اتهام نشسته اند سخنرانی مفصلی کرد، که به هر روی موضوعی بود کهنه و تکراری. و رئیس دادگاه نظر وکیل مدافع را تأیید کرد. هیأت منصفه نیز چند دقیقه بعد به بیگناهی شانماتیو رأی داد.

امًا دادیار که نمی خواست با دست خالی از دادگاه بیرون برود، و به به بک ژان والژان نیاز داشت. دنبال قضیه راگرفت تا حکم بازداشت آقای مادلن را رسمیّت بخشد.

و برای این منظور، بی درنگ پس از آزاد شدن شان ماتیو، با رئیس دادگاه به شور نشست، و به اتفاق، لزوم «باز داشت شخص آقای مادلن شهر دار شان ماتیو» را تأبید کردند. آقای دادیار بعد از پایان مشاورهٔ قضائی، این مطلب را طی گزارش مستقیم خود مشروحاً به دادستان کل نوشت. رئیس دادگاه با این نظر چندان موافق نبود، امّا چه می توان کرد که دستگاه عدالت باید طبق مقررات و قوانین عمل کند. در ضمن، این نکته را ناگفته نگذاریم که رئیس دادگاه، از قضات خوب و هوشمند بود، و از طرفداران پُر شور سلطنت و سلسلهٔ بوربُن و به همین سبب از شهردار مونتروی سورمر آزرده شده بود، که وقتی به بازگشت ناپلئون و پیاده مونتروی سورمر آزرده شده بود، که وقتی به بازگشت ناپلئون و پیاده

حکم بازداشت مادلن صادر شد، و دادیار این حکم را با پیک سریع السیر به مونتروی سورمر فرستاد، و بازرس ژاور را مأمور اجرای این

حکم کرد.

پیش از این گفته ایم که ژاور بعد از آنکه در دادگاه آراس گواهی داده بود که شان ماتیو را می شناسد، و او کسی جز ژان والژان نیست، در آنجا معطل نشده، به مونتروی سورمر بازگشته بود. و آن روز صبح پیک سریع السیر حکم باز داشت آقای مادلن را به دست او داد.

این پیک، که خود از کارمندان پلیس و در کار خود خبره بود، در چند کلمه برای ژاور شرح داد که در دادگاه آراس چه گذشته است. در این حکم، که نمایندهٔ دادستان شخصاً آن را امضاء کرده بود، چنین قید شده بود: «... بازرس ژاور مأموریت دارد آقای مادلن شهردار مونتروی سورمر را که در جلسهٔ دادگاه هویّت واقعی اش شناخته شد و بهاثبات رسید که همان ژانوالژان محکوم سابقه دار است، بازداشت کند.»

اگر کسی ژاور را نمی شناخت، و او را به هنگام ورود به سرسرای بیمارستان می دید، نمی توانست از ظاهر حال او وقوع حوادث تازهای را حدس بزند، زیرا او بسیار عادی می نمود. خونسرد بود و آرام و با وقار. موهای خاکستری اش تا پایین شقیقه هایش را پوشانده بود، و با متنانت همیشگی از پله ها پایین رفت.

امّا اگرکسی عمیقاً با روحیات او آشنا بود و او را در این حال می دید، از وحشت تنش می لرزید؛ زیرا قُلابهای کمربند حمایلی اش را جا به جا بسته بود. و چنین چیزی از مأمور دقیق و مرتبی چون او بعید بود و نشان می داد که به هیجان عجیبی دچار شده است.

ژاور در نوع خود نمونهای بود در حد کمال. بی نظمی نه در محدودهٔ وظایف پلیسی او راه می یافت و نه در ظاهر حال و سر و لباس او. و همان طور که با خطاکاران طبق مقررات و قوانین رفتار می کرد؛ در بستن دکمه های لباسش سختگیر بود.

ساده و بیسر و صدا برای بازداشت ژانوالژان آمده بود. یک

سرجوخه و چهار سرباز را از پاسگاه همراه خود آورده، و بی آنکه توجه کسی را جلب کند، آنها را در حیاط بیمارستان گذاشته بود تا از دور مراقب باشند، و خود نشانی اتاق فانتین را از سرایدار گرفته بود. سرایدار هم بی آنکه گمان بد ببرد، نشانی اتاق را داده بود و چون بسیار سابقه داشت که عدّهای در ساعات روز بیایند و سراغ شهردار را بگیرند و برای دیدن او به اتاق فانتین بروند.

بازرس ژاور، وقتی که بهاتاق فانتین رسید، دستگیرهٔ در را چرخاند، و به شیوهٔ پرستاران، یا همانند خبرچینهای پلیس، در را بی آنکه آوایس بر آورَد، آهسته و ملایم باز کرد.

و دقیقه ای بی آنکه چیزی بگوید، و کسی از وجودش باخبر شود، در همان حال ایستاد. تاگهان فانتین سرش را بلند کرد و او را دید، و به آقای مادلن اشاره کرد که پشتِ سرش را نگاه کند.

در آن لحظه ای که نگاه آقای مادلن با نگاه ژاور تلاقی کرد، ژاور بی آنکه جا به جا شود، یا تکانی بخورد، یا قدمی به جلو بردارد قیافهٔ ترسناکی به خود گرفت. او از کسانی بود که از عذاب دادنِ دیگران لذّت می برد، و احساسی هولناک تر از آن را در آدمی نمی توان یافت.

به یکی از دیوهای دوزخ می ماند که به هنگام یافتن یکی از دوزخیان فراری به اوج شادی رسیده باشند.

ژاور از مدّتها قبل به این مرد شک برده بود، و حال شک او به مرحلهٔ یقین رسیده بود؛ و ژان والژان را در اختیار خود می دید، همهٔ لذتها و شادی های جهان از اعماق جانش بیرون آمده و بر چهرهاش نشسته بود. از اشتباهی که در شناسایی شان ماتیو کرده بود احساس شرمساری نمی کرد، بلکه به شامهٔ پلیسی خود بیشتر امیدوار شده بود، زیرا از مدّتها پیش بلکه به شامهٔ پلیسی خود بیشتر امیدوار شده بود، زیرا از مدّتها پیش حقیقت را به حدس دریافته و به شهردار مونتروی سور مر بدگمان شده بود. ژاور خُرم و خوشحال بود، و معمولاً در این گونه مواقع رفتار او

آمرانه تر می شد. در پیشانی کوتاه او به علامت پیروزی چینهای بیشتری افتاده و آن را بدشکل تر کرده بود. و این شادی هولناک در چهرهٔ او نیز نقشهای عجیبی پدید آورده بود.

ژاور از شادی، در آسمان سیر می کرد؛ خود را فردی صفید و مؤثر مي دانست. و اين كاميابي چنان بر او اثر گذاشته بود كه تصوّر ميكرد فروغ عدالت و روشنایی حقیقت تنها در حرفه و شغل او نهفته است، و نیرویی آسمانی به او جرأت و جسارت می بخشد، تا بدی ها و تبه کاری ها را از صفحهٔ زمین بردارد؛ و احساس می کرد که قدرت و عقل و وجدان و قوهٔ قضائیه و تمام ستارههای آسمان در پیرامون او چرخ میزنند و پشت سَرَسُ ایستادهاند، و نظام جامعه با نظر او شکل میگیرد، و دستهای توانمندش از اعماق قانون صاعقه ها بَرمي آورد و جامعه بشرى انتقام گرفتن از همهٔ بدکاران عالم را به دستهای باکفایت او سپر ده است و برای این منظور، قادر مطلق را به کمک می طلبید و با افتخار احساس سرافرازی می کرد و آرزومند بود که با تلاش و پیکار پیروزی های بیشتری در این صحنه به دست آورد، و با اجرای این مأموریت بزرگ توخش فوق بشری عذاب آسمانی را برصفحهٔ لاجوردی فضاگسترش دهد. برای تأدیب و تسنبیه اعتضای جنامعه شتمشیری بهدست او داده بودند که سایهٔ هراسانگیزش از همه سو دیده می شد. خوشبخت بود و نفرت آلود. پاشنهٔ پای خود را بر سَر جنایت و شرارت و عصیان نهاده بود، و دنیا را با نور عدالت روشن ميكرد. بدي ها را به آتش ميكشيد و لبخند مي زد. و اين میکائیل ۱ شیطان صفت عظمتی داشت وصف ناپذیر.

راور وحشت انگیز بود، اما از پستی و رذالت در او اثری نبود.

راستی و درستی و پاکدامنی و ایمان بهانجام وظبفه، از صفاتی هستند که اگر بهبیراهه بروند، زشت و کراهت آور می شوند. امّا این صفات حتّی

١. ميكائيل، يكى از چهار فرشته مقرّب خداوند.

در زشتی و کسراهت باعظمتند، و در هول و وحشت نیز صلابت و حشمت شان محفوظ می ماند. در این حال، چنین صفات پسندیدهای، به یک عیب کُلی، یعنی گمراهی دچار شده اند. شور و شادی یک فردِ متعصّب، حتّی در نهایت سنگدلی و بیرحمی، فروغ تابناکی دارد که در عین زشتی و پلیدی شایستهٔ تحسین است. ژاور، بی آنکه خود بداند، و یا آنکه خود را در اوج سعادت و کامیابی می دید، مانند هر انسان بی عقل که به پیروزی برسد، در خور ترحّم بود. در دنیا هیچ چیز به اندازهٔ چهره ای که همهٔ «معایب حسن» را در خود داشته باشد کریه و نفرت آور نیست.

## ژاور بهوظایف خود عمل میکند

فانتین، ژاور را بعد از آن شب برفی، که به لُطفِ آقای شهردار از چنگش رها شده بود، ندیده بود.

ذهن بیمار فانتین در این لحظه چیزی را درک نمی کرد، جز آن که ژاور برای بازداشت او بهبیمارستان آمده است.

و چنان پریشان و وحشت زده شده بود، که پنداری مرگ را رودر روی خود می دید، و ناچار صورتش را در میان دو دست پنهان کرد و فریاد کشید: «اَقای مادلن! نجاتم بدهید!»

ژانوالژان ـ که از این پس با این نام از او سخن خواهیم گفت ـ از جا برخاست و آهسته و آرام به فانتین گفت: «نگران نباشید. ژاور با شما کاری ندارد.»

و سپس به ژاور رو کرد و گفت: «می دانم برای چه کاری آمده اید.» ژاور گفت: «برویم. و زود!»

و همین چند کلمه را با لحنی توخش آمیز و خشم آلود، و به گونهای بیان کرد که با هیچ حروف الفبایی نمی توان آن را نوشت و روی کاغذ آورد. امّا می توان گفت که این «برویم، و زودِ» او به لحن و زبان معمول یک انسان شباهت نداشت، بلکه همچون غرّشی بود که از خُلقومِ جانوری بیرون بیاید.

ژاور شیوهٔ مرسوم خود را کنار گذاشته بود. اصلاً به ژان والژان نگفت که به چه جرمی می خواهد او را همراه خود ببرد، و حکم بازداشت را به او نشان نداد. برای او ژان والژان نوعی حریف اسرار آمیز و دست نیافتنی بود؛ کشتی گیری بود که پنج سال تمام با او درافتاده بود و نتوانسته بود پشتش را به خاک برساند. بازداشت ژان والژان آغاز این درگیری نبود، بلکه پایان آن بود.

پس دیگر لازم نبود توضیحی بدهد. و همین بس بود که به او بگوید: «برویم، و زود!»

و برای گفتن این چند کلمه، نیازی نداشت که قدمی به جلو بر دارد، تنها به یک نگاه اکتفا کرد؛ نگاهی که همچون قُلاب بود و تیره بختان را همیشه با آن به اسارت می گرفت، و همین نگاه بود که فانتین نیز به قُلاب آن افتاده بود و تا مغز استخوان سوزش آن را احساس می کرد.

با فریاد ژاور، چشمهای فانتین از ترس نزدیک بود از حدقه درآید، امّا به خود می گفت که چرا باید بترسد، آقای شهردار در کنار اوست.

راور چند قدم جلوتر آمد، در وسط اتاق ایستاد، و فیریاد زد: «راه بیفت!»

فانتین بینوا با نگاه دور اتاق راکاوید. در اتاق غیراز خواهر سمپلیس و آقای شهردار، هیچ کسی نبود. پس روی سخن ژاور با که بود؟ با چه کسی این طور وقیحانه حرف میزد؟ بر سر چه کسی فریاد میکشید؟

و چون در این میان دیواری کوتاهتر از خود نیافت، سراپا لرزید.

ولی در آن دَم چیزی به چشم دید که باورکردنی نبود؛ آن قدر باور نکردنی، که حتّی در تاریکترین لحظاتِ بُحران بیماریاش با چنین چیزی رودررو نشده بود.

فانتین به چشم خود دید که ژاور، یعنی بازرس پلیس، دست بُرد و یقهٔ آقای شهردار را گرفت، و آقای شهردار بی آنکه مقاومتی بکند و حرفی

بزند، سر بهزیر انداخت؛ گویی دنیا به آخر رسیده بود.

آنچه به چشم می دید حقیقت داشت. و در حقیقت ژاور بقهٔ آقای شهردار را گرفته بود.

فانتین فریاد زد: «اقای شهردارا»

ژاور قاهقاه خندید؛ خندهای هولناک که همهٔ دندانهایش را نمایان میکرد، و با لحنِ نیشداری گفت: «آقای شهردار! من که آقای شهرداری در اینجا نمی بینم!»

ژانوالؤان تقلّایی نکرد تا دست ژاور را، که محکم یقهاش را چسبیده بود، از خود دور کند، و تنهاگفت: «ژاور...»

ژاور نگذاشت که حرفش را بزند، و بر سر او فریاد کشید: «بگو، آقای بازرس!»

ژانوالژان گفت: «آقا! حرف محرمانهای با شما دارم.»

ژاور گفت: «صدایت را نشنیدم، بلند حرف بزن. با من باید با صدای بلند حرف بزنی.»

ژانوالژان آهسته گفت: «خواهشی از شما دارم.»

\_مثل این که نشنیدی؟ به تو گفتم که بلند حرف بزن!

\_این موضوع محرمانه است، غیراز شماکسی نباید بشنود.

ــ من باكسى صحبتِ محرمانه ندارم؛ حاضر نيستم بهمهملات تو گوش بدهم.

ژانوالژان سرش را جلو برد و آهسته ترگفت: «به من سه روز مهلت بدهید، فقط سه روز که بروم و فرزند این زن بینوا را بیاورم. هرچه بخواهید، تضمین می دهم. می توانید خودتان همراه من بیایید.»

ژاور فریاد زد: «میخواهی دستم بیندازی؟ مثل اینکه نمی دانی با چه کسی طرف هستی! خیال نمی کردم که این قدر احمق باشی. سه روز مهلت می خواهی که از دست من فرار کنی؟ می خواهی بروی بچهٔ این زنک را

بیاوری؟ کی این حرفهای مسخره را باور میکند؟»

فانتین بهزاری افتاد و گفت: «میخواهید بچهام را بیاورید؟ پس بچهٔ مین اینجا نیست؟ خواهر روحانی! راستش را بگویید. کوزت من کجاست؟... من بچهام را میخواهم. آقای شهردار! آقای شهردار!»

ژاور با خشم پایش را بهزمین کوفت: «او دیگر آقای شهردار نیست. حالا باید مهملات این زَنکِ مسخره را شنید. زنک بیحیا! ساکت شوا واقعاً اینجا شهر عجیبی است. در این شهر، جنایتکار سابقه دار می شود شهردار؛ و از یک زن هر جایی مثل یک شاهزاده خانم پرستاری و پذیرایی میکنند. امّا خوشبختانه همه چیز روشن شد، و از حالا به بعد همه چیز درست می شود.»

و در همان حال یقه ژانوالژان را جسبیده بود، نگاهی به فانتین انداخت و گفت: «به تو می گویم که دیگر کسی به نام آقای مادلن وجود ندارد؛ دیگر شهرداری در اینجا نیست. این مردک را که می بینی یک دزد است، یک جنایت کار سابقه دار است، یک محکوم به اعمال شاقه است به نام ژانوالژان؛ من هم آمده ام که او را ببرم به زندان... حالا فهمیدی که در دنیا چه خبر است؟

فانتین از جا پرید، روی آرنجهای لاخرش تکیه داد، به ژان والژان نگاه کرد، به ژاور نگاه کرد، به خواهر روحانی سمپلیس نگاه کرد و دهانش را باز کرد تا چیزی بگوید، امّا نتوانست. نالهٔ جانسوزی از درونش برآمد، دندانهایش به هم فشرده شد، دستهایش را با زحمت به جلو برد، دستهای لرزانش را به اطراف خود حرکت داد. مانند کسی بود که در حال غرق شدن است و با دست و پا زدن سعی می کند از غرق شدن رهایی یابد. این حرکات او چند لحظه بیش نپایید، ناگهان روی بالش افتاد، سرش به بالای تختخواب خورد و برگشت و روی سینه اش خم شد، و دهانش باز ماند و چشمانش نیمه باز و برای همیشه خاموش شد.

فانتين جان سپرده بود.

ژانوالژان دست روی دست ژاور، که همچنان یقهاش را گرفته بود و رهایش نمی کرد، گذاشت و آن را به آسانی همچون دست کودکی، گشود و خود را از چنگ او رها کرد و گفت: «شما این زن را کشتید،»

ژاور خشمگین تر شد و گفت: «مهمل گویی بس است. من اینجا نیامده ام که کسی برایم از این جور مهملات ببافد. وظیفهٔ من معلوم است. سربازها در حیاط مراقب هستند، اگر باز هم بخواهی معطلم کنی، صدا می زنم تا بیایند و دستبندت بزنند.»

در گوشه ای از اتاق، تختخواب فلزی کهنه ای را جای داده بودند که نیمه شکسته و زهوار دررفته بود، و شبها دختران راهبه، که پرستار پیماران بودند، روی آن استراحت مختصری می کردند.

ژانوالژان بعد از آنکه یقه خود را از چنگ ژاور بیرون آورد، به آن گوشهٔ اتاق رفت و در یک چشم به هم زدن با دستهای پر قدرتش تختخواب را شکست و یک میلهٔ بزرگ آن را بیرون آورد، و آن را بالای سر خود بُرد. ژاور قدمی به عقب گذاشت.

ژانوالژان همچنانکه میلهٔ آهنی را در دست داشت، بهطرف تختِ فانتین رفت و با صدایی که به زحمت شنیده می شد، به ژاور گفت: «توصیه می کنم که در این دقایق کنار بایستید و مزاحم من نشوید.»

ژاور به فکر افتاد که برود و سربازان را همراه بیاورد، امّا از آن بیم داشت که در این فاصله ژان والژان از چنگ او بگریزد. ناچار در جای خود ایستاد، و بی آنکه چشم از ژان والژان بردارد به در تکیه داد.

ژانوالژان میلهٔ آهنی را در کنار خود گذاشت و آرنجش را بر لبهٔ تخت تکیه داد، و دست بر پیشانی نهاد و چشم به فانتین دوخت، که بی جان در بستر افتاده بود؛ و همچنان مدّنی بی حرکت ماند. غرق در تفکر و تأمل و خاموش بود. سراپای وجودش دلسوزی و ترحّم شده بود. پس از چند

لحظه از این حال رؤبایی بیرون آمد، و خم شد و آهسته با فانتین خاموش چیزهایی گفت:

به او چه چیزهایی گفت؟ این مردکه این چنین مبهوت شده بود، به این زنِ بی جان چه چیزهایی می گفت؟ چه کلماتی به زبان می آورد؟ هیچ کس در روی زمین نشنید که او چه می گوید.

آیا آن زن بیجان صدای او را شنید و به مفهوم کلماتش پی برد؟ در جهان، اوهام و خیالاتی هستند که به اعماق جان آدمی آتش می زنند، و شاید از حقایق والای این عالم باشند. تنها خواهر سمپلیس، یگانه شاهدِ این لحظات، از آن پس بارها این نکته را شرح داده بود که وقتی ژان والژان در گوش فانتین چیزهایی می گفت، شادی وصف ناپذیری بر گونههای بی رنگ و چشمان بی فروغ آن زن بینوا، که دیگر جسم بی جانی بیش نبود، نقش بست.

ژانوالژان همچون مادری که از فرزند خردسالش نگهداری میکند، سَرِ فانتین را با دو دست گرفت، و آهسته و با احتیاط روی بالش نهاد، یقهٔ پیراهن او را مرتب کرد. موهای کوتاه او را زیر کلاهش جای داد، و سپس چشمهای او را فروبست.

چهرهٔ فانتین در آن لحظات شاداب و شکفته بود.

زیراکه مرگ ورود آدمی است به دنیای پُر وسعتِ روشنایی.

دست فانتین از تخت بهپایین آویخته بود. ژانوالژان بهزانو نشست و آهسته و با احترام بر دست او بوسه زد.

سپس برخاست و بهسوی ژاور روی گرداند و گفت: «در اختیار شما هستم.»



## آرامگاه مُناسب

ژاور، ژانوالژان را بهزندان شهر برد.

بازداشت ژانوالژان در مونتروی سورمر تأثیر عجیبی داشت، و بهتر بگوییم غوغایی برپاکرد.

امّا با نهایت تأثر، باید بگوئیم که همه در دو سه کلمه میگفتند: «او زندانی محکوم به اعمال شاقه بوده»، و به همین علّت کم و بیش از حمایت دست برمی داشتند. در زمانی کمتر از دو سه ساعت، همهٔ مردم شهر خوبی های او را فراموش کردند، و او را جز به نام «زندانی سابقه دار» نمی شناختند. البته به این نکته باید اشاره کنیم که در شهر هیچکس از جزئیات واقعهٔ دادگاهِ آراس اطلاعی نداشت؛ و مردم در هر گوشهٔ شهر براساس شنیده های خود دربارهٔ او قضاوت می کردند، و چیزهایی می گفتند از این ردیف: «مگر خبر ندارید؟» می گویند زندانی بوده می که شهر دار را می گوید؟ شنیده ام اسم مجیب و غریبی داشته. چیزی مثل به ژان، بو ژان، یا بو ژان.

\_ آه! خدایا! خداونداا. چه می شنوم! \_می گویند بازداشتش کردهاند. \_ بازداشت؟

ندان معلاً او را تحویل زندان شهر دادهاند، تا بعد ببرندش به یک زندان دیگر. به دندان کجا؟ کجایش می برند؟

ــ گویا قرار است به اتهام دزدی و راهزنی، آن هم در روز روشن، در دادگاه جنائی محاکمه شود. ـ از مدّتها پیش این حدس را زده بودم. حس کرده بودم که کاسه ای زیر نیمکاسه هست! این آدم همه چیزش عجیب بود. ظاهراً خوب و درستکار بود، اصلاً عیب و نقص در کارش نبود، حتی حاضر نشد نشان «لژیون دُونور» را قبول کند.

بچههای ولگرد دورش جمع می شدند و هرچه در جیبش بود به آنها می داد، به همه کمک می کرد، امّا من از مدّتها پیش می دانستم که حقّه ای در کار این مرد هست، و پشت این ظاهر آراسته و باوقار چیزهایی پنهان شده که هیچکس از آن خبر ندارد.»

و به خصوص بورژواها و افراد مرفّه بی درد بیشتر از دیگران از ایس گونه چیزها می گفتند. و یک بانوی سالخورده که از خوانندگان دائمی روزنامهٔ «دراپوبلان» ا بود، در این باره می گفت: «از این قضیه زیاد متأثر نشده، امّا به نظر من بازداشت او هشداری است به طرفداران بُناپارت.»

و من هرچه سعی کردم، معنی و مفهوم کلام آن بانوی سالخورده را نفهمیدم!

و بدین گونه بود که شبحی به نام آقای مادلن، در مونتروی سورمر، ناپدید شد. تنها در این شهر سه یا چهار نفر به او وفادار مانده بودند، و خاطره اش را در ذهن خود نگاه داشتند.

یکی از آن وفاداران، پیرزنی بودکه سرایدار کارخانه بود، و به کارهای خانهٔ او نیز می رسید.

در شبِ آن روز، این پیرزن صادق و مهربان در اتاق خود متفکّر و غمگین نشسته بود. آن روز کارخانه را بسته بودند. و دَرِ بزرگِ آن را قفل کرده بودند. کوچهٔ جلو کارخانه خلوت بود، و در آن خانه نیز جز دو

<sup>1.</sup> Drapeau blanc

خواهر روحانی، یعنی خواهر پرپتو و خواهر سمپلیس، در کنار پیکر بی جان فانتین، کسی نمانده بود.

نزدیک ساعتی که هر شب آقای مادلن به خانه باز می آمد، بانوی سرایدار بیخودانه از جا برخاست، و کلید اتباق آقیای میادلن را از تبوی کشوی میز برداشت، و آن را به میخی آویخت، که هر شب آقیای میادلن کلید را از آنجا برمی داشت، و از پله ها بالا می رفت تا به اتاق خود برسد. بانوی سرایدار بی آنکه خود بداند، شمعدان و کلید را آمیاده کرده بود. چنین می نمود که منتظر آقای مادلن است، و به وقایعی که می گفتند روی داده، اعتنا نداشت.

دو ساعتی گذشت، و بانوی سرایدار از دنیای فکر و خیال بیرون آمد و با خودگفت: «نمی دانم، چراکلید را مثل هرشب به میخ آویخته ام.»

در این لحظه دریچهٔ شیشه دار اتاق او باز شد، و دستی به درون آمد، و کلید و شمعدان را بر داشت و شمعی را که در شمعدان بود روشن کرد.

بانوی سرایدار شگفتزده از جا پرید. چشمهایش گشاد شده بود. می خواست فریاد بزند، امّا بر خود چیره شد و فریادش را در گلو حبس کرد.

تنها دستی از دریچه بهدرون آمده بود، و او آن دست و آن آستین را می شناخت. صاحب آن دست کسی جز آقای مادلن نبود.

آن زن سالخورده، بعدها این داستان را با شور و هیجان نقل می کرد و میگفت که تا چندین لحظه پس از دیدن آن دست و آن آستین، زبانش بند آمده بود و نمی توانست چیزی بگوید، تا آنکه به خود آمد، و گفت: «خدا را شکر!... آقای شهردار! شما هستید. گمان کردم که شما...»

امًا جملهاش را ناتمام گذاشت؛ زیرا می ترسید چیزی بگوید که از ادب و احترام دور باشد، زیرا آقای شهردار در نظر او همیشه آقای

شهردار بود.

و ژانوالژان جملهٔ ناتمام او را تمام کرد: «گمان میکردید که من در زندان هستم اتفاقاً همین طور بود، من در زندان بودم، میلهٔ آهنین یک پنجره را شکستم و خود را بهبام زندان رساندم و از آنجا پایین پریدم و حالا اینجا هستم، میخواهم بهاتاقم بروم. زودتر بروید و خواهر سمپلیس را خبر کنید که بیاید نزد من. گمان میکنم خواهر سمپلیس در کنارِ جسد بیجان آن زن تیره بخت باشد.»

بانوی سرایدار با شتاب بهراه افتاد که برود و خواهر سمپلیس را خبر کند.

مادلن حتّی کلمهای به او نگفت که رازدار باشد؛ چون می دانست که بانوی سراید ار خود می داند که این راز را نباید باکسی درمیان بگذارد.

هرگز کسی نتوانست به اسرار گربختن ژان والژان از زندان پی ببرد، و هرگز کسی نتوانست بفهمد که چگونه ژان والژان دَرِ بزرگ خانه راگشوده و وارد حیاط شده بود. هرچند او همیشه کلیدی با خود داشت که با آن می توانست هر دَری را بگشاید، امّا نگهبانان زندان در بازرسی بدنی این کلید همهٔ قفلها را از او گرفته بودند؛ و به هر روی، موضوع باز کردن دَرِ بزرگ برای همیشه نامعلوم ماند.

ژانوالژان بعد از آنکه بانوی سرایدار را برای آوردنِ خواهر سمپلیس فرستاد، از پلهها بالا رفت و پنجرهٔ اتاق و کرکرهها را بست، و سپس باز آمد و شمعدان را برداشت و بهاتاق برد.

احتیاط لازم بود. می دانست که اگر پنجره ها باز باشد، از کوچه درون اتاق دیده می شود.

نگاهی به اطراف خود انداخت. به میز و صندلی نگاه کرد، به رختخوابش که از سه روز پیش دست نخورده بود، نگاه کرد. همه چیز مرتب و منظم بود. پیدا بود که سرایدار پیر همه جا را مرتب کرده، دو سر

فلزّی عصا، و سکّهٔ چهل «سو» را، که در آتش سیاه شده بود، از توی خاکسترهای بخاری درآورده، روی میزگذاشته بود.

ژانوالژان کاغذی برداشت و روی آن نوشت: «این دو سَرِ فلزّی عصای من، و این هم سکّهای است که از پُتی ژِروه دزدیدهام، و آنها را برای بررسی و تحقیق بیشتر بهدادگاه جنائی می سپارم.» و این سکّه و دو سَرِ فلزّی عصا را طوری روی آن کاغذ و بر روی میز گذاشت که هرکس در اولین نظر، بعد از ورود بهاتاق آنها را ببیند. سپس از توی گنجه پیراهن کهنهای را درآورد، و آن را پاره کرد و تکّههای پارچه را دور شمعدانها پیچید. دلواپس جیزی نبود. شتابزده هم نبود. و در آن حال که شمعدانها را در پارچه می پیچید، تکّه نانی را که شاید از زندان با خود شمعدانها را در پارچه می پیچید، تکّه نانی را که شاید از زندان با خود آورده بود، آهسته آهسته زیر دندان لِه می کرد و می خورد.

و بعدها که ماموران دادسرای محلی برای تحقیق به این اتاق آمدند، از خُرده های نانی که در کفِ اتاق ریخته بود به این راز پی بردند.

دو ضربهٔ ملایم یهدر زده شد.

ژانوالژان گفت: «بیا تو!»

خواهر سمپلیس در راگشود و بهاتاق آمد.

رنگش پریده بود، چشمانش قرمز شده بود، شمعدانی در دست داشت، دستش می لرزید.

خشونت سرنوشت گاهی چنان در اعماق جان ما اثر میگذارد که هرقدر با وقار و باکمال باشیم، نمی توانیم آن را نادیده بگیریم، و نشانه هایی در رفتار و در چهرهٔ ما آشکار می شود. وقایع آن روز به قدری خشونت آمیز و تکان دهنده بود که حتّی آن خواهر روحانی، مانند زنان عادی، اشک ریخته بود و اینک می لرزید.

ژانوالژان نامهٔ دیگری را که در همان لحظات نوشته بود بهدست او داد و گفت: «خواهر روحانی! خواهش میکنم این نامه را بهکشیش

بدهيد.»

خواهر سمپلیس به آن نامه نگاهی کرد. ژانوالژان گفت: «خواهش می کنم آن را با صدای بلند بخوانید.»

و خواهر سمپلیس نامه را چنین خواند: «از آقای کشیش تقاضا می کنم آنچه را که در این اتاق و جود دارد، هر طور که مصلحت می داند، به فروش برساند و هزینهٔ کفن و دَفنِ زنی را که امروز در درمانگاه جان سپرده، بپردازد و بقیه را به نیازمندان و مستمندان بدهد.»

خواهر روحانی میخواست چیزی بگوید، امّا چنان منقلب بود که کلمات نامفهوم و بریده بریده از دهانش بیرون آمد، و ژانوالژان منظور او را فهمید. خواهر سمپلیس از «آقای شهردار» خواهش میکرد که یک بار دیگر به دیدن جسد بی جان فانتین برود، و ژانوالژان گفت: «نه! نمی توانم! در تعقیبم هستند. اگر در اتاق او بگیرندم آرامش ملکوتی اش به هم خورد.»

در این دّم در پای پلکان غوغایی برپا شد. از توی اتاق به خوبی شنیده می شد که زنِ سرایدار فریاد می زند: «آقای عزیز!... به خدای مهربان قسم می خورم که هیچکس اینجا نیامده؛ نه امروز و نه حالاً. من در تمام ایس مدت در اتاقم بودم و هیچکس را ندیدم.»

و صدای دیگری شنیده شد که میگفت: «امّا چراغ اتاق او روشن است.»

و این، صدای ژاور بود.

اتاق ژانوالژان در جایی بود که وقتی درش باز می شد، گوشهٔ سمت راست آن از نظر پنهان می ماند، و ژانوالژان، به محض آنکه صدای ژاور را شنید، شمع را خاموش کرد و به آن گوشه پناه برد.

و خواهر سمپلیس در جلو میز بهزانو نشست. در باز شد. ژاور قدم بهجلو گذاشت. هنوز سر و صدای چند نفر از پایین پلهها، و فریاد اعتراض زنِ سرایدار شنیده میشد.

خواهر روحاني همچنانكه بهزانو افتاده بود، دعا ميخواند.

شمعدان روی بخاری بود و شمع تازه خاموش شده بود، و هنوز فتیلهٔ آن کمی روشن بود.

ژاور وقتی که خواهر روحانی را دید، شگفتزده در جای خود ایستاد.

به خاطر داریم که سرنوشت و باطن و فضای فکری ژاور به شنکلی بود که هر صاحب مقامی را تحسین و تقدیس می کرد؛ و در این رسم و قاعده هیچگونه تخلف و استثنائی را نمی پذیرفت. در نظر او مقامات رسمی کلیسا حتّی از مقامات دولتی بالاتر بودند؛ و در این مورد نیز مانند هر چیز دیگر معتقد و مؤمن و درستکار، و در عین حال سطحی و قشری بود.

کشیش را موجودی می پنداشت که هرگز در راه خطا قدم نمی گذارد، و خواهران روحانی کسانی بودند که هرگز دامنشان به گناه آلوده نمی شود. به گمان او، این ارواح مقدّس در این دنیا در پشت دیواری صف کشیده بودند، و این دیوار تنها یک در داشت که به روی حقیقت و عدالت باز می شد.

ژاور به محض آنکه خواهر سمپلیس را در آنجا دید، به فکر افتاد که باز گردد. امّا فکر انجام وظیفه او را در جای خود نگاه داشت، و جرأت یافت که از خواهر سمپلیس چیزی بپرسد.

به خصوص که می دانست این وجود مقدّس در همهٔ عمر خود حتی یک بار دروغ نگفته است، و ژاور از این جهت او را ستایش می کرد. به هر حال، در جای خود ماند و پرسید: «خواهر روحانی! شما در اینجا تنها هستید؟»

لحظهٔ هولناكي بود. زن سرايداركه خود را بهبالاي بِلَّه ها رسانده بود و

شاهد این صحنه بود، نزدیک بود از ترس بیهوش شود. خواهر روحانی سر برداشت و گفت: «بله.»

ژاورگفت: «مرا عفو کنید. وظیفه به من حکم می کند که خواهش کنم به یک سؤال دیگر من جواب بدهید. امشب کسی به این جا نیامده؟ آن مرد، یعنی ژان والژان فرار کرده و ما دنبالش می گردیم. شما امشب او را ندیدید؟»

خراهر روحانی جواب داد: «نه!»

خواهر سمپلیس دروغ گفت، و دوبار دروغ گفت؛ و در دروغگفتن حتّی لحظه ای تردید نکرد. امّا با چنان شتابی این دروغها را میگفت که پیدا بود می ترسد و، در عین حال، می خواهد به نوعی فداکاری تن دردهد. ژاور عذر خواهی کرد و در مقابل خواهر سمپلیس سری به احترام فرود آورد و از اتاق بیرون رفت.

و امّا ای خواهر مقدّس! هرچند که سالهاست که از جهان ما بهجهان دیگر رفته ای و به خواهران باکره و برادران فرشته سیرت خود پیوسته ای آرزو می کنم که خداوند در بهشت برین، دروغ تو را به نیکویی پاداش دهد. خواهر روحانی آن چنان محکم و مطمئن به ژاور جواب گفته بود که آن بازرس کهنه کار، حتّی به شمعی که روی میز بود و تازه خاموش شده بود و هنوز دود می کرد، احتنایی نداشت.

ساعتی بعد، مردی از میان درختها و انبوهی از مِه، به شتاب می رفت و از مونتروی سورمر دور می شد، و مسیر پاریس را در پیش گرفته بود. این مرد کسی جز ژانوالژان نبود. دو سه نفر از فروشندگان دوره گرد، که او را در راه دیده بودند، می گفتند که ژانوالژان یک کوله پشتی با خبود داشت و لباس میخصوص کارگران را پوشیده بود؛ کسی نمی دانست این لباس را از کجا آورده بود. امّا چند روز پیش، یکی از کارگران کارخانه در درمانگاه جان سپرده بود، و این لباس از او به جای

مانده بود. شاید ژانوالژان همان لباس را بر تن داشت.

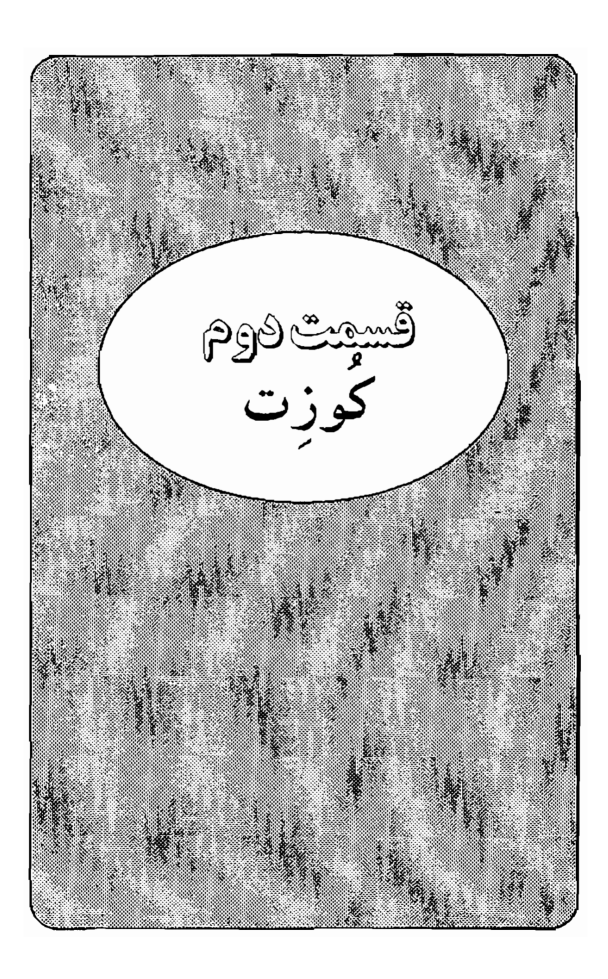
و دربارهٔ فانتین آخرین کلام را بگوییم:

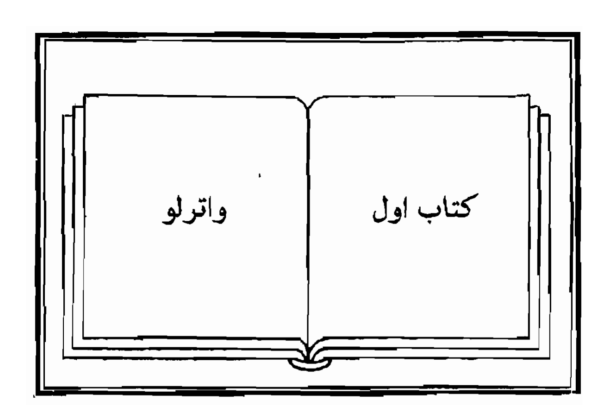
همهٔ ما مادری داریم که آن مادر جز خاک نیست. فانتین نیز به آغوش چنین مادری بازگشته بود.

کشیش معتقد بود که بهترین راه را برای تقسیم مالی که ژانوالژان به او سپرده بود، انتخاب کرده، و شاید حق با او بود؛ زیرا که بیشترین سهم از این مال را برای فقرا نگاه داشته بود. وانگهی چه کسی آن مال را به درست کشیش سپرده بود؟ یک زندانی با اعمال شاقه. و هزینهٔ کفن و دفن چگونه زنسی بساید تأمین می شد؟ یک زن هرجایی. با این حساب مراسم خاک سپاری فانتین بسیار ساده برگزار شد، و او را در یک گورِ عمومی به خاک سپردند.

فانتین در چنین گوری، به رایگان، در گوشه ای از گورستان که به همه تعلق دارد و از آنِ شخص یا شخصیت بخصوصی نیست، به خاک سپرده شد معمولاً بینوایان را در چنین گورهایی دفن می کنند، و دیگر کسی نشانی از آنها نمی یابد. تنها خداوند است که از جایِ هر موجود بی نام و نشان، حتی اگر در اعماق خاک باشد، خبر دارد. فانتین در اعماق تاریکی ها، در میان نخستین استخوانهایی که گورکنها به آن دست یافتند، جای گرفت، و خاک وجود او با خاک هزاران بینوای دیگر آمیخته شد. او را در گور عمومی انداختند، و گور بستر دائمی او شد.

يايان قسمت اول





## مردی که از نی وِل می آمد در راه چه دیده بود ۱

سال گذشته، یعنی ۱۸۶۱، در یک صبح زیبای مِه، رهگذری از نی ول می آمد و به سوی هولپ می رفت. این رهگذر کسی نبود جز راوی این داستان، که پای پیاده بود و در جاده ای سنگفرش شده، در میان دو ردیف درخت، راه می پیمود. این جاده از فراز و نشیب چند تپه و دره می گذشت، و رهگذر نیزگاهی از دامنهٔ تپه ای بالا می رفت و گاهی به دره ها سرازیر می شد. از دور، این پستیها و بلندیها به امواج دریا می مانست. جاده از لیلوا به سوی جنگل سینورایساک می رفت، و در سمت غربی ناقوس سنگی دهستانِ برن لالو ، به شکل کاسهٔ واژگون،

۱. هوگو در نامه ای به تاریخ بیستم مِه، از دهستان «بِرِن الاُنو» در بازیک به یکی از دوستانش نوشته بود: «من به واترلو آمده ام. هر چند نمی خواهم در کتابم مطالب زیادی دربارهٔ واترلو بنویسم، امّا می خواهم همان مختصری که در این زمینه می نویسم درست باشد؛ و به همین سبب آمده ام تا از نزدیک میدان جنگ واترلو را ببینم و افسانه را با واقعیات رودررو سازم. پس آنچه خواهم گفت واقعی خواهد بود، و بی تردید واقعی از نظر من، چون هر کس حقایق را آنگونه می داند که خود می ببند؛ و ظاهراً کاری جز ایس نمی توان کرد (ایو -گ.).

۲. ویکتور هوگو، این قسمت را در سال ۱۸۶۲ نوشته است.

۴. hulpe ، Nivelles مناطقی در بلزیک.

۴. Braine - l'Aleud ، Seigneur Issac ، Lillois ، آبادیها و دهستانهایی در بلژیک.

به چشم می آمد. از آنجا به بعد، به جنگل کوچک دیگری در بالای یک بلندی نزدیک می شد، در سر پیچ همین جادّه، روی تابلویی که بس سر تیرکِ نیم شکسته ای آویخته بودند، نوشته شده بود: «راه بندِ شماره چهار». و رهگذر بعد از طیّ این همه راه، به میخانهٔ اُکتروان رسید، و سپس به قهوه خانهٔ اشابو. ۲ و ربع فرسخ دور تر از این قهوه خانه، جادّه به ته در دره ای سراز بسر می شد که در گوشه ای از آن جویباری از زیر پُلی می گذشت، و درختان بی شمار سرسبز، امّا با فاصله و دور از یکدیگر، از یک سو تاکنار جادّه پیش می آمدند و از سوی دیگر به یک چمنزار وسیع می پیوستند و تا برن لالو همچنان ادامه می یافتند.

و آنجا، در سمت راستِ جاده مسافرخانهای بود که یک گاری چهار چرخ جلو دَرِ آن به حال خود رها شده بود، و بافهٔ بزرگی از گیاهان، و گاؤ آهنی و توده ای از علفهای خشک، نزدیک پرچینی به چشم می آمدند، و در یک گودال نیز آهک ریخته بودند که دود و بخار از آن برمی خاست. کمی آن سوتر، نردبانی دیده می شد در کنار یک انبارِ کاه، و دختر جوانی علفهای هرز را در کشتزار وجین می کرد، و یک ورقه کاغذ زرد رنگ، که روی آن تصویری از هنرمندان سیرک چاپ شده بود، در وسط کشتزار افتاده بود، و همراه باد به این سو و آن سو می رفت. در پشت مسافرخانه، مردایی بود که چند مرغابی در آن شنا می کردند، و کوره راهی پر گرد و غبار، از کنار این مرداب می گذشت.

رهگذر قدم در این کوره راه گذاشت.

صدمتر آن طرف تر، بعد از گذشتن از پای دیواری، از یادگارهای قرن پانزدهم که کنگرههایش آجرهای نوک تیز و ناهمرنگ داشت، به دروازه ای رسید هلالی شکل که پایههای آن نقش برجسته ای داشت، به سبک دوران لوئی چهاردهم. صحن جلو این دروازه، شکوه خاصی داشت، و در کنار

این صحن، دیواری بود که تا نزدیک چمنزاری پیش می رفت. روی چمنزار، سه قیچی بزرگ باغبانی در کناری افتاده بود. در لابه لای سبزه ها، گلهای رنگارنگ در هر سو خودنمایی می کردند. دروازه بسته بود، و هر لنگهٔ از درهای آن، با کوبهٔ قدیمی زنگ زده ای زبنت یافته بود.

آفتاب جانبخشی بود. شاخههای درختان لرزش خفیفی داشتند؛ گویی این لرزش خفیف بیشتر بر اثر جنبوجوش پرندگان بود تا وزیدن باد. پرندهای کوچک، و شاید عاشق، در بالای درخت بلندی با نغمههای پُرشورش خوغا می کرد.

رهگذر به اینجا رسید و خم شد و در سمت چپ پایهٔ نقش دار دروازه، فرورفتگی دایره شکلی دید که پیدا بود جسم مُدوّری در آن فرو رفته، و این حفره را به وجود آورده است. در این دَم، دو لنگه دَرِ این دروازه هم گشوده شد و زنی روستایی بیرون آمد و گفت: «جای گلولهٔ توپ فرانسویه است.»

و مکثی کرد و گفت: «در آن بالا، روی در، آن فرورفتگی را می بینید؟ نزدیک آن میخ، جای گلولهٔ تفنگ است، امّا گلوله چوب را سوراخ نکرده.»

\_اينجاكجاست؟

ـ هوگومُون١.

رهگذر چند قدمی جلو رفت، از بالای پرچینها اطراف را نگاه کرد؛ نزدیک خط افق، از میان درختان تپهای را دید که از دور بهشیر شباهت داشت.

رهگذر بهمیدان جنگ واترلو رسیده بود.

## هوگۇمُون

هوگومُون، این جای شوم، ابتدای برخورد با مانع بود؛ و هیزمشکنِ کبیر اروپا، که ناپلئون نام داشت، در واترلو با همین مقاومت نخستین، رو در رو شد، که نخستین گِره بود در زیر ضربهٔ تبر او.

در اینجا قصری بود که حالا روستایی بیش نیست. هوگومُون را قدیمیها به نام هوگومونس می شناختند. این قصر را هوگو ، مالکِ اراضی سومرل ، بنانهاد؛ و او کسی بود که قسمتی از املاک خود را وقف صومعهٔ ویلر ۴کرد.

رهگذر از دالانی که گاری چهار چرخ کهنهای در گوشهٔ آن رها کرده بودند، گذشت و وارد حیاط شد.

در این محوطه، نخستین چیزی که بر او اثر گذاشت دری بود از یادگارهای قرن شانزدهم که به صورت طاقتمایی دیده می شد با نیمهٔ سقف فرو ریخته، که معمولاً یادگارهای تاریخی از وبرانه ها سر بر می کشند. نزدیک این طاقنما، دیواری بود با دری به سبک دوران هانری چهارم که به باغ سرسبزی باز می شد. در کنار این در، گودالی بود انباشته از کود و چندین بیل و تیشه و چند چرخ دستی و یک چاه قدیمی با چرخهٔ

<sup>1.</sup> Hugomons

<sup>2.</sup> Hugo

آهنین، و کُرّه اسبی که جست و خیز می کرد، و بوقلمونی که می خرامید، و نماز خانه ای که ناقوس کو چکی بر بام خود داشت، و یک درخت گلابی که پُر از شکوفه بود و شاخه هایش را روی دیوار نماز خانه گسترده بود. این محوطه، جایی بود که ناپلئون آرزوی تسخیرش را داشت. اگر ناپلئون به این گوشه دست یافته بود، شاید دنیا را تصرّف می کرد. مرخان خانگی در چنین محوطه ای، در خاک به جست و جوی دانه بودند، و فُرّشی گوش را آزار می داد؛ غرش سگ بزرگی که دندانهایش را نشان می داد و جانشین انگلیسیها شده بود.

در اینجا بود که انگلیسیها شجاعانه جنگیدند؛ چهار گروهان، به فرماندهی کوک، در برابر حملهٔ یک سپاه، هفت ساعت تمام مقاومت کردند.

Cooke ، از فرماندهان انگلیسی در جنگ واترلو.

<sup>2.</sup> Jérôme

<sup>3.</sup> Guilleminot

<sup>4.</sup> Foy

<sup>5.</sup> Bachelu

توپ را بر سر این دیوار پایدار و استوار فرو ریختند و کاری از پیش نبردند. سپاهیان بُودوئن از طرف شمال به این نقطه حمله بردند و نتیجه نگرفتند، لشکریانِ سوای نیز از سمت جنوب هجوم آوردند و چندان موفق نبودند.

ساختمانهای آبادی در سمت جنوب این محوطه واقع شده است. تکه پارههایی از دروازهٔ شمالی، که بر اثر هجوم فرانسوبان در هم شکسته است، به دیوار آویزان شده است و در فضا مانده، و یا به صورت چهار تختهٔ میخکوب بر دو تیرکِ دروازه در آمده است. و جای سوراخ گلولهها را می توان در آن دید.

دروازهٔ شمالی را که بر اثر هجوم فرانسویان تکه تکه شده و در هم شکسته است، تا حدودی بازسازی کردهاند. این دروازه را در دیواری کار گذاشته اند که پایه هایش سنگی است و قسمت بالای آن آجری؛ و به هر روی، این دروازه، دری است بزرگ و کالسکه رو، که نظیرش را در همهٔ املاک مزروعی می توان یافت. دو لنگهٔ در این دروازه، از چوبهای محکم و مقاوم جنگلی ساخته شده، و از میان این دروازهٔ نیمه باز چمنزاری به چشم می آید که صحنهٔ جنگ و ستیزهای بسیار هلاکت بار بوده است، و تا مدتها پس از پایان جنگ، جای دستهای خون آلود بر بالای در باقی بود. در همین جا بود که بُودونن کشته شد.

طوفان جنگ هنوز در این محوطه احساس می شود؛ هنوز وحشت در آن حکمفرماست، پنداری غوغای نبرد در فضای آن متبلور شده است، مثل این که این گیرودار همین دیروز بوده است. در این جنگ و ستیزها یکی زنده می ماند، دیگری جان می بازد، دیوارها فرو می ربزند، سنگها از هم جدا می شوند، روزنه ها فریاد برمی آورند، فرورفتگی ها جای زخم گلوله ها را حفظ می کنند، درخت ها خمیده و هراسانند، و گویی

میخواهند از غوخای نبرد بگریزند.

این محوطه در ۱۸۱۵، بناهایی بیش از امروز داشت، که بیشتر آنها در این محوطه در ۱۸۱۵، بناهایی بیش از امروز داشت، که بیشتر آنها در این جنگ ویران شده اند، و با ویرانه هایشان، فراز و نشیبها و زوایا و پیچ و خمهایی به وجود آورده اند.

انگلیسیها در آنجا سنگرگرفتند؛ فرانسویان تا آنجا که توانستند، پیش آمدند و در چند نقطهٔ آن نفوذ کردند، امّا نتوانستند به تصرّفش در آورند. نمازخانهٔ قصر، در گوشهای نیم ویران باقی مانده، به شکلی که گویی شکمش را دریده باشند. قصر در آن جنگ برجی شده بود برای مُدافعان انگلیسی، و نمازخانه را به سنگر تبدیل کرده بودند. در اینجا گروهی به خاک و خون افتادند، امّا مُدافعان از پشت دیوارها، از زیر شیروانی، از میان گودالها، از روزنهها، از بادگیرها، از شبکاف سنگها، و هر جای دیگر بر سَرِ مهاجمان فرانسوی آتش و گلوله می باریدند، و فرانسویان که از هیچ بر سَرِ مهاجمان فرانسوی آتش و گلوله می باریدند، و فرانسویان که از هیچ جوب خشک فراهم کردند و همه جا را آتش زدند و آتش گلوله را با آتش چوب پاسخ گفتند.

در این گوشهٔ بر جای مانده و ویران قصر، از پشت پنجرههای نردهدار، اتاقهای در هم ریخته و ویران به چشم می آید که سربازان انگلیسی در آنها کمین کرده بودند، و پلکان مارپیچی این بنا، که طبقهٔ زیرین را بهبام متصل می کرده، همانند صدفی است که از درون درهم شکسته و ذره ذره شده باشد. این پلکان، دو طبقهٔ قصر را بههم ربط می داد، و انگلیسی ها، که در این پلکان به محاصره افتاده بودند، در قسمت بالای آن جمع شده و پلههای زیرین را در هم شکسته بودند تا دشمن نتواند از آنجا به طبقهٔ بالا پلههای زیرین را در هم شکسته بودند تا دشمن نتواند از آنجا به طبقهٔ بالا راه پیدا کند. و اینک پلهها چیزی نیستند جز تخته سنگهای کبود که زیر انبوهی از خار بوته ها پنهان شده اند. ده پله از این پلکان، هنوز سر جای خود مانده است. بر پله آوّل، نقش چنگگ سه دندانه ای حک کرده اند. این

پلهها دور از دسترس، و در جای خود استوار ماندهاند، و باقی پلهها به فکهای بی دندان شباهت دارند. دو درخت از میان ویرانههای قصر در آمدهاند که یکی از آنها خشک شده، و دیگری، هر چند که لطمهٔ بسیار دیده، با این وصف در ماه آوریل سبز شده است. بعد از پایان جنگ، گیاهان خودروی زیادی در پای پلهها وروی پلهها سبز شدهاند.

در نمازخانه، کُشت و کشتار زیادی شد. درون آن، یا آنکه اینک آرامش خود را باز یافته، عجیب بهنظر می رسد. پس از آن همه خونریزی، دیگر مراسم دعا و نیایش در آنجا برگزار نشده است. با این حال، محراب نمازخانه، که از جوب مقاوم و گرهداری ساخته شده و پایهای دارد از سنگ صیقل نخورده، هنوز باقی است. دیوارهای نمازخانه لعاب آهکی دارد. رودر روی محراب، دَری است و دو دریچهٔ کوچک هلالی، و بالای در مجسمهٔ چوبین مسیح مصلوب، و در بالای آن بادگیر چهارگوشی است که علفهای خودرو اطرافش را فراگرفته است. در گوشهای، قاب عکس شکستهای روی زمین افتاده، و نزدیک محراب که مجسمهٔ جوین سنت آن ۱، از یادگارهای قرن پانزدهم، بهدیوار میخکوب شده است، تیر تمثال «مسیح در دوران کودکی» را گلولهای ترده است. فرانسویان یک بار این نمازخانه را گرفتند، امّا نتوانستند نگاهش دارند، و پیش از عقب نشینی آن را آتش زدند. شعلههای آتش این ویرانه را فراگرفت، و نمازخانه همچون تبوری شد بر از آتش. نمازخانه در آتش سوخت، تختههای كف پوش در آتش سوختند، امّا مجسمهٔ چوبين مسيح نسوخت، تنها پاهایش نیمسوز شده، که بهاعتقاد اهالی محل از معجزات عیسی مسیح بود. با این حساب، «تمثال مسیح در دوران کودکی»، که سرش بریده شده بود، از مجسمهٔ چوبین خود، اقبال کمتری داشت.

روی دیوارهای نمازخانه، هرکس آمده، چیزی بهیادگار نوشته است.

نزدیک پاهای مجسمهٔ عیسیٔ مسیح، نام هنکینز ارا می توان خواند، و در گوشههای دیگر نامهایی از این دست: کنده دُوریو مأیور ۱، مارکز آلماگرو (هابانا) ۱، و نام چند فرانسوی هم روی دیوارها هست که جلو نام خود علامت تعجب گذاشته اند، که شاید نشانه ای از خشم آنها باشد. در سال ۱۸۴۹، این دیوار را سفید کردند، و هر کس از هر قوم و ملتی به اینجا آمد، روی دیوار سفید چیزی نوشت؛ در این نوشته ها ملتها به همدیگر دشنام داده بودند.

از جلو دَرِ این نمازخانهٔ کوچک، نعش استوار لگرو ٔ را از میان برداشتند، که تَبری در دست داشت.

از نمازخانه که بیرون بیائیم در سمت چپ، یک چاه هست. در این محوطه چاه دیگری هم هست، امّا این یکی چرخه و دَلو ندارد؛ و بیننده از خود می پرسد که جرا این چاه بی چرخه و دَلو مانده است؟ جواب ساده است؛ برای آن که دیگر کسی از این چاه آب نمی کشد. چرا آب از آن نمی کشند؟ چون بُر از اسکلت آدمیزاد است.

آخرین کسی که از این چاه آب کشید، گیوم وان کیلسوم فنام داشت، که روستایی بود و در آنجا باغبانی می کرد. روز هجدهم ژوئن ۱۸۱۵ که جنگ آغاز شد، جز او همهٔ اعضای خانواده اش گریخته و در جنگل پنهان شدند.

جنگلی در اطراف صومعهٔ ویلر، چندین شبانه روز پناهگاه این افراد تیره روز و سرگشته بود، و هنوز در آن جنگل می توان گوشه هایی پیدا کرد که خانواده های سرگردان، در آنجا آتش روشن کرده، اتاقک هایی ساخته، و در آن روزهای خوفناک ترسان و لرزان می زیسته اند.

<sup>1.</sup> Henquinez

<sup>2.</sup> conde deRio Malor

<sup>3.</sup> Marquesade Almagro (Habana)

<sup>4.</sup> Legros

<sup>5.</sup> Guillaume Van Kylsom

امّاگیوم وان کیلسوم در قصر برای سرایداری باقی ماند و در سردابهای پنهان شد. انگلیسی ها او را یافتند و از سردابهبیرون آوردند و به زور شمشیر وادارش کردند که به آنها خدمت کند. و «گیوم» ناچار از همین چاه، که امروز بی چرخه و دلو مانده آب می کشید، و سربازان تشنه از آن آب می نوشیدند. این چاه که روزی تشنگان را سیراب می کرد و مایهٔ حیات بود، این کلریز است از مردگان، و خود مرده است.

پس از پایان جنگ، به شتاب می خواستند مردگان را به خاک بسپارند؛ زیرا مرگ به گونهای است که پیروزی را کمرنگ می سازد و افتخار را با طاعون می آمیزد. تیفوس نیز از وابستگان بیروزی است. این چاه که عمق زبادی داشت، دخمهٔ مردگان شد. سیصد مرده را در آن انداختند، و شاید بسیار شتاب زده. آیا همهٔ آنها مرده بودند؟ افسانه سرایان می گویند: نه! ظاهراً شب بعد از این ماجرا، صدای ضعیف ناله هایی از ته جاه به گوش می رسید که کمک می خواستند.

این چاه در وسط محوّطه، در انزوا مانده است. این چاه به یک برج چهار گوش می ماند، سه ضلعش دیوارهایی دارد از سنگ و آجر، که همچون پاراوان آتا شده ای به نظر می آیند. و امّا ضلع چهارم دیوار ندارد و باز است، که از آن سو آب می کشیده اند. روی یکی از این سه دیوار فرورفتگی عمیقی هست که ظاهراً جای گلولهٔ خمپاره است، و روی این سه دیوار سقفی هم بوده که اینک چیزی از آن نمانده است. اگر کسی خم شود و تَه چاه را ببیند، جز تاریکی انبوه چیزی نخواهد دید. در اطراف چاه خار بوته ها رویبده و همه جا را پُر کرده است.

این چاه لبهٔ عریض سنگی و کبود فامی که معمولاً در بلژیک برای چاه می سازند، ندارد. به جای این لبه، پنج شش تکه چوب گره دار و باریک را

۱. پاراوان paravant (کلمهای فرانسوی): دیوار متحرّک از تخته و پارچه، که با آن یک قسمت از اناق یا دُکان از تسمت دیگر جدا می شود.

که به پاره های بزرگ استخوان می مانند، به یک میلهٔ عرضی تکیه داده اند. این چاه دیگر نه قرقره دارد، نه طناب و نه دَلو. امّا طشت سنگی بزرگی، که قبلا حوضچه ای بوده، در کنار آن باقی مانده است. آب باران در این حوضچه جمع می شود، وگاه به گاه پرنده ای از جنگل نز دیک می آید و از آن آب می خورد و پرواز می کند.

در این ویرانه، هنوز خانهای هست که چند نفری در آن زندگی میکنند. دَرِ این خانه به حیاط باز می شود. این دَر دستگیرهای دارد به شکل خالِ گشنیز، و بسیار زیبا با نقشهای گُرتیک. روزی که در خوغای جنگ ستوان ویلدا ۱، از اهالی هائوور، این دستگیره را گرفت تا در را باز کند و به قصر پناهنده شود، یک سرباز فرانسوی، از دستهٔ مهندسی، دست او را با ضربهٔ تبر قطع کرد. گیوم وان کیلسوم باغبان، که مدّتهاست چشم از جهان فرو بسته، پدر بزرگ ساکنان امروزی این خانه است. زنی با موهای خاکستری، از ساکنان این خانه، برای ما حکایت کرد: «من در آن وقت سه سال داشتم. خواهرم از من بزرگتر بود. می ترسید و هق هق گریه می کرد. وقتی که جنگ شروع شد ما را به جنگل بردند. مادرم مرا بغل کرده بود. در جنگل همه با ترس گوشهایشان را به زمین می چسباندند تا صدای تیر و جنگل همه با ترس گوشهایشان را به زمین می چسباندند تا صدای تیر و تفنگ را بشنوند. من به تقلید از غرّش توپ، می گفتم: بوم! بوم!»

یکی از دروازههای این محوّطه بهسوی فضای سبز باز میشود.

این فضای سبز جای ترسناکی است که سه قسمت دارد؛ و تقریباً می توان گفت که سه صحن دارد: قسمت اوّل باغ است، و قسمت دوّم بوستان، و قسمت سوّم یک جنگل کوچک. حدود این فضای سبز، در داخل، ساختمانهای قصر و روستاست؛ در سمت راست یک دیوارهٔ طولانی، و چند دیوار دیگر در دنبال آن، حدود این فضا را مشخص می کنند. دیوار سمت راست آجری است. و دیوارهای بعدی از سنگ،

برای ورود به اینجا ابتدا بابد وارد باغ شد، که شیب دارد، و پُر است از درختان تمشک و گیاهان وحشی، و حاشیهٔ برجسته ای دارد از سنگ، و محصور است در میان نرده هایی که از هر دو طرف مُحدّب اند، سابقاً این باغ به اسلوبی که بیش از لُونُتر ا در فرانسه مرسوم بود، ساخته و آراسته بود. امّا امروز خارستان ویرانه ای بیش نیست. بسیاری از نرده های باغ را گلوله های توپ از جا کنده اند، و در این میان چهلوسه نردهٔ فروافتاده را می توان شمرد. روی بعضی از این نرده های فرو افتاده، جای فرورفتگی گلوله های تفنگ محسوس است. یکی از این نرده های داخان شده را مانند ساق بای شکسته ای، به یک درخت تکیه داده اند.

شش نفر از سربازان دستهٔ اوّل رستهٔ پیاده، توانستند خود را به این باغ، در قسمتی نزدیکِ بوستان برسانند، امّا ناگهان متوجّه شدند که در تملهٔ محاصره افتاده اند، و تاچار با دو گروهان از سربازانِ هاتُوور، که یکسی از آنها مجهّز به تفنگهای شکاری بود، به جنگ و ستیز پرداختند. سربازان هاتُوور در حاشیهٔ برجستهٔ باغ و در کنار نرده ها ایستاده بودند و از بالا تیر می انداختند، و جنگاوران فرانسوی که در گودی افتاده بودند، ناگزیر از پایین، به آنها پاسخ می دادند. این شش نفر با دویست نفر می جنگیدند، بی پروا می جنگیدند، و جز درختان تمشک پناهگاهی نداشتند. در یک ربع ساعت، هر شش نفر به خاک و خون افتادند.

امّا اگر کمی جلوتر برویم، از باغ بهبوستان میرسیم. در این چند جریب، هزاروپانصد سرباز در مدّتی کمتر از یک ربع ساعت جان باختند. دیوار بوستان، به شکلی است که گویی خود را برای جنگی دوباره آماده کرده است. انگلیسیها در این دیوار سی وهشت روزنه، در فاصلههای نامنظم، برای تیراندازی به وجود آورده بودند که هنوز روزنه ها به همان حال باقی هستند؛ و از روزنهٔ شانزدهم، دو گور سنگی را در بیرون می توان

دید که دو جنگاور انگلیسی در آنها خفتهاند. این روزنه ها را فقط در دیوارهای جنوبی می توان یافت، که حملهٔ اصلی از آن سو آغاز شده بود. این دیوار، از بیرون، پُشتِ یک پرچین پنهان شده است. فرانسویها وقتی به پُرچین نزدیک شدند، به این نکته پی نبردند که در پشت پرچین دیواری است پنهان از نظر. از پرچین به آن سو رفتند؛ ناگهان از سی وهشت روزنه آنش و گلوله بر سرشان فرو بارید، جنگاوران سیاه سوای در اینجا به خاک افتادند، و نبرد واترلو از همینجا آغاز شد.

با این وصف، فرانسویان در اینجا متوقف نشدند. نردبانی نبود تا از دیوار بالا روند، با چنگ و ناخن از دیوار بالا رفتند و در میان درختان، با حریفان به جنگ تن به تن پرداختند. علفها پر از خون شده بود. یک گردان از جنگاوران ناشو ۱، یعنی هفتصد مرد، در صاعقهٔ گلوله ها نابود شدند، و دیوار در زیرِ گلوله های توبِ دو آتشبار، به فرماندهی کِیلِرمَن، آسیب فراوان دید.

این بوستان، در ماه مِه مثل هر بوستان دیگر غرق گل و شکوفه می شود. در اینجا نیز در ماه مِه، گلهای اشرفی و مینا از هر گوشه سر می کشند، گیاهان سرسبز می شوند، اسبها در هر گوشه می چرند و زنان روستایی طنابهایی به درختان می بندند و رختها را برای خشک شدن روی آنها می گسترند، و رهگذران را وادار می کنند که برای عبور، سرشان را خم کنند. هر که از این علفزار گذری داشته باشد، احتمال دارد که پایش در سوراخ لانه موش کورها فرو رود، و در آن حال درختی را می بیند که ریشه کن شده و همچنان سرسبز در میان علفها فرو افتاده است. این درختی است که سرگرد بلکمن پیش از جان باختن به آن تکیه داده بود.

<sup>1.</sup> Soye

کمی آن سوی تر، در زیر درختی، ژنرال آلمانی، دوپلا، که در اصل پرتستان مذهب و فرانسوی بود، و از مهاجرانِ دوران نقصِ قانون «نانت»، به خاک افتاد و جان داد. و در اینجا درخت سیب کهن سالی هست که بیمار حال است و روی زمین خم شده، و با خاک و ماسه او را زخم بندی کرده اند. بسیاری از درختهای این قسمت از کهن سالی رنج می برند، و درختی نیست که جای گلولهٔ تفنگی را بر آن نتوان یافت. در این بوستان، نعش درختان مرده فراوان است که کلاغها بر شاخه هایشان نشسته اند، و همه جا پر از بنفشه است.

بودوئن کشته شد، فوا آزخم برداشت، و آنهمه کشت و کشتار و جویبارهای لبالب از خون انگلیسیها و فرانسویها، و آنهمه خشم و خروش و چاه انباشته از کشتگان، و نابودی گروهان «ناسو» و گروهان برنشویک ۶، و کشته شدن دوپلا، و بلکمن، و تکه تکه شدن سربازان انگلیسی، و جنگ خونین بیست گردان فرانسوی و چهل ستون از جنگاورانِ ری ۶، و جان باختن سه هزار مرد در این ویرانهٔ ناچیزِ هوگُومُون با ضربهٔ شمشیر و آتش و گلولهٔ توپ و تفنگ، و آنهمه به خاک و خون افتادنها، و تیر خوردنها، و آتش زدنها، و همه و همه برای آن بوده است که امروز یک مرد روستایی جلو جهانگردی یا رهگذری را بگیرد و بگوید: «آقا! سه فرانک بهمن بدهید، تا برایتان شرح بدهم که در واترلو چه اتفاقاتی افتاده!».

<sup>1.</sup> Duplat

۲. قانون نانت Nantes را هانری چهارم برای حمایت از پرتستانها در ۱۵۹۸ وضع کرد، و در ۱۵۹۸ در دوران لوئی چهاردهم این قانون نقض شد و در نتیجه بسیاری از پرتستانها از ترس جان به خارج از فرانسه مهاجرت کردند.

### ۱۸ ژوئن ۱۸۱۵

به عقب بازگر دیم! راوی داستان حق دارد که به سال ۱۸۱۵، و کمی پیش از ایّامی که در قسمت اوّل این کتاب داستان آن را بازگفتیم بازگردد.

اگر در شبهای هفدهم و هیجدهم ژوئن باران نیامده بود، اروپا سرنوشت دیگری داشت. چند قطره باران، چند قطره آب، ناپلئون را بهزانو درآورد؛ و مشیّت الهی برای آنکه واترلو، بهافسانهٔ پیروزی استرلیتز پایان بخشد، به چیزی جز چند قطره باران نیاز نداشت. ابری نابهنگام از آسمان گذر کرد، و عالمی را زبر و رو ساخت.

شروع جنگ واثرلو، تا ساعت یازده ونیم صبح ممکن نشد، و همین تأخیر باعث شد که بلوخرا از راه برسد. و علّت این تأخیر خیس بودن زمین بود، چون شب پیش باران آمده بود. ناچار، صبر کردند تا زمین کمی خشک و سفت شود تا توبخانه بتواند تحرّک داشته باشد.

ناپلئون افسر توپخانه بود، و سرانجام نیز توپخانه سرنوشت او را تغییر داد. این سردار اعجاب انگیز، اصولاً همان کسی بود که در گزارش خود

۱. Blücher به ۱۷۴۳ – ۱۸۱۹)، ژنرال پروس، که در جنگ واترلو به شهرت رسید. او در لینی Ligny ، از ناپلئون شکست خورد، ولی در واترلو توانست سهموقع برای کسمک به ولینگتن برسد.

به دیرکتوار ۱، دربارهٔ پیروزیِ جنگ ابوقیر ۲ نوشته بود: «یکی از گلولههای توپ ما شش نفر را از پا درانداخت». و همهٔ نقشه های جتگی او براساس پرتاب گلوله های توب تنظیم می شد. کلید پیروزی او آن بود که توپخانه را در جایگاه مناسبی مستقر کند و حریف را زیر آتش دقیق و مرگبار توپها منهدم سازد. دشمن را همیشه به صورت در استواری می دید که باید با گلوله های توپ در آن رخنه کند، و همیشه نقطه های ضعف طرف مقابل را پیدا می کرد و آن نقاط را زیر آتش بار توپها می گرفت. در همهٔ جنگهای او آغاز کار با توپخانه بود، و پایان نیز با توپخانه. از پا درافکندن دشمن بهیاری توپخانه، قسمت بزرگی از نبوغ نظامی او بود. در جنگها همیشه سعی او برآن بود که کمینگاههای دشمن را در هم بکوبد و سپاهیان رو در رو را نابود کند، خطوط جنگی آنها را در هم بشکند، و قوای نظامی شان را کوبیدن و پی درپی زدن و کوبیدن می دانست؛ و این مأموریت را به عهدهٔ توپخانه می گذاشت، و با همین طرز و شیوه، درطی پانزده سال، قهرمان توپخانه می گذاشت، و با همین طرز و شیوه، درطی پانزده سال، قهرمان بی رقیب و شکستناپذیر میدان رزم بود.

در هیجدهم ژوئن ۱۸۱۵ نیز ناپلئون بیش از هر چیز به توپخانه توجه داشت و به کوبندگی آن امید بسته بود. ولینگتن در این جنگ هفتاد عرّادهٔ توپ جنگی دراختیار داشت، و ناپلئون دویست و چهل.

در نظر بیاورید که اگر باران نیامده بود و زمین خشک بود، و توپخانه

۱. حکومت فرانسه از ۱۷۹۵ تا ۱۷۹۹.

۲. أبوقير Aboukir جايي در مصر، كه ناپلئون در أنجا سپاهيان تُرك را شكست داد.

۳. Wellington آرتور ولینگتن (۱۷۶۹–۱۸۵۲) سردار و سیاستمدار انگلیسی، که در هندوستان فتوحاتی داشت، و در بیرون راندن فرانسویان از اسپانیا فرماندهی جنگ را بسه عهده داشت، و در نسبرد واتسرلو در ۱۸۱۵ نساپلئون را شکست داد. در ۱۸۳۰ به نخست وزیری انگلستان رسید و از ۱۸۴۲ برای تمام عمر مقام فرماندهی کل قسوا را بهدست آورد.

می توانست پیش برود، قطعاً نبرد از ساعت شش صبح آغاز می شد و دو ساعته به پایان می رسید؛ یعنی جندین ساعت پیش از آنکه جنگاوران پروس از راه برسند و در این صحنه ناگهان همه چیز را تغییر بدهند.

آیا اشتباهات نایلئون باعث این شکست بود؟ آیا در غرق شدن این کشتی، ناخدا را باید گناهکار شمرد؟ آیا ضعیف شدن قوای جسمی ناپلئون در این سالها فکر و روح او را نیز خسته و ناتوان کرده بـود؟ آیـا بیست سال جنگ تیغ را چون نیام، وجان را چون تن فرسوده بود؟ آیا در اصول فرماندهی به درجهٔ پایین تری سقوط کرده بود؟ و در چند کلمه، بدانگونه که مُورّخان صاحبنام گفتهاند، آیا باید گفت که آفتاب نبوغ او درحال كُسوف بود؟ و آيا با جوش و خروش ظاهري مي خواست ضعف جسمی و روحی خود را در پس پرده نگاه دارد؟ و آیا در تندباد حوادث روح حادثه جوی او به لرزش افتاده بود؟ و آیا سردار بزرگ و کارکشته ای چون او، برای نجات از مهلکه دانایی لازم را نداشت؟ و آیا این گروه از مردان بزرگ، که در سعی و عمل هیچکس حریفشان نمی شود، وقتی که با بهسن میگذارند، کوتاهبین میشوند؟ امّا سالخوردگی در بسیاری از نوابغی که به اوج کمال رسیده اند اثر منفی نمی گذارد، که برای دانته ها و میکل آنژها، کهن سالی به معنای باز روییدن و درخشان تر شدن بود. و آیا پیری برای آنیبال اها و بُناپارتها دوران انحطاط و سقوط بوده است؟ آیا ناپلئون جادهٔ مستقیم پیروزی را گم کرده بود؟ آیا چنان تغییر کرده بود که در دل طوفان، ساحل نجات را نمی شناخت و در بحبوحهٔ جنگ نمی فهمید کمه دشمن چه دامهایی بر سر راه او گسترده است؟ و نمی توانست حاشیه های لغزندهٔ گرداب ها را ببیند و بشناسد؟ آیا بوی خطرات و فجایع به شامّهٔ او نمی رسید؟ و این مرد که پیش از این، همهٔ راههای پیروزی را می شناخت و از فراز ارّابهاش با نورافکن نبوغ خود این

۱. Anibal یا Hanibal (آنیبال، یا هانیبال)، سردار معروف قرطجنه (کارتار)

راهها را با سرانگشتِ شاهوارش نشان می داد، در این هنگام چنان دچار گیجی و آشفتگی نحوست باری شده بود که راه را گم کرده بود، و بهسوی پرتگاهها اسب می راند؟ و آیا در چهل و شش سالگی به مرحلهٔ بالایی از جنون رسیده بود؟ و آیا این سوارِ اعجازگرِ توسنِ سرنوشت، در این ایّام به ماجراجویی تبدیل شده بود که بی خبر در جادّههای پُرخطر اسب می تاخت؟

ما چنین اعتقادی نداریم.

نقشهٔ جنگی او در نبرد واترلو، به تصدیق همگان، شاهکار بود. مستقیماً به قلب خطوط متفقین پیش تاختن، در میانشان شکاف انداختن، به دو نیمه تقسیمشان کردن، نیمهٔ انگلیسی را به سوی هال ۱، و نیمهٔ پروسی را به تونگر ۲ راندن، ولینگتن و بلوخر را دوب اره ساختن، مُونسَنژان را تصرّف کردن، بروکسل را زیر سلطه آوردن، بلوخر آلمانی را به رود راین و ولینگتن انگلیسی را به دریا افکندن، از جزئیات نقشهٔ او بود، که ناپلئون می خواست به همهٔ این مقاصد دست یابد. و خواهیم دید که کار به کجا کشید.

ناگفته نماند که قصد نداریم در اینجا تاریخچه ای از جنگ واترلو بازگو کنیم. در داستان ما قصلی هست که با این جنگ پیوندهایی دارد، و بههمین روی گوشه هایی از این جنگ را می نویسیم، که آن قصل روشن تر جلوه کند. وگرنه منظور ما روایت این جنگ نیست؛ بخصوص که خود ناپلئون، و گروهی از متورخان معتبر ۴ جزئیات رویدادهای این جنگ را نوشته اند. و

<sup>1.</sup> Hal 2. Tongres 3. Mont Saint jean

۴. منظور او نویسندگان و مورّخانی چون والتر اسکات، لامارتین، وُلابل Vaulabelle شارا در منظور او نویسندگان و مورّخانی چون والتر است، که ویکتور هوگو خود در حاشیهٔ به آنها شارا charras کی ده است. اما در نسخه اصلی «بینوایان»، که بمدأ تغییرانی در آن داد، در متن فقط

مارا با نوبسندگان تاریخ کاری نیست، ما ناظری هستیم که از دور دست آن واقعه را می نگریم. رهگذری هستیم دوره گرد و کنجکاو. کار ما جست و جوست، و به همین منظور براین خاک آخشته به خون و گوشت انسبان خم شده ایم، و شاید ظواهر را به جای حقایق می گیریم. پس ما حق نداریم که خود را عالم به تمام قضایا بدانیم، و با واقعیاتی که احتمال دارد با خیالات واهی نیز آمیخته باشد درگیر شویم، که ما نه در امور نظامی تخصص داریم، و نه از فنون رزم و لشکرکشی چیزی می دانیم، به نظر ما یک رشته تصادفات، دو فرمانده را در واترلو رودرروی یکدیگر قرار داد. و ما نیز جاره ای جز آن نداریم، که قضاوتی مانند تودهٔ مردم ساده و صادق این دوران، داشته باشیم، و سرنوشت را متهم اصلی بشماریم.

ب از «شارا» نام برد. در سال ۱۸۶۱، نام «شارا» دیگران را به حاشیه برد، و در سال ۱۸۶۲، که این قسمت را می نوشت بیشتر به نوشته های «شارا» توجه داشت. سرهنگ شارا (۱۸۱۰ – ۱۸۶۵)، در سال ۱۸۴۸ نمایندهٔ مجلس، و بعد وزیر شد، و در سال ۱۸۵۷ او را به به بووکسل تبعید کردند. «شارا» در سال ۱۸۱۵ تاریخ این لشکرکشی را نوشت، و در سال ۱۸۵۷، در کتابی به نام «واترلو» نکته های تازه ای از این جنگ روایت کرد. تألیفات سرهنگ «شارا» در این زمینه، مطمئن ترین و اصلی ترین منبع اطلاعات و یکتورهوگو برای نوشتن این بخش از کتاب اوست. و یکتورهوگو در تاریخ ۱۸۵۸/۹/۱۰ در نامه ای به سرهنگ «شارا» نوشت: «این جنگ بدفرجام واترلو مُدام فکر مرا مشغول می دارد. و هر بار که روایات شما را از این جنگ می خوانم، به تب و تاب می افتم و نمی توانم اشکی نیفشانم». حماسه ای که و یکتورهوگو در این کتاب از جنگ و اترلو آفریده، دور از واقعیات نیست. و مرچند که در مواردی از واقعیات منحرف شده، با این حال دور از ذهن نخواهد بود که ما مرچند که در مواردی از واقعیات منحرف شده، با این حال دور از ذهن نخواهد بود که ما نیز مانند و یکتور هوگو، این جنگ را، ساده و صادقانه، از بازیهای سرنوشت بشماریم نیز مانند و یکتور هوگو، این جنگ را، ساده و صادقانه، از بازیهای سرنوشت بشماریم (ابو.گ).

آنها که میخواهند تصویر دقیقی از جنگ واترلو در ذهن خود داشته باشند، باید یک A بزرگ را در تصور خود روی زمین بخوابانند. ساق چپ A جادهٔ نی وِل است، و ساق راست جادهٔ ژناپ و خطِّ اتصال A دربین دو ساقِ جادهٔ پُرشیب اُهن ، به بِرِنالالو ب. نقطهٔ رأس A «مُونسن ژان» است. و در این نقطه و لینگتن اردو زده است. نوک پایین ساقِ چپ هوگومُون است. و در آنجا رِی با وِرّم بُناپارت، برادر ناپلئون، موضع گرفته اند. در نوک پایین ساقِ راست، یعنی لابل آلیانس م، جایگاه ناپلئون است. کمی پایین تر از خطِّ اتصال A در طرف راست لاهه سنت ، است. در وسط خطِّ اتصال دو ساق A جایی است که نقطهٔ پایان نبرد واترلو را در آن قسمت باید جست. و در آن نقطه است که مجسمهٔ یک شیر خودنمایی می کند، مجسمه ای که نمادِ دلاوری گارد سلطنتی است.

مثلَّئی که در نیمهٔ بالای حرف A می بینید، و رأس آن همان رأس A، و اضلاعش دو ساق A، و خطِّ اتصال دو ساق، فلات مون سن ژان است. جنگ و ستیزی که در این مثلث، یعنی در این فلات، درگرفت، در واقع

<sup>1.</sup> Nivelles

<sup>2.</sup> Genappe

<sup>3.</sup> Ohain

<sup>4.</sup> Braine L'Alleud

<sup>5.</sup> LaBelle Alliance

<sup>6.</sup> LaHaie - Sainto

<sup>7.</sup> Mont-Saint-Jean

همهٔ حکایت این نبرد بود.

در دو ساق این مثلث ستونهای این دو ارتش به دو طرف دو جاده ژناپ و نی ول کشیده می شوند، و جنگاوران رودرروی همدیگر قرار می گیرند.

در بشت نقطهٔ رأس A، یعنی در بشت فلاتِ مُونسن ژان، به جنگل سوانی ا می رسیم. و امّا صحنهٔ کارزار جایی است بر فراز و نشیب، که پیچ و خمها به یکدیگر می پیوندند، و در طرف مُونسن ژان به سوی جنگل سوانی کشیده می شوند.

دو ارتش دشمن، که رودرروی همدیگر ایستادهاند، بهدو بهلوان کشتی گیر می مانند که در یک جدال بی امان، به همدیگر می آویزند، و درهم میپیچند، و هر یک سعی میکند تا پشتِ دیگری را بهخاک برساند؛ و برای این منظور، به هر چیز که در دستر س اوست چنگ می زند. حتى گاهي يک بوتهٔ خار براي اين دو کشتيگير بهصورت يک نقطهٔ اِتّکا درمی آید؛ و کُنج یک دیوار می تواند سنگری و جانبناهی باشد. گاهی یک ستون از ارتشی، چون آبادی و دهستانی را در سر راه نمی یابد که در آنجا پناه جوید، ناگزیر جنگ را دنبال میکند و مقاومتش درهم میشکند. یک شکاف، یک حُفره، یک پیچ و خم، یک کورهراه، در یک جا و یک موقع مناسب، می تواند هَنگی را از شکست حتمی نجات دهد. و گاهی یک بسرآمدگی یا یک فرورفتگی سنونی از نظامیان را از عقبنشینی باز مي دارد. در اين نبر د هركس كه از صحنه بيرون رود شكست خورده است. پس فرماندهان جنگ باید مراقب همه چیز باشند، و حتّی چند درخت را که در سر راه خود می بینند، و یا کوچکترین پشته و تل را نادیده نگیرند. این دو سردار، ناپلئون و ولینگتُن، دشت مُونسن ژان را که امروز بهنام دشت واترلو در جهان شهرت دارد، وجب بهوجب می شناختند و زیرنظر

داشتند. ولینگتن از چندسال پیش، با دوراندیشی شگفتانگیزش، این دشت را برای یک نبرد بزرگ انتخاب کرده بود، ودر مورد آن مطالعات دقیق داشت. در این رزم، روز هجدهم ژوئن، ولینگتن در جهتِ خوب میدان جای گرفته بود و ناپلئون در جهتِ بد. ارتش انگلستان در بالا بود و ارتش فرانسه در پائین.

شاید بی مورد باشد که جزئیات تصویر ناپلئون را در صبحگاه روز هجدهم ژوئن ۱۸۱۵ که روی تپهٔ ژوسوم ابر اسب نشسته بود و دوربینی به دست داشت، شرح بدهیم؛ جهان با این تصویر آشناست. همین قدر می گوییم که مردی با نیمرخ آرام، با کلاه کوچک مدرسهٔ نظام بری ین ۱٬ با لباس نظامی سبزرنگ یخه برگشته، که نشان افتخاری را لابه لای خود پنهان می کند، و جلیقهٔ خاکستری، و نمائی از حمایل سرخ در زیر آن، نیم شلوار پوستی، اسب سفید با زبن پوش مخمل ارخوانی مزین به علامت نیم شلوار پوستی، اسب سفید با زبن پوش مخمل ارخوانی مزین به علامت ابریشمین، مهمیزهای نقره گون و شمشیر مارنگو ۱٬ مجموعاً تصویری ابریشمین، مهمیزهای نقره گون و شمشیر مارنگو ۱٬ مجموعاً تصویری که گروهی از او با ستایش و تجلیل نام می برند، و گروهی دیگر با ملامت و خشم به این تصویر می نگرند.

سیمای این مرد سالها از همه سو در روشنایی بود؛ سپس در ابهام تیره فام افسانه ای فرو رفت که بیشتر قهرمانانِ نامور جهان، کم و بیش، در پس این پرده پنهان می شوند، امّا امروز تاریخ و روشناییِ آن، پرده را از چهرهٔ او برانداخته اند.

#### 1. Rossomme

Brienne ۲ مدرسهٔ نظامی شهر «بری ین» که ناپلئون در آنجا درس خوانده است.
 Marrengo ۲ دهکدهای در ایتالیا، که فرانسویها به فرماندهی ناپلئون در اینجا اتریشیها را شکست دادند.

این روشنایی، که تاریخ نام دارد، به کسی رحم نمی کند؛ و عجایبی دارد، و ملکوتی است، و با همهٔ فروغ تابناکی که دارد، گاهی یک نقطه را چنان روشن می کند که سایهای در کنار روشنایی پدید می آورد و از یک مرد دو شبح متفاوت می سازد. یکی از این دو شبح با دیگری درگیر می شود، و داوری دربارهٔ او را به عهده می گیرد. تاریکی استبداد شاه با روشنایی پرفروغ فرماندهی او به جنگ و ستیز می پردازد. در اینجاست که باید در انتظار داوری نهایی مردم نشست. فتح بابل، که با ستمگری همراه بود، از عزّت و احترام اسکندر کاست. روم در زنجیر، مقام معنوی سزار را بود، از عزّت و احترام اسکندر کاست. روم در زنجیر، مقام معنوی سزار را نزل داد. ویران کردن بیت المقدس، تیتوس از با بدنام کرد. ظلم از ظالم دست بردای یک دست بردای یک بس از خود ظلمتی باقی بگذارد که به خود او شباهت داشته باشد.

۱. Titus از امپرانوران روم.

# رویدادی ابهام آمیز ۱، در هر جنگ

از نخستین مرحلهٔ این نبرد همهٔ جهانیان باخبرند، که برای هر دو ارتش، و بخصوص برای انگلیسیها، آغازی داشت پُر از ابهام و آشفتگی و پُر از تردید و تهدید.

شب پیش از جنگ تا صبح باران آمده بود. رگبار زمین را زیر و رو کرده بود. همهٔ فرورفتگیهای دشت، مانند طشتهایی بودند پُر از آب. گردونهها و ارّابههای جنگی تاکمر در آب فرو رفته بودند. از تسمهٔ مالبندهاگِل و آب فرو می ریخت، و اگر ساقههای گندم و جو، براثر حرکت و جابه جایی تندروهای ارتش روی زمین نخوابیده و شیارها و جای چرخها را پُر نکرده بودند، در بعضی از گوشهها، و بخصوص در اطراف پایلوت ، رفت و آمد بسیار دشوار می شد.

درگیری جنگ دیر آغاز شد. ناپلئون، بدانگونه که شرح دادیم، عادت داشت که همهٔ توپخانه اش را مانند یک تپانچه در دست داشته باشد، وگاه این گوشه وگاه آن گوشه را زیر آتش بگیرد. و آن روز منتظر مانده بود تا هوا بهتر شود، و توپخانه بتواند آسان حرکت کند، و از این سو بهآن سو برود. پس لازم بود که آفتاب درآید و زمین خشک شود. امّا آن روز آفتاب

۱. به لاتير: Quid obscurum

از پشتِ ابرها بیرون نیامد، و با این حساب، واترلو نمی توانست که بار دیگر خاطرهٔ آسترلیتز ارا در ذهن جهانیان زنده کند. و در این هوای ابرآلود، وقتی که نخستین گلولهٔ توپ در فضا ترکید، و جنگ آغاز شد، کلوویل ۱، ژنرال انگلیسی، ساعت خود را نگاه کرد و دید که ساعت یازده و سی و پنج دقیقه است.

جنگ با خشم و غوغای عجیبی آغاز شد، که شاید بیش از خشم و غوغایی بود که ناپلئون انتظار داشت. از جناح چپ، فرانسویها بر هوگومون آتش گشودند، و یک تیپ به فرماندهی کی یو ۳، به فرمان ناپلئون، به قلب لشکریان حریف حمله ور شدند و تا لاهه سنت پیش رفتند، و مارشال «نه» ۴، که در جناح راست ارتش ناپلئون جای داشت، به جناح چپ انگلیسیها، که در پاپلوت موضع گرفته بود، هجوم آورد.

زیر آتش گرفتن و هجوم به هوگومُون، از حیله های جنگی بود. با این نقشه، ناپلئون می خواست که ولینگتن را به آن سو، یعنی به سمت چپ بکشد، و اگر چهار گروهان از گارد انگلیسی و بلژبکی از تیپ بِرپُونچر ه، که در آنجا موضع گرفته بودند شجاعانه از مواضع خود دفاع نمی کردند ناپلئون به منظور خود می رسید، امّا ولینگتن به جای آنکه فربب بخورد، و همهٔ نیروی خود را در آن سو به کار اندازد، تنها چهار گروهان دیگر از گارد انگلیسی، و یک گردان از لشکر برونسویک را به کمک آنها فرستاد.

حملهٔ جناح راست فرانسویان به نیروهای مستقر در پاپلوت، برای

۱. Austerlits شهری در اتریش. رزمگاه جنگاوران ناپلئون با سپاهیان اتریش و روسیه، که از بزرگترین پیروزیهای نظامی ناپلئون به حساب می آمد. معروف است که روز جنگ آفتابی بود، و ناپلئون به سربازانش می گفت: «نگاه کنید! این آفتاب آسترلیتز است!»

<sup>2.</sup> Clovil

<sup>3.</sup> Quiot

۴. Ney مارشال فرانسوی، که ناپلتون او را سردار شجاعان مینامید.

ناپلئون ارزش حیاتی داشت، زیرا درهم شکستن جناح چپ انگلیسیها، قطع کردن جادّهٔ بروکسل، و سد کردن راهِ پروسیها، مسلّط شدن بر شونسنژان، ولیسنگتن را ناچار میساخت تا به هوگومون، و از آنجا به برنالالو، و سپس به هال عقب نشینی کند؛ و این نقشه دقیق و بجا بود، و جز در چند مورد جزئی، فرانسویان را به کامیابی رساند. پاپلوت به دست آنها افتاد. لاهه سنت تسخیر شد.

این نکته را نیز باید به یادداشت که در پیاده نظام انگلیس، و بخصوص در تیپ کِنت ا، عدّهٔ زیادی از سربازان بسیجی و بی تجربه بودند، که در مقابل حملات فرانسویان شجاعانه جنگیدند و بی تجربه بودن را با بی پروایی و بی باکی جبران می کردند. آنها در تیراندازی مهارت عجیبی داشتند. اگر سربازان تیرانداز را تا حدودی به حال خود بگذارند، و اجازه بدهند که فرمانده خودشان باشند، نتیجهٔ مطلوبی خواهد داشت. این سربازان بسیجی در چند مورد ابتکار عمل را به دست گرفتند و با شجاعت و بی پروایی خشم فرانسویان را برانگیختند. با این وصف، ولینگتن این گونه کارهای خودسرانه را نمی پسندید.

پس از تسخیر لاهه سنت، تردیدی در میان انگلیسیها پدید آمد.

در طی ماجراهای آن روز، از نیمروز تا چهار ساعت بعدازظهر، فاصلهای است پر از ابهام. ماجراهایی که در اواسط این ساعات اتفاق افتاده، تقریباً نامعلوم و تاحدودی با تاریکی آمیخته است؛ گویی تیرگی شامگاهان براین ساعات روز سایه انداخته، و در میان این مِه وهمانگیز، نوسانات عجیبی به چشم می آید. ساز و برگ جنگی در آن روزگار به نظر ما غیرعادی می آید؛ کلاههای نواردار و نوک بهن، کوله پشتی های بزرگ، فاتوسقههای چرمی، کیسههای پوستی برای نارنجک، جلیقههای یراق دوختهٔ رستهٔ سوار، چکمههای قرمزرنگ و پر از چین و چروک، کلاههای

سنگین لبه دار با حاشیه های قیطان دوخته، پیاده نظام تقریباً سیاه پوش برنسویک، درکنار پیاده نظام ارغوانی پوش انگلستان، نوارهای سفید و پهن بسر سَسِ آستینهای سسربازان انگلیسی، کلاه خودهای چرمی چابک سواران هانوور، قد و قامت بلند جنگاوران اسکاتلندی با زانوهای برهنه و دامن های شطرنجی، پاپیچهای سفید نارنجک اندازان فرانسوی، همه وهمه بیشتر به درد تابلوی نقاشی می خورد تا میدان جنگ؛ و بی تردید، سالواتور روزا ارا بیش از گریبووال به هیجان می آوردند.

و همیشه رویدادی عجیب و ابهام آمیز با رویدادهای واقعی جنگ درمی آمیزد؛ ارویدادی ابهام آمیز و درعین حال خدایی ۲.۱ هر یک از تاریخ نویسان، به ذوق و دلخواه خود، طرحی از این جنگ می کشند؛ در جنگ فرماندهان از هر سو نقشه هائی دارند. امّا این نقشه ها به هر ترتیب که باشند، جنگاوران را از دوسو به جان یکدیگر می اندازند؛ و آنها درحین درگیری، با حوادث و مسائلی روبه رو می شوند که بیشتر آنها در نقشه های دو جنگی پیش بینی نشده اند و به حساب نیامده اند. در نتیجه، نقشه های دو فرمانده حریف با همدیگر مخلوط می شود، و یکی دیگری را از شکل و قواره می اندازد. گوشه ای از میدان نبرد بیش از گوشهٔ دیگر، جنگاوران را اسفنجی دارد؛ و آبی که در سراسر آن می ریزند، در یک گوشه بیشتر جمع اسفنجی دارد؛ و آبی که در سراسر آن می ریزند، در یک گوشه بیشتر جمع می شود، و در جای دیگری زودتر فرو می رود. گاهی فرمانده بیش از حد لازوم سربازان خود را به گوشه ای می فرستد؛ و جوی خون، بی هیچ منطق و دلیل، از هر طرف جاری می شود. سپاهیان چون دریا موج برمی دارند و هر لحظه به جانبی روی می آورند. هنگ ها به هنگام رفت و آمد، به دماغه ها

۱. Salvator Rosa (۱۶۷۲-۱۶۱۵) نقاش ایتالیایی.

۲. Gribeauval (۱۷۹۱-۱۷۱۵) مارشال فرانسوی و فرمانده توپخانه.

T. به لاتين: Quid obscurm, Quid divinum

یا خلیجهایی تبدیل می شوند و همچون تخته سنگهای مُتحرّکی، از جایی به جای دیگر می روند. جایی که در دقایق پیش پیادگان موضع گرفته بودند، اینک محلّ استقرار توپخانه شده است؛ و جایی که توپخانه در میانش گرفته بود، اینک سواره نظام در اطرافش تاخت و تاز میکند. گردانهای نظامی همچون دود از این سمت به آن سمت درحرکتند. در آن طرف چیزی بود که دیگر نیست، بهجست و جویش نروید، که شاید از دست رفته باشد. در میان تاریکی، پارههای روشنایی شتابان از این سو به آن سو مے روند. چین خوردگیهای تاریک سی محابا بیش می آیند و بازپس مینشینند، گِردباد شومی میوزد و همهچیز را جابه جا میکند، همه را در یک جا جمع می آورد و سپس همه را می پراکند. رزم تن به تن چگونه است؟ تلاطمی است بزرگ، که نمی توان با حساب ریاضی همهٔ مسائل یک روز آن را پیش بینی کرد؛ که هر دقیقه اتفاق تازهای می افتد. نقاشی که بخواهید میدانهای جنگ را نقاشی کند، باید آشوب و تلاطمی در قلممویش داشته باشد؛ و این کار از رامبراند، بیش از واندرمولن ۲ برمی آید. واندرمولن در تابلوهایش نیمروز را خوب نشان می دهد، امّا نمي تواند لحظاتي را در سه ساعت بعدازظهر مجسّم كند. مراعات تناسب هندسی در این حال نادرست است؛ گر دباد درست عمل نمی کند. و همین امر فولارًا را وا مي دارد كه از يُوليب ايراد بگيرد. امّا اين نكته را نيز بگوییم که همیشه در نبرد لحظههایی هست که جنگ بهصورت زد و خورد درمی آید، و درگیریها شخصی و خصوصی می شود، و حوادث جزئی و درعین حال مهمی پیش می آید، که در این مورد بهتر است از ناپلئون ياري بگيريم كه مي گويد: «اين گونه جزئيات را در شرح

۱. Rembraudt (۱۶۰۶–۱۶۶۹) نقاش هلندی.

۷. Van der Meulen (۱۶۳۹–۱۶۳۴) نقاش فلاندری.

۳. Folard (۱۶۶۹–۱۷۵۲) دانشمند فرانسوی.

کشاکشهای یک گردان باید نقل کرد، و نه در روایت تاریخی جنگهای یک ارتش». و با این حساب مورّخ وظیفه دارد که به اختصار قناعت کند، که هرچند آگاه و هوشمند باشد، موفق نخواهد شد شکل و اندازهٔ این ابر هراس آور را که نبردش نام داده اند، ثابت و دقیق به ما نشان دهد.

و این نکته در مورد همهٔ نیروهای بزرگ عالم، و بخصوص جنگ واترلو، صحیح و به جاست.

و به هر روی، در آن بعدازظهر، نبرد در یکی از لحظه ها سرنوشت ساز شده بود.

### چهار ساعت بعدازظهر

در حدود ساعت چهار بعدازظهر، ارتش انگلیس به وضع بدی دچار شده بود. شاهزاده اُرنج ا فرماندهی قلب سپاه را به عهده داشت. هِل بعناح راست، و پیکتُن اجناح چپ را فرماندهی می کرد. شاهزاده اُرانج، حیرت زده بود، امّا بی پروا بر سَرِ واحدی از سربازان بلژیکی و هلندی فریاد می زد: «یک قدم به عقب نروید!». هِل، که سپاهش ضربه خور ده بود، فریاد می زد: «یک قدم به عقب نروید!». هِل، که سپاهش ضربه خور ده بود. در آخرین دقایق که انگلیسی ها پرچم گردان صد و پنج را از دست فرانسویان ربوده بودند، فرانسویان گلولهای در مغز پیکتُن خالی کرده، و او دانشته بودند. ولینگتن در این نبرد بر دو نقطه مُتکی بود، یکی هوگومون، دیگری لاهه سنت. هوگومون هنوز پایداری می کرد، امّا در آتش می سوخت. و لاهه سنت به دست فرانسویان افتاده بود. از یک گردان می سوخت. و لاهه سنت به دست فرانسویان افتاده بود. از یک گردان افسان که در آنجا مستقر بودند، تنها چهل و دو نفر زنده مانده بودند، و از افسران گردان، جز پنج نفر، همه کشته یا اسیر شده بودند. در این گوشه سه هزار مرد جنگاور کشته شده بودند. یک سرجوخهٔ انگلیسی، که از قهرمانان بی رقیب مشتزنی بود، و همه او را شکست ناپذیر لقب داده

بودند، بهدست یک طبّال ریزهاندام فرانسوی کشته شده بود. بارینگ ا را از آن محل رانده بودند.

فرانسویان چندین پرچم را از دست انگلیسیها ربوده بودند؛ از جمله پرچمی از لشکر آلتن، و پرچم دیگری از گردان لونبورگ، که در دست شاهزاده ای بود از خانوادهٔ دُوپُن، از اسکاتلندیهای خاکستری پوش دیگر اثری نبود. سواران دلاور به فرماندهی پُونسونبی ۴ تکه تکه شده بودند. این سواران جنگاور را نیزه افکنانِ برو و و زره داران تراور به خاک و خون انداخته بودند. از هزار و دویست اسب تنها ششصد اسب باقی مانده بود. از سه سرهنگ دوّم، تنها یک نفر جان به در برده بود. هامیلتون زخمی شده بود. ماتر مکشته شده بود. پونسونبی، فرمانده سواران، با هفت ضربهٔ نیزه سوراخ سوراخ شده از اسب به زمین غلتیده بود. گوردُن جان داده بود. مارش "کشته شده بود. دو لشکر پنجم و ششم مُنهدم شده بودند.

هوگومون ضربه خورده، و لاهه سنت به دست فرانسویان افتاده بود. تنها مرکز سپاه دست نخورده، و مقاوم باقی مانده بود. ولینگتن برای تقویت این نقطه هیل را از مرب برین ۱۱، و شاسه ۱۲ را از برن لالو به کمک آنها فرستاد.

این قسمت میانی سپاه انگلیسی، هرچند نقطه ضعفهایی داشت، امّا جمعاً استوار و به هم فشرده بود. و موضع آن در جای مناسبی بود؛ زیرا بر فراز مونسنژان مستقر شده بود، و دهکده را در پشتِ سَر داشت، و سراشیبی تندی درپیشِ رو؛ و تکیهاش بر یک بنای سنگی بزرگ بود در املاک دولتی نی وِل، که در تقاطع چند جادّه بود، و از یادگارهای قرن

<sup>1.</sup> Baring

<sup>2.</sup> Alten

<sup>3.</sup> Lunebourg

<sup>4.</sup> Deux-Ponts

<sup>5.</sup> Ponsonby

<sup>6.</sup> Bro

<sup>7.</sup> Travers

<sup>8.</sup> Mater

<sup>9.</sup> Gordon

<sup>10.</sup> Marsh

<sup>11.</sup> Merbe-Braine

<sup>12.</sup> Chassé

شانزدهم؛ و آنچنان پابرجا و مستحکم بودکه حتّی گلولههای توب در آن كارگر نبود. زيراگلولهها بهاطراف آن ميخوردند وكمانه ميكردند، و اثر کو بندهای نداشتند. انگلیسیها در هر گوشه، و در هر دیوارهای روزنههایی درست کرده بودند برای لوله های تفنگ؛ و هرجا که درختی بود، لوله های تفنگ را میان شاخههای آن تکیه می دادند و تیر می انداختند، و حتّی لولهٔ توپ را درمیان دو شاخ درختی نهاده بودند. در جنگلهای کوچک، در هر گوشه سنگر و پناهگاهی درست کرده بودند برای تیراندازی؛ و توپخانه را گاهی درمیان خارستانها پنهان کرده به کمین می نشستند. اینگونه نیرنگ ها در جنگ مرسوم و مجاز است، زیرا در جنگ هر نوع دامگستری بی اشکال است. انگلیسیها این بخش از توپخانه را آنچنان با زیرکی و مهارت اِستتار كرده بودند، كه هاكسوا، افسر توپخانه، كه ساعت نه صبح همان روز، و پیش از آغاز جنگ، از طرف ناپلئون مأمور شده بود، که محل استقرار توپهای دشمن را کشف کند، در بازگشت از مأموریت به امیراتور گزارش دادکه از این نظر با مانع برخورد نخواهند کرد؛ و توپها تنها در دو سنگر در جادّههای ژناب، و نی ول موضع گرفتهاند. در آن فصل ساقههای گندم و جو بلند بودند. و هاکسو نتوانست یک گردان از تیپ کِنت را ببیند، که به تفنگهای سبک مجهز بودند و در میان ساقههای بلند گندم، دراز کش، ینهان شده بو دند.

با این حساب، نیروهای انگلیسی و هلندی در مرکز، هم از نظر ساز و برگ و هم از حیث محل و موقع، در وضع مناسبی بودند.

تنها خطری که مواضع آنها را تهدید می کرد جنگلِ سوانی ا بود، که در آن هنگام جزئی از میدان نبرد شده بود، و برکه های گروناندل و

<sup>1.</sup> Haxo

۲.سهلدنس

بواتسفور آن را به چند قسمت کرده بود، و عقب نشینی یک سپاه از آنجا ممکن نبود، مگر آنکه بی نظم و پراکنده جنگل را پشت سر می گذاشتند. و اگر توپخانه می خواست از آن سو عقب نشینی کند، عرّاده های توپ در باتلاق ها فرو می رفتند. کارشناسان جنگ معتقد بودند که اگر سپاهی بخواهد از راه این جنگل عقب بنشیند، عقب نشینی اش به نوعی گریز تعبیر می شود؛ زیرا سربازان ناچار بودند که از گروه و دستهٔ خود جدا شوند و تنها جان خود را نجات دهند.

ولینگتن یک تیپ از سپاه شاسه را از جناح راست، و یک تیپ از قوای رینک را از جناح چپ، بهمرکز سپاه منتقل کرد و لشکر کلینتُن را نیز بهمرکز سیاه افزود و جنگاوران انگلیسی اش را با پشتیبانی هنگهای هالکت، و تیب میچل، ، و گاردهای میتاند، تقویت کرد؛ پیاده نظام برنسویک سربازان ناسائو و کی پل مانزگه ۱۵ و جنگجویان آلمانی آمیتدا ۲ را درکنار آنان جای داد. با این ترتیب، بیست و شش گردان را در مرکز مستقر كرد، و جناح راست، آنگونه كه سرهنگ شارا، مورّخ نبرد واترلو، می نویسد: «در پشت قلب سیاه جای گرفت» و یک آتشبار تویخانه، در جایی که امروز بهنام موزهٔ واترلو شهرت دارد، در یشت کیسه های خاک مستقر شد. حتّی ولینگتن بهاین تدبیرها نیز اکتفا نکرد و گارد سوار سامرست ارا با هزار و جهارصد سوار، در پیچ جاده جای داد. و این، نیمهٔ دیگری از سوارهنظام مشهور در این جنگ بود. هرچند هنگ سوار پُونسونبی منهدم شده بود، امّا هنگ سوارهنظام سامرست باقی مانده بود. توپخانه را نیز در جای مطمئنی بشت دیوار کوتاه باغ، جای داده، از کیسه های شن و ماسه برای لوله توپ یوششی درست کرده بودند تا کاملاً در استتار باشند، و اطراف هر یک از توپها را با پشتههای خاک محصور

<sup>1.</sup> Boitsfort

<sup>2.</sup> Halkett

<sup>3.</sup> Mitchell

<sup>4.</sup> Moitland

<sup>5.</sup> Kichnansegge

<sup>6.</sup> Ompteda

<sup>7.</sup> Somerset

ساخته بودند؛ امًا فرصت لازم را نداشتند تا این حصار را محکم و پابرجا سازند؛ و کار نیمه تمام مانده بود.

ولینگتن مضطرب بود، اما در ظاهر استوار و بی احساس می نمود. از صبح آن روز، در زیر یک درخت نمارون، نمزدیک آسیاب قدیمی مون سن ژان، که هنوز وجود دارد، سوار بر اسب بود و ناظر وقایع جنگ. چندی بعد، یک مرد انگلیسی، که باید او را دشمن سوگند خورده یادگارهای تاریخی شمرد، این درخت نارون کهن سال را بهدویست فرانک خرید و آن را با ازه از ته بُرید و بُرد. - ولینگتُن از اینجا با خونسردی و شجاعت جنگ را اداره می کرد. گلوله های توپ مانند باران در اطراف او مى باريد. ولينگتن خم بر ابرو نمى آورد. «گُوردُن» آجودان او، در کنارش گلوله خورد و به خاک و خون غلید. آر دهیل، با انگشت خمیارهٔ درحال انفجاری را بهولینگتن نشان داد و گفت: «عالیجناب! از حالا بگویید که اگر برای شما اتفاقی افتاد، تکلیف ما چیست؟». ولینگتن در جواب او گفت: «كار مرا ادامه بدهید.» و سپس رو به كلینتن كرد و گفت: «مقاومت تا آخرین نفر». روز بدی بود. همه چیز بهزیان او تمام شده بود. او بر سر سردارانی که در جنگهای تالاورا ، ویتوریا، و سالامانک همراه او بودند، فرياد ميزد و ميگفت: «بحهها! خيال نميكنم كه فكر فرار به سرتان زده باشد. انگلستان کهن سال را فراموش نکنید!»

حدود ساعت چهار بعدازظهر، ارتش انگلیس به اشارهٔ ولینگتن کمی به عقب کشید؛ و یک باره همه چیز تغییر کرد، جز رسته های توپخانه و تیراندازان، هیچکس در صحنه نماند. هنگهایی که زیر آتش توپخانهٔ فرانسوبان بودند از مواضع خود عقب نشستند و به نقاط گودافتاده ای در پشت تبه، و در جادهٔ قلعهٔ مُونسن ژان پناه بردند. پس از این حرکت فهقرایی، انگلیسیها تقریباً در جبههٔ جنگ ناپدید شده بودند. ولینگتن سپاه خود را از زیر آتش دشمن رهانده بود. و ناپلئون که با شور و هیجان به این صحنه می نگریست می گفت: آغاز عقب نشینی.

## ناپلئون خوشذوق و بذله گو

ناپلئون با آنکه بیمار بود، و دردی موضعی او را بر پُشتِ اسب آزار می داد، آن روز از همیشه خوشحال تر می نمود. از صبح آن روز، چیزی فکرش را مشغول می کرد، که بی خودانه لبخند می زد. روز هیجدهم ژوئن ۱۸۱۵، فکر و روح این مرد، که نقابی مرمرین بر چهره داشت، شاداب و شکفته شده بود. او که در استرلیتز خمگین بود، در واترلو شادمان شده بود. وقایع بزرگ که محکم سرنوشت را به همراه می آورند، چنین احساسات واهی و واژگونه ای می آفرینند. شادمانی ما انسانها از ابهام برمی آیند. شادمانی پاک و تابناک از آنِ خداوند متعال است.

سربازان فوج فولمیناتریکس میگفتند: «سزار میخندد، پُومپه کمیگرید». اینبار کسی گریهٔ پُومپه را ندیده بود، امّا همه میدیدند که سزار میخندد!

ناپلئون، شبِ قبل در تاریکی یک ساعت بعداز نیمه شب، بهاتفاق برتران مسوار بر اسب و در زیر باران و رگبار تپههای اطراف روسوم را

#### 1. Fulminatrix

<sup>7.</sup> Pomeius پُومیه یا پُومیه توس، رقیب سزار، که سرانجام از او شکست خورد.

Rider Caesar, Pompeius Flebit به لاتين. ٢

۴. Bertrand از سرداران فرانسوی و همراهان همیشه وفادار ناپلئون.

دور زده و بسه همه جا نظر انداخته بود. از مشاهدهٔ خطِ آتشهای انگلیسیان، که از فریشمون ان برن لالو، سراسر افق را روشس می کرد، خشنود بود، و می پنداشت سرنوشت، که در همه جا با او همراه بوده واینک او را به دشت واترلو کشیده، یار و یاور اوست. دیده بودند که در این حال، اسبش را نگاه داشته، لحظاتی بی حرکت مانده، و به صدای رعد گوش داده بود، و درخشش برق را نگریسته بود. و شنیده بودند که این مرد، که به قضا و قدر معتقد بود، در تاریکی شب با لحن اسرارآمیزی، زیر لب گفته بود: «ما یار و یاور همدیگریم.» امّا ناپلئون اشتباه کرد؛ او و سرنوشت دیگر رفیق همراه یکدیگر نبودند.

در سراسر آن شب، یک دقیقه نخوابیده بود؛ در تاریکی شب همه جا را بازدید کرده بود؛ و گاهی ضمن بازدید، در گوشه ای دهانهٔ اسب را میکشید و با نگهبانان شب گفت و گو می کرد. در ساعت دو و نیم بعداز نیمه شب، نزدیک جنگل هوگومون صدای قدمهای یک ستون نظامی در حالِ حرکت را شنید؛ به فکرش رسید که افراد ولینگشن جابه جا می شوند و به عقب می روند؛ به بر تران گفت: «اینها بازمانده های ارتش ولینگتن هستند که بعداز عقب نشینی رفقایشان مشغول بر چیدن اردوگاهند. باید در موقع فرار انگلیسیها دست کم شش هزار نفرشان را در استاند اسیر کنیم». می گفت و می خندید. و همان شور و شوقی را داشت که روز اوّل مارس، به هنگام بازگشت از جزیرهٔ إلب، احساس می کرد. در آن روز، وقتی که از به هنتی در ساحل خلیج ژوان پیاده شد، یک مرد روستایی را که از دیدن او به نوق آمده بود، با انگشت به یکی از سرداران همراه خود نشان داد و گفت: «بر تران! نگاه کن! به همین ژودی، قوای کمکی به ما رسید!» و حالا نیز

<sup>1.</sup> Frischemont

Ostende .Y بندری در بلزیک.

همان خوش ذوقی و بذله گویی را بازیافته بود. از شب هفدهم تا روز هیجدهم ژوئن، با شوخی و مسخرگی از ولینگتن حرف می زد و مرتب می گفت: «باید به این پسرک انگلیسی درس خوبی بدهم!». باران تندتر می شد. امپراتور بذله گویی می کرد، و رحد می غرید.

در ساعت سه و نیم بعداز نیمه شب، متوجه شد که بعضی از تصورًات او نادرست بوده است. افسرانی را که در تاریکی برای کسب اطلاعات فرستاده بود، باز آمدند و گزارش دادند که دشمن بی حرکت در جای خود مانده است. در جبههٔ مقابل، جنب و جوش نبود. شرارههای آتش در اردوگاهها خاموش شده بود، و همه به خواب رفته بودند. سکوت بر زمین حکمفرمایی می کرد، و تنها آسمان بود که می فرید. ساعت چهار بعداز نیمه شب، دیده بانان مردی روستایی را به حضور ناپلئون آوردند. این مرد یک تیپ از سواره نظام انگلیس، و احتمالاً تیپ ویویان ارا به ده کدهٔ اوهن راهنمائی کرده بود. ساعت پنج بعداز نیمه شب، دو سرباز بلزیکی، که همان دم از اردوی خود فرار کرده بودند، اطلاع دادند که ارتش ولینگتن برای نبرد آماده شده است. و ناپلئون گفته بود: «معلوم می شود از برای نبرد آماده شده است. و ناپلئون گفته بود: «معلوم می شود از بهتری بگیرند.»

بامداد، در سراشیبی حاشیهٔ جادهٔ پلانسونوا ناپلئون از اسب پیاده شد. زمین باران خورده و پر از گِل بود. یک میز و صندلی روستایی را از قلعهٔ روشوم آورده، در گوشه ای گذاشته بودند و خرمنی از کاه بر زمین افشانده بودند. ناپلئون روی آن صندلی نشسته، نقشهٔ جنگ را بر میز گسترده و به سولت گفته بود: «چه نقشهٔ شطرنجی قشنگی.»

باران شیانه مانع از آن شده بود که گاریهای حامل آذوقه به اُردوگاه

<sup>2.</sup> Plancenoit

برسند. با این وضع، سربازان که خیس شده و تا صبح بیدار بودند، ناچار گرسنه ماندند. امّا نابلئون سر ذوق بود و می خندید و به «نِه» می گفت: «در این جنگ ما نود درصد شانس پیروزی داریم.» ساعت هشت، صبحانهٔ امیراتور را آوردند. چندنفر از سرداران نیز به دعوت او آمده بودند. در موقع خوردن صبحانه، برای او خبر آوردند که ولینگتن دو شب قبل در بروكسل بوده، و دوشس دوربجموند البهافتخار او مجلس رقصى ترتيب داده است. و سولت، که سرداری بود متعصّب و قیافهاش به اسقف ها مى ماند، گفته بود: «وقت رقصيدن او امروز است!» و مارشال «نه» گفته بود: «ولینگتن آنقدر ساده نیست که منتظر تصمیم امپراتور بماند.» و امپراتور با شوخی و بذله گویی جواب او را داده بود. که بذله گویی عادت او بود. فلوری دوشابولن ۲ دربارهٔ او می گوید: «مسخر کی و لودگی را دوست میداشت»، گورگو "گفته است که «شوخ طبع بود». بنژامن کونستان ٔ می نویسد: «در شوخ طبعی زیاده روی می کرد، و شوخیهای او بیش از آنچه بامزه باشد، عجیب و دور از انتظار بود؛ کلمات قصار و بذله گویی قدرتمندان ارزش بازگویی را دارد. نارنجکاندازان رشتهٔ پاده نظام را «غیر غرو» می نامیده، و گوششان را می کشید، و دست به سبیلشان می زد. سربازی از همین رسته گفته بود که «امیراتور دوست داشت سر به سر ما بگذارد.» در ایامی که ناپلتون، با وضع اسرارآمیزی از جزیرهٔ الب به فرانسه باز میگشت، در روز بیست و هفتم فوریه، در یک

1. duchesse de Richmond

۲. Fleury de Chaboulon از هنرپیشگان فرانسوی.

۳. Gourguad، از ژنرالهای فرانسوی،

۴. Benjamin Constant)، نویسنده و سیاستمدار فرانسوی، و مؤلف را مروف ادگف.

۵. در زبان فرانسه Grenadier به معنای نارنجک انداز است ر grognard به معنای غرغرو،
 که در تلفظ به هم نزدیکند.

کشتی به نام «انکونستان» (ناپایدار) پنهان شده بود. در وسط دریا به یکی از کشتی های جنگی فرانسوی به نام «نسیم» برخوردند. کشتی «ناپایدار» به کشتی «زفیر» (نسیم) نزدیک شد، و ناخدای آن با بلندگو پرسید: «از امپراتور چه خبر دارید؟»، و ناپلئون که در عرشه ایستاده بود، و لباس سفید چیندار پوشیده، کلاهی مزین به نشانِ زنبور عسل برسر داشت، بلندگوی دستی را جلو دهان خود بُرد، و در جواب ناخدای کشتی جنگی گفت: «امپراتور پایدار و سالم است!». او که در کورهٔ حوادث آبدیده شده بود، در هر حال میگفت و می خندید. آن روز نیز در سرِ میز صبحانه، در میدان جنگ واترلو، با سردارانش شوخی می کرد و با صدای بلند می خندید. پس از خوردن صبحانه یک ربع ساعت در خود فرو رفت، و سپس دستورها و توصیه هایش را دیکته کرد، و دو نفر از سردارانش که روی تودهٔ کاه نشسته بودند و کاغذ و قلمی به دست داشتند، گفته های او را کلمه به کلمه می نوشتند.

ساعت نه صبح، ارتش فرانسه در پنج ستون، و هر لشکر در دو صف، و واحد توپخانه در میان دسته های دیگر، و دستهٔ موزیک در پیشاپیش به حرکت درآمد. افراد پای کوبان، هم آهنگ با ضریو طبل و شیپور، رژه می رفتند و چنان با روحیه و بانشاط بودند، که امپراتور در آن حال که حرکت باصلابت کلاه خودها و شمشیرها و سرنیزه ها را در دل افق نظاره می کرد، دوبار، از مشاهدهٔ آن همه نظم و قدرت به شوق آمده، و گفته بود: «عالی! عالی!»

از ساعت نه صبح تا ساعت ده و نیم، همه جنگاوران ارتش فرانسه، در مواضع خود در شش خط مستقیم مستقر شدند، و با اصطلاحی که امپراتور به کار می برد، به شکل شش ۷ درآمدند. و سکوتی عمیق حکمفرما شده بود که مقدمهٔ طوفانی بزرگ بود، و معلوم بود که به زودی این سکوت جای خود را به غوغا و غریو می دهد. به فرمان نابلئون، بیست

و چهار عرّاده توب، از واحدهای زیر فرماندهم اِرلُون ۱، ری، و لُوبو ۲ جدا شده و در یک جا جمع آمده بودند تا جنگ را با فرو ریختن آتش و گلوله بر تقاطع جادّههای ژناب و نی ول آغاز کنند. پس از آنکه این بیست و چهار عرّاده در کنار همدیگر قرار گرفتند، ناپلئون دست بر شانهٔ هاکسو زده و گفته بود: «نگاه کن! بیست و چهار دختر خوشگل در کنار همدیگر!» او از نتیجهٔ کار توپخانه اطمینان داشت، و در این فاصله، گروهان مهندس را که قرار بود پس از تصرّف مونسن ژان، در آنجا موضع بگیرند، سنگرسازی كنند، تشويق كرده بود. با اين وصف، وقتى كه چشمش بهيك گور دسته جمعی که در طرف چپ او بود افتاد، سری تکان داد و گفت: «افسوس!» سپس سوار بر اسب، از روسوم دور شد و بهبالای یک تپهٔ کوچک رفت، که در سمت راست جادهٔ ژناپ بهبروکسل بود؛ و آنجا را برای دیده بانی و ادارهٔ جنگ انتخاب کرد. این، دوّمین جایگاه او برای فر ماندهی نبرد بود، و سومین جایگاه او، نقطهای بود در میان لابل آلیانس، و لاهه سنت، که ساعت هفت بعدازظهر آن روز به آنجا رفت. آن نقطه جایی است هراسانگیز، و تیهای است که دریشت آن گارد سلطنتی در سراشیبی موضع گرفته بود. گلولههای توپ بهاین سو می بارید که بعضی از آنها در نزدیک ناپلئون بهزمین میخورد، و در اینجا نیز مانند رزمگماه بریین ۴ گلوله ها صفیر زنان از بالای سر او می گذشتند. مدّتها پس از پایان این جنگ، در اطراف جایی که نابلئون سوار بر اسب ایستاده بود، گلوله های یو سیدهٔ توب و یوکه های گلوله و تیغهٔ زنگ زدهٔ شمشیر پیدا شد؛ «تیغه شمشیر زنگ زده و آلوده». ۴ چندسال پیش، در همین گوشه خمبارهٔ

۱. Drouet d'Erlon از سرداران فرانسوی.

۳. Brienne شهری که ناپلئون در آن به مدرسهٔ نظامی رفت، و هم در اینجا بود که در ۱۰ ژانویه ۱۸۰۴ ارتش فرانسه موفق شد متفقین را شکست دهد.

۴. به لاتین Scabra rubigine، اشاره به شعری از و برژیل، که از دو جنگ، یکی بین سزار و

منفجر نشده ای به وزن شصت لیور از زیر خاک بیرون آوردند. در همین جا بود که دهقانی به نام لاکوست، که راهنمای او بود و منطقه را می شناخت، و با ترس و لرز به پشت اسب چسبیده بود و با شلیک هر گلوله، هراسان خود را پُشتِ سَرِ ناپلئون پنهان می کرد، و امپراتور به او گفته بود: «احمق! شرمت نمی آید که از پشت خودت را به کشتن بدهی!» و امّا نویسندهٔ این سطور نیز در ضمن گشت و گذار، روی همین تپّه بمبی پیدا کرد که چهل و شش سال زیر خاک مانده و پوسیده بود و زنگ زده، و بسیار کراهت آور شده بود؛ همچنین پاره آهنی یافت که از آن جنگ به یادگار مانده و چنان نرم شده بود که مئل یک تکّه چوب در میان انگشت می شکست و ریز ریز می شد.

و امّا امروز، پستی و بلندی های دشت، دیگر همانند روزهایی نیست که ناپلئون و ولینگتن در اینجا با هم درگیر شده بودند؛ زیرا برای آنکه در این رزمگاه شوم بنای یادبودی بسازند، قسمتهایی از آن تلها و تپهها را تسطیح کردهاند، و برای آنکه بهیادگار بماند، شکل تازهای بهآن دادهاند! ولینگتن دو سال بعد از آن جنگ، بهتماشای واترلو رفت، وگفت: «عجیب است! میدان نبرد موا تغییر دادهاند!» جایی کمه امروز هرمی بزرگ، و مجسمهٔ شیری برفراز آن ساختهاند تپهای بود که از یک سو بهجادهٔ نیول سرازیر می شد، و از سوی دیگر با شیب بسیار تندی بهجاده ژناپ می رسید، که عبور از آن دشوار بود. ارتفاع اصلی این رزمگاه را با توجه بهدو تبه کوچک، که روی هر یک گورستان بزرگی ساخته شده، و در دو طرف جاده ژناپ بهبروکسل است، می توان محاسبه کرد. در طرف راست، گورستان بود حر دو طرف چپ گورستان

پومپه، و دیگری نبرد آنتونیوس با کاسیوس و بروتوس یاد میکند و میگوید: «روزی دهقانی، مزرعهٔ خود را شخم میزند و یک تیغهٔ شمشیر زنگ خورده و آلوده از زیر خاک بیرون میآورد.» (ایو.گ).

سربازان آلمانی. امّا گورستان فرانسویان در آنجا نیست. برای فرانسه همهٔ این دشت گورستان است. امروز همه چیز بهشکل دیگری است؛ هزاران گاری، خاک آورده، و در این دشت خاکها را روی هم انباشتهاند، و پُشتهای ساختهاند که بلندی آن صد و پنجاه پاست، و دُور آن در حدود يانصد با. با اين وضع، فلات مُون سن ژان امروز شيب ملايمي يافته است. ایس فلات در آن هنگام که میدان جنگ بود، به خصوص از طرف لاههسنت، شیبی تند داشت که بهبرتگاه میماند؛ و چنان این سرازیری تند بود که توپهای انگلیسی نمی توانستند قلعه را که در ته در م بود و مرکز رزمگاه به حساب می آمد، درست ببینند. روز هیجدهم ژوئن ۱۸۱۵، باران شبانه این پستی و بلندی ها را ناهموارتر کرده بود، و سربالایی چنان گلآلود بود که هرکه میخواست بهستیغ آن برسد، پایش در گِل فرو مى رفت و به زحمت مى توانست قدم از قدم بردارد. در امتداد اين بلندى، گودال بزرگی بود که عبور از آن دشوار بود، و از دور دیده نمی شد. این گودال چگونه جایی بود؟ باید بگوییم که برنالالو دهکدهای است در بلزیک، و اوهن دهکدهٔ دیگری است. این دو دهکده در فرورفتگیهای این گوشه پنهان شدهاند، و جادهای بهطول یک فرسخ و نیم آنها را با هم متصل میکند، که از شیبی ناهموار و پست و بلند میگذرد، و گاهی به شکافهای عمیقی برمی خورد؛ و این جاده جمعاً به یک سیلگاه شباهت دارد. در ۱۸۱۵ ایس جماده، ماتند امروز بهستیغ فلات مونسنژان مى رسيد، و دو جادّهٔ ارّابه رو ژناپ و نيول را قطع ميي كرد. امروز كه ناهمواریها را از بین بردهاند، این جادّه با دشت در یک سطح است، ولی در آن هنگام، کم و بیش، گود افتاده بود؛ و در هنگامی که می خواستند بنای یادبودی در آنجا بسازند، تغییراتی در آن دادند. وگرنه در آن ایّام قسمتهایی از این جاده خندقی بود که گاهی عمقش به دوازده یا می رسید،

و تلهایی که بر آن مشرف بودند، در زمستانها ربزش می کردند و جادّه را بند می آوردند، یا باعث گرفتاریهای دیگر می شدند. این جادّه در نزدیکی برنالالو آنقدر سنگی می شد که از ابه ای در این باریکه رهگذری را زیر گرفت و کشت. آن رهگذر را در همان نزدیکی به خاک سپرده اند و صلیبی برگور او نهاده اند. این واقعه در فوریهٔ ۱۶۷۳ روی داده بود؛ و آن رهگذر مردی بود بازرگان، به نام برنار دِبری ۱، که نام و تاریخ واقعه را بر سنگ گور او این چنین نوشته اند:

به نام خدای بزرگ در اینجا آقای برنار دبری بازرگان اهل بروکسل خفته است که از بخت بد در فوریه ۱۶۳۷ در در تصادف با یک ارّابه جان داد

و این جاده در بعضی نقاط، چنان در گودی فرو رفته بود که در سال ۱۷۸۲ دهقانی به نام ماتیو نیکز٬ هنگام عبور از جاده پشتهای بر سرش ریخته و جانش راگرفته بود. این واقعه را نیز بر سنگ گور او ثبت کردهاند. امّا صلیبی که در بالای گور او نهادهاند پایهاش درهم شکسته، و هنوز این صلیب و این گور در سمت چپ جادهٔ ارابهرو بین لاهه سنت و فلات مونسن ژان بر جای مانده است.

و امّا در روز جنگ، این جادهٔ گودافتاده، که از دورکسی به وجودش بی نمی برد، این سیل گیرِ نزدیک به ستیغ مُون سن ژان، این خندق پنهان شده در کنار برآمدگی تبّه، ناپیدا بود؛ ناپیدا بود و هراس انگیز.

## امپراتور از لاگوست چه میپرسد؟

در بامداد واترلو، ناپلئون خشنود و خوشحال بود.

و حق داشت. نقشهٔ جنگیاش، چنانکه گفتیم، ستایشانگیز بود.

در این جنگ از همان آغاز حوادث شگفتی روی داده، و همه چیز دگرگون شده بود. مقاومت جنگاورانِ هوگومون، ایستادگی لاهه سنت، کشته شدن بو دومن، از پا درآمدن قُوا ۱، درهم پاشیدن لشکر شوی در کنار دیوار نامرئی جنگجویان دشمن، نگرانی و آشفتگی نحوست بارگی مینو ۳ به علّت تمام شدن ذخیرهٔ فشنگ و باروت، در گِل نشستن عرّادههای توپ، سرنگون شدن پانزده عرّاده توپ بی نگهبان به دست اوکسبریج ۲ در یک گودال، کم اثر بودن گلولههای توپ، فرو رفتن خمپارهها و گلولههای توپ در گِل و گودالهای آب، که ثمری جز پاشیدن آب و گِل به اطراف نداشت، بی نتیجه بودن عملیات تهاجمی پیره ۴ در بِرِن لالو، نابود شدن تقریبی بیزده گردان سواره نظام، آسیب دیدن امّا از کار نیفتادن جناح راست و جناح جی قوای انگلیسی، اشتباه در محاسبات جنگی «نه»، در جمع آوری بیست و هفت صف در کنار یکدیگر، که نتیجهٔ آن تلفات بیشتر جمع آوری بیست و هفت صف در کنار یکدیگر، که نتیجهٔ آن تلفات بیشتر

۱. Lacoste نام واقعی این راهنما گوستر Decostre بود (دیو.گ).

<sup>2.</sup> Foy

<sup>3.</sup> Guilleminot

<sup>4.</sup> Uxbridge

و قرار گرفتن تعداد بیشتری در زیر آتش توبخانهٔ دشمن بود، پراکنده شدن ستونهای حمله به سبب رو به رو شدن با آتشبارهای حریف، به خطر افتادن بورژوا او دونزلو او دوروت، عقب نشینی ناگزیر کی پوم، زخمی شدن وي يو، اين ستوان هركول مانندِ درسخوانده در دانشكدهٔ يُلي تكنيك، در لحظاتی که آتش دشمن را نادیده می گرفت و می خواست با تبر دروازهٔ لاهمه سنت را بشكند، در محاصره افتادن لشكر ماركونيه در ميان پیاده نظام و سواره نظام خصم، و گلوله باران شدنشان به دست افراد بست " و پاک۷، و از کار افتادن هفت عرّاده توب این لشکر، بهاسارت درآمدن فریشمون، و سموهن ۸ به دست افراد شاهزادهٔ ساکس ویمار ۹، ربوده شدن پرچم گردان ۱۰۵ و پرچم گردان ۴۵، اسیر شدن سوار سیاهپوش پروسی بهدست واحمدی از بیاده نظام سیک،اسلحه، که در راه واور ۱، و پلانسونوا۱۱ به او حمله ور شده بودند، و حرفهای عجیب و اضطراب انگیز او، موفق نشدن گروشی ۱۲ در مأموریت خود، کشته شدن هزار و پانصد سرباز در مدّت یک ساعت در هوگومون، و بهخاک افتادن هزار و هشتصد نفر دیگر در لاهه سنت، ... و همهٔ این رویدادهای شگفت آور، همچون ابری از جلو چشم ناپلئون میگذشتند، امّا اینگونه چیزها افکار او را درهم نمی ریختند و خاطرش را پریشان نمی کردند، زیرا رسم و عادت ناپلئون آن بود که میدان نبرد را از نظر کُلّی بنگرد؛ جزئیات حوادث در محاسبات او اهمیّت چندانم ، نداشت؛ با تک تک اعداد کاری نداشت، بلکه حاصل

1. Bourgeois

2. Donzelot

3. Durutte

4. Quiot

5. Marcognet

6. Best

7. Pack

8. Smohain

9. Prince de Saxe Weimar

10. Wavre

11. Plancenoit

۱۲. Grouchy، ژنرال فرانسوی که از طرف ناپلئون مأمور شده بود جلو سیاه بلوخر را بگیرد و مانع از رسیدن او بهواترلو شود. او در این مأموریت موفق نشد، و بلوخر پیش از او بهواترلو رسید. جمع را درنظر می آورد، و مطمئن بود که جمع این ارقام چیزی جز پیروزی نخواهد بود. هرچند که درگیر و دار جنگ مسائل پیچیدهای پیش می آید، امّا از اینگونه چیزها نگران نمی شد؛ تصوّر می کرد که فرجام کار به سود اوست. در گوشهای منتظر می ماند تا سرانجام جنگ معلوم شود. سرنوشت را چیزی همانند خود می دانست و گمان می کرد که در همه حال می تواند به سرنوشت فرمان بدهد و به او بگوید که «جرأت در افتادن با مرا نخواهی داشت!»

در میان روشنایی و تاریکی بود، و احساس میکرد که «خیر» از او حمایت میکند و «شر» به او آسیب نمی رساند. در مقابله با حوادث، چنان بود که پنداری نوعی همدستی و همراهی بین او و رویدادها وجود دارد، و بههمین روی خود را رویین تن می دانست.

با این وصف، مردی چون او، که حوادث تلخی را در برزین و لایپزیک و قونتن بلو پشت سر گذاشته بود، ظاهراً باید به خود می آمد و اندکی با شک و بدگمانی به واترلو نگاه می کرد، که پنداری در اعماق فضا چهرهای به نظر می آمد که اخمهایش را درهم کشیده بود.

در آن دَم که ولینگن عقب نشست، ناپلئون به فکر فرو رفت؛ به چشم می دید که ناگهان همه چیز تغییر کرده، و در فلات مونسن ژان کسی روبه روی او نیست، و انگلیسیها در جبههٔ نبرد ناپدید شده اند، او در واقع متوجه شده بود که حریف خود را جمع و جور می کند، و در عین حال خود را نشان نمی دهد. شادمانه روی اسب نیم خیز شد؛ برق پیروزی در چشمانش می در خشید.

عقب نشاندن ولینگتن به جنگل سوانی، و نابود کردن ارتش او، شکست نهایی انگلستان به دست فرانسویان بود، و این پیروزی در واقع

او ۲و ۳. Bérésine، رودی در روسیه؛ Lipsick شهری در اَلمان؛ Fontainebleau، قـصر معروفی در فرانسه، ناپلئون در این سه منطقه با حوادث تلخی رودررو شده بود.

انتقام شکستهای فرانسویان در کِرِهسی ۱، پواتیه ۲، مالپاکه ۳، رامی لی ۴، به شمار می آمد. مرد نام آور جنگ مارنگو ۵، خاطرهٔ شکست از بنکور ۲ را می کرد.

امًا ناپلئون در این هنگام به فکر افتاد که مبادا تغییرات ناگهانی میدان را نبرد، حوادث دیگری درپی داشته باشد؛ با دوربین همهٔ نقاطِ این میدان را کاوید. افراد گارد مخصوص او، که پشت سرش ایستاده بودند، چنان که گویی معبود خود را می نگرند، حرکات او را با احترام و ایبمان زیرنظر داشتند. ناپلئون با دوربین خود همهٔ نقاط میدان نبرد، همهٔ پستیها و بلندیها، همهٔ درختستانها، همهٔ کشتزارهای گندم و جُو، و همهٔ جادّها را بهدقت می نگریست؛ حتّی یک بوته را نادیده نمیگرفت. به سنگرهای انگلیسی در دو طرف جادّهٔ از ابهرو نگاه کرد، و چندین درختستان را دید، و دو عزّاده توپ در سراسر جبههٔ حریف چیز دیگری دیده نمی شد. و در میزاده توپ، در سراسر جبههٔ حریف چیز دیگری دیده نمی شد. و در میناده توپ، در اطراف نی وِل، برق سر نیزههای جنز دیگری دیده نمی شد. و در به چشم می خورد. در نزدیک این سنگر، به نمازخانهٔ نیکُل، که در پیچ و خم جادّهای نزدیک بِرِنلالو واقع بود، نظری انداخت، و آهسته چیزهایی از به چشم می خورد. در نزدیک این سنگر، به نمازخانهٔ نیکُل، که در پیچ و خم جادّهای نزدیک بِرِنلالو واقع بود، نظری انداخت، و آهسته چیزهایی از لاکوست، راهنمای بومی، پرسید. لاکوست با تکان دادن سر جواب منفی داد. و شاید پاسخ او بوی مکر و خیانت می داد.

ناپلئون دیگر چیزی نگفت و در خود فرو رفت.

ولینگتن عقب نشینی کرده بود؛ و راهی جز این نبود که ناپلئون این عقب نشینی را به یک شکست قطعی و حتمی تبدیل کند.

<sup>1.</sup> Crécy

<sup>2.</sup> Poitiers

<sup>3.</sup> Malpaquet

<sup>4.</sup> Ramillies

۵و۶. Azincourt Marengo در مارنگوی ایتالیا، فرانسویها اتریشیها را شکست دادند، و در ازینکور فرانسویها، از انگلیسیها شکست خوردند.

ناپلئون ناگهان از خود بیرون آمد، و روی گرداند، و پیک تندروبی را مأمور کردکه بهپاریس برود تا خبر پیروزیاش را بهپایتخت برساند.

ناپلئون از نوابغی بود که رعد را برمی انگیزند.

و اینک می خواست ضربهٔ صاعقه آسایش را بر دشمن فرود آورد.

و از این روی،بهسواران زره بر تنِ خود فرمان داد که برای تصرّف مون سنژان پیش بتازند.

## دور از انتظار

سواران سه هزار و پانصد نفر بودند، که در یک ربع فرسخ جبههای درست کرده بودند، و همه نیرومند بودند و سوار براسبان درشت پیکر و پرزور، و جمعاً بیست و شش اسب سوار، لشکر گوفوردنوثت از پشت سر، آنها را حمایت می کرد. این لشکر ترکیبی بود از صد و شش ژاندارم زبده، و جنگاوران شکاری گارد، و هزار و صد و نود و هفت مرد رزم دیده، و هشتصد و هشتاد نیزهافکن، که کلاه خودهایشان کاکل و زره نداشت، و تپانچه هایشان، در حاشیهٔ زین بود، و شمشیرهای بلند داشتند. در بامدادان، همه چشم به آنها دوخته بودند؛ در ساعت نه صبح، شیپورها به صدا درآمدند، و دستهٔ موزیک سرود «امپراتور را بستاییم» را نواخت. این جنگاوران در یک ستون فشرده، آتشبار توپخانه شان را در جناح راست، و آتشبار دیگری را در قلب جای داده، و در دو صف بزرگ بین ژناپ و فریشمون موضع گرفته بودند؛ در ستون دوم، که استادانه زیرنظر زبای ناپلئون نظم یافته بود، سوارانِ کِلرمَن در انتهای چپ و سواران میگود در انتهای، سمت راست جای گرفته بودند؛ و در حقیقت دو بال آهنین برای این ستون درست شده بود.

آجودان برنار فرمانِ امپراتور را به آنان ابلاغ کرد. «نِه» شمشيرش را از

نیام درآورد و در پیشاپیش سپاه جای گرفت، و سواران بهاشارهٔ او به حرکت در آمدند.

و آنگاه صحنهای پدید آمد هراس آور.

همهٔ سواران با شمشیرهای برهنه، تاخت می کردند. و پرچمها در باد موج می خوردند، و شیپورها غوغای حمله را سر داده بودند، و هر لشکر در یک ستون بود و همهٔ جنگاوران، هم آهنگ و همگام بودند، که پنداری همهٔ آنان یک تن بیش نیستند؛ همانند آن «قوچ مفرغی» ا بودند که پیش می رفتند تا دل دیوارهای دشمن را با رخنهای بشکافند. این ستون بزرگ از تپهٔ لابل آلیانس پایین رفت و به همان فرورفتگیهای خوفناکی رسید که جنگاوران بسیاری در آن جان باخته بودند، و همچون دود در آنجا ناپدید شد. سپس سواران با یورتمهٔ تند، بی اعتنا به گلوله ها و آتش دشمن، که بر سرشان فرو می بارید، از سربالایی پُر از گِل و لای تپهٔ مُونسَنژان پایین روحشان نبود. در فاصله های آتش باری توپخانه ها، صدای پای اسبها بیشتر شنیده می شد، و در دو ستون به پیشروی ادامه می دادند. لشکر وایتر ادر طرف راست پیشروی می کرد و لشکر دلور "در سمت چپ؛ و از وایتر ادر طرف راست پیشروی سریع و بی تردید، از پایین به سوی ستیغ فرا می روند. و این پیشروی سریع و بی تردید، از شگفتیهای آن نبرد بود.

پس از پیروزی بزرگ سواره نظام فرانسویان در جبههٔ مسکووا<sup>۴</sup>، این دسته با حرکتی چنین شگرف و پیروزمندانه در جنگها نمایان شده بود.

۱. گرز بسیار بزرگی، که سَرِ اَن را به صورت شاخهای قوچ در می اَوردند، و در جنگهای قدیم برای رخنه انداختن در دیوار قلعه های دشمن به کار می رفت.

<sup>2.</sup> Wathier

<sup>3.</sup> Delord

۴. Moskova، رودی در روسیه، که در سال ۱۸۱۲ فرانسویان در ساحل آن ارتش روسیه را شکست دادند.

مرا در اینجا نبود، امّا «نه» در اینجا هم بود. چنین می نمود که این تودهٔ مُتحرک و عظیم به صورت هیولایی درآمده است که یک جان بیشتر ندارد. هر یک از سواران پیچ و تاب می خورد و بالا می رفت، مانند صدف هایی که از لاک خود بیرون می آیند و در اطراف خود موج می خورند و مُتورّم می شوند و از میان رشته های غُبار و مِه، که در چند جا از هم می گسست، سواران به چشم می آمدند، از همه سو تاب خوردن کلاه خودها بود و غو غای رزم و برق شمشیرهای آخته، و جنب و جوشِ تند و تیزِ کپل اسبها، و غُرّش توپها و غریو طبل ها و شیپورها. آشوب و آشفتگی بود، امّا انضباط و بیم آور؛ و زرهٔ سواران همچون فلسهایی بود بر تن اژدها.

پنداری، همه چیز در عصر کهن روی می دهد، یا در افسانههای شگفتانگیز اورفه، که بهروایت آن افسانهها، آدمیان اسب پیکر، که در واقع دیوهایی بودند با سر آدمی و سینهٔ اسب، به تاخت خود را به کوه آلمپ می رساندند، و در چشم بهمزدنی تا قُله بالا می رفتند ... همه خوف آور بودند و شکستناپذیر و شکوهمند، که هم فرشته بودند و هم حیوان.

و عجیب بود در این ماجرا، مساوی بودن دو عدد؛ زیرا بیست و شش گردان پیاده در انتظار بیست و شش گردان سوار بودند. در پشت ستیغ فلات، در کنار توپخانه ای که در استتار بود، پیاده نظام انگلیس، در سیزده واحد، و در هر واحد دو گردان آمادهٔ جنگ بود، و در دو ردیف: هفت واحد در ردیف اوّل، شش واحد در ردیف دوم؛ و همه قنداقهٔ تفنگ را بهشانه تکیه داده، آرام و بی حرکت آمادهٔ تیراندازی بودند، پیاده نظام انگلیسی در پشت ستیغ بودند و سواران فرانسوی را که از تبّه بالا می آمدند نمی دیدند، امّا ضربه های شم اسبهایشان را می شنیدند؛ و سواران فرانسوی نیز آنان را نمی دیدند. ضربه های شم سه هزار اسب، ضربه های موزون و متناسب اسبهایی که با یورتمهٔ تند از تبّه بالا می رفتند.

خش خش زرهها، چکاچاک شمشیرها، و صدای نفسهای توخش آمیز اسبها درهم افتاده بود. که هیاهویی بود هراس انگیز. ناگهان یک ردیف از سواران به ستیغ رسیدند، و بازوان آنها با شمشیرهای برهنه در فضا نمایان شد؛ و کمکم سه هزار سبیلوی کلاه خود به سر، در صفهای پیاپی از راه رسیدند، و در هر سو پرچمها به چشم هی خوردند، و شیپورها غریو برآورده بودند، و فریاد «زنده باد امپراتور» سواران درهم افتاده بود؛ پنداری زلزله آغاز شده بود.

ناگهان، در طرف چپ ما انگلیسیها، و در طرف راست ما پیشگامان فرانسوی با فریادهای هولناک رو در روی همدیگر قرار گرفتند. سواران با جوش و خروش، و به تاخت به ستیغ تپه رسیده بودند و می خواستند با یک حملهٔ برق آسا پیاده نظام و توپخانهٔ دشمن را درهم بکوبند، امّا ناگهان متوجّه شدند که بین آنها و انگلیسیها گودال عمیق و پهناوری وجود دارد که همان جادّهٔ گود و فرو رفتهٔ اوهن بود.

لحظهٔ پُر وحشتی بود. وجود این گودال برای سواران که به تاخت تا ستیغ آمده بودند، دور از انتظار بود. و این درّهٔ ناپیدا، که به گونهٔ هولناکی دهان گشوده بود و در حدود چهار متر گودی داشت، در میان دو خاکریز بسود. دو ردیف از اسبها با سواران خود در درون آن افتادند؛ و در ردیف های بعدی، سواران عنان کشیدند، و اسبها بر سّرِ دو پا بلند شدند. بعضی از اسبها به پهلو روی زمین خلتیدند، و سوارهایشان را زیر تنهٔ سنگین خود به حال و روز بدی انداختند. راه عقب نشینی نبود. همهٔ سواران فرانسوی مانند تیری به شتاب آمده بودند تا در سینهٔ دشمن فرو گودال خود آنها را درهم شکسته بود. و این گودال حاضر نبود تسلیم شود و حرص می زد که تا لب، از سوارانِ فرانسوی پُر بشود. سواران و اسبان در این دره فرو می افتادند و روی هم خلت می خوردند و استخوانهای

همدیگر را می شکستند، و همه در این گودال به تکه های گوشت تبدیل می شدند. امّا سواران بعدی، وقتی که گودال از پیکر سواران و اسبها پُر شد، از روی اجساد آنها گذشتند و به آن سو رفتند؛ و می توان گفت که یک سوم از سواران دُوبوا در این گودال فرو غلتیدند.

و جنگ آن روز، با این شکست فرانسویان آغاز شد.

براساس روایتی که قطعاً دور از اخراق نیست، دو هنزار اسب و دو هزار و پانصد سوار در آن روز در آن گودال فرو افتادند و جان باختند. اگر اجسادی را نیز که بعد از پایان جنگ در این گودال انداختند، در این محاسبه بیاوریم، شاید این ارقام چندان دور از واقعیت نباشد.

این نکته را هم بگوییم که تیپ دُوبوا، که چنین سرنوشت شومی پیدا کرد، همان واحدی بود که پیش از این واقعه، پرچم گردان لونبورگ را از دستشان درآورده بود.

ناپلئون پیش از آنکه سواران میلود آرا به چنین مأموریتی بفرستد، همهٔ جادّه ها و زوایای پیدا و ناپیدای این منطقه را با دقّت کاوبده بود، امّا نتوانسته بود این گودال را ببیند؛ زیرا حتّی یک خط یا نقطهٔ مبهم در فراز تبه دیده نمی شد که بتوان وجود چنین گودالی را حدس زد. ناپلئون از دور، بنای سفیدرنگ نمازخانه ای را در جادّهٔ ازّابه روِ نی وِل دیده بود و پنداشته بود که احتمال دارد مانعی در آن راه باشد؛ و در این باره چیزهایی از لاکوست، آن مرد روستایی، پرسیده بود، و لاکوست در جواب امپراتور با تکان دادن سر جواب منفی داده بود. و می توان گفت که جواب کوتاه و منفی این مرد روستایی، که از اهالی این حدود بود، چنین مصیبتی را برای ناپلئون فراهم کرده بود.

ناگزیر، رویدادهای شوم دیگری نیز از آن پس روی داد. آیا اگر چنین رویدادی اتفاق نمی افتاد، احتمال داشت که ناپلئون در آن نبرد پیروز بشود؟ در جواب می گویم: نه! می پرسید چرا؟ ... جواب روشن است؛ او نمی توانست پیروز شود، نه به سبب وجود ولینگتن و بلوخر، بلکه به تقدیر الهی.

در قوانین و احکام قرن نوزدهم مقدر نشده بود که ناپلئون بُناپارت فاتح نبرد واترلو باشد. برای این قرن وقایعی شکل میگرفت، و مقدّمات مسائل دیگری آماده می شد، که ناپلئون نقشی در آنها نداشت. از مدّتها پیش، وقایع ارادهٔ شوم خود را اعلام کرده بودند.

و زمانِ آن رسیده بود که این مرد توانا بهزانو درآید.

این مرد در کفهٔ مقدرّات بشری چنان وزنی پیدا کرده بود که تعادل را برهم میزد. کار به جایی رسیده بود که ناپلئون خود را به تنهایی با همهٔ مردم جهان برابر می دانست، وحتی خود را برتر از همه می شمرد. پنداری، همهٔ جِرم و جُرثومهٔ بشری در یک تن واحد جمع شده بود؛ همهٔ دنیا در مغز یک نفرگرد آمده بود. اگر این وضع ادامه می یافت، برای تمدّن جهان خطر مهلکی به حساب می آمد. زمان آن رسیده بود که عدل الهی قدم پیش گذارد و نظم را برقرار کند. شاید نظام آفرینش بیش از این نمی توانست شخصی مانند ناپلئون را تحمّل کند. جویبارهای خون که به راه انداخته بود، و گورستانهایی که از اجساد مردگان پُر کرده بود، و مادرانی را که به عزای فرزندانشان نشانده بود، همه و همه ادّعانامهٔ مادرانی را که به عزای فرزندانشان نشانده بود، همه و همه ادّعانامهٔ وحشت آور خود را برای محکومیت این شخص نوشته بودند. هنگامی که زمین از وجود مزاحمی رنج می برد، ناله های اسرار آمیزی دارد که تنها در آسمان ها شنیده می شود.

ناپلئون را در عالم بالا غیاباً محاکمه کرده و به سقوطش رأی داده بودند.

او باعث زحمت خداوند شده بود.

واترلو یک نبردنبود، تغییر جهتِ عالم بود.

## فلاتِ مُون سَن ژان

در آن دَم که سواران بهلبهٔ گودال رسیدند، توپخانهٔ انگلیسیها از نهانگاه بیرون آمد.

شصت عراده توب به غرّش درآمدند، و سیزده رده از تیراندازان بیاده نظام نیز با گلوله هایشان سواران را صاعقه باران کردند. ژنرال دلور ابا سلام نظامی به توپخانهٔ انگلیسی ها جواب داد.

همهٔ توپخانهٔ مُتحرک ارتش ولینگتن وارد کارزار شده بود، و سواران فرانسوی فرصتی برای مقابلهٔ با آن نداشتند. حدّهٔ زیادی از سواران در گودالی افتادند که از وجودش بی خبر بودند. با این حال، سوارانی که از پی یکدیگر بهستیغ می رسیدند، ترس و تردید به خود راه نمی دادند؛ زیرا از آن شجاعانی بودند که هرچه تعدادشان کمتر شود، جرأت بیشتری می یابند.

تنها به ستون واتیه ۲ در این واقعهٔ شوم آسیب زیادی وارد آمد. امّا ستونِ زیر قرماندهی دلور، با هشدار مارشال «نِه» پیش از رسیدن به گودال جهت خود را تغییر داده و از خطر جسته بود.

بدینگونه، سوارانی که از دام بلا رهایی یافتند، بهپیادهنظام انگلیس حمله ور شدند. سواران، تاختکنان، و عنان رها کرده، و شمشیر به دندان و تپانچه به دست، حمله را آغاز کردند.

در بعضی از لحظاتِ جنگ، آدمی چنان محکم و استوار می شود که با مجسمهٔ سنگی تفاوت ندارد. سربازان انگلیسی نیز در برابر هجوم سواران فرانسوی، همچون سنگ از جا تکان نخوردند.

و آنگاه نبرد وحشتانگیز شد.

فرانسویان به همهٔ گردانهای انگلیسی یکباره هجوم بردند. آشوب سرسامآوری آنان را فراگرفت، امّا پیادهٔ نظام همچنان خونسرد و استوار برجای ماند. صف اوّل زانو بر زمین زده، با نیزه به حملات سواره نظام حریف پاسخ می دادند، و صف دوم پشتِ سر آنها ایستاده، به سوی مهاجمان تیراندازی میکردند؛ و پشت سَرِ این صف، توپچیها بر سَر دشمن آتش و گلوله می باریدند. بدین صورت، گلوله های توپ، از بالای سر بیاده نظام به سوی سواره نظام پرتاب می شد. در لحظاتی، واحدهای پیاده نظام، نظمشان درهم میریخت اما دوباره بهشکل اوّل در می آمد و نظم می گرفت. سواره نظام فرانسه، بیاده نظام انگلیس را زبر شم اسبان خود لگدکوپ میکرد. اسبان قوی پیکر روی دو پا بلند می شدند و با پرشهای تند و تهاجمی، صفوف دشمن را درهم میکوبیدند و پیش می رفتند، و در میان دیوارهای جاندار به هر سو می تاختند، در واحدهای چندین گردان پیاده نظام شکاف می انداختند. گروه زیادی از افراد پیاده نظام، زیر ضربه های شم اسبها جان خود را از کف دادند؛ و از سوی دیگر سر نیزههای پیاده نظام گاهی شکم اسبها را از هم میدربدند و آنها را به خاک می انداختند. گردانهای پیاده نظام که این چنین لگدمال می شدند به تنگنا افتاده بودند، و تکان نمی خوردند. تعویها، که پیاپی به آتشباری مشغول بودند، بعضى از مهاجمان را از يا مى انداختند. نبرد ديو آسا شده بود. هر واحد پیادهنظام به یک آتشفشان تبدیل شده بود، و هر دسته از سواره نظام به صورت یک طوفان درآمده بود. هر گردان انگلیسی آتشفشان با آتشفشان با صاعقه درافتاده بودند.

آخرین صف در سمت راست، بیش از بقیه زیر ضربه بود، و در این گیر و دار تقریباً نابود شد. در این واحد، هُنگ هفتاد و پنجم اسکاتلند جایگیر شده بود، و نوازندهٔ نیِ انبان این هنگ، که در قلب هنگ جای داشت، با چشمهای غم زده اش، که تصویر جنگلها و درباچه های اسکاتلند در آن نقش بسته بود، به جنگاورانی که در اطراف او به خاک هلاکت می افتادند نگاه می کرد و روی طبلی نشسته بود، و با نیِ انبان خود نغمه های کوه نشینان کشور خود را می نواخت اسکاتلندیها به هنگام جان دادن به نوای او گوش می سپر دند و به یاد بن لوتیان امی افتادند. همانند یونانیان، که در واپسین دم در فکر آرگوس ابودند. و ناگهان یکی از سواران مهاجم با شمشیر، نی انبان را و دستی که آن راگرفته بود، در هم شکافت و به عمر نوازنده و نغمه های او پایان داد.

سواران فرانسوی، که نسبت به پیاده نظام انگلیسی شمارشان کمتر بود، و بسیاری از آنان در گودالِ ستیغ مُونسنژان جان باخته بودند، تقریباً با همهٔ ارتش انگلیس درگیر شده بودند. امّا هر یک از سواران ده سرباز انگلیسی را حریف بود، و شجاعت و تهوّر آنان، چند گردان از هانوور را از صفحهٔ زمین برانداخت. ولینگتن که متوجه این نقص شده بود، به فکر افتاد که سواره نظام خود را وارد کارزار کند. در آن هنگام، اگر ناپلئون نیز به نقص کار خود پی می برد و پیاده نظام را به میدان می فرستاد، کار دشمن تمام بود. و این بی توجهی، خطای بزرگ او بود، که شاید هم خواست تقدیر بود.

۱. BenLothian جایی در اسکاتلند.

۲. Argos، شهری در یونان قدیم.

در این هنگام، سپاهیان سواره نظام فرانسوی که مهاجم این جنگ بودند، ناگهان دیدند که مهاجمان دیگری به آنان حمله آورده اند و خود را به پشت سَرِ آنها رسانده اند. رودررویِ آنان گردانهای پیاده نظام انگلیسی بودند و پشتِ سرشان، سواران سامرست این فرمانده، هزار و چهارصد سوار جنگی دراختیار داشت، که جناح راستش را دورنبرگ با چابک سواران آلمانی، حفاظت می کردند و جناح چپش را تریپ ، با سواران بادپای بلژیکی. با این وضع، سواران فرانسوی خود را از چهار طرف در حمله و خطر پیاده نظام و سواره نظام و توپخانه می دیدند، امّا هیچ چیز آنها را به وحشت نمی انداخت؛ گردباد بودند، و دلاورانه شگفتیها آفریدند.

توپخانههای انگلیسی مُدام آتش و گلوله میباریدند. یکی از زرههای آهنین، که تن پوش این سواران بود و شانهٔ چپ آن را گلولهای سوراخ کرده، در مجموعهای در موزهٔ واترلو نگاهداری می شود.

دیگر جنگ به جایی رسیده بود که درگیری و ستیز نام نداشت؛ ظلمت بود، شعله ور شدن آتش خشم بود، هیجان سرسام انگیز جرأت و جسارت بود؛ طوفانی بود از درخشش تیغه های شمشیر. در یک لحظه، جنگ چنان شدت گرفت که از هزار و چهار صد سوار انگلیسی در همان لحظات اوّل تنها هشتصد نفر زنده ماندند، سرهنگ دوّم فولِر ۱ از میان افسران جان باخت. مارشال «نِه»، سردار فرانسوی، با نیزه افکنان و شکاریهای لوفِوردنونه ۱ بهدشمن حمله برد و فلات مون سنژان پس از دقایقی به دست حریف افتاد و دوباره پس گرفته شد. سواران فرانسوی، سواران انگلیسی را به حال خود گذاشته، به جانِ پیاده ها افتادند. همه به جان یکدیگر افتاده بودند. پیاده نظام هنوز مقاومت می کرد. دوازده بار

<sup>1.</sup> Dornberg

<sup>2.</sup> Trip

<sup>3.</sup> Fuller

به آنها حمله شد، چهار اسب در زیر پای مارشال «نه» کشته شدند، و او هر بار بر اسب دیگری می نشست و فرماندهی را از سر میگرفت. نیمی از سواران فرانسوی در این جنگ زنده ماندند؛ و این درگیری دو ساعت طول کشید.

ارتش ولینگتن در این درگیری آسیب بسیار دید. بی تردید، اگر گودال در کار نبود، و گروهی از سواران در آن، نمی افتادند، پیروزی فرانسویان حتمی بود. این سواره نظام شگفتی آفرین، سرداری چون کلینتن، که جنگهایی چون تالاورا ۱، و باداخوز ۲ را به یادداشت، مسحور کرده بود. ولینگتن نیز که در این درگیری تاحدودی مغلوب حریف شده بود، از دور ناظر قهرمانی سوارکاران فرانسوی بود، و مدام می گفت: !Splendid

سواران فرانسوی از سیزده واحد پیاده نظام انگلیسی، هفت تا را نابود کردند؛ شصت عرّاده توپ را از دست دشمن گرفتند یا از کار انداختند، شش پرچم را از دست انگلیسیها درآوردند؛ و سه سوار و سه جنگاور از گردانِ شکاری، این پرچمها را بهلابل آلیانس بردند.

ولینگتن احساس میکرد که به تنگنا افتاده است. این نبرد همچون جنگی بود تن به تن درمیان دو موجود کینه توز و زخم خورده، که تا پای جان با همدیگر می جنگیدند.

و این رزم تن بهتن در فلاتِ مُونسن ژان ادامه یافت.

سواران جه کردند و تا کجا پیش رفته بودند؟ کسی جواب این سؤالات را نمی داند. امّا در این نکته تردیدی نیست که فردای آن روز، یکی از این سواران را با اسبش، نزدیکِ دستگاه تُوزین کالسکههای

<sup>1.</sup> Talavera

۲. Badajoz شهری در اسپانیا.

۳. Splendid (کلمهٔ انگلیسی) بهمعنای عالی و با شکوه.

مُون سن ژان، در تقاطع چهار راهِ نی ول و ژناپ و لاهولپ و بروکسل، کشته یافتند. و این مسأله نشان می داد که آن سوار همهٔ صفهای نظامیان انگلیسی را شکافته و تا آنجا پیش رفته بود. یکی از کسانی که نعش را یافته و از زمین برداشته بود، به نام دهاز ا، هنوز در قید حیات است. این مرد در آن ایّام هیجده ساله بود.

ولینگتن خود را در سراشیبی شکست می دید. بُنحران نزدیک بود. سواران فرانسوی هنوز ارتش او را تمام و کمال به زانو در نیاورده بودند، قلب سپاهش هنوز آسیب زیادی ندیدهٔ بوده فلات مُونسّن ژان به تصرّف حریف درآمده بوده امّا معلوم نبود که چه کسی فاتح شده است؛ زیرا قسمت عمدهای از آن هنوز در دست انگلیسیها بود. بلندیهای فلات در دست ولینگتن بود و ستیغ و دامنهٔ شیبدار در تصرّفِ مارشال «نه». دو سپاه در چنین وضع و موقع نحوست باری بودند؛ و هر طرف چنان سعی می کرد مواضع خود را از دست ندهد که پنداری هر کدام در آن گوشه ریشه دوانده اند.

امّا سپاه انگلیس بهضعف عجیبی دچار شده بود؛ خون زیادی از پیکر او رفته بود. کِنْت در جناح چپ کمک می طلبید. ولینگتن در جواب او گفته بود: «از کمک خبری نیست، تا آخرین نفر بجنگید». و در آن سو همین ماجرا تکرار شده بود: مارشال «نِه» از ناپلئون کمک خواسته بود، و ناپلئون در جواب او گفته بود: «پیاده نظام؟ از کجا بیاورم؟ من که نمی توانم پیاده نظام بیافربنم!»

امّا جمعاً سپاه انگلیس ناتوانتر بود، حملاتِ خشم آلود و هراس آور سواران دلاورِ و آهنین زره و پولادّبازو، پیاده نظام انگلیسی را درهم شکسته بود. در بعضی از هنگها فقط چندنفر زنده مانده بودند که دُورِ پرچم هنگ خود حلقه زده بودند. بعضی از گردانها را یک ستوان یا یک

سروان فرماندهی می کرد؛ زیرا فرماندهان دیگر کشته شده بودند. لشکر آلتِن، که پیش از این در لاهه سنت آسیب بسیار دیده بود، این بار تقریباً ازبین رفته بود. بلژیکی های بی باک تیب وان کلوز اغلب کشته شده بودند، و پیکرهای بی جانشان در میان کشتزارهای خلات افتاده بود. از سربازان نارنجکانداز هلندی، یعنی همان سربازانی که در ۱۸۱۱ در اسیانیا به صفوف جنگی فرانسویان پیوستند، و با ولینگتن جنگیدند، و اینجا در کنار ولینگتن با فرانسویان نبرد می کردند، بیش از چندنفر زنده نبودند. بسیاری از افسران کشته شده بودند. لرد اوکس بریج ، که فردای آن روز ساق پای خود را به خاک سپرد، زانویش شکسته بود. در میان فرانسوبان، افسرانی جون دلور، لِرینیه ، کُلبر، دنوپ، تراور، بـلانکار،، مجروح و معلول شده بودند. از انگلیسیها، آلتن زخم خورده، و بارن از کار افتاده بود. دلانسی ۲ جان بافتون، وان مرلن ۷کشته شده بودند؛ آمیتدا^ جز و کشته ها بود. همهٔ اعضای ستاد ولینگتن در این جنگ جان سیردند. و با این حساب، انگلیسیها بیش از فرانسویان باخته بودند. هنگ دوّم گارد پیاده، پنج سرهنگ دوّم، چهارسروان و چهار افسر پىرچىمدار را از دست داده بود. بیست و چهار افسر و صد و دوازده سرباز از گردان اول هنگ سر ام پیاده کشته شده بودند. هنگ هفتاد و نهم کوهستانی بیست و چهار افسر زخمی داشت و ده افسر و چهار صد و پنجاه سربازش جان باخته بودند. سواران هانُور، و یک هنگ کامل به فرماندهی هِک اکه بعداً در دادگاه نظامی به خلع درجه محکوم شد در برابر حملهٔ فرانسویان تاب نیاورده پا به گریز نهاده بودند و از راه جنگل سوانی بهبروکسل رفته بودند. گاریها و ارّابههایی که زخمیها را حمل می کردند، بهمحض آن که سواران

<sup>1.</sup> Vankluze

<sup>2.</sup> Lord Uxbridge

<sup>3.</sup> Lhe'ritier

<sup>4.</sup> Dnop

<sup>5.</sup> Blancard

<sup>6.</sup> Diancey

<sup>7.</sup> Van Mer len

<sup>8.</sup> Ompteda

<sup>9.</sup> Hacke

فسرانسسوی را از دور می دیدند بسه شتاب از آن منطقه دور می شدند. جسنگاوران هاتور، هسر وقت که زیر ضربه های شمئیر فرانسویان می افتادند، فریاد می زدند و امان می خواستند. از ور کوکو آتا گروناندال آدر طول دو فرسخ در جادهٔ بروکسل، به قول گواهانی که هنوز زنده اند، صف عظیمی از فراریان درست شده بود؛ و فراریان چنان وحشت زده بودند که خبر آن در مالین آبه گنده، آو در گان به به به بودئی هیجدهم رسید. ولینگتن بعداز این وقایع، دیگر نیروی ذخیرهای نداشت، جز عدّهای که مسوار ویسویان آ، و وانسدلور آن موضع گرفته بودند، و تیپهای سسوار ویسویان آ، و وانسدلور آن موضع گرفته بودند. از تاریخ تویسان، عزاده های توپ درهم شکسته و روی خاک افتاده بودند. از تاریخ تویسان، سیبورن آم، به این نکته اشاره می کند. و پرنگل آ در شرح این قضایا با اغراق می گوید: «شمار جنگاوران سپاه مشترک انگلستان و هلند بعداز این حمله می گوید: «شمار جنگاوران سپاه مشترک انگلستان و هلند بعداز این حمله به سی و چهار هزار نفر کاهش یافته بود».

ولینگتن در جای خود آرام مانده بود، امّا رنگ برچهره نداشت. ویبنست ۱ اتبریشی و آلاوا ۱ی اسبانیایی، از مشاوران ستاد ارتش انگلستان، که در این جنگ حضور داشتند، کار سردار پولادتن ۱ را تمام شده می پنداشتند. ساعت پنج بعداز ظهر، ولینگتن ساعتش را درآورد و آهسته چیزی گفت، کسانی که نزدیک او بودند، شنیدند که می گوید: «یا بلو خر، یا ظُلمتِ شبا».

۱۲. ولینگتن را چنین لقبی داده بودند.

در این هنگام بود که درخشش سرنیزهٔ جنگاورانی که از سوی فریشمون به این سمت می آمدند فضا را رنگ دیگری بخشیدند. آخرین صحنهٔ این درام شگفت انگیز در اینجاست.

راهنمای بد برای ناپلئون، راهنمای خوب برای بولو

همه از این ماجرا خبر دارند که ناپلئون با چه سرنوشت دردناکی روبرو شد. او در انتظار «گروشی» بود، امّا بلوخر از راه رسید؛ و در واقع، مرگ به جای زندگی وارد این کارزار شده بود.

سرنوشت از این دگرگونی ها بسیار دارد؛ امپراتوری که در خیال نشستن به تخت فرمانروایی روی زمین است، از سنت هلن سردرمی آورد. اگر آن چوپان ناچیز، که راهنمای بومی بولو، معاون بلوخر بود، به او گفته بود که از راه جنگل فریشمون را دور بزند و به میدانِ نبرد واترلو برود، نه از راه پلانسونوا، شاید تاریخ قرن نوزدهم شکل دیگری پیدا می کرد، و همه چیز دگرگون می شد. زیرا در آن صورت، ناپلئون در واترلو پیروز می شد. و در واقع سپاه پروس، از هر راهی جز پلانسونوا، به این سمت می آمد، به در ها و گودالها و دست اندازهای عجیب برمی خورد، که عبور دادن توپخانه از آنها امکان نداشت؛ و بولو نمی توانست با عمدهٔ قوای خود به واترلو برسد.

ژنرال مُوفلینیگ، از سرداران بروس، میگوید: «اگر این نیرو یک ساعت دیرتر به واترلو. می رسید، ولینگتن دیگر در آن حدود نبود، و ناپلئون در این صحنه پیروز شده بود.»

جنانکه می بینیم، بولو به موقع رسیده بود. شب پیش در دیون لومؤن اردو زده بود، و سپیده دم حرکت کرده بود. امّا راه ناهموار بود. لشکریانش تا زانو در گِل فرو می رفتند. توپها تا میان در گِل می نشستند. وانگهی وقتی که به رودخانهٔ دیل رسیدند، ناچار بودند از پُلِ باریک واور ۲ عبور کنند. فسرانسویان همهٔ آن اطراف را آتش زده بودند، و همه جا در آتش می سوخت. از ابه ها و چهار جرخهای توپخانه نمی توانستند از میان آتش بگذرند، و ناگزیر بودند که منتظر بمانند تا آتش فرو نشیند. ظهر بود. پیشگامان سپاه بولو هنوز به نماز خانهٔ سّن لامبر " نرسیده بودند.

اگر ناپلئون جنگ را دو ساعت زودتر شروع کرده بود، در ساعت چهار بعدازظهر همه چیز به پایان رسیده بود، و دیگر ورود سپاه بلوخر به کارزار بی فایده بود. و این چنین است که گاهی ما به اتفاقات و پیش آمدهای جهان می نگریم، و از تأثیرات سرنوشت و مشیّت آن نیروی لایتناهی غافلیم.

نزدیک ظهر، ناپلئون با دیدگان تیزبین خود، در انتهای افق چیزی دید و به آن خیره شده بود و به اطرافیانش گفته بود: «در آن پایین چیزی می بینیم مانند ابر. شاید سپاهی باشد که به این سو می آید». و رو کرده بود به دوکِ دالماسی ، و از او پرسیده بود: «سُولَت! نزدیک نمازخانهٔ سن لامبر چیزی می بینی ؟». مارشال سولت دوربینش را به آن سمت چرخانده و گفته بود: «اعلیحضر تا! چهار پنج هزار نفری را می بینم. باید سپاهی باشد. بی تردید باید گروشی باشد.». امّا این سپاه در میانِ مِه بی حرکت مانده بود و تکان نمی خورد. همهٔ افسران ستاد دوربین را به آن سَمت چرخانده پرخانده، و هر کدام چیزی گفته بودند: «ستونهای خرخانده، و هر کدام چیزی گفته بودند: «ستونهای نسطامی هستند، امّا بی حرکت مانده انده انده. و بعضی از افسسران نسخنی از افسسران

<sup>1.</sup> Dion-le-Mont

می گفتند: «چیزی نیست جز چند درخت»، و آنچه همه را به اشتباه انداخته بود، توقف آن واحدهای نظامی بود. امپراتور چند چابک سوار از سواران دُمُون ارا مأمور کرد که بروند و آن لکه های سیاه را شناسایی کنند.

بولو در آنجا متوقف مانده بود. پیشگامان سپاه او بسیار ناتوان بودند، و کاری از آنها برنمی آمد. او ناگزیر بود که منتظر بماند تا باقی سپاهش برسند؛ زیرا «بلوخر» به او گفته بود که نخست در یک جا نیروی خود را گرد آورد و سپس با تمام قوا وارد نبرد شود. امّا در ساعت پنج بعد از ظهر، به بلوخر خبر رسید که ولینگتن در تنگنا افتاده؛ به بولو فرمان داد که به بسوی واترلو حرکت کند، و با صراحت گفت: «باید رفت و به ارتش انگلیس نظم و ترتیب داد.»

ساعتی بعد، لشکرهای توستن ، هیلز، هاک، ریسل ، لوبو، و سواران شاهزاده گیوم پروسی، از جنگل کوچکی به نام پاریسون، بیرون آمدند و به سپاهیان لوبر پیوستند، و پلانسونوا شعله ور شد. توپخانهٔ پروس آتش بازی خود را شروع کرد و جایگاه نیروهای ذخیره را، که پشت سر ناپلئون موضع گرفته بوند، زیر آتش گرفت.

## گارد امپراتوری

گارد امپراتوری که از همان آغاز دریافته بود که به استقبال مرگ می رود، یک صدا فریاد می زد: «زنده باد امپراتور!» در تاریخ جهان، چیزی هیجانانگیزتر از جان باختن با شور و شادابی نیست.

در سراسر آن روز، آسمان گرفته بود، امّا ناگهان در ساعت هشت

<sup>1.</sup> Pirch

بعدازظهر، ابرها به یک سو رفتند، و از لابهلای شاخههای درختانِ نارون، فروغ نحوست بارِ آفتاب، که در افق فرو می رفت، هویدا شد؛ آفتابی که طلوعش را در اُسترلیتز دیده بودند. ۱

در پایان کار، هر گُردان از گارد امیراتوری بهفرماندهی یک ژنرال بهمیدان جنگ می شتافت. فریان ، میشل ، روگه ، هارله ، ماله ، یوره دومروان ، در پیشاپیش گردانها بودند. هنگامی که نازنجک اندازهای گارد باکلاه های بلند و عقاب نشان، دریک صف، آرام و با صلابت وارد صحنه ا كارزار شدند، دشمن عزّت و عظمت فرانسه را احساس مىكرد؛ و هركس آنها را در میان اینهمه آشفتگی می دید، می بنداشت که نمادهای فتح و ظفر بهمیدان شتافتهاند، و آنها که خود را در این جنگ پیروز می دیدند ناگهان حس کردند که در برابر چنین نیرویی چیزی جز شکست نصیبشان نخواهد شد. امّا ولينكُّتُن نيز از طرف مقابل به گارد خود فرمان داد: «گارد! آماده! ... هدفگیری دقیق!»، و با این فرمان، افراد هنگ سرخپوشِ گارد سلطنتی، که پشت پرچینها درازکش کرده بودند، از جا برخاستند، و با گلوله باران، پرچم سه رنگ گاردهای امپراتور را، که در بالای سر این دلاوران در دل باد موج میخورد، سوراخ سوراخ کردند. همه درهم ریخته بودند. کشت و کشتار دیگری آغاز شده بودگارد امیراتوری در میان تاریکی احساس میکردکه سپاهیان از پیرامون آنها پای به گریز نهادهاند و همه در حال عقب نشینی از مقابل دشمن هستند، سربازانی که با شعار «زنده باد امیراتور» پیش می رفتند، در اطراف خود، فریادهای «خودتانرا نجات دهید»، می شنیدند. امّا گارد امپراتور بی اعتنا به آنچه در اطرافش اتفاق می افتاد، پیش می تاخت، و هرچه پیشتر می رفت، صاعقهٔ مرگبارتر

۱. اشارهای به پیروزی اُستولیتز.

<sup>2.</sup> Friant

<sup>3.</sup> Michel

<sup>4.</sup> Rouguet

<sup>5.</sup> Harlet

<sup>6.</sup> Malet

<sup>7.</sup> Poret de Morvan

بر سَرِ او فرو می بارید. در میان دلاوران گارد کسی نبود که تردید داشته باشد یا از چیزی بهراسد. در این میان، هر سرباز شجاعت یک ژنرال را داشت. و حتّی یکی از جنگاوران گارد در فکر آن نبود که از این خودکشی حتمی چشم پوشی کند.

مارشال «نِه» حیران بود؛ امّا عظمت دلاورانی را داشت که بی پروا به استقبال مرگ می روند. در برابر گلوله ها سینه سیر می کرد. پنجمین اسب نیز در زیر پای او به خاک افتاد؛ سرایایش غرق حرق بود، چشمانش شعلهور بود و کف بر لب داشت. یکی از دکمه های لباس نظامی اش باره شده بود. یکی از سربازان انگلیس، یکی از سردوشیهایش را با ضربهٔ شمشیر از جاکنده بود. نشانِ عقابِ او برکلاهش، با گلولهای جابهجا شده بود و خون آلود و يُر از گِل بود. امّا با منانت و صلابت همچنان براسب تشسته بود و شمشیر شکستهای در دست داشت و فریاد می زد که «بیایید و ببینید که یک مارشال کشور فرانسه چگونه در کارزار جان می بازد!». و به استقبال هر خطری می رفت. امّا بی فایده بود؛ سرانجام، از این میدان زنده بیرون آمد. بههمین روی، خشمگین بود و آزرده خاطر. و از مارشال درونه درلُونَ می پرسید: «تو چه خواهی کرد؟ طعم مرگ، در این میدان را خواهی چشید؟». و در لحظاتی که آتش توپخانهٔ دشمن عدّهای از افراد گارد امیراتوری را به خاک و خون افکند، مارشال «نِه» فریاد می کشید که: «چرا یکی از این گلولهها سینهٔ مرا سوراخ نمی کند؟ ای کاش همهٔ این گلولههای انگلیسی در شکم من فرو می رفتند!» ... و آهسته با خود می گفت: «ای بدبخت! تو باید درانتظار گلوله های فرانسویان باشی.» ۱

۱. مارشال «نِه»، پس از سقوط ناپلئون، در دوران بازگشت سلطنت بوربُنها، محکوم به اعدام شد، و او را نیرباران کردند.

فرار در پشت سرگارد امپراتوری شوم و حزنانگیز بود.

ارتش فرانسه، یکباره و از همه سو، در هوگومون و پاپلوت و پلانسونوا، ناگهان درهم فرو ریخت؛ و به دنبال غوغای «خودتان را نجات بدهید!»، فریاد «خیانت! جنایت!»، از هر سو شنیده می شد. ارتشی که می گریزد، همچون یخی است که آب می شود. همه کس و همه چیز درهم می شکند، تَرَک می خورد، متزلزل می شود، پیچ و تاب می خورد، چرخ می زند، می افتد و برمی خیزد، درهم می ریزد، خود را گم می کند، به هر سو پَرت می شود، و همهٔ رشته ها از هم می گسلد. مارشال «نه» براسب دیگری می نشیند و، بی کلاه و بی کراوات و بی شمشیر، در راهِ ارّابه رو به بروکسل تاخت می کند، جلو فرانسویان را می گیرد؛ سعی می کند مانع فرار آنها شود، همه را صدا می زند، به همه دشنام می دهد، گریبان بعضی از مر راهش می گریزند و فریاد می زنند. «زنده باد مارشال نِه!» دو هنگ از را می گیرد و آنها را به دنبال می کشد. دیگر طاقتش به پایان رسیده. سربازان از سر راهش می گریزند و فریاد می زنند. «زنده باد مارشال نِه!» دو هنگ از نیروهای دوروت از میان ضربه های شمشیر نیزه داران، و تیراندازی نیروهای دوروت از میان ضربه های شمشیر نیزه داران، و تیراندازی می دوروت از میان می ریلاندت ، با و حشت از این سو به آن سو به آن سو می دورون و از گوشه ای به گوشهٔ دیگر پناه می برند. در جنگ هیچ چیز از می دورند؛ و از گوشه ای به گوشهٔ دیگر پناه می برند. در جنگ هیچ چیز از

<sup>1.</sup> Rylandt

فرار بدتر نیست. دوستان برای آنکه خود از مهلکه بگریزند، گاهی خون همدیگر را می ریزند. گردانهای سوار و پیاده به همدیگر ضربه می زنند، و بر سر همدیگر می ریزند؛ و این دریای بزرگ از همه سو متلاطم می شود. آوبُو از یک سو، و ری از سوی دیگر، با امواج غلت می خورند. ناپلئون سعی بیهوده میکند تا با اندک نیرویی که در گرداگردش باقی مانده، مسوانعی بدید آورد، و در آخرین تلاش گردانهای سوار را بهجنگ می فرستد. کی یو از برابر و یو بان ۱، کلرمان از برابر واندرلور، لوبوا از برابر بولو، مُوران از برابر پیرک ، دومون و سوبرویک از برابر شاهزاده گیوم پروسی عقب مینشینند. گویو۳، که فرماندهی سواران امپراتور را بهعهده دارد، از اسب بهزیر می افتد و زیر دست و پای اسبان انگلیسی ها جان می بازد. ناپلئون اسب می تازد و راه را بر فراریان می بندد؛ برای آنها سخنرانی میکند، به تعقیبشان میرود؛ با تهدید، و گاهی با خواهش و التماس، تلاش می کند که سربازان را بهجبهه باز گرداند. دهانهایی که تا چند ساعت پیش با فریاد «زنده باد امپراتور» گوش فلک را کر می کردند، حالاً با تعجب باز مانده بو دند، و نمى دانستند كه چه بايد گفت. شناختن وضع و حالات آنها دشوار مي نمود. سواره نظام آلماني تازه نفس كه تازه از راه رسیده بود، به هر سو حمله می بُرد، می تاخت، شمشیر سی زد، می کشت، می درید، و به خاک و خون می انداخت. گردونه ها و ازابه هایی که با اسب حرکت می کردند برای فرار به راه افتاده بودند. تویچی ها در راه فرار بودند. سربازان اسب گاریها را باز کرده، روی آنها می پریدند و می گریختند. در هر گوشه چهارچرخی دیده می شد، که واژگون شده، و چرخهایش رو به هوا بود. فراریان آن قدر شتاب زده بودند که همدیگر را زبردست و یا له می کردند، و از روی مُرده ها و افراد زخمی و نیمه جان مي گذشتند. جادّه ها و يُلها و كوره راهها و دشتها و نيّه ها يُر بود از نظاميان

شتاب زده و گریزان. چهل هزار نفر در حال گریز بودند. همه جا راه بندان بود، ساکهای سربازی و کوله پشتی ها و انواع تفنگها در کشتزارهای غلات پراکنده بودند. هرکسی می خواست که با ضربهٔ شمشیر راه خود را باز کند و بگریزد. دیگر درجات نظامی، و سرباز و افسر و ژنرال، با هم تفاوت نداشتند. هیچ کس به هیچ کس اعتنا نمی کرد. «زیتن» با خشم به روی فرانسه شمشیر می کشید. شیرهای ژبان به بُزهای هراسان تبدیل شده بودند. فرار این چنین است.

در ژناپ، گروهی از فراربان بهفکر افتادند که به جبهه بازگر دند. لُو بو سیصد نفر را در یک جاگرد آورد و در حاشیهٔ دهکدهای، سنگرهایی ساختند، امّا با اولین باران گلولهٔ آلمانی ها، سنگرها را رها کردند و پا بهفرار گذاشتند؛ و لوبو بهاسارت درآمد. هنوز آثار این گلولهها در بالای یک دیوار آجری در نزدیکی ژناب دیده می شود. آلمانی ها به ژناب نیز حملهور شدند و آسان همهجا را گرفتند؛ و حتّی خشمگین بو دند که چرا به هیچگونه مقاومتی برنمی خورند، و چرا این قدر آسان بهپیروزی دست یافتهاند. با این وصف، فراریان را وحشیانه تعقیب می کو دند. بلوخر فرمان داده بود که همه را سرکوب کنند. روگه این شیوهٔ شوم را بنیاد نهاده بود، و در جنگی به سربازان خود گفته بود که هرکس را که به اسیری می گیرند زندهاش نگذارند. امّا بلوخر از مرز روگه نیز فراتر رفته بود؛ ژنرال دو سِم ۲ که زخم برداشته و به قلعهای در ژناپ پناه برده بود، به اسارت یک سرباز سواره نظام پروسی درآمده و شمشیر خود را بهاو داد؛ و آن سرباز بی درنگ ژنرال راکشت. پیروزی باکشتار شکست خوردگان همراه بود. و حالاکه تاریخ را می نویسیم، باید این نکته را از یاد نبریم که بلوخر، با این کشت و کشتار آبرو و حیثیّت خود را بر باد داد؛ و این سنگدلی و درنده

۱. Rouget، ژنرال فرانسوی

خویی، فاجعه را به نهایتِ خود رساند. فرار نومیدانهٔ شکست خوردگان از ژناپ فراتر رفت، از کتربرا افراتر رفت، از گُوسلی آفراتر رفت، از فراسن فراتر رفت، از توئن فراتر رفت، و همچنان پیش رفت و رفت تا در مرز متوقف شد. افسوس! که بود که این گونه می گریخت؟ ارتش باعظمت فرانسه!

این سرگیجه، این بیم و هراس، این سقوط از اوج شجاعت – از اوج شجاعتی که تاریخ را به حیرت انداخته بود – آیا دلیل و علّت داشت؟ چرا، بی دلیل و علت نبود. سایهٔ حق و حقیقت بر صحنهٔ کارزار واترلو فرو افتاده بود. روز سرنوشت بود. قدرتی فراتر از قدرت آدمی این روز را آفریده بود. بی دلیل نبود که همه وحشت کسرده بودند. بیهوده نبود که مردان بزرگ و نام آور شمشیر خود را تسلیم می کردند. بزرگ مردانی که در سراسر اروپا به پیروزی دست یافته بودند، در اینجا به خاک و خون افتادند، و از دست هیچ کدام کاری برنمی آمد. همهٔ آنها حضور چیزی فراتر از انسان را، در میان تاریکی احساس می کردند، آری! سرنوشتشان این بود. در این روز چشم انداز جهان تغییر یافت.

بعداز واترلو، قرن نوزدهم روی باشنهٔ دیگری می چرخید. شکست و کناره گیری یک مرد بزرگ برای پیدایش عصر دیگری ضرورت داشت؛ و کسی این کار را به انجام رسانده بود که بالاتر از او هیچ کس نیست. وحشت زدگی قهرمانان، در واقع، مفسر واقعی رویدادهاست. در واترلو چیزی فراتر از ابرها سرنوشت جنگها را در دست داشت. رویدادی بود آسمانی؛ دست خدا در کار بود.

<sup>1.</sup> Quatre-Bras

<sup>2.</sup> Gosselies

<sup>3.</sup> Frasne

<sup>4.</sup> Thuin

<sup>5.</sup> Charlroi

۶. بــه لاتین Hoe erat in votis ،Hoc erat in fatis بــه معنای: «ســر نوشت ایـن بـود.» (ابو.گ.)

هنگامی که تاریکی شب بر همه جا چیره می شد، در کشتزاری نزدیک ژناپ، دو سردار فرانسوی، برنار و برتران، سَرِ راه مردی متفکر و خشمگین و بلازده را، که با امواج فرار به آنجا کشیده شده بود، گرفته، و او را از رفتن بازداشتند. آن مرد از اسب پیاده شد و دهانهٔ اسب را زیر بغل گرفت؛ بُهتزده به هر سو نگاه می کرد و تنها به سوی واترلو باز می گشت. این مرد کسی نبود جز ناپلئون که هنوز در فکر آن بود که به واترلو باز گردد، و بهرؤیاهای فروریخته اش رنگ و آب تازه ای بدهد و در آنجا پیشتاز باشد.

چند دسته از افراد گارد امپراتوری، که در سیلاب فرار همچون تخته سنگهایی برجای مانده بودند، تا هنگام شب همچنان استوار بودند و از مقاومت دست برنمی داشتند. امّا شب فرارسید و مرگ را نیز بههمراه آورد، و آنها در میان دو تاریکی، شب و مرگ، بی تردید و بی تزلزل مانده بودند، و بیم و هراسی نداشتند که تاریکی شب و تاریکی مرگ آنها را دربرگیرد. هریک از هنگها از هنگ دیگر جدا افتاده بود، و هیچ کدام با ارتش درهم شکسته و از هم گسسته ارتباطی نداشتند، و هر کدام به تنهایی آمادهٔ جان باختن بودند. گروهی از آنان در بلندیهای روسوم، و گروه دیگری در دشتِ مُونسَنژان گرد آمده، و در آن گوشه، با آنکه تاریکی و شکست و وحشت بر هسمه جا سایه انداخته بود، شجاعانه جان می باختند، و پیروزیهای اولم، واگرام، یِنا، فریدلند ا، در وجودشان جان می باخت.

به هنگام شب، در ساعت نه، در پایین فلات مُونسن ژان، از این دسته های مقاومت تنها یکی برجای ماند. افراد این دسته، با آنکه در محاصرهٔ سربازانِ دشمن بودند، و توپخانه بر سرشان آتش می بارید،

۱. Friedland ، Iéna ، Wagram ، Ulm ، از جنگهای معروف ناپلئون، که او در همهٔ آنها پیروز شده بود. تسلیم نمی شدند، و همچنان می جنگیدند؛ و افسری به نام کانبرون ۱، که چندان شهرتی نداشت، فرمانده آن جمع بود. هربار که توپخانه به سَرِشان گلوله و آتش می بارید، چندنفری کشته می شدند، تعدادشان کمتر می شد؛ امّا آنها از مقاومت دست بردار نبودند، و آتش توپخانه را با گلوله پاسخ می دادند؛ مرتب حلقهٔ محاصره در اطرافشان تنگ تر می شد، و فراریان جنگ، هرگاه که در نزدیک این جمع لحظاتی مکث می کردند تا نفسی تازه کنند، صفیر گلوله های آنها را، که دّم به دَم خفیف تر می شد، در تاریکی می شنیدند.

هنگامی که از این جمع جز چندنفری زنده نماندند، هنگامی که به جای پرچم چیزی جز پارچهای پاره پاره و سوراخ سوراخ در دستشان نبود، هنگامی که گلولههایشان به پایان رسید، و تفنگهایشان کاربُردی بیش از چوبدستی نداشت، و هنگامی که شمار کشتههایشان از زندهها بیشتر شد، فاتحان نبرد، که این جنگاوران نیمهجان و با عظمت و جلال را محاصره کرده بودند، به وحشت افتادند؛ نوعی وحشتِ مقدّس. و توپخانهٔ انگلیسیها که بر سرشان آتش می بارید، ناگهان خاموش شد. این لحظات سکوت، در واقع، برای آنها مهلت و فرصتی بود؛ و در اطراف این افراد مقاوم، اشباح فراوان به چشم می آمدند؛ اشباح اسبها، اشباح سیاه توپها، و آسمان سفید، که از لابه لای چرخها و لولههای توپ دیده می شد؛ و در می کرد؛ و آنها در تاریکی شب، توانستند صدای گلوله گذاری را در توپها بشنوند، و فتیلههای شعله ور توپها را دیدند، که مانند چشمهای ببر در تاریکی می درخشیدند. سپس احساس کردند که قتیله افروزان به توپها تاریکی می درخشیدند. سپس احساس کردند که قتیله افروزان به توپها تاریکی می درخشیدند. سپس احساس کردند که قتیله افروزان به توپها تاریکی می درخشیدند. را تو در آن دَم، یک ژنوال انگلیسی که گروهی معتقدند

۱. Cambronne (۱۸۴۲-۱۷۷۷)، از ژنرالهای فرانسوی، که در جمنگ واتسولو دلاوریها کرد، و فرماندهی واحدی از پیادهنظام گارد را بهعهده داشت.

کلرویل ا بوده، و دیگران میگویند میتلند ا بوده، پیش از آنکه فرمان آتش بدهد، و مرگ را سراغ آنها بفرستد، با تأثیر فریاد زد: «ای فرانسویان شجاع! تسلیم شوید!». و کانبرون در جواب او فریاد زد: گه!

## كانبرون

خوانندهٔ فرانسوی ادب و احترام را می پسندد؛ امّا نمی توان زیباترین کلمه ای را که یک فرانسوی به زبان آورده، برای او باز نگفت بازگفتن عالی ترین نکته ها در تاریخ ممنوع است.

و ما این خطر را به جان می خریم و به مسئولیت خود، این منع را نادیده می گیریم. ا

این کلمه را به زبان آوردن و سپس جان سپردن. چنین شکوه و عظمتی را در کجا سراغ دارید؟ که طلبیدنِ مرگ جز مُردن نیست؛ و گناهِ این مرد نبود که آتش بر سر او باربد و زنده از میان آتش بیرون آمد.

کسی که در نبرد واترلو پیروز شد، ناپلئون شکست خورده نبود؛ ولینگتن نبود که در ساعت چهار بعدازظهر آن روز حیران مانده بود که چه کند، و در ساعت پنج بعدازظهر نومید و درمانده بود؛ بلوخر نبود که بی آنکه کاری بکند، جنگ را بُرده بود، بلکه فاتح نبرد واترلو، کانبرون بود. رعدی را که آمادهٔ کشتن شماست، با یک کلمه به صاعقه تبدیل کردن،

۱. اشاره است به کلمهٔ «گُه»، از زبان کانبرون، که لامارتین به آن معترض بود، و چنین کاری را در دنیای ادب نوعی «عوام زدگی» می دانست. هوگو درجواب او نوشت: «این کلمه، به حق، وارد بینوایان من شده است؛ که بینوایی کلمات را نیز باید درنظر گرفت،» (ایو.گ.)

نوعی پیروزی است.

ایسن گونه به فاجعه پاسخ دادن، چنین کلمهای را در برابر جبر سرنوشت به زبان آوردن، به شیر زبانِ آینده این چنین بی اعتنا بودن، و با این کلمه به باران شبانه، به دیوارهای رخنه ناپذیر هوگومُون، به گودال نحوست بارِ اُوهَن، به دیر رسیدن ژنرال گروشی به رزمگاه، به ورود بلوخر به صحنهٔ کارزار، و به همهٔ این چیزها دهن کجی کردن، در قعرِ گود به شوخی و مسخرگی پرداختن، از مرگ نهراسیدن، اتّحاد دول اروپا را برای شکست ناپلئون در قلب این کلمهٔ دو حرفی فرو بردن، گندابِ مستراح را به پادشاهان تقدیم کردن، فروغ تابناک فرانسه را با این کلمه درآمیختن، نبرد واترلو را با مسخرگی وگستاخی به پایان رساندن، لئونیداس از با رابله کامل کردن، رویدادهای این جنگ را در یک کلمهٔ رسا و بلیغ، که به زبان آوردنش پسندیده نیست، خلاصه کردن، از زندگی دنیوی دست شستن و به تاریخ پیوستن، و بعد از این کشت و کشتار دنیوی دست شستن و به تاریخ پیوستن، و بعد از این کشت و کشتار

کلام او دشنامی بود به آتش بارانِ دشمن، که به هر روی عظمتی داشت همپایهٔ آثار اِشیل .

کلمه ای که از زبان کانبرون بیرون آمد مؤثر بود و عمیق؛ همچون ترکخوردگی استخوان بود، همچون شکستن دلِ انسانی بودکه تحقیرش کرده باشند، تراکم بغضی بودکه بهمرز انفجار رسیده باشد. در این نبرد

۱. Léonidas پادشاه اسپارت، که در تنگهٔ ترموبیل با ارتش ایران جنگید و درهمانجا کشته شد.

۲. Francois Rabelais (۱۴۷۳-۱۴۷۳)، نــویسنده و بشــردوست فــرانسـوی، مـؤلف «گارگانتوا»، و «پانتاگروئل»، که مضامین و آثار دورهٔ قبل از مسیحیت اروپا را بـا افکــار فلسفی عصر خود درآمیخته است. (فرهنگ معین).

۳. Eschyl نویسندهٔ بزرگ یونان که او را «پدر تراژدی» لقب دادهاند.

چه کسی پیروز شده بود؟ آیا ولینگتن فاتح جنگ بود؟ نه! ... که اگر بلوخر نرسیده بود کارش تمام بود. آیا بلوخر فاتح جنگ بود؟ نه! ... که اگر ولینگتن جنگ را آغاز نکرده بوده از بلوخر به تنهایی کاری برنمی آمد. و امّا کانبرون، این رهگذر بی نام و نشان آخرین لحظات نبرد، این جنگاور گمنام، این جنگجوی ناچیز و بی مقدار، احساس می کرد که چیزی در این جنگ ناگفته مانده است؛ چیزی غیرواقعی و افسانه مانند در این جنگ هست که عمق فاجمه را دو چندان می کند. او که با این احساس به هیجان آمده بود، از خود می پرسید چرا اینهمه مرد، زندگی را که چیز مسخره ای بیش نیست، نثار چنین جنگی می کنند؟ و با این احساس نمی توانست خاموش بماند و به خشم نیاید؟

در آنسجا هسمهٔ پادشاهان اروپا، هسمهٔ سرداران خوشبخت، هسهٔ ژوپیترهای رعدافکن حضوردارند، صد هزار سربازِ پیروز؛ و یک میلیون سرباز دیگر نیز، در پشت جبهههای نبرد با آنها هسمراهند. توپهای فول پیکر با فتیلههای شعله ور آمادهٔ کارند؛ و همه با هم گارد مخصوص امپراتوری و ارتش بزرگ فرانسه را زیر پا افکند، اند، ناپلئون را از میان برداشته اند؛ و اینک کسی در برابر آنها نیست جز کانبرون. در آنجا جز این کرمِ خاکی کسی نیست که جرأت اعتراض داشته باشد؛ و این جنگاور ناچیز و بی مقدار مانند کسی که می خواهد دست به شمشیر ببرد و بهدشمن هجوم ببرد، در ذهنش دنبال کیلمهای می گردد و کف بهلب می آورد. و این کف همان کلمه است؛ همان کلمه در پاسخ این پیروزی شگفت آور و در حین حال بی ارزش؛ و فریاد اعتراضی است به این فیح بی فاتح. این مرد در نهایت نومیدی از جا بر می خیزد، عظمت بی اساس بی فاتح. این مرد در نهایت نومیدی از جا بر می خیزد، عظمت بی اساس می کند که از تف انداختن به روی پیروزی جنگ بالاتر است. اودر آن حال که احساس می کند از نظر زور و قوّه و شمارهٔ افرادش، در مقایسه با دشمن که احساس می کند از نظر زور و قوّه و شمارهٔ افرادش، در مقایسه با دشمن که احساس می کند از نظر زور و قوّه و شمارهٔ افرادش، در مقایسه با دشمن که احساس می کند از نظر زور و قوّه و شمارهٔ افرادش، در مقایسه با دشمن که احساس می کند از نظر زور و قوّه و شمارهٔ افرادش، در مقایسه با دشمن

فاتح، قطرهای در مقابل دریاست، در سراسر جسم و جان خود جست و جو می کند، تنها چیزی که در خُورِ نثار کردن به چنین جنگی می یابد مدفوع اوست؛ مدفوع انسانی: گه. و بار دیگر می گوییم که چنین چیزی را به زبان آوردن، چنین کاری کردن، و به اینجا رسیدن، به دست آوردن پیروزی در چنین جنگی است.

روح آن لحظات سرنوشتساز، در آن لحظهٔ شوم، در جسم این مرد ناشناخته فرورفته بود. کانبرون مانند رُژه دولیل ، که مارسی پزارا ساخت، کلمه ای را که در خُورِ نبرد واترلو بود پیدا کرد. شاید این کلمه از عالم بالا همچون غباری به ذهن او دوید، بود، که معمولاً در چنین لحظاتی، از تندبادهای آسمانی غباری جدا می شود و از میان آدمیان می گذرد و همه را به لرزه درمی آورد؛ و بر اثرِ آن، یکی به سخن می آید و نغمهٔ شگرفی می سراید و دیگری به وحشت می افتد و از ترس فریاد بر می آورد. این کلمهٔ دیوگونه را، کانبرون نه تنها از طرف امپراتوری فرانسه به سراسر اروپا می گوید، بلکه این کلمه را از جانب انقلاب فرانسه به قرون گذشته می گوید، و همه آن را می شنوند و در کلام کانبرون عصیان بر ضد سخن می گوید یا کِلِبر است که سخن می گوید یا کِلِبر است که به غُرّش درآمده.

و امّا وقتی که کانبرون کلمهٔ معروف خود را با فریاد گفت، فرمانده انگلیسی در پاسخ او فرمان آتش داد. توپها به غُرّش درآمدند. تپه در زیر پای سربازان لرزید. توپها از دهانهٔ خود آخرین استفراغشان را بیرون ریختند؛ و چقدر خوف آور بودا ابری از دود، که در زیر نور ماه کمی سفیدرنگ شده بود، فضا را دربرگرفت. پس از آنکه ابر دود فرو نشست،

۱. Rouget de L'Isle ، افسر فرانسوی که سرود مارسی یز Marseillaise را ساخت. مارسی یز امروز سرود ملی فرانسه است.

Danton .۲ انقلابی معروف قرانسه.

دیگر چیزی در آنجا نبود؛ آخرین گروه مقاومت نابود شده بود، گارد امپراتوری جان سپرده بود.

دیوارهای این سنگر جاندار فرو افتاده بود. گاهی در میان اجساده چندنفری که نیمه جان بودند مختصر تکانی می خوردند، و بدین گونه جنگاوران فرانسوی، که شمار آنها از سپاه روم بیشتر بود، در مونسنژان، برخاک خیس باران خورده، در میان گندم زارها، یا در گوشه های دیگر به خاک افتادند، و در همانجایی به خون غلتیدند که در این روزگار، هر روز در ساعت چهار صبح، ژزف از ابه ران، که نامه ها و بسته های پستی را حمل می کند، خوش و خندان سوت می زند، و از این مسیر می گذرد، و با ضربه های شگری اسبهای از ابه را وادار می کند که تند تر بروند.

#### رئیس تا چه اندازه ارزش و اعتبار دارد؟ ۱

نبرد واترلو معمّایی است. این رویداد هم برای فاتحان این جنگ، هم برای شکست خوردگان پُر ابهام است. برای ناپلئون، واترلو وحشتی بود بی مورد<sup>۱</sup>؛ بلوخر در آن جنگ جز آتش چیزی نمی بیند؛ ولینگتن چیزی از آن جنگ سردرنمی آورد؛ گزارشها را مطالعه کنید، هرچه نوشتهاند درهم برهم است.

تفسیرها غالباً پریشانگویی است. مفسّران هرچه نوشته اند، با تردید و لکنتِ زبان درآمیخته است. ژومینی آ نبرد واترلو را به چهار مرحله قسمت میکند. موفلینگ آ در آن سه مرحله می بابد. شاراه، که ما در چند نکته با او موافق نیستیم، تنها کسی است که بحق میگوید که در این فاجعه نبوغ انسانی با مقدرّات آسمانی به جنگ همدیگر رفته اند. تاریخ نویسان دیگر دربارهٔ این جنگ بهتزده اند؛ و هرچه می نویسند پُر از تردید و ابهام است.

ا. بهلاتین Juvénal شاعر QUOT LIBRAS IN DUCE، کلامی از ژوهنال Juvénal شاعر لاتین، که این گفتهٔ شکسپیر را به یاد می آورد: «همه چیز مخلوق اندیشه است.»

۲، نبردی که بهپایان رسیده بود، روزی که تمام شده بود، اشتباهاتی که جبران شده بود، پیشرقتهای بزرگی که برای روز بعد مسلم بود، همه براثر یک لحظه وحشت بی مورد، برباد رفت (ناپلئون، «بادداشتهای سنتهلن»)

۳. inimoک، ژنرال فرانسوی (۱۷۷۹–۱۸۶۹)

درواقع، واترلو نبردی بود پر از دود و آتش، که رخنه در ارکان فرمانروایی یک سردار نظامی انداخت؛ همهٔ پادشاهان را مسحور کرد؛ همهٔ کشورها را به دنبال خود کشید؛ استبداد را از تخت به زیر آورد و جنگ را با ستیز و گریز تازه ای فرجام بعخشید.

در این حادثه، اثر انگشت نوعی جبر مافوق بشری را می توان یافت؛ و آدمیان نقش ناچیزی در آن دارند.

آیا اگر پیروزی واترلو را از ولینگتن یا بلوخر بگیریم چیزی از ارزش و اعتبار انگلستان و آلمان كاسته مي شود؟ نه!... انگلستان ير آوازه و آلمان یُر شکوه، در واترلو بهافتخار و حیثیت تازهای دست نیافتهاند. خدا را شکر باید کرد که عظمت ملّتها به قبضهٔ شمشیر بسته نیست. کشورهایی جون آلمان و انگلستان و فرانسه عزّت و عظمت خود را بهزور شمشير به كف نیاوردهاند. واترلو چیزی نیست جز برخورد و چکاچاک شمشیرها؛ و آلمان گوته ا را دارد که برتر از بلوخر است. و انگلستان به کسی فراتر از ولیسنگتُن، بـهبایرون٬ افـتخار مـیکند. عـصر مـا دوران طـلوع تـابناک و به وسعت اندیشه هاست. در این صبح پُرفروغ، در انگلستان و اَلمان، بسی روشناییها می توان یافت، زیرا که صاحب اندیشه اند. آنها در بالا رفتن سطح تمدن بشری سهم بسیاری دارند زیراکه خود مرکز تمدن بشری هستند. تمدّن از درون آنها برمی آید، نه از پیروزی فرماندهانشان در یک جنگ. سرچشمهٔ تمدّن و عظمت این دو کشور در قرن نوزدهم در واترلو نیست. تنها ملتهای وحشی و عقب ماندهاند که با یک پیروزی قدمی بهپیش برمی دارند. این قسم پیروزیها و پیشرفتها برای آن نوع ملّتها غرور و تکبری زودگذر بدید می آورد، و به سیلی می ماند که می آید و می رود. ارزش و مقام ملّتهای متمدّن، خصوصاً در این عصر، با شکست یا

۱. Goethé، شاعر و نویسندهٔ بزرگ آلمان.

Byron .Y، أردبايرون، شاعر و نويسنده نام اور انگلستان

پیروزی یک فرمانده نظامی بالا و پایین نمی رود. وزن و اعتبار این ملّتها به یک نبرد بستگی ندارد، بلکه به چیزهای دیگری وابسته است. و خدا را شکر، که شرف و جیثیت و نبوغ این ملّتها به شماره هایی که فرماندهان پیروز در قرعه کشی جنگ به دست می آورند، وابسته نیست. چه بسا اتفاق افتاده است که شکست در یک جنگ باعث ترقی و تعالی ملّتی شده است؛ که هرچه پیروزی کمتر باشد، آزادی بیشتر و آسانتر به دست می آید. وقتی که غوغای جنگ خاموش می شود، حقگویان زبان به سخن می گشایند. جنگ قماری است که اغلب بازندهٔ آن برنده است. بنابراین، از واترلو با شور و هیجان سخن نباید گفت. آنچه را که به تصادف پیش آمده است به تصادف واگذاریم، و آنچه را که خداوند مقدر کرده است به خداوند بسپاریم. واترلو چیست؟ یک پیروزی؟ نه! ... یک قرعه کشی بخت آزمایی است.

در این قرعه کشی، اروپا برنده بود و فرانسه بازنده.

برای نصف یک مجسمهٔ شیر ژبان، تحمّل اینهمه زجر و زحمت لازم نبود.

از همه چیز که بگذریم، واترلو از شگفتآورترین رویدادهای تاریخ بود. ناپلئون و ولینگتن در این نبرد دو دشمن نیستند، دو چیز متضادند. و خداوند که آفریدن اضداد را دوست می دارد، هرگز دو چیز متضاد را از این گیراتر و جذاب تر نیافریده، و در مقابل هم قرار نداده است، از یک طرف ولینگتن نمونهای است از دقت و دوراندیشی و احتیاط، که هرچیزی را با حساب ریاضی و هندسی می سنجد، با فکر و با اطمینان عمل می کند، خونسردی لجوجانهای دارد، در جنگها از مختصات زمین نهایت بهره را می برد، مرتب به ساعتش می نگرد، هیچ چیز را به حساب پیش آمد نمی گذارد، در تاکتیک تعادل بین گودالها را حفظ می کند، و در خونریزی بی حساب پیش نمی رود، با جرأت و جسور است، و از هر

نظر درست و شرافتمند؛ از طرف دیگر ناپلئون، که به مکاشفه و الهام معتقد است، در نقشههای نظامی شگفتی می آفریند، غریزهٔ نیرومندی دارد و نگاهی تیز و شرربار، که در جنگ به هر چیز چون عقاب می نگرد؛ و چون صاعقه ضربه می زند؛ هنری اعجاب آور دارد و روحی عصیانگر و ژرف و اسرار آمیز، و گمان می برد که با سرنوشت همدست است، ودشت و کوه و جنگل از همراهان اوبند و گاهی در جنگ، استبداد را به مرز تعدی و بیرحمی می رساند؛ به ستارگان ایمان دارد، و اعتقاد به سرنوشت را با دانش نظامی در هم می آمیزد، و به این ترتیب، به این دانش عظمت تازه ای می بخشد، امّا آن را به آشوب می کشد. ولینگتن در صحنهٔ نبرد همچون بارم بود، و ناپلئون همچون میکل آنژ بر و این بار، نبوغ در مقابل حساب و ریاضی مغلوب شده بود.

ولینگتن و ناپلئون در این جنگ، هرکدام در انتظار رسیدن قوای کُمکی بودند؛ و آن که اهل حساب بود، به مقصود رسید. ناپلئون در انتظار گروشی بود، که نیامد؛ ولینگتن منتظر بلوخر بود، که آمد.

۱. Barême ریاضیدان نام آور فرانسوی (۱۶۴۰–۱۷۰۳)

۲. Michel-Ange هنرمند نقاش و پیکرتراش و معمار بزرگ ایتالیا.

Corse .٣ جزيرة زادگاه نابلئون

جنگاوران که دنبال او حرکت می کردند، در برابر مردان با اقتدار ایستاد؛ بهاروپای متحد هجوم برد، بهپیروزیهای باور نکردنی دست یافت. این مرد يُر جوش و خروشِ شراره افكن از كجا آمده بود، كه تقريباً بي آنكه درجایی مکث کند، با همان جنگاورانی که دنبال او حرکت میکردند، پنج سیاه بزرگ امیراتوری آلمان را یکی پس از دیگری سرکوب کرد. بولیو، آل ونزی ۲، وورم سِر ۲، ملاس ۲، و مک ۵، سرداران اتریشی، یکی پس از دیگری از او شکست خوردند. این جنگاور نورسیده، که بود که مانند ستارهای چشمها را خیره می کرد؟ مکتب آکادمیک نظامی شیوهٔ جنگی او را نمج بسندید، و حتی او را تکفیر می کرد. امّا پیروان همین مکتب در جنگ از برابر وی می گریختند. سِزارهای قدیم در برابر این سِزار جدید موضع می گرفتند. سردارانی که با طرز جساب شده شمشیر می زدند، با این سردار جدید که شمشیرش در هر سو صاعقه می افکند، درگیر شدند؛ وصفحهٔ شطرنج در برابر نبوغ قرار گرفت. روز هیجدهم ژوئن ۱۸۱۵، جنگ بین این دو شیوه بهاوج خود رسیده بود؛ و واترلو نام خود را در بالای رزمگاههای لودی ، و مونتوبلو، و مونتنونت، و مانتو، و مارنگو، و آرکول ۱، ثبت کرد. پیروزی افراد متوسط، خوش آیند اکشریت است؛ و سرنوشت بهاین نیشخند تاریخی روی موافق نشان داده بود. ناپلئون در این هنگام که ستارهاش غروب می کرد، «وورم سر» تازهای را در برابر خود مي ديد.

۱. Beaulieu ژنرال اتریشی، که در ایتالیا از ناپلئون شکست خورد.

Alvinzy .۲ وزرال اتریشی که دوبار از ناپلئون شکست خورد.

۴. Mélas ژنرال اتریشی.

۳. Wurm ser ژنوال اتویشی.

۵. Mack، زنرال اتریشی.

ع. Arcole ، Marengo ، Mantoue ، Montenotte ، Montebello ، Lodi ، نام رزمگاههایی که نایلئون در آنها حریفانش را شکست داده بود.

ولینگتن جایگزین «وورمسر» اشده بود. امّا با موهای سفید. واترلو نبردی بود درجه اوّل، که یک سردار درجه دوّم در آن پیروز شد.

در نبرد واترلو چیزی که ستایش انگیز بود، انگلستان بود. استواری و متانت انگلیسی، پایداری و مقاومت انگلیسی، خون و نژاد انگلیسی در این جنگ پیروز شد؛ و عظمت انگلستان در این جنگ، اگر به کسی برنخورد، در سردارش نبود، در ارتش او بود.

ولینگتن در نامهای به باتورست ۱، ناسپاسی می کند و می نویسد که ارتش او، یعنی ارتشی که روز هجدهم ژوئن ۱۸۱۵ در واترلو می جنگید، «قوایی نفرت انگیز» بود. جمعی که استخوانهایشان درهم شکسته، و در زیر شیارهای اراضی واترلو دفن شده اند، به این سخن سردارشان چگونه پاسخ خواهند گفت؟

انگلستان در برابر ولینگتن حُجب و فروتنی را از حد گذرانده است. ولینگتن را تا این اندازه بزرگ جلوه دادن،انگلستان را کوچک می کند. ولیسنگتن قسهرمانی است که نظایر او بسیارند. دلاوران دامن پوش اسکاتلندی، گاردهای سوار، سربازان جنگهای میتلند و میچل ، افراد پیاده نظام پاک و کِنت، چابکسواران پُونسونبی و سامرست، شجاعان دستهٔ موزیک که زیر باران گلوله نی انبان می نواختند؛ جنگاوران گردانهای ریلاند فی و سربازان بی باک و تازه کاری که هنوز با تفنگ آشنایی چندانی نداشتند، امّا با جنگاوران زیدهٔ اسلینگ، و ریولی بی پروا می جنگیدند، فدان بررگان این جنگند. بزرگان نبرد را در میان آنان باید جُست. ولینگتن استوار و سرسخت بود، و در واترلو استواری خود را نشان داد؛

۱. وورمسر سردار اتریشی بود، و وورمسر تازد، اشارهای است بهولینگتُن.

<sup>2.</sup> Bathurste

<sup>3.</sup> Maitland

<sup>4.</sup> Mitchell

در این مورد حرفی نیست، امّا در واترلو هر سرباز سادهٔ پیاده نظام مقاوم بود و سرسخت. سرباز آهنین از دوکِ آهنین کم نمی آورد. ما اگر تمجید و ستایشی میکنیم از سرباز انگلیسی، و ارتش انگلستان، و ملّت انگلیس است؛ و است. اگر در آنجا بنای یادبودی ساخته اند به خاطر ملّت انگلیس است؛ و در بالای ستون یادبود، بهتر بود به جای مجسمهٔ یک مرد، مجسمهٔ یک ملت را جای می دادند.

انگلستان بزرگ از گفته های ما آزرده می شود، اما ایس کشور بعداز رویدادهای سال ۱۶۸۸، و در دوران ما، یعنی در سالهای بعداز انقلاب ۱۷۸۹، هنوز با تصور ّات عهد فئودالیسم دست به گریبان است؛ هنوز به خون و وراثت و سلسله مراتب نظامی و دودمانی پای بند است. این مردم اگر صاحب نام و افتخاری می شوند، نباید همه چیز را به حساب بزرگان بگذارند. این مردم در مقابل قدر تمندان با میل و رضا سرخم می کنند، و همیشه یک لُرد را به عنوان سردسته و رئیس خود می پذیرند. کارگر ا رضایت می دهد که ناچیزش بشمارند، و سرباز به آسانی خود را به ضربات شلاق افسران می سپارد. هنوز از یاد نبرده ایم که در جنگ انکرمن ۲، یکی از گروهبانان با دلاوری ارتش انگلستان را از شکست رهانده بود، امّا لُرد راگلان ۲ در گزارش نهایی خود از این گروهان شجاع رهانده بود، امّا لُرد راگلان ۲ در گزارش نهایی خود از این گروهان شجاع نام نبرد. زیرا اهمیّت و اعتبار درجات نظامی اجازه نمی داد از کسی که درجهٔ افسری ندارد، همچون یک قهرمان بزرگ جنگ تجلیل شود.

و آنچه ما در اینجا، در نبردی مانند واترلو، از هر چیز فراترش میدانیم تاخت و تاز ماهرانهٔ تصادفات و پیش آمدهاست؛ باران شبانه،

۱. در متن بهانگلیسی: Workman

۲. Inkermann، شهری در کریمه که در سال ۱۸۵۴ فرانسویان و انگلیسیها، روسها را در جنگی در نزدیک انکرمن نجات دادند.

دیوار هوگومتون، گودال ناپیدای جادّهٔ اوهن، ناشنوایی گروشی، که غُرّش توپها را نمی شنید ـ و این ماجراکه راهنمای ناپلئون او را فریب داد، و راهنمای بومی بلوخر راه درست او را بهاو نشان داد، و همهٔ این بلاها و فجایع که به صورت عجیبی شکل گرفت، و به آن فرجامی رسید که می دانیم.

و این نکته را نیز باید گفت که در واترلو کشت و کشتار بیش از اندازه بود.

واترلو در میان جنگهای منظم و با برنامه، این خصوصیّت را دارد که تعداد رزم آوران بسیار بوده است و صحنهٔ کارزار بسیار کوچک، ناپلئون در سه ربع فرسخ، و ولیتگتن در نیم فرسخ سپاهشان را مستقر کرده بودند، و هر کدام هفتاد و دو هزار جنگاور دراختیار داشتند. و زیادی کشتار به علّت همین تراکم و فشردگی بود.

دربارهٔ چند جنگ محاسباتی کرده و آمار و ارقامی به دست آورده اند. بسراساس این محاسبات، در جنگ استرلیتز از حیث تلفات، سهم فرانسویان چهارده درصد بوده، و سهم روسها سی درصد، و اتریشیها چهل و چهار درصد. در واگرام فرانسویها سیزده درصد، و اتریشیها چهارده درصد کشته داشته اند. در مسکووا، سهم تلفات فرانسویان سی و هفت درصد، و روسها سهمشان چهل و چهار درصد بوده است؛ امّا در واترلو فرانسویان پنجاه و شش درصد تلفات داده اند و متفقین سی و یک درصد. و جمعاً در این جنگ، چهل و یک درصد از نیروهای رزمنده کشته شده اند؛ یعنی از صد و چهل و چهار هزار تن مرد جنگاور، درحدود شصت هزار تن جان باخته اند.

امروز دشت واترلو، سراسر آرام است، و تکیهگاهی است برای تأثّر آدمیان، و همانند همهٔ دشتهای روی زمین است.

امًا شب هنگام، نوعی مِه وَهمانگیز از این دشت برمی خیزد؛ و اگر

جهانگردی در آنجا باشد و به دقت نگاه کند و گوش فرا دهد و همچون ويرژيل، در دشت شوم فيليپ، به تصورّات خود پرو بال بدهد، دچار وهم و خیالات عجیبی می شود، و آن فاجعه را، به آنگونه که بوده است، احساس می کند. روز وحشت انگیز هجدهم ژوئن در مقابل دیدگان ما جان می گیرد، تیّه بی بنیاد بنای یادبود از نظر محو می شود، و مجسمهٔ شیری که در بالای ستون یادبود قرار دادهاند، دیگر بهچشم نمی آید. نیروی بزرگ در آن صحنه روی می دهد؛ صفهای پیاده نظام در هر سو موج می زنند، چابک سواران در دل تاریک افق تاخت و تاز میکنند؛ و آن جمهانگرد در عالم فكر و خيال، چكاچاك شمشيرها را مي شنود، و درخشش سرنيزهها را می بیند، گلوله ها در اطرافش صفیر زنان می گذرند، و توپها از هر سو می غُرِّند و آتش می بارند. سایه هایی که در پیرامون او حرکت سیکنند، سربازان رستهٔ نارنجک اندازند؛ و آن روشنایی سربازانی هستندکه زره بر تن دارند. این سایه، استخوانهای بدن ناپلئون است، و آن سایه، استخوانهای بدن ولینگتن، که دیگر در این میدان نیستند، امّا همچنان در برابر هم ایستادهاند و با هم می جنگند. دره ها از خون به رنگ ارغوان درآمدهاند، درختها از بیم میلرزند، و شعلههای آتش تا دل ابرها فرا مي روند؛ و در تارېكي چنين بهنظر مي آيد كه بر فراز همهٔ اين تپهها و برآمدگیها، در مونسنژان، و هوگومون، دفریشمون، دیایلوت، وبلانسونو اشباح از هر سو پیش می آیند و درهم گره می خورند و ازبین مي روند.

۱. Philippes شهری است در مفدونیه، که رزمگاه مارک آنتوان و آنتونیو با بـروتوس و کاسیوس، در اطراف آن بوده، و ویرژیل آن جنگ را شرح داده است.

## آیا واترلونیک فرجام بوده است؟

گروهی از لیبرالها، که درخورِ عزّت و احترام نیز هستند، واترلو را به هیچوجه رویدادی ناگوار و فاجعهبار نمی دانند. ما با آنها همعقیده نیستیم. برای ما واترلو چیزی نیست جز لحظات بهتانگیز آزادی. و درآمدن چنین عقابی را از آن تخم انتظار نباید داشت.

واترلو، اگر در عمق مسأله فرو رویم، درواقع پیروزی ضدّانقلاب را تضمین میکند. در واترلو اروپا را می توان دید بر ضدّ فرانسه؛ پترزبورگ و برلن و وین را برضدّ پاریس، و حفظ وضع موجود را در برابر دگرگونیها و نوآوریها. در این نبرد از مسیر بیستم مارس ۱۸۱۵ به چهاردهم ژوئیه نوآوریها. حمله ور شده اند.

واترلو، غوغای کشورهای سلطنتی است برضد عصیان رام نشدنی فرانسه؛ خاموش کردن آتشی است که در ملّت بزرگ فرانسه، از بیست و شش سال پیش شعله ور شده بود. آنها چنین خیالی را در سر داشتند. دودمانهای سلطنتی بر نسویک، ناشو، رومانف، هوهِنزولرن و هامبورگ،

۱. ۲۰ مارس ۱۸۱۵ روزی است که ناپلئون پس از بازگشت از جزیرهٔ اِلب، وارد پاریس شد.

۲. ۱۴ ژوئیه ۱۷۸۹ روز فتح باستیل Bastille، و پیروزی انقلاب کبیر فرانسه، که فرانسویان همه سال این روز را جشن میگیرند.

با خاندان سلطنتی بوربن در فرانسه منافع مشترک داشتند. واترلو احکام شرعى را بهتركِ اسب خود نشانده است. البته اين نكته را بايد بذيرفت كه امیراتوری فرانسه براساس استبداد پایهریزی شده بود، و سلطنت با توجّه بهبرخورد با مسائل و مباحث آن عصر بهمشروطیت نزدیک شد، و برخلاف میل فاتحان جنگ، چنین نظامی از دل واترلو بیرون آمد؛ که به هر روی انقلاب شکست خوردنی نیست. و چون انقلاب جبراً به وجود مى آيد، بهمشيّت الهي وابسته است، و هرباركه سركوب شود، بهنوع دیگری باز سربلند می کند. با این تفاوت که پیش از واترلو، این ناپلئون بود که ناخواسته در مسیر انقلاب پیش می رفت و پایه های کهن نظامهای سلطنتی را در سراسر اروپا سست میکرد، یا درهم میشکست؛ و پس از واترلو، روح انقلاب، لوثى هجدهم را وادار مىكند كه قانون اساسى را به کشور اعطا کند و به آن تن دردهد. نایلئون اُبنایارت یک نامهرسان ا را بر تخت یادشاهی نایل نشاند و یک گروهبان ۲ را به یادشاهی سوئد رساند، و با کاربرد عدم مساوات می خواست به مساوات و برابری دست یابد؛ لوئی همجدهم در سنت اوثن، اعلامية حقوق بشر را امضا ميكند. اگر می خواهید به مفهوم انقلاب پی ببرید، آن را ترقی و پیشرفت بنامید. اگر می خواهید معنای ترقی و پیشرفت را بفهمید، آن را «فردا» بنامید. فردا هر مقاومتی را درهم می شکند و وظیفهٔ خود را انجام می دهد. فردا کارش را از همین امروز آغاز کرده است؛ ولینگتن را به خدمت می گیرد تا از فوا، یک نظامی تمامعیار، یک سخنران بزرگ بسازد. فوا در هوگومون از پا

١. اشاره به ژنرال مُورا، شوهر خواهر نايلئون، كه بادشاه نايل شد.

۲. ژنرال برنادرت، که بادشاه سوئد شد.

۳. Foy، ژنرال فرانسوی در جنگ واتراو جزو زخمخوردگان بود و چند سال بعد به وکالت مجلس انتخاب شد و با سخنرانیهای تند و آتشین مردم را مجذوب خود ساخت.

درافتاد، و در جایگاه سخنرانی و خطابه به با خاست. ترقی بدین گونه به وجود می آید. برای این کارگر، که فردا نام دارد، ابزارِ بد معنی ندارد؛ با هر نوع ابزاری که به دستش بیفتد، وظیفهٔ الهی خود را انجام می دهد، بی آنکه تمرکز حواسش را از دست بدهد: دلاوری که آلپ را زیر پا گذاشته ۱، و پیرمردی که گامهایش لرزان است ۲، و به یاری بابالیزه ۳ روی پا بند می شود و روی تخت می نشیند، هر دو از ابزارهای دست او هستند، و برای انجام وظایف آسمانی خود هر دو را به کار می گیرد؛ و پیرمرد بیمار و نقرسی را همچون آن دلاور جهانگشا در مسیر دلخواه خود می اندازد؛ از آن دلاور جهانگشا در بیرون از مرزهای فرانسه بهره می گیرد و از آن بیمار نقرسی در درون کشور. و اتراو به پادشاهانی که براریکهٔ سلطنت نشسته نقرسی در درون کشور. و اتراو به پادشاهانی که براریکهٔ سلطنت نشسته به دگرگونی ها گردن نهاد. در و اتراو شمشیرزنان کار خود را تمام کردند، و نوبت اندیشمندان فرارسید. قرنی که و اتراو می خواست آن را از حرکت باز دارد، از فراز آن گذشت و به پیش رفت. این پیروزی شوم در و اتراو، در بابرابر آزادی شکست خورد.

جمعاً بی هیچگونه تردید، آنکه در پشت سر ولینگتن خوش و خرم کمین کرده بود، آنکه عصای مارشالی سراسر اروپا و از جمله عصای مارشالی فرانسه را به دست ولینگتن می سپرد، آنکه چرخ دستی های انباشته از استخوان مردگان را برای ساختن بنای یا دبود در واترلو به این سو و آن سو می برد، آنکه بر پایهٔ این بنای یا دبود پیروزمندانه کلمات «هجدهم ژوئن ۱۸۱۵» را می توشت، آنکه بلوخِر را بی پروا کرده بود تا فراریان را از دَمِ تیخ بگذراند، آنکه از فرازِ فلات مون سن ژان همچون عقابی روی شکار خود یعنی کشور فرانسه خم شده بود، نامش

منظور ناپلئون است. ۲. منظور لوئی هجدهم است که مُبتلا بهنقرس بود.

٣. Père Elyseé بايا اليزه، نامي كه به نخستين جرّاح و پزشك لوئي هجدهم داده يودند.

ضدّانقلاب بود. همین ضدّانقلاب بود که پس از این پیروزی، کلمهٔ شوم و پلید تجزیه را زمزمه می کرد؛ و همین ضدّانقلاب بود که وقتی به پاریس رسید و به دهانهٔ آتشفشان نظری انداخت و دربافت که این آتش چنان سوزان است که نمی تواند از سوختن درامان بماند، ناچار عقب نشست و با تردید و نگرانی به تنظیم و تصویب قانون اساسی رأی داد.

تنها به چیزهایی توجه نکنیم که در واترلو بوده است. قصد آزادی در واترلو وجود نداشت. ضد انقلاب، به رغم میل و قصد باطنی اش، خود را لیبرال نشان می داد؛ درست به همان صورت که ناپلئون آلت بی ارادهٔ افکار انقلابی بود. در هجدهم ژوئن ۱۸۱۵، درواقع روبسپیر بود که از اسب به زمین افتاد.

# بازگشت احکام شرعی

پایان دیکتاتوری بود. در سراسر اروپا شیوهٔ حکومت دگرگون شد.
امپراتوری در تیرگی و تاریکی فرو رفت؛ همچنان که روم قدیم، روزگاری در تیرگی و تاریکی فرو رفته بود. از همه سو گرداب و فرقاب درست شده بود، مانند دوران توّحشِ آدمیان. امّا توّحش ۱۸۱۵، که پاید آن را بهنام خودمانی اش، یعنی ضدّ انقلاب شناخت، نفس و رمق زیادی نداشت، و خیلی زود به تنگی نفس افتاد و از حرکت بازماند. باید این نکته را بگوییم که برای انهدام امپراتوری اشکها ریختند؛ و این، شجاعان بودند که این چنین اشک می ریختند. اگر افتخار در شمشیر نهفته است که به مصورت عصای سلطنتی درمی آید، باید پذیرفت که امپراتوری نیز خود به مساسر و در امپراتوری، روشنایی خاصّی را که از استبداد پدید می آید، در سراسر گیتی پخش کرده بود؛ نوری مُبهم و کدر، و بهتر بگوییم نوری سراسر گیتی پخش کرده بود؛ نوری مُبهم و کدر، و بهتر بگوییم نوری آمیخته با تاریکی که در مقایسه با روز روشن، شب است، و نابودی چنین شبی، خسوفی در پی داشت.

لوئی هجدهم به پاریس باز آمد. رقص و پایکوبی هشتم ژوئیه ا، خاطرهٔ جشن و شادی بیستم مارس ا را محو کرد. کُرس از میدان رفت و

١. روز جلوس لوئي هجدهم بر تخت سلطنت.

۲. روز جشن و شادی مردم پاریس در بازگشت ناپلتون از جزیرهٔ الب.

بارنه ۴، یعنی متضاد آن، بر صحنه قدم گذاشت. پرچم سفید در بالای کاخ تعیلری افسراشته شد. هرکه از تبعید برمیگشت، بر دیگران فخر می فروخت. میز صنوبر هارتول و را در جلو صندلی مزیّن به گل زنبق نهادند، که لوئی چهاردهم بر همین صندلی می نشست. استرلیتز دیگر از یاد رفته بود، و از نبردهای بووین ۱، و فونتنوا۷، چنان سخن می گفتند که ینداری همین دیسروز اتفاق افتادهاند. محراب و تخت پادشاهی، شکوهمندانه به یکدیگر دست دوستی و برادری دادند. که چنین ترکیبی از هر لحاظ سلامت و اعتدال جامعه را حفظ می کند، و هیچ گونه اعتراض و چون و چرایی در آن نیست، و این رسم در فرانسه و در سراسر اروپا برقرار شد. اروپا با نشان و نوار سفید آراسته شد. نام ترستایون ۸ بر سبر زبانها افتاد، و شعار «بالاتر از همه» دوباره بالای در سربازخانهٔ کِه دورسه ۱۰ در زیر تصویری از خورشید، جای گرفت. پایگاه نظامی گارد امپراتوری، به خانهٔ سرخ ۱۱ تبدیل شد. طاق نصرت کاروزل ۱۲، کمه نماد امپراتوری، به خانهٔ سرخ ۱۱ تبدیل شد. طاق نصرت کاروزل ۱۲، کمه نماد پیروزیهای نمایان گذشته بود، برای آنکه از فتوحات ناپلئون در مارنگو، و

#### 5. Hartwell

۶. Bouvine از جنگهای قدیم فرانسویان در عصر پادشاهان که بهپیروزی انجامیده بود.

۷. Fontenoy از جنگهای قدیم فرانسویان در عصر پادشاهان که بهپیروزی انجامیده بود.

۸. Trestaillon لقب ژاک دوپون Yacques Dupont یکی از کسانی که ایس «وحشت سفید» را در شهر نیم Nimes در جنوب فرانسه برقرار کرد - ایو.گ.

۹. non pluribus impar در لاتین به معنای «بالاتر از همه»، شعار محبوب لوئی
 چهاردهم بود، که مشهور بود به شاه خورشید مثال.

#### 10. Quai d'Orsay

۱۱. محل استقرار گارد سلطنتی

۲. Corse، کُرس زادگاه نابلئون.

۴. Béarnais زادگاه اجداد سلاطین بورتن.

سال ۱۸۱۵ نوعی بهار بود؛ بهاری شوم. واقعیات زیانبخش و زهرآگینِ زمان قدیم با لباس و ظاهری نو بهصحنه بازگشتند. دروغ و ریاکاری با مختصات ۱۷۸۹ درآمیخت. قوانین و احکام شرعی نقاب قانون اساسی را بر چهره زدند، خیالبافیها مشروطیت نام یافتند، چیزهای

از شهزادگان فرانسه، که بهفرمان ناپلئون، در خندق وَلسِن تيرباران شهرادگان فرانسه، که بهفرمان ناپلئون، در خندق وَلسِن تيرباران شد.

<sup>2.</sup> Madeleine

<sup>3.</sup> Vincennes

<sup>4.</sup> Pie VII

۵. Schcenbrune دهکدهای در اتریش

۶. منظور پسر ناپلئون است که در اتریش بهسر میبرد،

۷. منظور ناپلئون است. ۸. اشارهای است به پایان دشمنی فرانسویان و آلمانیها.

٩. ١٧٨٩، سال انقلاب كبير فرانسه است.

واهى، خرافات، و قصد و غرضها، مادهٔ چهارم قانون اساسى را بهسينهٔ خود چسباندند و بهقالب ليبراليسم درآمدند؛ كه در حقيقت پوست عوض كردن مارها بود.

نوع بشر در دوران ناپلئون، هم بزرگ شده بود هم کوچک. آرمانها در آن عصر، که ظاهراً بسیار تابناک بود، نام باشکوه اید ٹولوژی را بر خود نهاده بودند. از بی احتیاطی های بدفرجام یک مرد بزرگ، یکی آن است که به آینده بی اعتنا باشد. با این وصف، توده ها به این مرد، که عاشق توپ و توپخانه بود، در هرجا که بود چشم دوخته بودند و مُدام از همدیگر می پرسیدند که کجاست؟ چه می کند؟ روزی رهگذری به سربازی که در جنگهای مارنگو و واترلو جنگیده بود، گفته بود: «می گویند ناپلئون مرده.» سرباز در جواب او گفته بود: «او بمیرد؟ معلوم می شود که ناپلئون را نمی شناسید.» مردم با تصور ات خود و افسانه هایی که می ساختند، این مرد شکست خورده را تا مقام خدایی بالا برده بودند. بعداز واترلو، اعماق روح اروپا تاریک شده بود؛ و پس از ناپدید شدن ناپلئون از صحنهٔ سیاست روح اروپا تاریک شده بود؛ و پس از ناپدید شدن ناپلئون از صحنهٔ سیاست روح اروپا تاریک شده بود؛ و پس از ناپدید شدن ناپلئون از صحنهٔ سیاست روح اروپا تاریک شده بود؛ و پس از ناپدید شدن ناپلئون از صحنهٔ سیاست

پادشاهان به جای او نشستند. اروپای کهن فرصت را مغتنم شمرد تا به اصلاحات روی آورد. اتحاد مقدّس به وجود آمد، که گویی مقدّر بود در گوشهای از میدان نبرد واترلو، این نزدیکی دولتهای فاتح را «اتحاد زیبا» بنامد.

در حضور، و رو در روی این اروپای کهن، خطوطِ کلّی سیاست فرانسهٔ کهن طرحریزی شد. آیندهای که ناپلتون آن را بهباد نیشخند

۱. اتحاد کشورهای سلطنتی اروپا در ۱۸۱۵

۲. قسمتی از صحنهٔ کارزار واتراق به نام Belle-Alliance بود، که به معنای «اتبحاد زیبا» ست، و نویسنده از تشابه لفظی اتبحاد مقدس Saint-Alliance و اتبحاد زیبا Belle-Alliance این تعبیر زیبا را آفریده است.

میگرفت، قدم در صحنه نهاده بود، و ستارهٔ درخشانی به نام آزادی بر پیشانی داشت. نگاههای پُر شور نسلهای جوان به آن دوخته شد؛ و عجیب آن بود که جوانان هم شیفتهٔ آینده و آزادی بودند، هم دلبستهٔ گذشته و دورانِ ناپلئون. ناپلئونِ شکست خورده، بزرگتر جلوه میکرد. بُناپارتِ زمین خورده، استوارتر و باشکوهتر به نظر می آمد. آنها که پیروز شده بودند به وحشت افتادند. انگلستان، هدسن لاوا را مأمور کرده بود که مراقب ناپلئون باشد. دولت فرانسه از مونچنو خواسته بود که مُدام او را زبر نظر داشته باشد. زندانیِ سنت هلن صاحبان تاج و تخت را نگران و پریشان کرده بود. الکساندر آاو را «باعثِ بی خوابیِ» خود می نامید. و این پریشان کرده بود. الکساندر آاو را «باعثِ بی خوابیِ» خود می نامید. و این وحشت از اندک مایههای انقلابی که در ناپلئون بود، ریشه می گرفت. و همین چیزهاست که به لیبرالیسم بُناپارتی تعبیر می شود، و حذر خواو همین چیزهاست که به لیبرالیسم بُناپارتی تعبیر می شود، و حذر خواو گناهان اوست. این شبح، دنیای کهن را به لرزه درآورده بود. پادشاهان از دور به تخته سنگهای ساحلی سنت هِلِن چشم دوخته بودند، و خواب و آرامشان از دست رفته بود.

در آن ایّام که ناپلئون در لانگوود ٔ آخرین روزهای عمر خود را میگذراند، شصت هزار مردی که در واترلو به خاک و خون افتاده بودند، آرام آرام پوسیدند، و آرامش آنها ذرّه ذرّه در جهان پخش و پراکنده شد؛ کنگرهٔ ویّن ه، در پناه همین سکوت، پیماننامه هایش را تنظیم کرد. و اروپا این عصر از تاریخ کشور فرانسه را، «بازگشت سلطنت» خواند.

1. Hudson Lowe

#### 2. Montcheneu

٣. الكساندر اؤل، اميراتور روسيه

۴. Longwood جایی در سنت هلن

۵ کنگرهٔ وین که از اکتبر ۱۸۱۴ کار خود را آغاز کرده بنود، سرانجام بنعد از شکست ناپلئون، در مورد فتوحات فرانسه در زمان انقلاب و دوران امپراتوری، تنصمیمات نهاییاش را گرفت.

و چنين است واترلو.

امًا برای آن توانای بی زوال، این رویدادها قدر و اعتباری دارد؟ همهٔ این طوفانها، این فضاهای ابر آلود، و این جنگ و صلحها، نمی توانند ذرّهای در فروغ آن دیدهٔ تیزبین که ناظر کاینات است اثر بگذارند؛ که در پیش او، جهیدن غباری از ساقهٔ گیاهی بر ساقهٔ دیگر، با پرواز عقابی بر فراز نتردام از ناقوسی به ناقوس دیگر، تفاوت ندارد.

### شب هنگام در میدانِ نبرد

باز گردیم بهمیدان شومِ نبرد. این بازگشت برای داستان ما ضرورت دارد.

هجدهم ژوئن ۱۸۱۵ بود، ر ماه در شب چهاردهم. این روشنایی، رد پای قراربان را آشکار میکرد و برای تهاجم وحشیانهٔ بلوخر مناسب بود؛ فراربان تیرهبخت را گروه گروه زیر تیغ سواران خون آشام آلمانی می انداخت و کشتار را آسان می کرد. و شب به هنگام فاجعه، گاهی چنین گشاده رویی تأثر آوری دارد.

پس از آخرین آتشبازی توپخانه، دشت مونسنژان خاموش ماند.

انگلیسیها اردوگاه فرانسویان را اشغال کردند؛ پس از هر پیروزی ناگنیسیها اردوگاه فرانسویان را اشغال کردند؛ پس از هر پیروزی ناگزیر چنین اتفاقی می افتد، و فاتحان در بستر شکست خوردگان می خوابند. از سوی دیگر، سواران آلمانی عنان اسبها رها کرده، در پی فراریان می تاختند. ولینگتن به ده کدهٔ واترلو رفت تا گزارش رویدادهای جنگ را برای لرد با تورست ابنویسد.

آن شعر که میگوید: «آنچه بهخود نسبت میدهید به شما ربط ندارد» ۲، اگر در جایی صادق باشد، قطعاً در مورد واترلوست؛ زیرا واترلو

<sup>1.</sup> Bathurst

در این میان کاری نکرده، و در حدود نیم فرسخ از صحنهٔ نبرد دور بوده است. مونسنژان را توپخانه آتشباران کرده، هوگُومُون سراسر سوخته، پاپلوت آتش گرفته، لاهه سنت با هجوم به تصرّف درآمده، لابل آلیاس درگیری و برخورد خونین دو ارتش را تحمّل کرده، و مردم این نامها را کمتر شنیده یا اصلاً نشنیده اند. امّا واترلو، که در این جنگ از صحنه برکنار بوده، به شهرت و افتخار رسیده است.

ما از کسانی نیستیم که از جنگ تعریف و تمجید میکنند. و هرگاه که فرصتی پیش آید، حقایق را باز میگوییم. جنگ زیباییهای هراس آوری دارد، که در این باره چیزهایی گفته ایم. امّا جنگ زشتیهایی نیز دارد که از همه پلیدتر و نفرت انگیزتر به یغما بردن آسیای مردگان است پس از پیروزی؛ یعنی به هنگامی که نخستین سپیدهٔ سحری، پس از پایان جنگ، براجساد بی جان و بی دفاع می تابد.

چه کسانی مردگان را خارت میکنند؟ چه کسانی پیروزی را با پلیدی می آلایند؟ این دزدان چه کسانی هستند، که پس از پیروزی به رزمگاه هجوم می آورند؟ بعضی از دانایان، و از جمله وُلتر، معتقدند غارتگران همان فاتحانی هستند که به افتخار دست یافته اند؛ و می گویند که غارتگری کار پیروزمندان است و دیگران در این میان کاره ای نیستند. براساس این نظریه، همان کسانی که در جنگ فاتح شده اند، و صحیح و سالم مانده اند، به جان کسانی می افتند که بی جان و بی دفاع برخاک افتاده اند، و آنها را لخت می کنند. این فاتحان، قهرمانان روزند و خفاشان شب؛ و خود را محاز می دانند که از جسدی که خود برخاکش انداخته اند دزدی کنند. امّا ما با این نظریه موافق نیستیم؛ به کف آوردن تاج افتخار، و در آوردن کفش ما با این نظریه موافق نیستیم؛ به کف آوردن تاج افتخار، و در آوردن کفش از بای مردگان، هر دو از یک دست بر نمی آید.

تردیدی در این نکته نیست که قاعدتاً پس از فاتحان جنگ، دردان و غارتگران به این صحنه می آیند؛ امّا سربازان، بخصوص سربازان این

عصر، چنین کاری نمیکنند.

هر یک از ارتشهای عالم دنباله هایی دارند، که انگشت اتهام را باید بهسوی آنها گرفت. آنان خفّاش وارند و نیمهارتشی و نیمه غارتگر شبکورانی هستند که در شامگاه شوم جنگ بهجنب و جوش می افتند. بعضى در لباس نظامي هستند، امّا نمي جنگند، وانمود مي كنند كه عليل و بيمارند؛ بعضي لنگلنگان مي آيند امّا وحشت انگيزند. يا فروشندگان دوره گردی هستند که حقّه باز و نابکارند. گاهی با زَنِ خود سوار بـر یک گاری کوچک، بهرزمگاه نزدیک می شوند، و به اتفاق چیزهایی می دزدند و می برند و می فروشند و از این دسته می توان از گدایان و ولگردانی نام برد، که جادّهها و دهستانهای اطراف میدان جنگ را خوب می شناسند و راه را بهافسران و فرماندهان نشان می دهند. شاگرد بناها و میوه دزدان و دزدان خرمن، معمولاً دنبال ارتشى كه بهجنگ مى رود - منظور ما ارتشهاى امروزی نیست - به راه می افتند؛ و در واقع، انگلهای یک ارتش اند. هیچکدام از ارتشهای جهان، و ملّتهای روی زمین مسئول کارهای این انگلها نیستند. اینها به زبان ایتالیایی حرف می زنند و دنبال ارتش آلمان راه مى افتند؛ فرانسه حرف مى زنند و ارتش انگلستان را دنبال مى كنند. و يكي از همین افراد بظاهر بینوا، که انگلی بود اسپانیایی و فرانسوی زبان، مارکی دوفرواک ارا فریب داد. مارکی بهاین گمان که این مرد زبیان فرانسه را بهلهجهٔ مردم پیکاردی تحرف می زند و خودمانی است و از هموطنان او، بهاو اعتماد كرد، و همين اشتباه باعث شد كه در شب ييروزي در سریزول محشته شود، و همه چیزش به غارت برود. غارت، غارتگر را به وجود می آورد. عمل نفرت آور «رزق از مُردگان خواستن»، جُذامیان

۱. Fervacques، از ژنرالهای فرانسوی در جنگهای اسپانیا.

۲. Picard، از لهجههای مردم بیکاردی

آن چنانی می آفریند که تنها انضباط نظامی می تواند جلو این کار را بگیرد. شهرت،گاهی آدمی را فریب می دهد. کسی نمی داند که چرا بعضی از سرداران ارتش این قدر مشهور و محبوب شدهاند. تورِن ارا سربازانش مثل بُت می پرستیدند، زیرا به آنها اجازهٔ غارت می داد. و آنقدر خوب و مهربان بود که پالاتینا را با خاطری آسوده به دست سربازان غارتگر خود سپرد! کسمی یا زیادی این «انگلی»ها بستگی به میزان سختگیری فرماندهان دارد. هُش م، و مارسو ، از این نوع انگلها به دنبال نداشتند. و از خو نباید گذشت که ولینگتن نیز از این قسم دزد و دغلها، کمتر به دنبال ارتش خود داشت.

با این وصف، در شب بین هجدهم و نوزدهم ژوئن، کُشتگان را غارت کردند. ولینگتن در این مورد سختگیر بود؛ و حتّی فرمان داده بود که اگر کسی را به هنگام فارت شبانهٔ کُشتگان ببیند، بی محابا با یک تیر خلاصش کنند، امّا غارتگران از این چیزها واهمه ندارند. گاهی در گوشه ای از میدان نبرد گروهی از آنان را تیرباران می کنند، و کمی آن سوتر همکارانشان به دزدی مشغولند.

ماه، در این دشت چه روشنایی شومی داشت.

نزدیک نیمه شب، مردی در کنار گودال جادهٔ آهن کیمین کرده بود؛ یکی از همان کسانی بود که حکایتشان را گفتیم، که نه انگلیسی اند و نه فرانسوی، اهل جایی نیستند؛ نه برزگرند و نه سرباز، او نیز مانند همکاران

۱. Turenne، از مارشالهای فرانسوی

۲. بی اَنکه بخواهیم از تورن دفاع کنیم، باید بگوئیم که او نمی توانسته است در غارت پالاتینا در سال ۱۶۷۵ درگذشته بود؛ و پالاتینا در سال ۱۶۷۵ درگذشته بود؛ و قطماً و یکتور هوگو در این مورد اشتباه کرده است. ایو.گ.

T. Hoche ژنرال فرانسوی

۴. Marceau از ژنرالهای فرانسوی

خود، بیش از آدمی به دیو شباهت داشت. بوی مردگان او را به اینجاکشیده بود. دزدی پیروزی او بود. برای دزدی آمده بود؛ آمده بود تا در رزمگاه واترلو مسردگان را لخت کند. لباس بلندی پوشیده بود که به شنل می مانست، مضطرب بود؛ چندقدمی برمی داشت و پشتِ سرش را می نگریست. چگونه مردی بود؟ شب، احتمالاً بیش از روز با چنین کسانی آشنائی دارد. آن مرد کیسه ای با خود نیاورده بود، اما زیر لباس بلند خود جیبهای بزرگی داشت. گاه به گاه، مکثی می کرد و اطرافش را با نگاه می کاوید؛ گویا می خواست مطمئن شود که کسی از دور او را نمی پاید؛ و گاهی به مسان از آن گوشه می گریخت. طرز راه رفتنش، خم شدن برمی داشت، و سپس از آن گوشه می گریخت. طرز راه رفتنش، خم شدن و برخاستنش، و حرکات سریع و اسرارآمیزش، به ارواح و اشباحی، شباهت داشت که در خرابه ها پنهان می شوند، و در افسانه های قدیم شباهت داشت که در خرابه ها پنهان می شوند، و در افسانه های قدیم شباهت داشت که در خرابه ها پنهان می شوند، و در افسانه های قدیم

بعضی از مرغان شبپرواز، در اطراف مردابها نیز بهچنین اشباحی شباهت دارند.

اگرکسی در آن مِهِ مُتراکم شبانه به دقّت می نگریست، در فاصله ای نه چندان دور، در پشتِ یک ویرانه، در جاذهٔ ازّابه رُو نی ول، و در کنار جادهٔ مُون سن ژان به بِرِن لالو، گاری چهار چرخی می دید، که اتا قکی حصیری داشت، و یک یابوی لاغز وگرسنه به آن بسته شده بود. در اتا قک حصیریِ گاری، زنی درمیان چند صندوق و بسته نشسته بود. ظاهراً این زن و آن گاری با در دی که به یک شبح می ماند بی ارتباط نبودند.

تاریکی شب، پاک و باصفا بود. ابری در آن بالا نبود. زمین از خون سرخ رنگ بود، و ماه در آن بالا سفیدفام بود. معلوم می شود که آسمان بهرویدادهای زمین بی اعتناست. شاخه های شکستهٔ درختان، که در آتش

باران توپخانه فرو افتاده یا بهدرخت آویزان مانده بودند، در باد شبانه نرم نرم تاب میخوردند؛ و نسیم به هر سوکه میوزید، خار و خاشاک را پس و پیش میکرد، و در میان گیاهان لرزشی می انداخت، که به جابه جایی ارواح می ماند.

. از دور به گونهای مبهم، رفت و آمد گشتی های شبانهٔ انگلیسی ها احساس می شد.

هوگومون و لاهه سنت، هنوز در آتش می سوختند؛ یکی در شرق بود و دیگری در غرب، و همچون دو شعله از دو سو به آسمان فرا می رفتند. در این میان، آتش های افروخته در اردوگاه انگلیسی ها به صورت نیمدایرهٔ بزرگی درآمده بودند، و مانند گردنبند گشوده ای از یاقوت بودند، که دو سر آن به دو گوهر شبچراغ متصل شده باشد.

فاجعهٔ گودال اُهن را شرح دادیم. حتّی تصوّر مرگ آن مردان دلاور قلب آدمی را از وحشت لبریز میسازد.

اگر در جهان چیزی باشد که وحشت را برانگیزد، و واقعیتی باشد که از رؤیا فراتر برود، همین فاجعه است. زندگی کردن، آفتاب را دیدن، در نهایت نیرومندی و شکفتگی بودن، سالم بودن، شاداب بودن، با تمام قوا خندیدن، به سوی سرافرازی و افتخار شتافتن، در سینهٔ خود ریههای تندرست و قلب تبنده را احساس کردن، با فکر و با تعقّل زیستن، با شور و شوق سخن گفتن، امیدوار بودن، عاشق بودن، مادر داشتن، زن داشتن، فرزندانی داشتن، بهروشنایی آینده نگریستن، ... و ناگهان، در چندلحظه، که حتّی به یک فریاد هم فرصت نمی دهد، در کمتر از یک دقیقه، در گودال مرگ فرو لغزیدن، افتادن، فرو رفتن، لگدمال کردن، لگدمال شدن، در اطراف خود خوشههای گندم و گلبوتهها و شاخههای درختان را دیدن، و یارای آویختن به هیچکدام را نداشتن، شمشیر تیز خود را بی فایده یافتن، مردان را در زیر خود و اسبان را در بالای سرخود احساس کردن، بیهوده

دست و پا زدن، و در میان تاریکی صدای شکستن استخوانهای خود را شنیدن، و در مقابل پاشنهٔ پایی که چشمتان را از حدقه درمی آورد ناتوان بودن، از شدّت خشم به مرحلهٔ جنون رسیدن، و نعل اسبها را با دندان گزیدن، در گیرودار خفگی فریاد زدن و درهم پیچیدن، و با خودگفتن: «تا چندلحظه پیش زنده بودم!» ا

آن فاجعهٔ هولناک به پایان رسیده بود، و اینک همه جا را سکوت فرا گرفته بود. در آن شب، این گودال عریض و طولانی انباشته بود از اسبها و مردها. که به هم تابیده و درهم پیچیده بودند. به هم پیچیدگی ترسناکسی بود؛ و آن فرورفتگی پر شده بود. نعشها آن فرورفتگی را با دشت هم سطح کرده بودند؛ و چون پیمانه ای که از جو پر شده باشد، این گودال هم تا لب پر شده بود از نعش.

در بالا اجساد کشتگان بود و در زیر جویی از خون. این گودال، در پایان روز هجدهم ژوئن ۱۸۱۵، و آغاز شب، چنین حال و وضعی داشت. چون خون تا جادهٔ ارّابه رو نی ول جاری شده بود و در آنجا به مُردابی ریخته بود که شاخه های بریدهٔ درختان، در کنار آن روی هم انباشته شد و جاده را سد کرده بودند. به یاد می آوریم که این فرورفتگی مرگبار بیشتر به راه ارّابه رو ژناپ نزدیک بود؛ و کمی آن طرف تر جاده هموارتر بود؛ و ضخامت اجساد برهم انباشتهٔ کشتگان در آن قسمت گودال کمتر بود.

دزد شبگردی که او را زیرنظر داشتیم، به این سو رفت، و در این حُفرهٔ مرگبار همه جا را می کاوید، و به هر طرف نظر می انداخت. کسی متوجّه کار او نبود، کسی نمی دانست که در آنجا چه می کند و چه چیزهایی در این کاوش نصیب او می شود. پای او در خون بود، و همچنان می رفت، امّا

۱. این نوع شرح و بسطها در مورد یک حادثه، و توجه دادن خواننده به یک مطلب، و طرح جنبه های گوناگون یک مسأله، از شِگردهای خاص و یکتور هوگوست. که در چند جای دیگر «بینوایان» این شیوه را به کار میگیرد. ایو.گ.

ناگهان مکثی کرد و در جای ایستاد.

در چند قدمی، و در پیش روی او، در همان جادهٔ فرورفته، و در منطقه ای که گودال مرگبار به پایان خود نزدیک می شد، دستی دید که در آن میان بیرون آمده، و نور ماه برآن تافته بود.

در یکی از انگشتان این دست چیزی می درخشید، یک حلقهٔ طلا بود. و آن مرد خم شد و لحظه ای در همان حال ماند؛ سپس در آن انگشت از حلقهٔ طلا اثری نبود.

آن مرد وضع و حالی شبیه درندگان داشت، در بالای گودال مردگان بر زانوان نشسته بود و به افق چشم دوخته، و با همهٔ سنگینی خود، بر دو دست به زمین تکیه داده بود؛ مانند شغالان، با چهار دست و پا می خزید؛ و بعد از آنکه مطلوب خود را به دست آورد، از جا بر خاست.

ناگهان درجای خود بی حرکت ماند؛ احساس کردکه کسی از پشت لبهٔ لباس او راگرفته است و می کشد.

روی گرداند ودید همان دستی که از گودال بیرون آمده بود، لبهٔ لباس او را گرفته است.

در چنین وضعی، یک انسان شریف و نجیب به وحشت می افتد؛ امّا آن دزد شبگرد خندید و با خودگفت: «نباید بترسم. از ارواح و اشباح نباید ترسید. چیزی که ترس دارد یک ژاندارم زنده است. که بیاید و مانع کار ما شه د!»

در آن دم، دستی که لبهٔ لباس او راگرفته بود، آن را رها کرد. و دیگر هیچکس در میان مُردگان جنب و جوشی نداشت. امّا دزد شبگرد ناگهان بهتردید افتاد و با خود گفت: «شاید این مُرده زنده شده باشد. باید از حقیقت سردربیاورم.»

و دوباره خم شد و اجساد بیجانِ مُردگان را پس و پیش کرد، و آن دست را یافت و بازویش را چسبید و با زحمت آن را بهطرف خود کشید؛

و آن جسد را از میان بقیه بیرون آورد و او را همچنان دنبال خودکشید و در کناری جسد را به حال خود واگذاشت. آن جسده که بیجان یا نیمه جان بود، از آنِ یکی از افسران بود؛ یک افسر بلندپایهٔ سواره نظام که سردوشیهای پهن و طلایی او از زیر زِرهش بیرون زده بود، کلاه خود نداشت، زخم شمشیری برصورت او مانده بود، امّا ظاهراً اعضای بدنش سالم بود؛ و گویا شانس آورده بود، و طوری زیر دست و پای دیگران نیفتاده بود که استخوانهایش خُرد شود، یا نفسش بند بیاید، و بر اثر خفگی ازبین برود؛ چشمانش بسته بود.

بر زره او نشان لژیون دُوتُور دیده می شد.

دزد شبگرد نشان او راکند و در جیبی که زیر لباس خود داشت پنهان کرد؛ سپس جیبهای آن افسر راکاوید؛ ساعتی پیداکرد، و در جیبهای جلیقهٔ اوکیف پولی یافت، و یافته ها را در جیب های مخفی خود جای داد.

در این هنگام بود که آن افسر چشم گشود و با صدایی که به زحمت شنیده می شد، گفت: «متشکرم.»

آن افسر، که آنگونه روی زمین کشیده شده بود، با تنفس هوای خُنک شبانگاهی جان گرفته بود. دزد در جواب او چیزی نگفت. امّا مراقب اطراف خود بود، چون صدای گامهای گشتیهای شب از دور به گوش می رسید.

افسر که هنوز نیمه جان بود، با آن صدای ضعیف پرسید: «چه کسی جنگ را بُرد؟»

دزد در جواب گفت: «انگلیسی ها.»

افسرگفت: «در جیبهای من یک کیف پول هست و یک ساعت؛ آنها را بردارید. مال شما.»

و دزد که قبلاً این کار راکرده بود، و ساعت و کیف پول را برداشته بود، بهروی خود نیاورد. و باز دست در جیبها بُرد، و کاوید و گفت:

«چیزی پیدا نکردم.»

ـ متأسفم. حقّ شما بودكه آنها را برداريد.

صدای گامهای نگهبانان شب نزدیکتر می شد.

دزد تکانی خورد که برود؛ افسر بهزحمت از جای خود جنبید و گفت:

- صبر کنید! شما جان مرا نجات دادید. کی هستید؟

دزد آهسته و شتابزده، گفت: «من هم مثل شما هستم، عضو ارتش فرانسه. امّا باید زودتر بروم. اگر گیر بیفتم تیربارانم میکنند. من تا اینجا شما را آوردم. باقی کار با خود شماست.»

ـ چه درجهای دارېد؟

ـگروهبان.

\_اسم شما؟

\_تِنارديه.١

افسر گفت: «نام تناردیه را تا وقتی که زنده باشم فراموش نمیکنم. شما هم اسم مرا به خاطر بسپارید، من پونمرسی ۲ هستم.»

# فهرست كامل كتاب اول

### قسمت اول \_فانتين

| 11                | کتاب اول ـ مرد                    |
|-------------------|-----------------------------------|
| ١٣                |                                   |
| ن ژنو می شود      | ۲. آقای میریّل عالیجناب بّی       |
| مینی ناهموار۷     | ۳. اسقفِ صافدل در سرز             |
| ۳۱                | ۴. کردارها همانندگفتارها          |
| ۴۳                | ۵. چگونه عاليجناب بَينوُنو        |
| فظت می کرد؟ ۴۸    | ۶. خانهٔ او را چه کسی محاف        |
| ۵۶                | ٧. كراوات                         |
| باری              | ۸. فلسفهبافی بعد از م <i>ی</i> گس |
| ٫                 | ۹. برادر بهروایت خواهرش           |
| شنایی ناشناخته ۷۵ | ۱۰. اسقف در برابر یک رو           |
| ۹۳                | ۱۱. باریک بینی                    |
| نو!               | ١٢. تنهايي عاليجناب بَينوُهُ      |
| 1.9               |                                   |
| 117               | ۱۴. اندیشههای او                  |

| ب دوم ـ سقوط                                             | کتا |
|----------------------------------------------------------|-----|
| ۱. شامگاه روز راهپیمایی۱۱۹                               |     |
| ٧. احتياط به توصية «عقل»٢                                |     |
| ٣. شجاعت در اطاعت بي چون و چرا ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |     |
| ۲. جزئیاتی دربارهٔ پنیرسازیهای پُونتارلیه۴               |     |
| ۵. آسایش ۱۵۶                                             |     |
| ع. ژان والزان ۱۵۹                                        |     |
| ۷ تودرتوی نومیدی ۲۶۷۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |     |
| ۸. موج و تاریکی                                          |     |
| ۹. حکایتها و شکایتهای تازه۱۸۱                            |     |
| ۱۰. پس از بیداری ۲۸۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |     |
| ۱۱. ژان والژان چه میکند؟۱۸۷                              |     |
| ١٩٢. اسقف چه مي کند؟                                     |     |
| ۱۹۷. پُتِی زِروه                                         |     |
|                                                          |     |
| اب سوم _در سال ۱۸۱۷ ۱۸۱۷                                 | کتا |
| ۱. سال ۱۸۱۷                                              |     |
| ۲. چهار زوج ۲۲۵                                          |     |
| ٣. چهار و چهار ،                                         |     |
| ۴. تولومیس سرمست ترانهٔ اسپانیایی میخواند ۲۳۹            |     |
| ۵. در رستوران بمباردا۵                                   |     |
| ع. موسم دوست داشتنداشتن                                  |     |
| ٧. دانش و خِرَد تولوميس ٢٥٢                              |     |
| ٨. مرگ یک اسب٨                                           |     |
| ٩. يايان خوش شادماني ٢٥٧ ٢٤٧                             |     |
|                                                          |     |

| فهرست کامل کتاب اول / ۴۵۷                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| كتاب چهارم ـ واگذاردن گاهى بهممناي جاگذاردن است ۲۷۱                            |
| ۱. مادری که با مادر دیگری روبهرو می شود۲۷۳                                     |
| ۲. طرح نخستین از دو چهره مشکوک ۲۸۶۲                                            |
| ٣. چكاوك ٢٩٠                                                                   |
| کتاب پنجم ـ سراشیب۲۹۵                                                          |
| ۱. داستان پیشرفت در ساختن مهرههای سیاه ۲۹۷۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۲. مادلِن۲. مادلِن                                                             |
| ٣. سپردهٔ او در بانک لافیت ٣٠٥                                                 |
| ۴. آقای مادلن در لباسِ عَزا۴                                                   |
| ۵. نورِ ابهام انگیزی در افق۵ در افق ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰      |
| ع. باباً فُوشلوان                                                              |
| ۷. بابا فُوشلوان در پاریس باغبان می شود ۳۲۹                                    |
| ۸. خانم ویکتورنین سی و پنج فرانک ۲۳۱ ۲۳۱                                       |
| ٩. كامياً بي خانم ويكتورنيّن٩                                                  |
| ه ۱. ادامهٔ کامیابی                                                            |
| ۱۱. مسیح از ما انسانهای آزاد به وجود آورده۱۱                                   |
| ۱۲. هرزه گردی آقای باماتابوا۱۲                                                 |
| ۱۳. حلَ بعضى از مسائل انتظامات شهردارى ۱۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |
| کتاب ششم ـ ژاور ۲۶۷ میرون کتاب ششم ـ ژاور ۲۶۷ میرون کتاب ششم ـ ژاور            |
| ١. آغازِ آسايش١                                                                |
| ۲. چگونه «ژان»، «شان» می شود؟ ۲. چگونه «ژان»، «شان»                            |
| کتاب هفتم ماجرای شان ماتیو ۴۸۹ ماجرای شان ماتیو                                |
| ۱. خواهر سَمپلیس۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                             |

| ٣٩۶ | ۲. زبرَکی استاد اِسکوفِلر۲                                 |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | ٣. طوفان دركاسة سَر                                        |
|     | ۴. رئجِ آدمی در خواب بهچه صورتی درمی آید؟                  |
| 448 | ۵. چوّب لای چرخ۵.                                          |
|     | ۶. خواهر سمپلیس در مرحلهٔ آزمایش                           |
|     | ٧. از گردِ راه رسیدن و در اندیشهٔ بازگشت بودن              |
|     | ۸. ورود، با عزّت و احترام                                  |
|     | ۹ جایی که در آن عقاید و آرا شکل میگیرند                    |
| ۴۸۷ | ١٠. شيوهٔ إنكار                                            |
| 499 | ۱۱. شان ماتیو در بُهت و حیرت                               |
|     |                                                            |
|     | كتاب هشتم ـ بازتاب                                         |
| ۵.۷ | ۱. آقای مادلن در کدام آینه بهموی خود مینگرد                |
|     | ۲. فانتین خوشبخت                                           |
| ۵۱۷ | ۳. ژاور، خوش و نحُرّم                                      |
| ۵۲۳ | ۴. ژاور بهوظایف خود عمل میکند۴                             |
| ۵۲۹ | ۵. آرامگاهِ مُناسب                                         |
|     |                                                            |
|     | 4                                                          |
|     | قسمت دوم سکُوزِت                                           |
|     |                                                            |
|     | كتاب اول _واترلو                                           |
|     | ۱. مردی که از نی وِل می آمد در راه چه دیده بود             |
|     | ٢. هوگؤمُون                                                |
| ۵۵۷ | ٣٠ ٨١ ١٠ ١٠ ١٠ ١٨١٥ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ |

#### فهرست کامل کتاب اول / ۴۵۹

| Δ۶۲ Α.۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵. رویدادی ابهام آمیز، در هر جنگ۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ع. چهار ساعت بعدازظهر ۲۷۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۷. ناپلئون خوشذوق و بذله گو۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨. امپراتور از لاگوست چه ميپرسد؟ ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۹. دور از انتظار ۱۹۵۰ میرون از انتظار ۱۹۵۰ میرون از انتظار ۱۹۵۰ میرون از انتظار یک ۱۹۵۰ میرون از انتظار انتظار از انتظار از انتظار انتظار از انتظار از انتظار انتظار از انتظار ا |
| ١٠. فلاتِ مُون سَن ژان٧٠٠ فلاتِ مُون سَن ژان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۱. راهنمای بد برای ناپلتون، راهنمای خوب برای بولو ۶۰۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۲. گارد امپراتوری ۴۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٣. فاجعه فاجعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۴. آخرین گروه۱۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۵. کانبرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۶. رئیس تا چه اندازه ارزش و اعتبار دارد؟ ۱۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۷. آیا واترلو نیک فرجام بوده است؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸. بازگشت احکامِ شرعی ۱۸. بازگشت احکامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۹. شب هنگام در میدان نبرد۱۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

# فهرست خلاصة چهارجلد

# جلد اول \_فانتين

## قسمت اول فانتين

| كتاب اول مرد عدالت پيشه                                    |
|------------------------------------------------------------|
| كتاب دوم ـ سقوط كتاب دوم ـ سقوط.                           |
| كتاب سوم ـ در سال ۱۸۱۷ ۲۰۹                                 |
| كتاب چهارم ـ واگذاردن گاهي بهمعناي جاگذاردن است٧١٠         |
| كتاب پنجم ـ سراشيب ٢٩٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| كتاب ششم ـ ژاور کتاب ششم ـ ژاور ۲۶۷                        |
| کتاب هفتم ـ ماجرای شان ماتیو                               |
| کتاب هشتم ـ بازتاب ،                                       |
| قسمت دوم کوزِت                                             |
| كتاب اول ـ واترلو                                          |
| فهرست موضوعي                                               |

#### جلد دوم ـ كوزت

| کتاب دوم ـرزمناوِ اُوریُون ـ                                     |
|------------------------------------------------------------------|
| کتاب سوم ـ وفای به عهد یک زن در واپسین دّم ۴۹۹                   |
| كتاب چهارم ـ و يرانكدهٔ گُوربُو٧٨٧                               |
| کتاب پنجم ـ سگهای خاموش در شکارِ و حوش ۸۲۵                       |
| کتاب ششم ـ پُتی پیکپوس۷۳ کتاب                                    |
| كتاب هفتم ـ در حاشيهٔ مطلب                                       |
| كتاب هشتم ـ گورستانها، هرچه تحويلشان بدهند، مي پذيرند ۹۵۹        |
|                                                                  |
| قسمت سوم ـ ماريوس                                                |
| کتاب اول ـ پاریس، در بررسی یکی از ذرّههایش۱۰۶۳                   |
| کتاب دوم ـ بورژوازی بزرگ                                         |
| کتاب سوم ـ پدربزرگ و نَوه                                        |
| كتاب چهارم ـ يارانِ "آ. ب. ث."                                   |
| كتاب پنجم ـ مزيّت بدبختي ٢٥١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| كتاب ششم ـ قِرانِ دو ستاره ٢٨٩                                   |
| كتاب هفتم ـ پاتژن مينِت                                          |
| فهرست موضوعی۱۳۴۳                                                 |
|                                                                  |
|                                                                  |

#### جلدسوم\_ماريوس

# قسمت چهارم ـ شعر عاشقانهٔ کوچهٔ پلومه و منظومهٔ حماسی کوچهٔ سَن دِنی

| تاب اول ـ صفحاتي از تاريخ ١٥٠١                         |
|--------------------------------------------------------|
| تناب دوم ـ اپپؤنین                                     |
| تاب سوم ـخانهای در کوچه پلومه۱۵۹۹                      |
| تاب چهارم . يار مستمندان باش تا خداوند يار تو باشد۱۶۶۳ |
| تاب پنجم که پایانش به آغازش نمی نماند ۱۶۸۱             |
| تاب ششم ـ گاورۇش ١٧٠٩                                  |
| تاب هفتم دربان بینوایی۷۶۷                              |
| تاب هشتم ـ شیفتگی ها و پریشانی ها۱۸۱۰                  |
| تاب نهم كجا مي روند؟                                   |
| تاب دهم ـ پنجم ژوئن ۱۸۳۲                               |
| تاب یازدهم درّه و طوفان باهم برادر می شوند۱۹۲۹         |
| تاب دوازدهم ـ گُورَنت گورَنت                           |
| تاب سیزدهم ماریوس به تاریکی می آید ۲۰۱۵ می می تاب      |
| فهرست موضوعی                                           |
|                                                        |

#### جلد چهارم ـ ژان والژان

| کتاب چهاردهم ـ شکوه نومیدی         |
|------------------------------------|
| قسمت پنجم ـ ژان والژان             |
| کتاب اول ـ جنگ در میانِ چهار دیوار |
| کتاب دوم ـ دل و رودهٔ لِو پاتان۲۶۵ |

#### ۶۶۴ / بينوايان

| ۲۳۰۳.         |           | <br>        |           |         |                   | عانِ آدمی            | ـ گيل، امّا ج | ، سوم . | كتاب |
|---------------|-----------|-------------|-----------|---------|-------------------|----------------------|---------------|---------|------|
| <b>1771</b>   |           | <br>        |           |         | درآ <i>مد</i> ه . | لمارِ از ر <b>بل</b> | ، ــ ژاور، قع | چهارم   | كتاب |
| <b>۲۳9</b> ٣. | • • • • • | <br>        |           |         |                   | رېزرگ                | ـ نَوه و پد   | بنجم    | كتاب |
| 1401.         |           | <br>• • • • |           |         |                   | ه دار <i>ی</i>       | ـشب زند       | اششم    | كتاب |
| 7499.         |           | <br>        |           |         |                   | ىرعة باده.           | ـ آخرين ج     | هفتم.   | كتاب |
| 7 <b>0</b> 49 |           | <br>        | · · · · · |         |                   | ختن شفق              | ـ رنگ باخ     | ، هشتم  | كتاب |
| ۲۵۶۳          | •         | <br>        |           | <i></i> | سپیده دم          | ِ، اَخرين            | آخرين شب      | ا نهم _ | کتاب |

تا آن هنگام که جامعه اسیر قوانین و رسوم عذاب آور باشد، و در عین تمدن برای خود دوز خهایی بیافریند، و تقدیس خدایی را با شوم اندیشی انسانی بیامیسزد؛ تا آن هنگام که گرفتاری های سه گانهٔ آدمی: تیره روزی مرد در اثر رنج، گمراهی زن در اثر فقر، و رنجوری کودک در اثر جهل از میان برداشته نشسود؛ و تا آن هنگام که در بعضی از نقاط عالم اختناق اجتماعی حاکم باشد؛ و به عبارت ساده تر و رساتر، تا آن هنگام که جهل و فقر در جهان ریشه کن نشوند، کتاب هایی از این دست سودمند خواهند بود.

هو تويل هوس- اول ژانويه ۱۸۶۲

