

بينوايان ژان والژان

# بينوايان ژان والژان

ويكتور هوگو

محمد مجلسي



نشر دنیای نو

Hugo, Victor Marie

هوگو، ویکتور ماری، ۱۸۰۲ ـ ۱۸۸۵.

بَيْنُوايَانَ ﴾ تَوْيَسْنِيْدَةِ ويكتور هوگو؛ ترجمه محمدمجلسي.. تهران: نشر دنياي نو ١٣٨٠.

ن ۴ ج

ISBN 964 - 6564 - 10 - 0 (دوره) . \_ ISBN 964 - 6564 - 90 ج 9 (الحرب)

اج. ۲۳ - ISBN 964 - 6564 - 06 - 2 (۲ - ۳) . \_ ISBN 964 - 6564 - 01 - 1

964 - 6564 - 09 - 7 (8 .5)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

مُنْكِيْرُجَاتِ: جِيْرُ إِيْ خَانَتْمِن. - - ج. ٢.كوزت. - - ج. ٣. ماريوس. - - ج. ۴. ژان والژان. 1. دَّاسْتَانَهَاكُ فَرانسوى - - قرن ١٩. الف. مجلسي، محمد، ١٣٠٩ - ، مسترجم. ب.

144/7

۹ ب / PQ ۲۵۲۸

ب ۸۵۹ ه

۱۳۸۰

14%.

كتابخانه ملى ايران

۸۰-۱۰۴۴۵



بينوايان

(جلد چهارم ـ ژان والژان)

ويكتور هوگو

دكتر محمد مجلسي

ویراستار: علی کاتبی، حروفچینی:گنجینه، صفحهآرا: حسن نیک،بخت ـ نمونه خوان: علی بیگی،

آذر گروسی، الدوز رستمزاده ـ طرح روی جلد: علی باقری ـ طرح بدرقه: مجید اخوان

ليتوگرافي: رنگارنگ، چاپ: مهدي، صحافي: ايران

تيرارُ: ١٦٥٠ نسخه، چاپ چهارم، ١٣٩٢

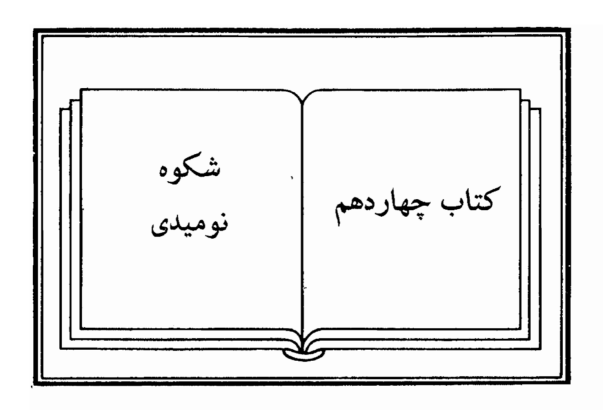
نشر دنیای نو: تهران ـ صندوق پستی ۱۳۱۴۵/۱۶۹ تلفن: ۲۵۲۱ ۲۸۴۰ ـ دورنویس: ۲۹۴۹۱۹۰۸

شابك: ١ ـ ٥٩ - 964 - 6564 - 90 - 1 ٩٧٨ ـ ٩٦٩ ـ ٦٥٦۴ ـ ٥٩ - ١

بست الكترونيكي: donyaynopub@gmail.com

## فهرست

| کتاب چهاردهم ـ شکوه نومیدی۷۰۴۷                    |
|---------------------------------------------------|
| كتاب پانزدهم ـكوچهٔ لُوم آرمه                     |
| . 1.*1 . 1                                        |
| قسمت پنجم ـ ژان والژان                            |
| کتاب اول ـ جنگ در میانِ چهار دیوار                |
| كتاب دوم ـ دل و رودهٔ لِوياتان                    |
| كتأب سوم ـ گِل، امّا جانِ آدمى                    |
| كتاب چهارم ـ ژاور، قطارِ از ريل درآمده            |
| كتاب پنجم ـ نَوه و پدربزرگ                        |
| کتاب ششم ـ شب زنده داری ۲۴۵۱                      |
| كتاب هفتم _ آخرين جرعهٔ باده                      |
| كتاب هشتم ـ رنگ باختنِ شفق كتاب هشتم ـ رنگ باختنِ |
| كتاب نهم ـ آخرين شب، آخرين سپيده دم               |
| فهرست موضوعي۴۶۲۳                                  |
|                                                   |
| ضميمه ـ دربارهٔ بينوايان ٢٥٢٩                     |



هنوز اتفاقی نیفتاده بود. ناقوسهای کلیسای سن مری ساعت ده شب را اعلام کرده بودند. آنژُلراس و کمبوفر نزدیک شکاف سنگر بزرگ نشسته بودند. چیزی نمیگفتند، گوش میدادند، و حواسشان را جمع کرده بودند تا هر صدای خفیف و خفهای را بشنوند.

در این سکوت غمانگیز، ناگهان صدایی به گوش آنها رسید که شفاف بود و شاداب و جوان. صدا از طرف کوچه سن دنی می آمد؛ کسی با لحن و وزنِ مخصوص آهنگ «روشنایی مهتاب»، شعری را می خواند که با قوقولیقوی خروس پایان می یافت:

آب از بینی ام سرازیر شده دوست من بوژو ا ژاندار مهات را به من قرض بده، تا چند کلمه به آنها بگویم. با لباس آبی پر خروس زده ایم به کلاه. رسیدیم به حومهٔ شهر،

#### قوقولي قوقو! قوقولي قوقوا

آنژولراس دست کمبوفر را فشرد و گفت: «صدای گاورُش است.» کمبوفر گفت: «داره به ما هشدار می ده.»

صدای گامهای تندی، سکوت کوچه را برهم زد، و کسی که از دلقکان سیرک چابکتر بود، از دیوارهٔ سنگر، که از اُمنیبوس واژگون درست شده بود، بالا آمد و به درون سنگر جست.

گاورُش بود. که می گفت: «تفنگ من کجاست؟»

ورود او مانند جریان برق بود در سراسر سنگر. و دستها در تاریکی روی تفنگها فشرده شد.

آنژولراس بهپسرک ولگردگفت: «تفنگ شکاری مرا میخواهی؟» گاورُش گفت: «نه! اون تفنگ گندهه را میخوام.»

و تفنگ ژاور را برداشت.

در این هنگام، دو دیده بان نیز، جایگاههای خود را رهاکرده، به سنگر باز آمدند؛ یکی از آن دو، دیده بانِ ته کوچه و دیگری دیده بان کوچهٔ پُتیت ترو آندری بود. دیده بان کوچهٔ پره شور در جایگاه خود مانده بود. با این حساب، هنوز دیده بان سوم از آن سو، یعنی از جانب پُلها و بازار هال، مهاجمان را به چشم ندیده بود.

کوچهٔ شانورری، که بعضی از گوشههای آن در پرتو روشنایی مشعل به دشواری دیده می شد، به دالان دراز و تاریکی می ماند که در میان دود متراکمی فرو رفته باشد.

مردان سنگر در مواضع خود جای گرفته بودند.

۱. تصنیفی است برای استهزای گاردهای ملی، که اکثرشان از پادگانهای حومه، برای سرکوبی شورش آمده بودند و از گاردهای پاریسی افکار مرتجعانه تری داشتند، و کلاهشان پر خروس داشت (ایو گ.).

چهل و سه نفر شورشی، و از آن جمله آنژولراس، کمبوفر، کورفراک، بوسوئه، ژولی، باهورل و گاورش، در سنگر بزرگ زانو را بهزمین تکیه داده و سرها را تا فراز دیوارهٔ، سنگر بالا برده بودند و در روزنهها و شکافهای دیوارهٔ سنگر جایی برای لولهٔ تفنگهایشان پیدا کرده بودند.

همه سماکت بودند و آمادهٔ تیراندازی. شش نفر از شورشیها، به فرماندهی فویی، در جلو پنجرههای هر دو طبقهٔ میخانهٔ کورنت موضع گرفته بودند.

چند لحظهای به این ترتیب گذشت. سپس طنین گامهای منظم و سنگین صدها نفر از طرف سن لوا، به گوش رسید. این صدا که ابتدا ضعیف و مبهم بود، کمکم شمرده و واضح شد و پس از دقایقی سنگین تر و استوارتر، و هم چنان بی وقفه نزدیکتر می شد و هر لحظه هراس انگیزتر. و جز این صدایی در تاریکی نبود، که سکوت و سخن گفتنِ «مجسمهٔ فرمانده ۲» را به ذهن می آورد! و اما صدای این گامهای سنگی چنان قدرتی داشت و چنان کثرتی که شنونده به فکر می افتاد که سپاهی از اشباح به حرکت در آمده به حرکت در آمده و در تاریکی گام برمی دارد. صدای گامها نزدیک شد، نزدیکتر آمد، سپس درنگ کرد. صدای نفس گروهی از ته کوچه به گوش می رسید، اما چیزی به وضوح شنیده نمی شد. تنها در آن تاریکی متراکم، رشته های نازکی مانند سوزن به چشم می آمد که در ته کوچه برق می زدند و تکان

#### 1. Saint - Leu

7. اشاره به صحنه ای از نمایشنامهٔ دون ژوآن، اثر مولی بر، که در آن، فرمانده بی ایمان پس از آنکه به عبادتگاه صومعه ای می رود که مجسمه ای از قربانی جنایت او در آنجاست، به شوخی مجسمه را دعوت می کند تا برود و با او شام بخورد. مجسمهٔ سنگی ناگهان جان می گیرد و از روی پایهٔ خود پایین می آید و دستش را به سوی او دراز می کند و وی را به وحشت می اندازد. در اینجا نیز منظور مؤلف اشاره به وحشتی است که ناگهان پدید می آید.

میخوردند، و شباهت به شبکه های نورانی و عجیبی داشتند که در نخستین لحظات خواب، در زیر پلکهای بسته، در برابر ما قرار می گیرند. این رشته های نورانی و لرزان، چیزهایی جز سرنیزه ها و لولهٔ تفنگها نبودند که در روشنایی مشعل می در خشیدند.

لحظه ای سکوت برقرار شد. هر دو طرف منتظر بودند. که ناگهان از نهایت تاریکی، صدای شومی برخاست: «کی اون جاست؟»

گویندهٔ این کلمات دیده نمی شد؛ مثل این بود که تاریکی به زبان آمده بود. صدای جا به جا شدن تفنگها سکوت را پر کرد. مردان سنگر برای تیراندازی آماده شدند.

آنژُلراس در جواب صدایی که پرسیده بود: «کی اون جاست»، با غرور فریاد زد: «انقلاب فرانسه اینجاست!»

و باز همان صدا شنیده شد که فرمان داد: «آتش»

لحظه ای کوچه چنان روشن شد، که گویی دهانهٔ کورهٔ آتش را لحظه ای گشوده و دوباره بسته باشند.

در سنگر، صدای ترکیدن چیزی به گوش رسید. پرچم سرخ فرو افتاده. شلیک تیرها چنان سریع و پرقدرت بود که چوب پرچم درهم شکست. سرمال بند اُمنیبوس با این تیرها به گوشهای پرتاب شد و گلولههایی که به دیوارهای دو سوی کوچه خورده بود، کمانه کرده و بهمردان سنگر آسیب رساند و چند نفر از آنها را مجروح ساخت.

نخستین باران گلوله اثری گزنده داشت، که حملهای بود سخت، و بی باکترین مردان را به فکر وامی داشت. مردان سنگر در یافتند که دست کم یک هنگ کامل از نظامیان را در برابر خود دارند.

کورفراک بانگ برآورد: «رفقا! فشنگهاتون را هدر ندهید. صبر کنیم تا جلوتر بیایند. آن وقت جوابشان را می دهیم.»

آنژُلراس گفت: «اول باید پرچم را دوباره بالا ببریم.»

و پرچم راکه زیر پای خودش افتاده بود، از زمین برداشت. از آن سوی کوچه، سر و صدایی به پا خاست که نشان می داد سربازان سلاحشان را برای تیراندازی دوباره آماده می کنند.

آنژلراس گفت: «چه کسی جرأتش را دارد؟ چه کسی داوطلب می شود که پرچم را دوباره بالا ببرد؟» جوابی نشنید بی تردید از رو بهرو سنگر را نشانه گرفته بودند، و برافراشتن دوباره پرچم جز در آغوش کشیدن مرگ مفهومی نداشت. شجاعترین مرد روی زمین نیز در چنین لحظهای به تردید می افتد. حتی آنژلراس هم لرزش تردید را در تن خود احساس می کرد. با این حال یکبار دیگر گفت: «هیچ کس داوطلب نیست؟»

## پرچم ـ صحنهٔ دوم

پس از آنکسه شورشیان بهمیخانهٔ کُسورنت رسیدند و مشخول سنگرسازی شدند، دیگر کسی به آقای مایف توجّهی نکرد. آقای مایف همراه این دسته، کو چهها و خیابانها را طی کرده و بهمیخانه آمده، ویشت پیشخوان می فروش نشسته بود، و در آنجا به اصطلاح «در خود محو شده بود». چنین می نمود که نه به جایی نگاه می کند و نه به چیزی می اندیشد. کورفراک و بعضی از دوستانش چندین بار در کنارش نشسته و برای او شرح دادند که چه خطر بزرگی در پیش است، و از او خواستند که از آنجا برود. امّا پیرمرد گویی صدایشان را نمی شنید، و هر وقت که تنها می ماند و کسی در اطرافش نبود، لبانش تکان می خورد و بهنظر می آمد که باکسی حرف میزند. اما همین که میرفتند و چیزی به او می گفتند، دیگر لبانش از حرکت باز می ماندند، و چشمانش حال و رمق خود را از دست می دادند، مثل چشمهای یک مرده. آقای ماثف چند ساعت پیش از شروع حمله، کف دستهایش را روی زانوانش نهاده و سرش را چنان بهجلو خم کرده بودکه پنداری برتگاهی را مینگرد و دقایق طولانی به همین حال ماند و اصلاً به حوادث اطرافش اعتنايي نداشت. جند دقيقه پيش از آنكه حمله آغاز شود، مردان سنگر تالار میخانه را ترک گفتند و هرکس در گوشهای از سنگر موضع گرفت، و در تالار کسی نماند، جز ژاور که او را بهدیرکی

بسته بودند، و یکی از شورشیان که شمشیر به دست، مراقب او بود، و آقای مابّف که هنوز در جای خود بی حرکت نشسته بود. امّا بعد از نخستین انفجار گلوله ها، پیرمرد تکانی خورد؛ مثل آن بود که از خواب بیدار شده باشد، و از جا برخاست و در تالار چند قدمی به این سو و آن سو رفت. در آن لحظه بود که صدای آنژلراس را شنید که فریاد می زد: «چه کسی برای برافراشتن پرچم داوطلب می شود؟» در این موقع، مردان سنگر آقای مابّف را دیدند که از میخانه بیرون آمد.

مردان سنگر وقتی که او را دیدند، به شور و هیجان آمدند. یکی از آنها با صدای بلند گفت: «این، کسی است که به اعدام لوئی شانزدهم رأی داده، حضو کنوانسیون بوده، نمایندهٔ ملت بوده.»

پیرمرد این چیزها را نشنید، پیش آمد و در کنار آنژلراس ایستاد. مردان سنگر با ترسی احترام آمیز از سسر راهش کنار می رفتند. پیرمرد پرچم را از دست آنژلراس، که از تعجّب در جای خود خشک شده بود درآورد. هیچکس جرأت نداشت جلو برود و جلو او را بگیرد یا به او کمک کند. پیرمرد هشتادساله، با سری لرزان، امّا با قدمهایی استوار، آمسته و با اراده، از پلکانی که در سنگر، با سنگهای کف کوچه ساخته بودند، بالا رفت. عمل او چنان شکوهی داشت و چنان هراس انگیز بود که همه با احترام کلاه از سر برداشتند. او پلهپله بالا می رفت و هراس بیشتری برمی انگیخت موهای سفید، چهرهٔ پُر چروک، پیشانی بلند و چین خورده، برمی انگیخت موهای سفید، چهرهٔ پُر چروک، پیشانی بلند و چین خورده، تاریکی جلوهٔ خاصّی داشتند و در روشنایی خون آلود مشعل برجستگی تاریکی جلوهٔ خاصّی داشتند و در روشنایی خون آلود مشعل برجستگی بیشتری می یافتند. هرکس او را می دید، گمان می کرد که شبح نودو سه ارا در برابر خود می بیند، که از اعماق زمین بیرون آمده، و پرچم دوران

۱. نود و سه، یعنی سال ۱۷۹۳، سال انقلابی و پُر ازوحشت قرانسه.

«ترور» ا را در دست دارد.

وقتی که پیرمرد به آخرین پلّه رسید، و این شبح لرزان و ترس آور، بر فراز سنگر و رودرروی هزار و دویست تفنگدار ناپیدا، و رو در روی مرگ ایستاد، به نظر می آمد که از مرگ تواناتر است. در آن لحظه سنگر در تاریکی، به صورت چیزی شگفت آور و بالاتر از تصور و خیال در آمده بود. در آن دم، سکوت فضا را گرفت؛ سکوتی که جز در لحظههای شکوهمند پدید نمی آید.

در میان این سکوت، پیرمرد پرچم سرخ را در بالای سَرِ خود تکان داد و فریاد زد: «زندهباد انقلاب! زندهباد جمهوری! برادری! برابری! مرگ!»

در سنگر صدای زمزمهای پیچیده بود. همه با هم تندتند و آهسته پچپچ می کردند؛ مثل زمزمهٔ دلنشینی که شتابزده زیر لب دعا می خواند. شاید این کلانتر پلیس بود که در آن سوی کوچه به گشت و گذار شبانهاش آمده بود.

سپس همان صدایی که در ابتدا فریاد زده بود: «کی اون جاست؟» این بار فریاد کشید: «آهای! مواظب باشید!... عقب برید!»

آقای ما بف خشمگین بود. چشمانش در روشنایی مشعل می درخشید، و یک بار دیگر پرچم را بالای سر بُرد و آن را تکان داد و فریاد زد: «زنده باد جمهوری!»

و آن صدای ناشناس، فرمان داد: «آتش!»

یک بار دیگر چیزی مانند گلولهٔ توپ بر سنگر فروریخت.

پیرمرد خم شد و دوباره راست ایستاد. پرچم از دستش رها شد، و

۱. ترور Terreur نامی است که به دو دوره از انقلاب فرانسه داده اند: دوران نخستین ترور (از دهم اوت ـ تا ۲۰ سپتامبر ۱۷۹۲) و دوران دوّم ترور (از ۵ سپتامبر تا ۱۷۹۳ تا ژوئیه ۱۷۹۴). لاروس.

خود او از پشت مانند یک تکه چوب، روی سنگها فروافتاد و دستهایش صلیبوار روی سینهاش.

از زیسر تنهٔ او جویهای کموچک خون راه افتاده بودند، صورتش خون آلود بود، و مثل این بود که به آسمان می نگریست.

مردان سنگر چنان شور و حالی پیداکردندکه همه چیز، حتّی دفاع از خویش را از یاد بردند و در اطراف جسد بی جان پیرمرد جمع شدند.

آنژُلراس گفت: «این انقلابیهای قدیمی، که به اعدام شاه رأی دادند، عجب آدمهایی هستند!» کورفراک آهسته در گوش آنزُلراس گفت: «به احترام تو حرفی نمی زنم، نمی خواهم از شور و شیفتگی تو بکاهم. امّا این پیرمرد عضو کنوانسیون و نمایندهٔ مجلس نبوده، می شناختمش. اسم او ما بّف بود. نمی دانم امروز چه دردی داشت که دنبال ما راه افتاده بود و کارش به اینجا کشید. مردی بود ساده و شجاع. به قیافه اش درست نگاه کن ا

آنژُلراس نگاهی کرد و گفت: «قیافه اش به آدمهای ساده می ماند، امّا قلب بروتوس در سینهٔ او بود.»

و سپس با صدای بلند گفت: «رفقا! این درسی است که پیران بهجوانان می دهند. ما تردید داشتیم، و او سرمشق خوبی به ما داد. ما داشتیم عقب می نشستیم، و او قدم پیش گذاشت. افراد پیر و ناتوان، به ما که از ترس می لرزیم، درس دلاوری می دهند. این پیرمرد که به جای پدربزرگ ما بود، در تاریخ وطن ما جایگاه بلندی دارد. عمری طولانی داشت و مرگی باشکوه. ما باید پیکر بی جان او را در میان خودمان حفظ کنیم. هر یک از ما وظیفه دارد که از نعش مقدّس او دفاع کند و نگذارد که به دست دشمنان بیفتد. حضور این جنازه سنگر ما را شکستناپذیر خواهد کرد.»

ا. Brotus از قاتلان سزار، که بهروایت پلوتارک، این جملهٔ تلخ را بر زبان راند: «ای تقوا ثو لفظی بیش نیستی»، و سپس خود را روی شمشیری انداخت (فرهنگ معین).

همهمهای از میان جمع برخاست. مردان سنگر غیرتمندانه سخنان او را تأیید کردند.

آنژُلراس خم شد، سَرِ پیرمرد را از زمین بلند کرد، برپیشانی او بوسه زد، و سپس دستهای او را، که روی سینهاش بود، از هم گشود و با احترام و احتیاط پالتویش را از تن او بیرون آورد و سوراخهای خون آلودِ آن را بههمهٔ مبارزان نشان داد و گفت: «از حالا، پرچم ما این است.» ا

۱. بدین گونه پرچم سرخ به صورت نمادِ قربانیان نظامی درمی آید که شورشیان قصد سرنگون کردنش را دارند. شبح ۹۳ در قالب پیرمردی ملایم و مهربان، ظهور می کند. مؤلف با این نمادها می خواهد نگرانی شخصی خود را از سرنوشت شورشیان نشان دهد.

# ای کاش گاورُش تفنگ آنژُلراس را بهدست میگرفت

شالِ بلند و سیاه رنگ خانم اوشلو را گرفتند و روی جسد ما بف انداختند. شش نفر از مبارزان، با تفنگهایشان تخت روانی ساختند و نعش را روی آن گذاشته و در آن حال که کلاه از سر برداشته بودند، آهسته آهسته و با احترام، آن را به تالار زیرین میخانه بردند و روی میز بزرگ نهادند.

این شش مرد، جنان فکرشان مشغول و بهتقدّس این عمل اعتقاد داشتند که خطر را از یاد برده بودند. در هنگام حمل جنازه، همین که نزدیک ژاور، که بهدیرک بسته شده بود، رسیدند، آنژُلراس به او گفت: «نوبت تو هم می رسه. همین السّاعه.»

در این دقایق، گاورش که در سنگر، مراقب نئسته بود، ناگهان حس کرد که درتاریکی عدّهای آهسته و آرام قدم برمی دارند و به سنگر نزدیک می شوند، و فریاد زد: «آهای! دارن می آن...»

کورفراک، آنژلراس، ژان پروور، ژولی، باهور و بوسوئه، هر یک از سویی از میخانه بیرون دویدند، امّا دیر شده بود. برق سرنیزهٔ مهاجمان از بالای سنگر دیده می شد. گروهی از افراد گاردِ شهرداری، که قامت بلندی داشتند، از آمینبوسِ واژگون خود را بالاکشیدند و چند نفر از شکافِ

کناری به سنگر راه یافته بودند. پسرک ولگرد، ناگزیر قدم به قدم می رفت، امّا نمی گریخت.

لحظهٔ هراس آوری بود؛ هم چون نخستین لحظات طغیانِ رود که سیلاب با دیواره های بلند سد لبالب می شود و از شکافهای آن بیرون می ریزد.

باهورل به یک مأمورگارد شهرداری، که با او فاصلهٔ چندانی نداشت، حمله ور شد و او را با یک گلوله کشت. امّا نفر بعدی پیش دوید، و با نیش سرنیزه باهورل را از پا درانداخت. یکی از مهاجمان نیز کورفراک را به زمین انداخته بود و او با فریاد از یارانش کمک می طلبید. مهاجم دیگری، از همه درشت اندام تر، به گاورش حمله ور شده بود. گاورش او را با تفنگ ژاور نشانه گرفت و ماشه را فشرد، امّا تیری درنرفت. ژاور تفنگش را بُر کرده بود. آن مهاجم، که قاه قاه می خندید، به طرف او دوید تا سرنیزه اش را در پهلوی او فرو ببرد.

امّا پیش از آنکه سرنیزهٔ او پهلوی گاورش را بشکافد، تفنگ ناگهان از دست او رها شد، زیرا گلولهای میان پیشانی اش خورد، و او جابه جا نشسته شد. از همان سو گلولهٔ دوم رها شد و به سینهٔ مهاجم دیگر برخورد که به کورفراک هجوم برده بود، و او را نیز از یا درانداخت.

کسی که آن دو گلوله را رها کرده و گاورش و کورفراک را از مرگ رهایی کشیده بود، کسی جز ماریوس نبود.

#### بشكة باروت

ماریوس، پیش از آمدن به سوی سنگر، چنانکه دید بم، در پیچ کوچهٔ مؤنده تور در گوشه ای پنهان شده بود و تردید داشت و نگران بود، و از آنجا ناظر نخستین مرحلهٔ هجوم به سنگر بود. با این وضع، نتوانست در برابر ندایی که به گونه ای اسرارآمیز، او را به پرتگاهِ خطر فرامی خواند، ایستادگی کند. پس از مرگ شجاعانهٔ مابّف، و کشته شدن باهورل، صدای کورفراک را می شنید که کمک می طلبد، و فریاد پسرک ولگرد، که با مرگ فاصله ای نداشت، به گوشش می رسید. دیگر جای تردید نبود. دوستانش در مهلکه افتاده بودند. او هر دو تپانچه اش را به دست گرفت و خود را به میان جمع انداخت و با گلولهٔ اوّل گاورش و با گلولهٔ دوم، کورفراک را رهایی بخشید.

در ایس هنگام که صدای گلوله ها و فریاد ها در فضا می پیچید، مهاجمان از دیوار سنگر بالا می آمدند. بعد از افراد گارد شهرداری، بعضی از سربازان گارد ملّی حومهٔ پاریس نیز بر بالای دیواره سنگر دیده می شدند. همه چیز درهم ریخته و درهم برهم بود. در همین دقایق اوّل، مهاجمان بر دیواره های سنگر تسلّط یافته بودند، امّا جرأت نمی کردند که یکباره به سنگر بریزند؛ چون خیال می کردند که در پای دیواره های آن دامی گسترده باشند؛ به سنگر تاریک چنان نگاه می کردند که پنداری کُنام دامی گسترده باشند؛ به سنگر تاریک چنان نگاه می کردند که پنداری کُنام

سهمگین شیر درندهای است. در روشنایی مشعل، تنها سرنیزهها و کلاه خود سربازان به چشم می آمد.

ماربوس دیگر اسلحهای با خود نداشت. تیانچههایش همان دو گلوله را داشت که پس از شلیک آنها را دورانداخت. امّا از درون سنگر بشکه ه باروت را نزدیک در میخانه دیده بود. لحظهای که رویش را برگردانده بود تا بهاطراف میخانه نظری بیندازد، سربازی با تفنگ او را نشانه گرفت، و در آن دم که سرباز می خواست ماشه را بچکاند، دستی از گوشهای ناپیدا پیش آمد و لولهٔ تفنگ سرباز را چسبید. این دست متعلق به جوانکی بودکه هرچند لباس پسرانه پوشیده بود، کسی نمی دانست دختر است یا پسر. بس از شلیک تیر، گلوله دست آن جوانک را سوراخ کرد و در جایی از بدن او فرو رفت، و جوانک بهزمین افتاد. این عمل مانع اصابت گلوله بهماریوس شد. همه چیز درمیان دودی متراکم اتّفاق می افتاد، و مثل منظرهای بود که از فاصلهٔ دوری دیده شود. ماریوس نیز که به سرعت خود را به تالار میخانه رسانده بود، از این ماجرا چندان باخبر نشد، تنها همین قدر فهمیده بودکه تفنگی او را نشانه گرفته بود و دستی از تاریکی درآمده و لولهٔ تفنگ را گرفته به سوی دیگری منحرفش کرده بود. او پس از آن، صدای تیر را شنیده بود، و بیش از این چیزی نمی دانست. در چنین دقایقی، آنچه بهچشم می آید لرزنده است و گریزنده، و آدمی احساس می کند که همه چیز در تاریکی محو می شود و در میان ابرها فرو می رود. شورشیان شگفتزده بودند؛ امّا نترسیده بودند و دور هم جمع شدند. آنژُلراس میگفت: «دقت کنید!... بی خُود و بی جهت تیراندازی نکنید». حقّ با او بود، چون در این شلوخی امکان داشت که همدیگر را با تیر بزنند. چند نفر مبارزان پشت پنجرههای طبقهٔ اول میخانه، و یشت دریچه ها کمین کرده بودند و بر مهاجمان تسلّط داشتند؛ و چند نفر که غرور بیشتری داشتند، با آنژلراس و کورفراک و ژان پیروور و کسمبوفر،

به دیوار خانه ای در تَهِ کوچه تکیه داده، رو در روی سربازان و افرادگارد شهرداری، آمادهٔ تیراندازی بودند.

ظاهراً شتابی در کارشان نبود، و در اوضاع وخامت بار و تهدید آمیزی که در هر آشوب پیش می آید، در هر دو سو، از نزدیک و از رو به رو، یک در هر را نشانه گسرفته بودند، و آن قدر به هم نزدیک بودند که می توانستند با هم حرف بزنند. و چون به لحظهٔ فَوَرانِ آتشی مهیب نزدیک شدند، یکی از افسیران پیاده نظام، که سردوشیهای بزرگی داشت، شمشیرش را بالای سر خود برد و فریاد زد: «آماده برای آتش!»

آنژُلراس نيز فرمان داد: «آتش!»

در یک لحظه، از هر دو طرف تیراندازی شروع شد و همه چیز در میان دود و آتش فرو رفت. در میان دودی متراکم و خفه کننده، چند نفر مجروح و محتضر روی زمین افتادند، و خود را به این سو و آن سو می کشیدند.

امّا به محض آنکه دود پراکنده شد، رزم آوران دو طرف آشکارا به چشم می آمدند که هم چنان در جای خود ایستاده بودند و تفنگهایشان را پُر می کردند. در این میان، ناگهان فریادی رعد آسا فضا را شکافت: «زود تر از اینجا برید، وگرنه سنگر را منفجر می کنم!»

همه بهسوی آن صدا روی گرداندند.

ماریوس از تالار میخانه، بشکهٔ باروت را بیرون آورده بود و در لحظاتی که فضا پر از دود و آتش بود، مشعل را از جای خود برداشته، بشکهٔ باروت را روی سکویی از سنگ قرار داده بود و همهٔ این کارها را در انلکزمانی به سرعت انجام داده بود. در آن لحظات، هرکس که در سنگر بود، یعنی افراد گارد ملی و گارد شهرداری و افسران و سربازان که در گوشهٔ دیگری موضع گرفته بودند، او را می دیدند که مشعل افروخته را به دست گرفته بود. سیمایش غرور آمیز بود و شعلهٔ مشعلی را که در دست

داشت بهبشکهٔ باروت نزدیک کرده بود؛ یک بار دیگر، با فریادی هراسانگیزگفت: «زودتر از اینجا برید، وگرنه سنگر را منفجر میکنم!»

ماریوس در این سنگر، بعد از مابّف پیرمرد هشتادساله، که با آن سنّ و سال قهرمانانه مرگ را در آغوش گرفت، تصویر جوانی از انقلاب را بهنمایش میگذاشت.

گروهبانی که در جمع نظامیان بود، گفت: «سنگر را منفجر میکنی؟ خودت هم منفجر میشی.»

ماریوس گفت: «بله، خودم زوتر از همه منفجر می شم.» و مشعل را نزدیکتر برد.

اما در آن لحظه، دیگر کسی در آن حدود نبود. مهاجمان زخمیها و کشتههای خود را در سنگرها گذاشته، شتابان و بی نظم، به ته کوچه عقب نشسته و دوباره در میان تاریکی ناپدید شده بودند؛ گویی هرکه توانسته بود، جان خود را برداشته و گریخته بود.

#### بیتِ آخر اشعار ژان پروور

همه دُورِ ماریوس جمع شده بودند. کورفراک دست در گردن او انداخت و گفت: «تو هم آمدی؟»

كمبوفر گفت: «چه خوب شد كه آمدى.»

بوسوئه گفت: «و چه قدر بهموقع آمدى.»

گاورش گفت: «اگه دیر رسیده بودید کار من تموم بود.»

ماریوس پرسید: «رئیس کجاست؟»

آنژلراس گفت: «از این بهبعد رئیس تویی!»

ماریوس آن روز را با سوز و گداز گذرانده بود و حالا طوفان سهمگینی در درون خود احساس می کرد. و این طوفان درونی، چنان سرکش بود که مهار کردنش از عهدهٔ او برنمی آمد. به نظرش می آمد که بین او و واقعیات زندگی قاصله افتاده است. دو ماه را با عشق و شادی گذرانده بود و اینک به این پر تگاه هول انگیز رسیده بود؛ کوزت را از دست داده بود و به حاشیهٔ سنگر ترس آفرین آمده و جانبازی ما بف را به چشم دیده بود، و حالا به سرکردگی شورشیان انتخاب شده بود. همه چیز در نظرش مانند و حالا به سرکردگی شورشیان انتخاب شده بود. همه چیز در نظرش مانند کابوسی بود و حشت آور. و امّا برای آن که به دنیای واقعی بازگردد و دریابد که آنچه در اطراف خود می بیند جز وافعیات چیزی نیست، به تلاش و کوشش زیادی نیاز داشت. ماریوس بسیار جوان بود، و آن قدر تجربه

نداشت که بداند که هرچیز غیرممکن به آسانی ممکن می شود. و آدمی در هر حال باید در انتظار وقایع دور از انتظار باشد. او در نمایش سرنوشت خود چنان به تماشا آمده بود که گویی نمایشی را بر صحنه می بیند و چیزی از آن نمی فهمد.

ماربوس در این مِه مُتراکم که بر افکارش سایه انداخته بود، ژاور راکه به دیرک بسته شده بود، نشناخت. و این مرد، در هنگام حملهٔ مهاجمان به سنگر از جای خود تکان نخورده بود و این حوادث را با رضا و رغبت یک شهید زنده، و وقار و متانت یک قاضی، تماشا می کرد.

در آن دقایق، مهاجمان در مواضع خود مانده بودند. سر و صدای رفت و آمدشان از ته کوچه به گوش می رسید. خیال حمله نداشتند و در انتظار تصمیم فرماندهان خود بودند؛ و شاید برای هجومی دیگر در انتظار رسیدن گردانهای دیگری بودند. شورشیان برای دفع حملات آنان در چند نقطه موضع گرفته بودند و چند دانشجوی پزشکی، که در آن جمع بودند، به زخم بندی آسیب دیدگان مشغول بودند.

میزهای میخانه را بیرون برده بودند و تنها دو میز در تالار باقی مانده بود. وسایل زخم بندی و فشنگها را روی یکی از این میزها نهاده بودند، و جنازهٔ ماثیف روی میز دوّم بود. تشکهای تختخواب خانم اوشلو و زنان خدمتکار او را در تالار میخانه گسترده بودند تا بستری برای زخمیها باشد. امّا از خانم اوشلو و زنان خدمتکار او، یعنی آن بیچارگانی که در این میخانه منزل و مأوا داشتند، اثری نبود و کسی نمی دانست چه بلایی بر سر آنها آمده است. بعداً متوجه شدند که هر سه در زبرزمین میخانه پناه گرفته و در آنجا پنهان شده اند.

امًا بعد از فرار مهاجمان، ناگهان احساس دردالودی، جای شادی پیروزمندانهٔ مردان سنگر راگرفت؛ زیرا وقتی که میخواستند از حضور و غیاب افراد باخبر شوند، همه را با صدای بلند به نام صدا زدند. یکی از آن

میان غایب بود. کدامیک؟ ژان پروور، یعنی یکی از محبوبترین و شجاعترین مردان. در میان زخمیها او را نیافتند، در میان کشتگان هم نبود، بی تردید اسیر شده بود.

کمبوفر به آنژُلراس گفت: «دوست ما را اسیر کردهاند، امّا مأمورشان دست ماست. تو واقعاً اصرار داری که این مأمور را تیرباران کنیم؟»

ــبله، باید تیرباران شود. امّا پیش از هرچیز دوست دارم که ژانپروور را از مرگ نجات بدهم.

آنژلراس و کمبوفر در تالار میخانه، و نزدیک دیرکی که ژاور را به آن بسته بودند، این چیزها را میگفتند. کمبوفر می گفت: «بسیار خوب! در این صورت من دستمالم را می بندم سرِ عصایم و برای گفت و گو می روم نزد نظامیها، و پیشنهاد می کنم که ژان پروور را با مأمورشان مبادله کنند.

آنژُلراس بازوی کمبوفر را فشرد و گفت: «گوش کن! مثل این که خبرهایی است!»

از سوی دیگر، صدای ترق تروق شنیده می شد که نشان می داد تفنگها برای تیراندازی آماده شده اند.

سپس صدای مردانهای از آن سوی کوچه شنیده شد که فریادزنان میگفت: «زندهباد فرانسه! تابناک باد فردای تودهها!»

صدای ژانپروور را شناختند.

برقی در تاریکی درخشید. شلیک چند تیر در یک لحظه فضا را شکافت.

و پس از آن تاریکی حکمفرما شد.

کمبوفر فریاد زد: «او راکشتند.»

آنژُلراس، به ژاور نگاه کرد و گفت: «دوستانت حُکم تیرباران تو را امضاکردند.»

#### واپسين دُم

از عجایب این گونه جنگها آن است که دشمن تقریباً همیشه از روبه رو به سنگر حمله ور می شود، و مهاجمان وقتی که سنگر را تصرّف می کنند، همهٔ زوایای آن را زیر و رو می کنند تا مبادا تله ای در کار باشد، یا کسی در گوشه ای کمین کرده باشد؛ و سعی می کنند که حمله را در همان نقطه متوقف کنند، زیرا می ترسند که پیشتر بروند و در پیچ و واپیچهای کوچه پس کوچهها گرفتار شوند. به همین سبب، شورشیان همهٔ هوش و حواسشان متوجه سنگر بزرگ بود و مطمئن بودند که مهاجمان تنها از آن سو حمله خواهند کرد، و نبرد نهایی در این سنگر روی خواهد داد. اما ماربوس به فکر سنگر کوچک را از نزدیک بازدید کند به آنجا رفت. در این سنگر هیچ کس نبود، تنها یک جراغ پیه سوز در میان سنگرها نور ضعیفی به اطراف می افشاند. چراغ پیه سوز در میان سنگرها نور ضعیفی به اطراف می افشاند. کوچه های اطراف آن، یعنی کوچهٔ موند د تور و کوچه های فرعی پُتیت تروآندری و سینی نیز آرام بودند.

ماربوس بعد از بازدید از سنگر کوچک، میخواست به سنگر بزرگ بازآید که صدای ضعیفی شنید کسی او را صدا می زد: «آقای ماریوس!» سراپا لرزید. این همان صدایی بود که دو ساعت پیش، از پشتِ دَرِ آهنین، در کوچهٔ پلومه شنیده بود. اما صدا این بار چنان ضعیف شده بود

که به یک آه می ماند. ماریوس به اطراف نظر انداخت. کسی را ندید.

گمان می کرد که دچار وهم و خیال شده است؛ و در چنان فضای عجیبی، با حوادث مافوق تصوّر آن، پیدایش چنین توهماتی طبیعی می نماید می خواست که از آنجا دور شود که دوباره همان صدا را شنید: «آقای ماریوس!»

این بار صدا را واضح و آشکار شنیده بود، و نمی توانست تردیدی داشته باشد که کسی او را صدا می زند. امّا هر طرف نگاه می کرد، کسی را نمی یافت، بار دیگر صدا را شنید: «جلو باتون را نگاه کنید.»

خم شد و در تاریکی کسی را دید که خود را به سوی او می کشید؛ روی سنگفرش می خزید و پیش می آمد. کسی که صدایش می زد، او بود. در روشنایی پیه سوز، ماربوس او را دید که بلوز کارگران را پوشیده بود و یک شلوار مخمل پاره پاره ، و از دو پای برهنه اش خون سرازیر بود و تلاش می کرد که سرش را بلند کند و او را ببیند. باز صدای او را شنید: «منو نمی شناسید؟»

\_ نه.

ـ اپوتين هستم.

ماریوس خم شد تا از نزدیکتر ببیندش. او بود. اپوئین بود که لباس مردانه پوشیده بود. شگفتزده از او پرسید: «اینجا چه کار میکنید؟ چه اتفاقی افتاده؟»

دارم می میرم.

کلماتی وجود دارند و اتفاقاتی که هر موجود درمانده و حیرتزدهای را بیدار میکنند. ماربوس، ناگهان به خود آمد و حیران و پریشان گفت: اشما زخمی شده اید. الساعه می برمتان به آن تالار. زخمهاتان را باید بست. بدجوری زخمی شده اید. چه جور از زمین بلندتان کنم که اذیت نشین؟... کجاتون درد میکنه؟ خدایا!... رحمکن!... آخه برای چی آمده

بوديد اينجا؟»

دستش را زیر تنهٔ او برد تا از زمین بلندش کند. در این حال دستش به دست او خورد. اپونین ناله کرد. ماریوس نگران شد و گفت: «دردتان آمد؟... ناراحتتان کردم؟»

- ۔خیلی کم
- ـ دستم به دستتان خورد.

اپونین دستش را بالا برد و جلو چشم ماریوس نگاه داشت، ماریوس سوراخی در کفِ دست او دید.

- ـ دستنان چرا این طور شده؟ چه اتفاقی افتاده؟
  - دستم سوراخ شده.
    - \_سوراخ شده؟
      - ــ آره.
  - ـ چه چيز سوراخش کرده؟
    - ـ يە گلولە.
    - \_ چطور؟
- \_دیدین که با تفنگ شما را نشونه گرفته بودن؟
- دیدم... و دیدم که یه دست از تاربکی بیرون اومد و جلو دهانهاش را گرفت.
  - ـ أون دست، دست من بود.

ماریوس لرزید و گفت: «چه دیوانگی عجیبی!... اپونین بیچاره!... اگر همین باشه که خوب میشه. می برمتان به تالار. و شما را روی تشک می خوابونم. دوستان زخمتون را می بندند. سوراخ شدن دست که کسی را نمی کشه.»

اپونین آهسته گفت: «گلوله از دستم دراومد و فرو رفت توی سینهام. دیگه کار از کار گذشته. تنها کسی که می تونه روی زخم من مرهم بذاره،

شما هستین. حالا بشینین پهلوی من. روی این سنگ.»

ماربوس در کنار او نشست، دخترک سرش را روی زانوان او گذاشت و بی آنکه به صورتش نگاه کند، گفت: «آقای ماریوس! من شبها می دیدم که شما به اون باغ می رفتید، و خیلی ناراحت می شدم، هرچند که خودم اون باغ را به شما نشون داده بودم. باید قبول می کردم که جوانی مثل شما...»

سبخنش را ناتمام گذاشت، و چون ذهنش در آن لحظات ثباتی نداشت، چیز دیگری به فکرش رسید، گفت: «من در نظر شما خیلی زشت بودم! نه؟»

و بعد از کمی مکن، گفت: «هرچه باشه کار شما هم تمومه. از این سنگر هیچ کس زنده بیرون نمی ره. من شما را به اینجا کشیدم. شما هم راه خلاص ندارید. به زودی می میرید. با اینهمه وقتی که دیدم شما را نشونه گرفته ان، دستم را به دهانه لولهٔ تفنگ چسبوندم. چه کار مضحکی!... دلم می خواست پیش از شما بمیرم. بعد از اون خودمو با هزار زحمت تا اینجا کشوندم. هیچ کس منو ندید، هیچ کس به کمک من نیومد. منتظر شما بودم. کشوندم. هیچ کس منو ندید، هیچ کس به کمک من نیومد. منتظر شما بودم. می گرفتم. چه دردی داشتم. یادتون می آد روزی که اومدم توی اتاقتون و خودمو توی آینه تون نگاه کرده؟ یادتون می آد روزی که توی بولوار دیدمتون؟ خیلی از اون موقع نگذشته. شما صد سو به من دادید و من بهتون گفتم که من پول نمی خوام. پولتون را انداختم روی زمین. چه آفتاب بهتون گفتم که من پول نمی خوام. پولتون را انداختم روی زمین. چه آفتاب قشنگی بود، نه سرد بود و نه گرم. یادتون می آد آقای ماریوس؟ من چه آمم خوشبختی هستم که در کنار شما می میرم. در اینجا هیچ کس زنده نمی مونه.»

حالت عجیبی داشت؛ بی خیال بود و باوقار و اندوهناک. از زیر بلوز پارهاش گردن او پیدا بود. هم چنان که حرف می زد دستِ سوراخ شدهاش

را روی سینه می فشرد که در آنجا سوراخ دیگری هم بود و از آن، خون مانند شرابی که از سوراخ دهانهٔ یک بطری بریزد، بیرون می ریخت.

ماریوس، این موجود مفلوک و تیرهروز را با دلسوزی و مهربانی می نگریست.

ناگهان اپونین گفت: «حالم بد شده... مثل این که داره نفسم بند می آد.» بلوزش را در دهانش فرو برد، دندانهایش را روی آن فشار می داد. پاهایش تکانهای عجیبی می خوردند، و در روی سنگها به این سو و آن سو کشیده می شدند.

در آن دم، صدای گاورش، که به صدای خروس جوانی می ماند، در سنگر پیچید. پسرک ولگرد در کنار یکی ازمیزهای تالار ایستاده بود و تفنگش را پر می کرد و شادمانه این ترانه را که در آن موقع بر سر زبانها افتاده بود می خواند:

ژاندارم، لافایت را که ببیند، هِی میگوید: بزنیم به چاک! بزنیم به چاک! بزنیم به چاک!

اپونین در جای خود نیم خیز شد و گفت: «خودشه.»

و رو به ماریوس کرد و گفت: «برادرم اینجاس! نمی خوام مَنو ببینه می ترسم سرزنشم بکنه.

ماریوس که در این لحظات تلخ و دردناک، در اعماق روح خود به فکر پدرش بود که او وصیت کرده بود به خانوادهٔ تناردیه کمک کنه، با کنجکاوی برسید: «کی برادر شماست؟»

ـ همون يسرک.

ـ همين كه داره آواز مي خونه؟

\_خودشه

ماریوس به هیجان آمده بود. اپونین گفت: «از این جا نرین. صبر کنین. زیاد طول نمی کشه، من دارم می میرم.»

اپونین نیمخیز شده تقریباً نشسته بود. صدایش بسیار ضعیف بود و گاهی با سکسکهای بریده می شد؛ و گاهی نفسش به شماره می افتاد، و در این حال هرچه می توانست صورتش را به صورت ماریوس نزدیک کرد و بالحن عجیبی گفت: «گوش کنین. شوخی نمی کنم. یه کاغذ توی جیب منه یه نامه برای شما. از دیروز تا حالا پیش منه. به من گفته بود که نامه را به شما برسانم. و من نمی خواستم نامه به دست شما برسه امّا ترسیدم در اون دنیا همدیگه رو ببینیم و شما نامه را از من بخواهید. اونجا همه همدیگه رو می بینن... حالا نامه را از جیبم دربیارین.»

و با دست سوراخشدهاش دست ماریوس را گرفت. دیگر درد را حس نمی کرد. دست ماریوس را در جیب بلوزش فرو برد. ماریوس کاغذ را در جیب او لمس کرد.

اپونین گفت: «نامه را بردارین، مال شماست.»

ماریوس نامه را درآورد. اپونین خندهٔ تلخی کرد و گفت: «در پاداش این کاری که برای شما کردم باید قول بدین که...»

نفسش لحظهای درنیامد.

ماريوس گفت: «چه قولي بهشما بدهم؟»

ـقول بدين.

ـقول مىدم.

به من قول بدین که بعد از مرگم پیشانی منو ببوسید. من بوسهٔ شما را بعد از مرگم حس می کنم. آنگاه سرش را روی زانوی ماربوس گذاشت و چشمانش بسته شد. ماربوس گمان می کرد که دختر تیره روز جان داده است. اپونین دیگر حرکت نمی کرد. امّا در آن هنگام که ماربوس یقین پیدا

کرده بود که دخترک به خواب ابدی فرو رفته، چشمانش را آهسته گشود. در اعماق نگاه او تاریکی مرگ دیده می شد؛ با صدایی آرام، که پنداری از جهان دیگری به این سوی می آمد، گفت: «آقای ماریوس!... یادتون باشه که من کمی عاشق شما بودم.»

سعی کرد لبخندی بزند، و جان داد.

#### كاورش حسابكر دقيق فاصلهها

ماریوس به قول خود و ف اکسرد. بر پیشانی پریده رنگ اپونین، که مرواریدهای عرق بر آن می فلتید، بوسه زد. و این نشانهٔ عهد شکنی اش با کوزت نبود، بلکه بدرودی بود مهرآمیز و در عین حال هوشمندانه با یک موجود تیره روز.

نامهای که از جیب اپونین برداشته بود، فکرش را پریشان تر می کرد. احساس می کرد که آن نامه از حادثه ای به او خبر خواهدداد. بی صبرانه می خواست نامه را بخواند، که قلب مرد را این گونه آفریده اند. آن دختر تیره روز تازه از جهان دیده فرو بسته بود و ماریوس در این فکر بود که هرچه زود تر نامهٔ کوزت را بخواند. ماریوس، اپونین را در همانجا نهاد و رفت. گویی کسی در گوش او می گفت که نامهٔ کوزت را نباید در کنار پیکر بی جان اپونین بخواند.

در تالار میخانه بهروشنایی شمع نزدیک شد .به نامهٔ کوزت نظری انداخت. پاکتی داشت که با دقت و ظرافتی زنانه لاک و مهر شده بود و روی آن این کلمات دیده می شد: برای آقای ماریوس پُون مرسی مشماره ۱۶ کوچهٔ ورُری، در خانهٔ آقای کورفراک.

ماریوس پاکت راگشود و نامه را خواند:

«محبوبم!... پدرم تصمیم خود را گرفته است، و ما همین امشب از

اینجا به خانهٔ شمارهٔ هفت کوچهٔ لُوم آرمه اخواهیم رفت و هشت روز دیگر به لندن سفر خواهیم کرد... کوزت چهارم ژوئن.»

عشق آنان چنان معصومیتی داشت که ماریوس تا آن هنگام حتّی، خطّ کوزت را ندیده بود.

و امّا جربان حوادث را در چند کلمه می توان خلاصه کرد: در واقع اپونین باعث این جابه جایی، و تصمیمات بعدی ژان والژان شده بود.

این دختر بعد از شب سوم ژوئن، که مانع ورود تبهکاران به آن باغ شده بود، به فکر افتاد که از یک سو نقشه های پدرش و پاران تبهکار او را درهم بریزد، و از سوی دیگر کوزت و ماریوس را از هم جداکند. او برای آنكه شناخته نشود، لباس كهنهٔ دخترانهاش را بهيسر مسخرهاى داد، كه آن را بیوشد و دوستانش را بخنداند، و لباس کارگری بسرانهٔ او را گرفت و يوشيد و بهشكل مردان درآمد. آنگاه ژانوالژان را تعقيب كرد و درشان دومارس روی کاغذی این چند کلمه را نوشت که: «خانه تان را تغییر بدهید، جانتان در خطر است!» و آن را دُور قلوه سنگی پیچید و به طرف او پرتاب كرد. ژانوالژان هم بعد از دريافت اين پيام مرموز به خانه باز آمد و به كوزت اطلاع دادكه همان شب به كوچهٔ لُوم آرمه خواهند رفت، و هفتهٔ بعد بهلندن سفر خواهند کرد. کوزت که انتظار چنین چیزی را نداشت و درمانده شده بود، شتابزده، برای ماریوس نامهای نوشت تا قضایا را بهاو خبر بدهد. امّا چگونه می توانست این نامه را بهباجهٔ پست برساند، او که تنها از خانه بیرون نمی رفت. اگر چنین نامهای را به توسن می سیرد، قطعاً تعجب می کرد و آن را به ژان والژان نشان می داد. و امّا در این وضع و حال پریشان، از میان نرده ها چشمش به آن «جوانک کارگر» افتاد که کسی جز اپونین نبود، و او را که در کوچه پرسه می زد صدا زد و پنج فرانک به او داد و خواهش كردكه ياكت را فوراً به مقصد برساند. ايونين نامه راگرفت و

در جیب گذاشته بود و روز بعد، یعنی پنجم ژوئن، به خانهٔ کورفراک رفته بود. البته منظورش آن نبود که نامه را بهماریوس بدهد، بلکه به دلایلی که هر عاشق حسودی از آنها خبر دارد، تنها برای «سر درآوردن از قضایا» رفته بود، به آن امید که ماریوس یا کورفراک را ببیند و بیشتر از ماجرا خیردار شود؛ در آنجا کورفراک را دیده بود که شتابزده بود و می خواست با پارانش برود و سنگر سازی کند. و در این غوغا به فکوش رسیده بود که به استقبال مرگ برود، که از روبه رو شدن با مرگ، در هیچ حالت، نه بیمی داشت و نه تردیدی، و همراه کورفراک و پارانش رفته بود و از جای سنگرشان و چندوچون کارشان سردرآورده بود. سیس به کوچه پلومه بازگشته بود و چون نامهٔ کوزت را بهماریوس نرسانده بود، اطمینان داشت که ماریوس از هیچ چیز خبر بدارد و طبعاً به آن باغ خواهد رفت و ساعتها نومیدانه در انتظار کوزت خواهد ماند. این فکر بهذهنش رسیده بود که با ندایی در دل تاریکی، ماریوس را به سنگر پارانش بکشاند. زیرا کم و بیش می دانست که ماربوس وقتی کوزت را در میعادگاه هر شبه نیابد، بهنهایت نومیدی خواهد رسید. حقیقت هم همین بود. و او را با آن ندای مرموز به سنگر کشید. این عاشق حسود، تا آخرین لحظهٔ زندگی، شادی غم آلودی داشت، زیرا مطمئن بود که مارپوس نیز از آن جدال جان به در نخواهد برد، و بدین گونه، هر دوی آنها، یعنی او و کوزت، در ایس عشق ناكام خواهند ماند.

و امّا ماریوس نامهٔ کوزت را بویید و بوسید. مطمئن شده بود که کوزت دوستش دارد و در فکر اوست. لحظه ای به فکر افتاد که دیگر نباید در آرزوی مرگ باشد؛ از سوی دیگر با خود میگفت: «کوزت از پاریس می رود. پدرش او را به لندن می برد. پدربزرگ من هم با از دواج ما مخالف است. پس چیزی عوض نشده، و سرنوشت من هم چنان شوم است». قطعاً هر کس مانند ماریوس خیالپرداز باشد، به درماندگی می رسد؛ و این

گونه خیالپردازیها همیشه بهنومیدی میانجامند. خسته شدن از زندگی طاقت سوز است و مرگ زودهنگام را به سراغ آدمی می آورد.

ماربوس کمی فکر کرد و به این نتیجه رسید که باید دو وظیفه را به انتجام برساند؛ یکی آن که نامه ای برای کوزت بنویسد و او را از سرنوشت مرگبار خود آگاه کند، دیگر آن که گاورش، این پسرک فقیر را، که برادر اپونین و پسر تناردیه است، از مرگ حتمی، که حداکثر تا چند ساعت دیگر خواهد رسید، نجات دهد.

دفترجهای در جیب بغل داشت، که احساسات عاشقانهاش را روی برگهای آن مینوشت، و یک بار صفحاتی از این یادداشتهای عاشقانه را برای کُوزت فرستاده بود. این بار برگی از دفترچه را کَند، و با مِداد این چند سطر را روی آن نوشت:

«ازدواج ما غیرممکن است. از پدر بزرگم خواهش کردم که برای این منظور بهما کمک کند، نپذیرفت، من مال و ثروتی ندارم تو هم صاحب مال و مکنتی نیستی، برای دیدنت بهباغ آمدم و تو را در آنجا ندیدم، حال می خواهم به عهدی که با تو بسته ام وفاکنم، ضمناً به یادداری که چه عهدی با تو بسته بودم. در اینجا که هستم با مرگ فاصله ای ندارم، تو را دوست دارم، وقتی که این نامه را می خوانی دیگر زنده نیستم، و روحم در کنار تو خواهد بود و به تو لبخند خواهد زد.»

و چون وسیلهای نداشت تا نامهای را لاک و مُهرکند، آن را چهارتاکرد و با مِداد در پُشت آن نوشت: «برای دوشیزه کُوزت فُوشلوان ـ شماره هفت کوچهٔ لُوم آرمه»

سپس روی صفحهٔ اول دفترچهٔ بغلیاش این چندکلمه را نوشت.

«نام من ماربوس بُون مرسی است. جنازهام را بهپدربزرگم بسپارید. پدربزرگم آقای ژبل بُرمان و نشانی خانهٔ او، شمارهٔ هفت کوچهٔ لِفیی

دوکالور، در ماره است.»

و دفترچه را در جیب بغل گذاشت و گاورُش را صدا زد. پسرک ولگرد وقتی که صدای ماریوس را شنید پیش دوید. شاد و صمیمانه بهاو می نگریست. ماریوس گفت: «حاضری برای من کاری بکنی؟»

هر كاركه باشه مىكنم، بهخدا اگه شما نبودين، السّاعه من توى آسمونها سير و سياحت مىكردم.

\_این کاغذ را می بینی؟

ـ آره.

ساین کاغذ را بگیر و فوراً از سنگر بیرون برو. تا فردا صبح باید این را به دست کسی که نشانی اش را نوشته ام برسانی.

گاورش پشتِ گوشش را خاراند و شجاعانه گفت: «خیلی خُب... گفتم که هر کاری دستور بدین میکنم. امّا اگه از اینجا برم دیگه اینجا نیستما من می خوام وقتی سنگر را می گیرن، اینجا باشم. نمی خوام میدون را خالی کنم.»

ظاهراً تا فردا صبح بهسنگر حمله نمیکنن. زودتر از ظهر فردا سنگر بهدست اونها نمی افته.

مهاجمان بعد از بیرون رفتن از سنگر، دیگر برای تصرّف سنگر کاری نکرده بودند. و معمولاً در این گونه نبردها فاصلهٔ بینِ دو حمله مشخص نیست.

گاورُش گفت: «اشكالى نداره كه فردا صبح اين نامه را ببرم؟»

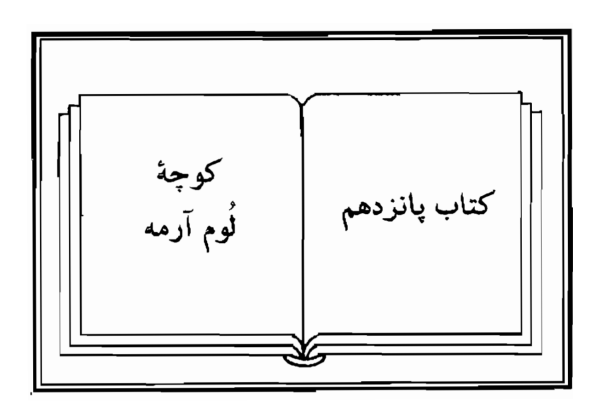
\_ تا آن موقع خیلی دیر میشه، شاید تا آن موقع به سنگر حمله کنن. آن وقت تو نمی تونی از سنگر بیرون بری. همین السّاعه برو.

گاورُش دیگر چیزی نگفت، تردید داشت و ناراحت شده بود و کوشش را می خاراند. امّا ناگهان از تردید بیرون آمد و به چابکی یک پرنده از جا می پرید و نامه راگرفت و گفت: «بسیار خُب. السّاعه می رم.»

و دوان دوان از طرف كوچه مونده تور به راه افتاد.

گاورش فکری به ذهنش رسیده بود که تردیدش را از بین برده بود. امّا از ترس آن که ماریوس نظرش را نیسندد، به او چیزی نگفت.

گاورُش در این فکر بود که هنوز نصف شب نشده و کوچهٔ لُوم آرمه هم آن قدرها دور نیست. با این حساب می تواند با سرعت برود و نامه را برساند و زود به سنگر بازگردد.



## آب خشک کُن ایا خبرچین

آشوبهای یک شهر، در قیاس با آشفتگیهای روح آدمی چیزی نیستند. روح آدمی عجایبش از شگفتیهای درون یک قوم و ملت بیشتر است. ژان والژان در آن لحظات وضع و حال آشفتهای داشت. همهٔ گودالهای تاریک، در اعماق جانش سَر باز کرده بودند. او نیز مانند پاریس در تب و تاب یک انقلاب بود. زندگی او و وجدان او ناگهان در ابرهای تاریک فرورفته بودند. در او نیز، مانند پاریس، دو چیز در یک آن، حضور یافته بودند؛ فرشتهٔ سیاه در روی پُلی بر فراز یک غرقاب رودررو قرار گرفته بودند. کدام یک از این دو فرشته دیگری را از فراز پل در غرقاب خواهد افکند؟ کدامیک زمام فکر و روح او را در دست خواهد گرفت؟

در شبِ همین روز پنجم ژوئن، ژان والژان بهاتفاق کوزت و توسّن به آپارتمانی در کوچهٔ لُوم آرمه آمده بودند. در آنجا واقعهٔ عجیبی در انتظارشان بود.

کوزت در این جابه جایی، تا حدودی در برابر خواست پدرش ایستادگی کرده بود. از روزی که آن دو در کنار هم می زیستند، این اولین بار بود که خواست آنها با هم فرق داشت. هر چند کُوزت رودرروی «پدر»

۱. آب خشک کن، کاغذ مخصوصی که مُرکّب و جوهر را با مالیدن به آن خشک کنند
 (فرهنگ معین).

قرار نگرفته بود، اما دست کم رأی مخالف خود را به زبان آورده بود. کوزت زبان به اعتراض گشوده بود، و ژان والژان نرمشی نشان نداده بود. زیرا پس از آن که ناشناسی نامه ای جلو پای او انداخته بود و نصیحتش کرده بود که خانه اش را تغییر دهد، آنچنان نگران شده بود که ناچار نظر خود را مستبدانه به گوزت تحمیل کرد. ظاهرا تشخیص داده بود که در تعقیب او هستند. کوزت هم ناگزیر تسلیم شده بود.

هر دو در بینِ راه، حتی لب نگشودند که کلمهای بگویند. ژان والژان آنقدر آنقدر نگران بود که چهرهٔ اندوهگین کوزت را نمی دید، و کوزت آنقدر غمزده بود که آشفته حالی ژان والژان را در نمی یافت.

ژان والژان، این بار توسَن را نیز همراه آورده بود. او که قبلاً در این جابه جاییهای ناگهانی چنین کاری را نمی کرد، شاید تصورش این بود که دیگر به خانهٔ کوچهٔ پلومه باز نخواهد گشت. با این ترتیب، نمی توانست توسَن را در آنجا بگذارد؛ و در عین حال نمی توانست رازی را به این زن سالخوده بگوید، هر چند که توسَن صادقانه در خدمت او بود، و ژان والژان به او اطمینان داشت. معمولاً بین ارباب و خدمت کار، خیانت همیشه با کنج کاوی شروع می شود. اما توسّن گویی از ابتدا برای خدمت کاری ژان والژان آفریده شده بود، زیرا کنج کاو نبود، و گاهی آهسته با خودش، با لهجهٔ روستاییان ناحیهٔ بارنویل احرف می زد و می گفت: «من همین جوری ام. کار خودهٔ و می کنم. بقیهٔ کارها به من مربوط نیست.»

در این جابه جایی، که تقریباً نوعی فرار بود، ژان والژان اسباب و اثاثی با خود برنداشته بود جز چمدان کوچک و عطرآگینی که کوزت آن را «جدانشدنی» نام داده بود. و همان طور که پیش از این گفته ایم، ژان والژان این چمدان را به هر منزلی که می رفت با خود می برد. اگر می خواست چندین ساک و چمدان پُر از اسباب و رخت و لباس بردارد، ناچار بود که

۱. Barneville ناحیه ای نزدیک مانش.

چند کارگر را برای حمل و نقل آنها خبر کند؛ در این صورت همه از جابه جاشدنش خبر دار می شدند، اما با این وضع، در شکهای جلو در خانه، از طرف کوچهٔ بابیلون، آنها را سوار کرده و ساده و بی سر و صدا به خانهٔ جدید بُرده بود.

اما توسّن با اجازهٔ ارباب خود، کمی رخت و لباس و وسایل دیگر را بسته بندی کرده و با خود آورده بود، کوزت نیز کاغذ و قلم و مرکب خشککن و چیزهایی از این گونه را برداشته بود.

ژان والژان، برای آنکه جابه جا شدنشان دور از چشم دیگران باشد، تا موقع تاریک شدن هوا صبر کرده بود. و در همین فاصله، کوزت فرصت پیدا کرده بود که نامه ای برای ماریوس بفرستد. هنگامی که به کوچهٔ لُوم آرمه رسیدند، شب بود.

محل مسکونی آنها در کوچهٔ لوم آرمه، آپارتمانی بود در طبقهٔ دوم با دو اتاق خواب و یک اتاق غذاخوری، و آشپزخانهای در کنار آن و اتاق جداگانهای که توسّن در آن میخوابید. اتاق غذاخوری، اتاق نشیمن نیز بود. این آپارتمان مبله بود و از حیث اسباب و اثاث چیزی کم و کسر نداشت.

همانطور که آدمی گاهی ابلهانه و بی دلیل نگران می شود، گاهی برعکس ابلهانه و بی دلیل، اطمینان خاطر پیدا می کند. سرشت آدمی این گونه است. ژان والژان نیز بعد از آن که به محل جدید رسیدند، نگرانی اش برطرف شد و کم کم خاطر آسودهای یافت. بعضی از جاها به آدمی آرامش می بخشند و در روح ما اثر مطلوب می گذارند. آرامش این کوچهٔ تاریک، و ساکنان بی سر و صدایش، در هر تازه واردی اثر می گذاشت. این کوچهٔ قدیمی، آن قدر باریک بود که در دهانهٔ ورودی آن، یک میلهٔ افقی را بر سر دو پایهٔ چوبینی نهاده بودند و راهِ ورود وسایل نقلیه را سد کرده بودند. کوچهای بود دور از غوغای شهر، و تاریک حتی در نیمروز، و درمیان دو

ردیف بناهای بلند صدساله، که هم چون سالخوردگان خاموش بودند، سست و بی احساس مانده بود. در آن کوچه فراموشی سایه گسترده بود، و ژان والژان در آنجا راحت تر نفس می کشید، که آن کوچه به هر حال راهِ نفسی داشت.

نخستین کار ژان والژان، بعد از جای گرفتن در آپارتمان آن بود که چمدان «جدا نشدنی»را در کنار خود جای دهد.

ژان والژان آسوده به خواب رفت. شب همراز آدمی است. و این نکته را نیز بگوییم که شب آرامش می بخشد. صبح روز بعد، ژان والژان تقریباً شاداب از خواب بیدار شد. اتاق غذاخوری به نظرش زیبا آمد، حال آن که بدقواره و بدشکل بود. اسباب و اثاث این اتاق یک میز گِردِ قدیمی بود، و یک جاظرفی کوتاه، که آیینه ای را متمایل روی آن نهاده بودند، و یک صندلی راحتی موریانه خورده و چند صندلی دیگر. توسن، لباسهایی را که با خود آورده بود، در چند بقچه بسته و روی صندلیها کُپه کرده بود؛ یکی از این بُقچه ها باز شده، و گوشه ای از لباس مخصوص گارد ملی یکی از این بُقچه ها باز شده، و گوشه ای از لباس مخصوص گارد ملی زان والژان، از آن بیرون زده بود.

کوزت به توسن سفارش کرده بود که آن روز غذایش را به خوابگاه او ببرد، و تا عصر آن روز از اتاقش بیرون نیامد.

توسن آن روز مُدام برای جمع و جور کردن رخت و لباس و اثاث و لوازم خانه، در رفت و آمد بود و در حدود ساعت پنج بعدازظهر، غذای سادهای راکه فراهم کرده بود، روی میز غذا چید، کوزت بهاحترام پدرش، آمد و بی آنکه لب به غذا بزند، به بهانهٔ سردرد، به ژان والژان عصر به خیر گفت و به خوابگاه خود بازگشت و در را به روی خود بست. ژان والژان با اشتها یک بال مرغ را خورد و آرنجش را روی میز تکیه داد؛ احساس می کرد که آرامش خود را بازیافته و در اینجا احساس امنیت می کند.

در ضمن خوردن شام، چند بار متوجه شدکه توسّن چیزهایی زیر لب

می گوید و غُرّولند می کند، که «آقا... می شنوید؟ دارند تیر در می کنند. باز در پاریس به جان هم افتاده اند.» اما او چنان در افکار خویش فرورفته بود که به حرفهای توسن توجه نکرد؛ و شاید اصلاً چیزی نشنیده بود.

در این حال، از جا برخاست و در فاصلهٔ دَرِ اتاق و پنجره قدم زد. آرامتر شده بود.

در این آرامش، به فکر کوزت افتاد که همه چیز را برای او می خواست. سردرد مختصر کوزت را بر اثر یک ناراحتی زودگذر عصبی می دانست و اخم كمردنش را سطحى و بسيدوام مسي شمرد. اما دربارهٔ آيندهٔ او می اندیشید، و به عادت همیشگی با مهر و محبت بسیار به او می اندیشید. به گسمان او در ایس موقع، چیزی در میان نبود که بهزندگی آرام و سعادت آمیزشان لطمهای بزند. در بعضی از لحظات همه چیز دشوار و دور از دسترس بهنظر می آید و برعکس در لحظاتی همه چیز ساده و آسان می نماید. زان والزان در چنین لحظاتی بود، و معمولاً ساعات خوب زندگی بعد از ساعات بد به سراغ ما می آیند، همچنانکه روز پس از شب مي آيد؛ و اين براساس قانون توالي و تضاد است كه يايه و اساس طبيعت است و افراد سطحی نگر آن را تقابل ا می نامند. ژان والژان در این خانهٔ آرام،که بدان پناه آورده بود، از هر چیزی که در روزهای اخیر آرامش او را درهم ریخته بود، رهایی یافته بود. پس از غوطهور شدن در آنهمه تاریکی، اینک چشمش روشنایی لاجوردگون را میدید. بیرون آمدن از خانهٔ کوچهٔ پلومه، آن هم چنین ساده و آسان و بیبرخورد با کوچکترین مشکل، اقدام بسیار خوب و بهجایی بود. پس از این جابهجایی، اگر چند ماهی به جای دورتری مانند لندن می رفت، بسیار عاقلانه بود، که هر جاکه کوزت درکنارش باشد، سعادت و امنیت با اوست، خواه در فرانسه باشد، خواه در انگلستان. برای او چه فرق می کرد که در کدام کشور باشد؟ کوزت

Antithèse ،۱، تقابل، برابر نهاد،

ملت و کشور او بود. در کنار او زیستن سعادتش را تضمین می کرد. اما در حساب خود این مسأله را فراموش می کرد که شاید وجود او در کنار کوزت، برای سعادتمند کردن کوزت کافی نباشد. و چون کوزت همیشه در کنار او بود، و پیش چشم او بود، کوزت را متعلق به خود می دانست. و این نوع ساده نگریها را هر کس به ترتیبی در زندگی خود آزموده است. ژان والژان برای رفتن به انگلستان در ذهن خود نقشه هایی طرح می کرد و در تخیّلات خود کوزت را در همه جا در کنار خود می دید و احساس خوشبختی می کرد.

در آن لحیظات که در طول و عرض اناق، آهسته آهسته، قدم برمی داشت، ناگهان نگاهش به نقطه ای خیره شد. چیزی عجیب و باورنکردنی دیده بود. نزدیک تر رفت، در آیینه ای که متمایل روی جاظرفی بود، این چند جمله را با وضوح تمام دید و خواند:

«محبوب عزیزم! پدرم تصمیم خود را گرفته است. امشب از اینجا به خانه ای واقع در شمارهٔ هفت کوچهٔ نُوم آرمه خواهیم رفت و هشت روز دیگر به لندن سفر خواهیم کرد. کوزت. چهارم ژوئن»

ژان والژان شگفتزده بر جای خود میخکوب شد.

کوزت، در موقع آمدن به این خانه، قلم و کاغذ و آب خشک کن خود را روی جاظرفی، و جلو آیینه گذاشته بود و آنچنان در غم و درد خود فرورفته بود که فراموش کرده بود، این چیزها را به خوابگاهش ببرد، و غافل از آن بود که چه کاری کرده است! زیرا شب پیش این چند جمله را برای ماریوس در صفحه ای از دفتر چه اش نوشته و آن را کنده و به دست رهگذری داده بود تا آن را به مقصد برساند. و اما مرکب کاغذ را بعد از نوشتن نامه با آن کاغذ مخصوص خشک کرده بود، و حالا جای دست نوشته او که روی آب خشک کن باقی مانده بود، در آیینه افتاده بود.

آیینه خط او را از روی آب خشککن منعکس کرده بود.

و بدین گونه چیزی پدید آمده بود که در علم هندسه آن را تصویر متقارن می گویند.

و جملههای روی آب خشک کن که به صورت وارونه بود، در آیینه به شکل اول خود در آمده بود. ژان والژان سطورنامه ای را در آیینه به چشم می دید که کوزت شب پیش برای ماریوس نوشته بود.

قضیهای بود ساده، اما صاعقه گون.

ژان والژان قدمی به جلو نهاد، آن سطور را بار دیگر خواند، باور نمی کرد؛ مثل چیزهایی که در روشنایی صاعقه، آشکار می شود، وهم آمیز بود. چنین چیزی محال بود؛ چنین چیزی نمی توانست درست باشد.

ذرّه ذرّه، قوهٔ ادراک او به کار می افناد. به آب خشک کن کوزت نگاهی انداخت، و حقیقت را دریافت. آن را برداشت و با خود گفت: «پس اصل آن نوشته اینجاست!» مثل یک بیمار در حال تب، نوشته های روی آب خشک کن را به دقت نگریست. روی آب خشک کن حروف به صورت معکوس چنان درهم فرورفته بود که هرچه در آنها دقیق شد، چیزی نفهمید. با خود گفت: «خطوطی که روی این آب خشک کن است، اصلاً معنی ندارد. اصلاً چنین نوشته ای روی آن نیست.» و آهِ تسلّی بخشی از سینه بر آورد. چه کسی را می شناسید که در هولناکترین لحظه های زندگی این گونه خود را نفریبد و از این شادیهای احمقانه نداشته باشد؟ آدمی تا وقتی که همهٔ تصوّرات و توهمّات را نیازماید، تسلیم نومیدی نمی شود.

آب خشک کن هم چنان در دست او بود. آن را می نگریست و به توهمی فکر می کرد که چند لحظه او را به اشتباه انداخته بود. می خواست بخند که دوباره آب خشک کن را در کنار آیینه گذاشت. در آیینه نگاه کرد و همان چیزهایی را دید که در ابتدا دیده بود. همهٔ کلمات نامه آشکارا و با صراحت در آیینه در کنار هم نشسته بودند، این بار در می یافت که آنچه

می بیند توهم نیست. ظهور دوبارهٔ یک چیز دلیلی بر واقعی بودن آن است. موضوع روشن بود. سطرهای معکوس بر آبخشککن، در آیینه به صورتِ اصلی آن درآمده بود. آن وقت به حقیقت پی برد.

ژان والژان سر تا پا می لرزید. آب خشک کن را رها کرد و لغزید و روی صندلی راحتی کنار جاظرفی فروافتاد. سر بهزیر داشت. نگاهش لبریز حیرت بود، سرگشته بود. با خود می گفت: «همه چیز روشین است، و تردیدی نیست که کوزت این نامه را برای کسی نوشته است.»، و آنگاه فریاد جانگدازی را از اعماق جانش شنید؛ غرّشی بود در قعر تاریکی که به غرّش شیری می ماند که طعمه اش را ربوده باشند.

و از همه غمانگیزتر آن بودکه در آن لحظات، هنوز نامهٔ کوزت به ماریوس نوسیده بود، و دست تصادف، پیش از آنکه نامه به ماریوس برسد، آن را به دست ژان والژان رسانده بود.

ژان والژان تا آن روز در برابر مصائب مغلوب نشده بود، در آزمایشهای سهمگین خود را نباخته بود. بدبختی همهٔ ابعاد خود را بهاو نشان داده بود، سرنوشت با همهٔ بی رحمیها و سنگدلیهایش کین توزانه بهاو هجوم برده بود و او را زیر انواع ضربههای کوبندهٔ خود گرفته بود، اما او در برابر این ناملایمات هولناک واپس نشسته، سر فرود نیاورده بود؛ و همهٔ ذلّتها و حقارتها را ناگزیر تحمّل کرده بود. و حتی بعد از آزادی نیز، همه چیز خود را فدا کرده، در محدودهٔ تنگی محصور مانده، شب و روز را مُدام با احساس خطر گذرانده، و اقسام رنجها و دردها را بهجان خریده، و در عین حال خشنود و استوار مانده بود. تا حدی که هر کس می توانست او را شهید زندهای بنامد، زیرا بهخود نمی پرداخت، و برای خود هیچ چیز نمی خواست و آرزو نمی کرد. ضمیر او با همهٔ شداید و مصائب انس گرفته بود. و بدین گونه می توانست برای همیشه شکست ناپذیر بماند. اما اگر

وجودش درهم شكسته است.

حقیقت آن بود که این ضربهبرای او از همهٔ عذابها و شکنجههایی که در سالهای طولانی تحمل کرده بود کوبنده تر بود. هرگز چنین گاز انبری او را در میان نفشرده بود. احساس می کرد که همهٔ رنجها و دردهای پنهانی در وجودش به جنب و جوش افتاده اند و همهٔ ذرات او را می جوند و می گزند. افسوس! بزرگترین و دشوار ترین آزمایشی که آدمی گاهی با آن مواجه می شود، از دست دادن موجودی است که دوستش دارد.

بیجاره ژان والژان! هم چون پدر، کوزت را دوست می داشت، و زندگی تهی از مهر و محبت او باعث شده بود که این علاقهٔ پدرانه، با انواع عشقها و دلبستگی ها بیامیزد. به همین روی، کوزت را مانند دختری دوست می داشت، هم چون خواهری به او علاقه مند بود، و چون در همهٔ عمر خود نه معشوقه ای داشت و نه همسری، و طبیعت هم چون بستانکاری است که هرگز دست از مطالباتش برنمی دارد، و آدمی به احساس عاشقانه، از هر احساس دیگری نیازمندتر است، این احساس نیز با علایق دیگر او آمیخته بود؛ اما به گونه ای پیچید، و پر از ابهام؛ و نادانسته و بسیار یاک و پاکیزه، و بی اختیار و آسمانی و فرشته گون و خدایی. شاید با مسور و اشتیاقی درونی بود؛ ناشناخته بود و نادیدنی، اما واقعی. به تعبیری شور و اشتیاقی درونی بود؛ ناشناخته بود و نادیدنی، اما واقعی. به تعبیری دیگر، عشق او در لابه لای مهر و عاطفهٔ بی نهایتش، همانند رگه های پنهان دیگر، عشق او در لابه لای مهر و عاطفهٔ بی نهایتش، همانند رگه های پنهان دیگر، عشق او در یک کوهستان، دست نخورده و کشف نشده.

به یاد بیاوریم که پیش از این گفته ایم ژان والژان چگونه مهر و محبتی به کوزت داشت. از دواج بین آن دو به هیچ ترتیب ممکن نبود. از نظر روحی نیز چنین پیوندی ممکن نبود، اما سرنوشت آن دو به هم دیگر پیوند خورده بود. ژان والژان به یاری این دلبستگی، با دوست داشتن آشنا شده بود، و کوزت در زندگی او یک است شنا بود... عشقها و شیداییهای پی در پی به سراغ

آدمی می آیند و جایگزین یکدیگر می شوند، و تبدیل رنگهای سبز و روشن به سبز تیره، از نزدیک شدن خزان عمر خبر می دهد، و بعد از پنجاه سالگی می توان این تغییرات رنگها را در درون خود احساس کرد. و اما ژان والژان چنین مراحلی را نگذرانده بود و چنانکه بارها گفته ایم، همهٔ این سوز و گدازهای درونی در جسم و جان او به صورت پرهیز و تقوا در آمده بود، و ژان والژان خود را پدر واقعی کوزت می دانست؛ پدری بسیار شگفت انگیز که محبت و دلبستگی پدر و پدربزرگ و برادر و شوهر را در خود جمع کرده بود؛ پدری که وظایف یک مادر را نیز انجام می داد؛ پدری که کوزت را دوست می داشت و می پرستید، و این دختر برای او روشنایی که کوزت را دوست می داشت و می پرستید، و این دختر برای او روشنایی بود، خانه بود، خانواده بود، وطن بود، بهشت بود.

حالا احساس می کرد که پدر بودنش به پایان رسیده، و کوزت در حال جدا شدن از اوست؛ و کوزت از دست او به بیرون لغزیده است، و کوزت را از او ربوده اند. احساس می کرد که کوزت چون ابر و چون آب، در گذر است. و این حقیقت جانسوز را در می بافت که قلب کوزت از آنِ دیگری است، و او آرزوی زندگی با دیگری را دارد. با خود می گفت: «پس کوزت برای خود محبوبی دارد، و من برای او چیزی جز پدر نیستم. پس من دیگر در زندگی او وجود ندارم.» دیگر تردیدی نداشت، و با خود می گفت: «پس او دیگر با من نیست و از آنِ من نیست.» دردی حس می کرد که از هر دردی جانگدازتر بود. در این سالها هر چه از دستش برمی آمد کرده بود تا کوزت را همیشه برای خود نگاه دارد، و عاقبتش این بود! عاقبتش این بود که برای کوزت را همیشه برای خود نگاه دارد، و عاقبتش این بود! عاقبتش این بود خود هی در خودخواهی را در بُنِ هر موی خود احساس می کرد، و خودخواهی در اعماق وجودش نعره می کشید.

گاهی در درون ما همه چیز درهم میریزد. وقتی که آدمی بهیأس کامل میرسد، بهبعضی از اصول بنیادی بیاعتقاد می شود، رنج و درد وقتی که

به چنین مرحله ای برسد، و جدان انسان نیرویش را از دست می دهد، و بحرانی نحوست بار بر او غلبه می یابد. کمتر کسی است که از این بحران خلاص شود، بی آن که چیزی از و جدان و حسّ وظیفه شناسی اش را از دست نداده باشد. و قتی که رنج و درد از حدودی فراتر رود، تقوای آدمی حتّی در بالاترین سطح آن، شکست می خورد.

ژان والژان بار دیگر آب خشککن را از کنار آیینه برداشت، و تقلایی کرد بلکه بتواند خود را به گونه ای بفریبد و قانع کند. به آن چند خط خیره شد و مانند سنگ در جای خود بی حرکت ماند. فکرش چنان مغشوش شده بود که هر کس او را در آن حال می دید، یقین می کرد که در جان او همه چیز به هم پاشیده است.

با احساسی تند و خشونت آلود، همه چیز را از نو بررسی کرد. ظاهری داشت آرام و در عین حال هراس آور. وقتی که آرامش آدمی به حد سکونِ یک مجسمه برسد، نزدیک شدن خطر را باید پیش بینی کرد.

به سرنوشت مصیبت بار خویش می اندیشید و به یاد بیم ها و تردیدهای تابستان گذشته افتاد، که پس از مدتی آنها را بی اساس پنداشته بود. در آن موقع احساس می کرد که در کنار پرتگاهی ایستاده است و باید عمق آن را شناسایی کند و از آن غافل نماند اما حالا در کنار پرتگاه نبود و عمق آن را نگربست، بلکه در ته پرتگاه بود.

و چه تأسف آور بود که ژان والژان، بی آنکه خود بفهمد، در تبه این پرتگاه افتاده بود و روشنایی زندگی اش را از دست داده بود؛ حال آنکه گمان می کرد که تا عمر دارد نور این آفتاب را به چشم خواهد دید.

هوش و حافظهٔ خود را به کار انداخت. بعضی از چیزها، بعضی از روزها، بعضی از سرخشدنها و رنگ پریدنهای کوزت را به خاطر آورد و همه را در کنار هم گذاشت و همه چیز را کاوید و سنجید و عاقبت گفت: «خود اوست!» نومیدی الهاماتی دارد که تیری در کمان

می گذارد و رها می کند، که هرگز به خطا نمی رود. حدس و گمانهای او در نخستین حرکت به ماریوس رسیدند. نام او را نمی دانست اما او را پیدا کرد. در اعماق خاطره هایش کاوید و جوانی را به یاد آورد که روزها می آمد و در باغ لوگزامبورگ پرسه می زد. آن بینوای عاشق را، آن جوان بی کاره را، آن ابله ساده دل را، آن جوان بی غیرتِ بی حمیّت را در ذهن خود پیدا کرد. به عقیدهٔ او یک جوان باید بسیار بی غیرت و بی حمیّت باشد که بیاید و به دختری که در کنار پدرش نشسته است، عاشقانه نگاه کند و او را به وسوسه اندازد.

ژان والژان در ذهن خود به این نتیجه قطعی رسیده بود که آن جوانک پایه و اساس این داستان است؛ و خالق این تیره روزی کسی جز او نیست. بعد از این نتیجه گیری، ژان والژان، آن مرد توبه کار و متقی، کسی که سالها برای تهذیب نفس خود کوشیده بود، کسی که سعی می کرد وجود خود را از مهر و محبت لیریز کند، ناگهان به خود نگریست و شبحی دید که جز کینه توزی چیزی در او نبود.

این گونه دردهای جانگداز، درماندگی را با خود دارند و آدمی را افسرده و نومید میکنند. کسی که به چنین دردهایی مبتلا شود، احساس میکند که چیزی از وجودش کاسته می شود. در عهد جوانی، دیدار با چنین دردهایی غمانگیز است و در سالهای بعد نحوستبار. حتی در جوانی، که خون آدمی در جوشش است و موی او سیاه است، و سرش مانند شعلهٔ شمع بر تن او سرافرازی میکند، و قلبش لبالب از عشق است، و هنوز فرصت جبران هر شکستی را دارد، نومیدی وحشت می آفریند، تا چه رسد به هنگام پیری، که سالها مثل برق و باد در گذرند و هر سال بی فروغ تر و بی رمق تر از سال پیش است، و می توان در آن اوقات نیمه تاریک در لایه لای ستاره های کم نور مرگ را به چشم دید.

در این دقایق، که ژان والژان در عالم فکر و خیال فرورفته بود، توسَن

به اتاق آمد. زان والزان از جا برخاست و از او پرسید: «گفتید از کدام طرف؟... می دانید از کدام طرف است؟»

توسَن با تعجب به او نگاهی کرد و گفت: «بله؟»

ژان والژان گفت: «چند دقیقه پیش میگفتید که شهر شلوغ شده، و عدّهای به جان هم افتادهاند.»

توسن گفت: «بله... بله آقا... مثل این که سر و صدا از طرف کلیسای سن مِری است.»

گاهی بی اراده و بی اختیار و برخلاف میل خود، چیزی می گوییم و کاری می کنیم که محصول افکار و باورهای درونی ماست. و بی تردید، ژان والژان، بر اثر یک وسوسهٔ درونی بی آنکه خود بداند و بفهمد که چه می کند، پنج دقیقه بعد از خانه بیرون رفت.

سر برهنه بود و روی سکوی کنارِ دَر خانه نشسته بود؛ و چنین می نمود که گوش می دهد.

شب شده بود.

## ولگردی که با چراغ کوچهها دشمنی داشت

چه مدت در این وضع و حال بود. فراز و فرود این تفکرات غمانگیز چگونه بود؟ آیا ژان والژان در این مدّت سرش را بلند کرده بود! آیا هم چنان در خود فرورفته بود! آیا آنقدر در خود خم شده بود که همهٔ قامتش شکسته بود! آیا دوباره می توانست قدبرافرازد و در وجدانش پایگاه استواری بیابد و قدم بر آن بگذارد؟ شاید خود او نیز نمی توانست به این گونه چیزها باسخ روشنی بدهد.

کوچه خلوت بود و رفت و آمد بسیار کم. گاهی چند بور ژوای هراسان به چشم می آمدند که شتاب ژده به خانهٔ خود بازمی گشتند. به هنگام خطر، هر کس به فکر خویش است. مأمور روشن کردن چراغها، آن شب هم در ساعت معمول، به کوچه آمد و فانوسی را که رودرروی خانهٔ شماره هفت بود روشن کرد و رفت. در این فضای نیمه تاریک، اگر کسی چشمش به ژان والژان که بر سکویی نشسته بود، می افتاد، گمان نمی کرد که موجود زنده ای را می بیند؛ به مجسمه ای می ماند که از یخ ساخته باشندش. در نومیدی گاهی آدمی به مرحلهٔ انجماد می رسد.

طنین مبهم ناقوسها در غوغای متلاطم آشوب به گوش می رسید، و در لابه لای طنین تشنّج آمیز ناقوسها، ساعت کلیسای سن پُل، آرام و باوقار، با زنگهایش ساعت یازده شب را اعلام کرد. طنین ناقوسها وابسته به انسان

است، و وقت و ساعت وابسته به خداوند. اما گذشت ساعات در ژان والژان اثری نداشت، و او هم چنان بی حرکت مانده بود. در آن لحظات بود که صدای چند تیر پیاپی از جانب بازار هال به گوش رسید، و سپس چند تیر دیگر، و این بار تیرهای بیشتر. شاید این تیراندازیها حملهای بود به سنگر کوچهٔ شانورری، که پیش از این شرحش را دادیم. و ماریوس این حمله را دفع کرده بود. زمزمهٔ گنگ و هراس آور تیرها، که در تاریکی و خاموشی شب، هر دّم ترسناک تر می شد، ژان والژان را تکان داد. از جا برخاست و رو به سویی کرد که صدای تیرها از آن جهت می آمد، و اندکی گوش فرا داد و دوباره روی سکو نشست و دستها را درهم برد، و سرش دوباره خم شد؛ در خود فرورفت.

و بار دیگر، با افکار و خیالات جود مشغول شد، و باز همان گفت و گوهای تیره و تار را داشت با خویشتن. اما ناگهان سرش را راست نگاه داشت و چشمهایش را باز کرد. صدای پایی از نزدیک شنیده بود، نگاه کرد. در روشنایی فانوس از طرف کوچهای که به ساختمان آرشیوا می رسید، بسرکی دید باصورتی رنگ پریده، و حرکاتی چالاک و شاد.

گاورش بود که به کوچهٔ لوم آرمه رسیده بود.

گاورش بالای سرش را نگاه کرد؛ پنداری در جست وجوی جایی بود. ژان والژان را می دید و به او اعتنایی نداشت.

گاورُش بعد از آنکه مدتی به بالا نگریست و گمشده اش را نیافت، نگاهش را به پایین دوخت. روی پنجهٔ پا بلند می شد، و به درها و پنجره ها دست می مالید. همهٔ درها را از پشت بسته بودند. یک یک درها را آزمایش کرد و شانه ها را بالا انداخت و گفت: «آی زکی!»

و دوباره بهبالا نگاه كرد.

ژان والژان که تا چند لحظه پیش، با آن وضع روحی که داشت، حاضر

نبود با کسی یک کلمه حرف بزند، ناگهان به هوس افتاد که با این پسرک گفتوگویی کند، و او را صدا زد و گفت: «آهای بچها... چیزیت شده؟»

گاورُش در جوابش با صراحت گفت: «بچّه خودتی. چیزیم نیست، امّا گشنمه!»

ژان والژان در جیب جلیقهاش دست برد و یک سکّهٔ پنج فرانکی در آورد.

گاورش مثل دُم جنبانک ا بود که قرار و آرام نداشت و هر دَم شکل و حالتی به خود می گرفت. و در آن لحظه نیز خم شد و قُلوه سنگی از زمین برداشت. چون چشمش به چراغ کوچه افتاده بود، گفت: «عجب! شما توی این کوچه چراغ دارین؟ رفیق!...، معلوم می شه شماها از قانون و مقررات امشب خبر ندارین. امشب روشن بودن چراغ برخلاف قانونه. پس اینو بشکنیم.»

و قلوه سنگ را به طرف چراغ پرتاب کرد. شیشهٔ فانوس چنان با سر و صدا شکست که تما جند کوچه آن طرف تر صدایش شنیده شد، و بورژواهایی که پشت تختخوابهایشان سنگر گرفته بودند، ترسان و لرزان گفتند: «وای! دوباره سال نودوسه آمده!»

شعلهٔ فانوس لرزید و خاموش شد و کوچه در تاریکی فرورفت.

گاورُش گفت: «حالا درست شد. ای کوچهٔ پیر و پاتال! سَرِت بذار یه شب کُلاه!»

و رو به ژان والژان کرد و گفت: «اسم اون ساختمون گنده مُنده تَهِ کوچه چیه؟ مثل این که آرشیو باشه. بایستی که دست به کار بشم، و پُشتِ اون ستونهای بلند و بدترکیبش یه سنگر درست کنم.»

ژان والژان از جا برخاست و به پسرک نزدیک شد. برای او غصه

۱. دُم جنبانک پرندهای است کوچک، به اندازهٔ گنجشک، که غالباً در کنار آب می نشیند و دُم خود را تکان می دهد (فرهنگ معین.).

مى خورد، و با خودگفت: «طفلك! گرسنه است!»

و سكّهٔ پنج فرانكي را بهاو داد.

گاورُش بینیاش را بالاکشید. از بزرگی این سکّه تعجب کرد. در تاریکی به آن خیره شد. گاورُش تا آن موقع تنها نام سکّهٔ پنج فرانکی را شنیده بود، و حالاکه آن سکّه را از نزدیک می دید، به نقش ببر در روی آن چشم دوخت و گفت: «آهای!... بَبرش را ببین!»

و چند ثانیه آن را با شور و جذبهنگاه کرد، و سپس آمرانه و با غرور گفت: «بورژوا!... من دوست دارم چراغها را بشکنم. این ببر را از من پس بگیر. با این چیزها گول نمی خورم. پنجههای این ببر خیلی تیزه. اما توی گوشت من نمی ره.»

ژان والژان گفت: «پسر!... مادر دارې؟»

گاورش با مسخرگی گفت: «مادر دارم. بیشتر از شما هم دارم!» ژان والژان گفت: «پس این بول را نگهدار برای مادرت.»

گاورش متأثر شده بود. می دید که آن مرد کلاه به سر ندارد، و همین باعث شد که به او اعتماد کند و با لحن خودمانی بگوید: «ببینم!... نکنه خیال دارین با این پول وادارم کنین که دیگه چراغ کوچه ها را نشکنم؟»

ـنه جانم! عزيزم! هر چه دلت ميخواهد چراغها را بشكن!

گاورش گفت: «معلوم می شه شما یه آدم درست و حسابی هستین.» و سکّهٔ پنج فرانکی را در جیب گذاشت، و چون اعتمادش به این مرد بیشتر شده بود، گفت: «خونهٔ شما توی همین کوچه است؟»

ـ بله ... چطور؟

دنبال خونهٔ شماره هفت می گردم.

در اینجا پسرک ولگرد سکوت کرد. شاید در این فکر بود که نباید همهٔ اسرار را به این مرد ناشناس بگوید. و ناخن هایش را در موهای پُر پشتش فرو برد، و گفت: «آره!... همین بود که گفتم. شماره هفت.»

در ذهن ژان والژان ناگهان برقی درخشید. معمولاً آدمی در حال افسردگی و نومیدی گاهی چنین می شود. سعی کرد دو پهلو و ابهام آمیز حرف بزند: «شاید نامهای را که منتظرش هستم آوردهای؟»

گاورش گفت: «این نامه برای یه زنه. شماکه زن نیستین.»

ژان والژان گفت: «شاید نامه برای دوشیز ه کوزت باشه؟... نیست؟»

گاورُش غُرّولندی کرد و گفت: «کوزت؟... بله... یه همچین اسم مسخرهای داره. شاید کوزت باشه.»

بسیار خوب، نامه را بده، می رسونمش به دست دوشیزه کورت.

گاورُش گفت: «پس یادتون باشه که بهاو بگید، این نامه را توی سنگر بهدست من دادهان تا بهاینجا بیارم.»

گاورُش دست در جیبش کرد و کاغذی راکه چهارتا شده بود در آورد، سپس خبردار ایستاد، سلام نظامی داد و گفت: «به احترام این نامهٔ فوری! این نامه را دولت موقّت انقلابی فرستاده.»

ژان والژان گفت: «نامه را به من بده.»

گاورش، که نامه را بالای سر خود نگاه داشته بود، گفت: «این یه نامهٔ عاشقانه نیست. برای یه زن نوشته شده، اما برای تودههاست، برای مردمه. ما در سنگر با دشمنان مردم می جنگیم، مبارزه می کنیم، اما به جنس زن احترام می ذاریم. در جامعهٔ شما شیرها وقتی واسه شترها نامهٔ عاشقانه می فرستن، پلیس را می فرستند سراغ شترها. ما از این حقه بازیها بلد نیستیم.»

ران والزان گفت: «نامه را بده.»

گاورش گفت: «شما آدم خیلی خوبی هستین.»

ـگفتم که نامه را بهمن بده.

داين هم نامه.

و نامه را به دست ژان والژان داد و گفت: «پس زود باش! معطل نکن،

آقای فلانی! زودتر این نامه را برسون بهدست دوشیزه فلان فلانی!... یعنی همون دختری که اون اسم مسخره را داشت.»

ژان والزان گفت: «جوابش را باید بُرد به سنگر سن مری؟»

منه را از اسما عوضی گرفته این اصلاً نمی دونین دنیا چه خبره این نامه را از سنگر مبارزان کوچهٔ شانورری آورده ام، و همین السّاعه برمی گردم به اون جا، رفیق!

و این چند کلمه راگفت و بهراه افتاد، و هم چون پرندهای که از قفس گریخته باشد، پرواز کرد تا به جایی که از آن آمده بود بازگردد. رفتنش به پرواز می ماند؛ به سرعت گلولهای در دل تارکی فرورفت. پنداری به هنگام آمدن در دل تاریخی سوراخی گشوده بود، و اینک به آن سوراخ بازگشته بود. بعد از رفتن او کوچهٔ تاریک لُوم آرمه، بار دیگر خاموش و آرام شد. و در یک لحظه، این پسرک شگفت انگیز، که سایه و رؤیا را در خود داشت، در تاریخی میان دو ردیف خانه های دودزده فرورفت و هم چون دود در انتهای ظلمت ناپدید شد. و اگر چند دقیقه بعد صدای شکسته شدن چراغ دیگری شنیده نمی شد، و بورژواهای هراسان از خواب نمی پریدند، گمان می کردیم که برای همیشه در ظلمت کوچه ها ناپدید شده است. آری، این گاورش بود که چراغی را در کوچهٔ شوم ناپدید شده و به سوی سنگر راه می سپرد.

## در آن ساعت که کوزت و توسَن خفته بودند

ژان والژان با نامهٔ ماربوس بهخانه بازگشت.

در تاریکی، پاورچین پاورچین، از پلکان بالا رفت؛ مثل جغدی بود که در تاریکی پرواز کرده و طعمهٔ خود را به چنگ آورده باشد. لحظه ای گوش فراداد تا مطمئن شود که صدایی نمی شنود. کوزت و توسن هر دو در خواب بودند. سه چهار بار کبریت کشید تا توانست جرقه ای برافروزد و شمعی روشن کند. سپس آرنجش را روی میز تکیه داد و کاغذ را باز کرد. هنگامی که آدمی سخت آشفته باشد، اگر نامه ای به دستش برسد آن را نمی خواند، بلکه با آن جنگ و دعوا می کند. مثل یک طعمه آن را در چنگ می فشارد، مُچاله اش می کند، چنگالهای خود را با خشم و لذّت در آن فرومی برد، ابتدا آخرش را نگاه می کند و سپس نگاه را به آغاز آن باز می گرداند؛ با تب و تاب به آن می نگرد، موضوع نامه را جمعاً درمی یابد، می گرداند؛ با تب و تاب به آن می نگرد، موضوع نامه را جمعاً درمی یابد، می کند و شور آن نامه، تنها این چند کلمه را می دید:

«من در اینجا جان می سپارم، و هنگامی که تو این نامه را می خوانی روح من در کنار تو خواهد بود.»

این چند کلمه او را ترسانده بود و به حیرت انداخته بود. ناگهان همهٔ اضطرابات او رنگ تازه ای به خود گرفت. نامهٔ ماربوس را با نوعی حیرت

مستانه می نگریست. در برابر خود مرگ باشکوه جوانی را می دید که دشمن او بود.

بانگ ترسآلودی از شادی درونی او برآمد. همه چیز به پایان خود رسیده بود. حتی زودتر از آنچه انتظار داشت، گره از کار او گشوده شده بود و کسی که فکر و روح او را برآشفته بود، به خودی خود، از میان رفته بود؛ بی آنکه نیازی باشد که او قدمی برای نابودی چنین دشمنی بردارد یا در این میان مقصر باشد. با خود می گفت: «آن مرد به سوی مرگ شتافته است، و شاید در این دم مرگ او را در آغوش گرفته باشد.» اما کمی قضایا را سنجید و به این نتیجه رسید که هنوز آن مرد نمرده است، زیرا نامه را ساعتی پیش نوشته و گمانش این بوده که صبح فردا نامه به دست کوزت خواهد رسید. وانگهی او بعد از آن دو بار تیراندازی، دیگر صدای تیری از طرف کلیسای سنومری نشنیده بود. نزد خود حساب کرد که شاید حملهٔ طرف کلیسای سنومری نشنیده بود. نزد خود حساب کرد که شاید حملهٔ نهایی را برای نابودی همهٔ مردان سنگر، برای دمدمه های صبح در نظر گرفته باشند. در هر صورت، اصل مطلب تغییر نمی کند و بر فرض که آن جوان هنوز زنده باشد، صبح فردا پایان کار او خواهد بود.

ژان والژان با این گفتوگوها که با خود می کرد، به آرامش خاطر رسیده بود، که به هر روی رقیب را از دست رفته می پنداشت و گمان می کرد که مانع از میان برداشته شده، و از آن پس او و کوزت با هم دیگر خواهند زیست، و رقیبی در میان نیست؛ و آینده با خوبی و خوشی طی خواهد شد، و کوزت هرگز از حقیقت باخبر نخواهد شد و نخواهد فهمید که «آن مرد» چه سرانجامی داشته است. پس باید نشست و تماشاگر حوادث شد تا همه چیز در مسیر طبیعی خود پیش برود. و «آن مرد» را از حالا باید مُرده به حساب آورد، و چه سعادتی بالاتر از این!

اما این گفت وگوی ذهنی، هر چند عاقبت خوشی داشت، غمگینش می کرد.

سپس از پله ها پایین رفت و سرایدار را بیدار کرد.

تقریباً ساعتی بعد، ژان والژان لباس مخصوص گارد ملّی را پوشید و اسلحهاش را برداشت و از خانه بیرون رفت. سرایدار به آسانی توانسته بود لباس و اسلحهٔ او را، که در انبار ساختمان گذاشته بود، یافته و به دست او بدهد. ژان والژان یک تفنگ پُر داشت و یک فانسقهٔ پُر از فشنگ؛ و از طرف بازار هال، به سمت میدان نبرد رفت.

## گاورش و سرکشیهای غیرت او

گاورش در آن شب ماجرایی داشت.

گاورش پس از آنکه وظیفهٔ وجدانی خود را انجام داد و چراغ کوچهٔ شوم را شکست و به کوچهٔ وی بی اُدری بت اسید، حتی یک گربه را هم در آنجا ندید؛ وقت را مناسب دید که ترانه ای را به آواز بخواند. قدمهایش هم آهنگ با وزن آن شعر تندتر شد، و هم چنان که از کنار خانه های به خواب رفته یا از ترس خاموش مانده، می گذشت، کلمات این ابیات را به هر سومی پراکند:

پرنده روی درخت مَمرز ۱، در خود فرورفته و میگوید که دیروز آتالا و میگوید که دیروز آتالا با یک مرد روسی از اینجا رفت،

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

> پی یرُو<sup>۳</sup>، دوست من!... چقدر جیک جیک میکنی که روزی میلا

<sup>1.</sup> Vieille - Haudriettes

۲. Charme ، مَمَرز، درختی است از تبرهٔ غانها.

پنجره را واکرد و مرا صدا زد

راستى كجا مى روند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

دختران شوخ و شنگ چه مهرباناند؛ زهرشان که مرا جادو کرده بود، آقای ارفیلا را از خود بی خود می کند

راستى كجا مى روند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

> من عشق را دوست دارم، با همهٔ گرفتاریهایش، من اَنیِس ا و پامِل را دوست دارم لیز میخواست اَتشم بزند که خودش اَتش گرفت.

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، لونلا.

درگذشته، وقتی چینهای روسریِ سوزِت و زِلیا را میدیدم، روح و روانم لابهلای آن چینها فرومی رفت.

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، گونلا.

ای عشق! وقتی که در تاریکی می در خشی، و تاجی ازگل بر سَرِلُولا ۲ میگذاری برای همین، خودم را نفرین میکنم.

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، گونلا.

ژان! تو در برابر آیینه لباس میپوشی

در یک روز آفتابی، دلم پرواز کرد. گمان میکنم که حالا نزد ژان باشد

راستى كنجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، گونلا.

شب، وقتی که از مجلس رقص برمیگردم، استلا را بهستاره ها نشان میدهم، و به آنها می گویم: «نگاهش کنید!»

راستی کجا می روند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

گاورش این ترانه را به آواز می خواند و هم آهنگ با وزن آن، سر و دست را، حتی گاهی بیش از حد لزوم، تکان می داد؛ و روی کلماتِ برگردان آن که مرتباً تکبرار می شد، با «رُست» های مخصوصی تکیه می کرد. چهرهٔ او با هر بیت از این شعر حالت تازهای به خود می گرفت، که پنداری هر لحظه با صور تک تازهای به صحنه می آید و هم چون پارچهٔ سوراخ سوراخی که در سرِ راه باد شدیدی قرار گیرد، صور تش مدام حالات عجیب و متشنجی به خود می گرفت. از بخت بد، در تاریکی بود و در تنهایی؛ نه کسی در آنجا پود که ادا و اطوارهای او را بیند، و نه در آن تاریکی امکان دیدنش بود. بسی چیزهای دیدنی که نادیده می ماند.

امًا ناگهان چیزی دید که از شعر خواندن دست برداشت و گفت: «فعلاً ترانهٔ عاشقونه خوندن را بذاریم برای یه وقت دیگه.»

چشم تیزبین او در تاریکی، در جلو دَرِ کالسکه و یک خانه، چیزی دید که در نقاشی به آن «آنسامبل» میگویند، یعنی یک شخص و یک شیئی. شیئی یک گاری دستی بود و شخص، مردِ دهاتی مستی بود که در آن گاری

خوابیده بود. دسته های گاری دستی روی سنگفرش تکیه داده بود و سَرِ آن مرد مست، به لبهٔ گاری تکیه کرده بود. تنهٔ این مرد روی این سطح خمیده، تاب خورده بود و پاهایش از سوی دیگر به زمین رسیده بود.

گاورش که در همه چیز این جهان تجربه داشت، فهمید که آن مرد، کسی جز یک بینوای همیشه مست نیست؛ مردی که با خرید و فروش چیزهای بنجل روزگار میگذراند، و آن شب، این مرد آن قدر شراب خورده بود که نتوانسته بود روی پا بماند و در گاری خود به خواب رفته بود.

گاورش با خودش حرف می زد: «این شبهای تابستون چقدر راحت و خوبن. این مردکِ مست در این شب گرم، توی گاری دستی اش آسوده خوابیده، و اصلاً نمی دونه اطرافش چی می گذره، اون وقت یه نفر سر می رسه و گاری اش را برمی داره و می بَره برای خدمت به جمهوری، وخودشو می ذاره روی سنگفرش برای خدمت به سلطنت!»

فكر عجيبي ذهنش را روشن كرده بود.

این گاری جون می دهد برای خوشگل کردن سنگر بر و بچهها. مرد مست خفته بود و خُر و یُف می کرد.

گاورُش نرم و آرام، گاری را کمی جابه جاکرد و پاهای آن مرد را گرفت و از توی گاری بیرونش کشید. گاری آزاد شده بعود و آن مرد مست بعر سنگفرش کوچه دراز کشیده بود.

گاورُش که در هر حال آماده بود که با پیش آمدهای عجیب و نامنتظر روبهرو شود، همیشه در جیبهای خود چیزهایی نگاه می داشت، و آن شب هم در یکی از جیبهای خود یک تکه کاغذ و یک ته مداد قرمز پیدا کرد که آن را از یک نجار ربوده بود؛ و با آن مداد روی کاغذ نوشت:

«جمهوری فرانسه

تأیید میکند که گاری تو بهدست ما رسیده است!»

و زبر آن را امضاء كرد: «گاورش».

بعد از نوشتن این چند کلمه، کاغذ را در جیب جلیقهٔ مخملی آن مست خفته گذاشت، که همچنان خُر و پُف میکرد. سپس دستههای گاری را بهدست گرفت و با سرعت به طرف بازار هال به راه افتاد، و در ایس حال گاری دستی را، که سر و صدای عجیبی به راه انداخته بود، به سوی مقصد پیش می برد.

واین کار پرخطری بود؛ زیرا در ساختمان چاپخانهٔ سلطنتی ۱، که در آن منطقه بود، دستهای از افراد گارد ملّی مستقر شده بودند و گاورش از این قضیه خبر نداشت. این سر و صدا مأموران پاسگاه را بیدار کرد، و ناگهان همه باوحشت از روی تختخوابهای سربازی پایین جستند و بهجنب و جوش افتادند. سر و صدای شکسته شدن دو فانوس، و آواز خواندن گاورش، ساکنان محتاط خانههای آن اطراف را، که با غروب آفتاب بهبستر رفته بودند، و اول شب شمع را خاموش کرده بودند، بهوحشت انداخته بود. چند دقیقهای بود که پسرک ولگرد، مانند مگسی که در یک بطری انداخته باشند، آن کوچه را پُر از غوغا کرده بود. گروهبان پاسگاه نیز که چرت می زد و به این سر و صداها گوش می داد، در این فکر بود که تصمیم عاقلانه ای بگیرد. او نیز سرباز محتاطی بود. تلق تلق پُر سر و صدای گاری، طاقت او را به پایان رسانده بود. از جا برخاست که برود و ببیند چه خبر طاقت او را به پایان رسانده بود. از جا برخاست که برود و ببیند چه خبر

با خود میگفت: «ظاهراً باید عدّهٔ زیادی باشند که این طور سر و صدا میکنند. باید ملایم و محتاط بود.» و گمانش این بود که دیـو هـرجومرج زنجیر گسسته و در کوچهها رها شده، و غوغا به پاکرده است.

گاورُش، که بی خیال گاری دستی را پیش می بُرد، وقتی که به کوچهٔ وی یی اُدری یت رسید، ناگهان خود را با مردی رودررو دید که لباس نظامی

۱. این مأموران در هُتل دو رُوآن (Rohan) مستقر بودند (ایو کی.).

پوشیده و یک تفنگ بهدست داشت و شقّ و رق ایستاده بود.

بهتزده به این مرد تفنگ به دست خیره شد و گفت: «سلام! حضرت آقای هیأت حاکمه!»

امّا بهت و حیرت او چند ثانیه بیشتر دوام نیافت. گروهبان گفت: «آهای! پسرهٔ ولگرد! کجا میری؟»

گاورُش گفت: «رفیق! من که هنوز حرف بدی بهتون نزدهام؛ نگفتهام که قیافه تون مثل قیافهٔ بورژواها می مونه، پس چرا به من بد وَرَد می گویید؟»

ـ پسرهٔ مسخره!... درست جواب بده. از این طرف کجا میری؟

ــآقا... شماکه تا دیروز آدم عاقل و فهمیدهای بودید، چرا حالا از عقل و فهم استعفا داده این؟

ــپسرهٔ پست فطرت. ازت پرسیدم کجا میری؟ چرا این قدر دریوری میگی؟

گاورُش در جواب گفت: «شما چقدر نجیب و باادب هستین!... با این همه ادب و نجابتی که دارین، بایس سنّ و سالتون از این، بیشتر باشه. یعنی بایس هردونه از موهاتون را به صد فرانک فروخته باشین. اگه همهٔ موهاتون را فروخته بودید دستکم پانصد فرانک گیرتون می اومد.»

\_آهای ا... دزد ا... کجا میری ؟ کجا؟

گاوژش گفت: «هر کلمه ای که از دهن شما بیرون می آد کثیف و آلوده است. مادرتون بایس روز اول دهنتون را پاک و تمیز می کرد، بعد به شما شیر می داد. حیف که یادش رفته...»

گروهبان سرنیزهٔ تفنگش را رو به گاورش گرفت و گفت: «بدبخت فلکزده! جواب منو بده. داری کجا می ری؟»

گاورش گفت: «حضرت ژنرال!... مى رَم دنبال ماما... آخه زنم داره مى زاد!»

گروهبان فریاد زد: «همهٔ سربازان، آماده برای آتش!»

شاهکار مردان شجاع آن است که از چیزی که باعث گرفتاری آنها شده، اسلحهای می سازند. گاورش نیز لحظهای اطراف و جوانب کار را سنجید و دریافت که گاری این گرفتاری را برای او درست کرده، و حالا برای بیرون آمدن از بُن بست باید همین گاری را به کار بگیرد.

در آن دَم که گروهبان آماده شده بود که بهاو حملهور شود، گاوژش گاری را با همهٔ نیروی خود بهطرف او راند. گاری بهسرعت جلو رفت و بهشکم گروهبان خورد و او را در جوی آب انداخت. و تیر تفنگ او بههوا رها شد.

گروهبان فریاد کشید. افرادی که در پاسگاه بودند، بیرون ریختند. صدای تیر همه را به هول و هراس انداخته بود. همهٔ سربازان تفنگهایشان را پُر کردند و هرکدام تیری در تاریکی انداختند.

این گلولهباران بی هدف و آشوبزده، در حدود یک ربع ساعت طول کشید و به «قتل» چند پنجره منجر شد. اما گاورش، که با شتاب از آن کوچه گریخته بود، در پنج شش کوچه آن طرف تر، روی یک سکوی سنگی در گوشه ای از کوچه آنفان روژ انشسته بود و نفس نفس می زد.

و در آن حال بهسر و صداها گوش می داد.

بعد از آنکه چند بار نفس عمیق کشید، رو به سویی کرد که صدای گلوله باران می آمد، و دست چپش را تا نزدیک بینی اش بالا برد و دست راستش را سه بار به پشت سرش زد. ولگردان پاریس برای مسخره کردن طرف، معمولاً چنین ادائی در می آورند، و قطعاً باید ادایی باشد اثر بخش و مفید؛ زبرا نزدیک نیم قرن است که ولگردان این کار را می کنند!

شادابی و سرزندگی گاورٔش چندان دوام نداشت؛ با خودگفت: «بله، اینجا نشستهام و قاهقاه میخندم و کیف میکنم. اما رفقای من تـوی اون

کوچه Bnfants Rouges، قسمتی از کوچه آرشیو است، بین کوچههای پاستورل و پُرت فوآن (ایو گ.).

سنگر لعنتی گیر افتاده آن. باید میون بُر بزنم و خودمو برسونم به سنگر.» و از جا برخاست و دوید و با خود گفت: «راستی اون ترانه و آوازمون به کجا رسیده بود؟»

و در آن حال که با سرعت می رفت، دنبالهٔ ترانهاش را می خواند؛ و ترانهٔ او در آن تاریکی، و بعد از آن قضایایی که پیش آمده بود، گیرایی اش دو چندان شده بود:

اما هنوز «باستیل» ۱ های دیگر سَرِپا هستند، و من میروم تا بهنظامی که برقرار کردهاند سر و سامان بدهم.

راستى كنجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، گونلا.

چه کسی میخواهد با من مُهرهبازی کند؟ وقتی که مهرهٔ بزرگ غلتید و پیش آمد، نظم کهن در زیرِ آن درهم شکسته شد

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

> ای ملت کهنسال و شرافتمند! با ضربه های جوب، کاخ لوود را درهم بکوبیم، زیراکه در آن سلطنت را بهزر و زیور آراسته بودند

راستى كجا مىروند آن دختران خوش قد و بالا، لُونلا.

> ما نرده *های دُورِ قصر را از جا کندها*یم شارل دهم، *آن رو*ز

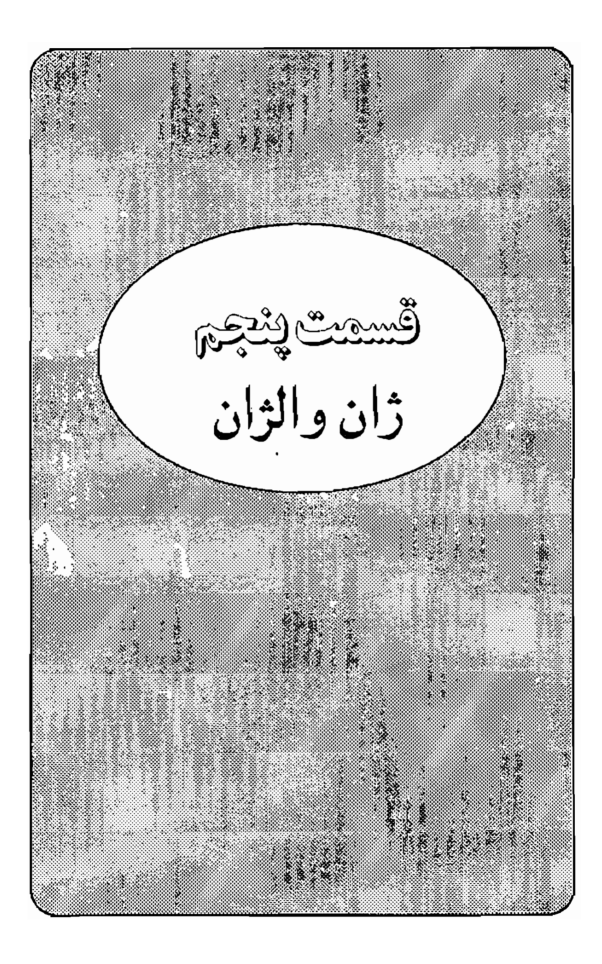
۱. Bastille فلمهٔ «باستیل»، در انقلاب بزرگ فرانسه به دست انقلابیون ویران شد.

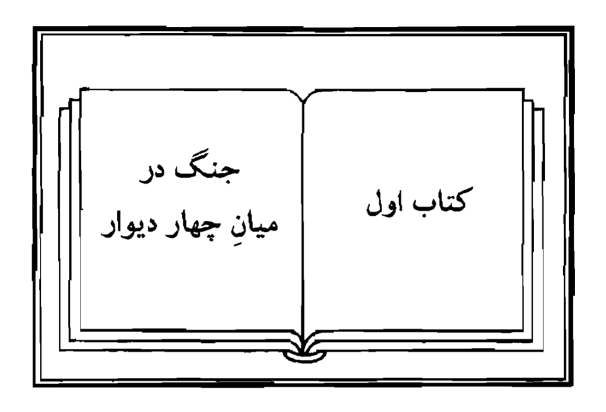
احساس بدحالی داشت و یقه را باز کرد.

راستى كجا مى (وند آن دختران خوش قد و بالا، گونلا.

دست به اسلحه شدن سربازان پاسگاه چاپخانه چندان بی نتیجه هم نبود. گاری دستی به تصرّف آنها درآمد و رفتند و آن مرد سیاه مست را که صاحب گاری بود، به زندان بردند و گاری را به غنیمت گرفتند. صاحب گاری را بعدها در دادگاه نظامی به اتهام همکاری با شورشیان محاکمه کردند؛ و با این ترتیب، دولت نهایت سعی و قدرت خود را برای دفاع از مصالح جامعه به کار بُرد.

ماجرای آن شب گاورش، در روایات مردم کوی تامیل به یادگار ماند، و بورژواهای کهنسال کوی ماره، در یادداشتهای خود، این قضیهٔ ترسناک را با عنوان «حمله به پاسگاه چاپخانهٔ سلطنتی» با آب و تاب شرح دادهاند.





# کاریبد در حومهٔ سنت آنتوان و سیلاا در حومهٔ تامپل

ناظران شورشهای مردمی، از دو سنگر بزرگ خیابانی نام بردهاند که در نوع خود از بزرگترین و پرآوازه ترین سنگرهای شهری بودهاند. اما آن دو سنگر، نمادهای شورشی بودهاند در دورانی دیگر، که با داستان ما پیوندی ندارند. و آن دو سنگر، که ساخت و سازی ممتاز و متفاوت با یکدیگر داشتند، در شورش ژوئن ۱۸۴۸، یعنی شانزده سال بعد از ماجرایسی که داستانش را میگوییم، و در دوران بزرگترین جنگهای خیابانی، از دل خاک سر برآوردند.

گاهی اتفاق می افتد که طبقاتی از عوام، از اعماق واژگون بختیها، نومیدیها، رنجها، تب و تابها، افسردگی ها، پوسیدگی ها، نادانی ها و تاریکی ها، ناگهان بر می خیزند و سرکشی می کنند و در عصیان خود بر ضد اصول، و حتی بر ضد آزادی و برابری و برادری، با جامعه و هر نوع

<sup>1.</sup> Scylla ، Charybde ، کاریبد ، گردباد خطرناکی است که گاهی در دهانهٔ تنگهٔ مسینا، در سیسیل، در میگیرد، و دریانوردان گاهی برای گریز از آن، کشتی را به طرف ساحل سنگی و حولناک سیلا می راتند و به دام خطری هراس انگیز ثر می افتند. در مَثَل، وقتی از «کاریبد رها شدن و در دام سیلا افتادن ، سخن می گویند، منظور آن است که کسی از چاه درمی آبد و به چاله می افتد (لاروس).

نظام و حاکمیتی می جنگند، و در واقع با این عصیان، بی سر و پایان، بینوایان با ملت در می افتند.

گسندایسان و پسارهپوشان، بسه حقوق مسلت حسمله ور مسی شوند و «اُکلوکراسی» ۱، یعنی جمع عوام و بی سر و پایان، بر ملت می شورند و قیام می کنند.

چنین ایامی شوم و دردآلودند؛ زیرا حق و حقیقت نیز تا حدودی در این آشوبگریها سهم دارند. در این جنگ تن به تن، حکمرانان تودههای آشوبگر را بی سر و پایان و فرومایگان و اراذل و اوباش می خوانند، و با این دشنامها بیشتر چهره خود را سیاه جلوه می دهند تا سیمای پاره پوشان عصیانگر را، و تقصیر را بیش از آن که به گردن سرکوب شدگان بیندازند، متوجه سرکوبگران می کنند.

ولی ما این گونه کلمات تحقیرآمیز را بهزبان نمی آوریم و جز با تأثر و احترام از آنان سخن نمی گوییم، زیرا وقتی دانش و فلسفه اعمال این گروه سرخورده و سرکوب شده را بررسی می کند، در جمع این طبقات بینوا عظمت خاصی می یابد. آتن حکومت عوام را به یاد دارد؛ هلند را ژنده پوشان به وجود آوردند؛ همین بینوایان فرومایه بودند که دنبال مسیح به راه افتادند.

اندیشمندی نمی بابید که سالهایی از عمر خود را بهسیر و تحقیق در عجایب زندگی طبقات فقیر سپری نکرده باشد.

بی تردید، سن ژروم ۲ به این عوام بی سر و پا می اندیشید، و بسیاری از

۱. مخهرمی کلمه ای است که از زبان یونانی قرن شانزدهم گرفته شده و با مفهرمی تحقیرآمیز در مورد دولتی به کار می رود که عوام (ochlos) آن را تشکیل داده باشند، و نه مردم (démos). حوگو در سال ۱۸۴۰ معتقد بود: «عوام می توانند آشوب راه بیندازند اما انقلاب باید به دست مردم انجام گیرد.» و اما در سال ۱۸۶۴، در کتاب ویلیام شکسپیر خود نوشت: «عوام بی سر و یا آغاز دردآلودی برای مردم به شمار می روند.»
۲. saint jérôme پدر کلیسای لاتینی که در تفسیر انجیل آثاری دارد.

مقربان درگاه خدارند از راه خدمت بههمین مردم عامی و پست و پارهپوش به آن مقام رسیدند، و چه بسا بزرگمردانی که در همین راه شهید شدند؛ و بیهوده نبود که سن ژروم می گفت: «قانون مردم، قانون خداست». ا

نباید تیره روزانی را که رنج می برند و خون از دیده می بارند، و گاهی از شدت درد به ستوه می آیند، نادیده گرفت. خشونتهای بی رویه، و بی عدالتیها و حق کشیهایی که نسبت به این طبقه اعمال می شود، باید از میان برود. انسان پاک طینت، به خاطر عشق و اخلاصی که به این طبقه دارد، با آنها درگیر می شود؛ اما در عین درگیری تقدیسشان می کند و محترمشان می شمارد، و با نظر ستایش و بخشش به آنها می نگرد. و این درگیری از عجایب و نوادر کارهای ماست، زیرا در این گونه موارد آدمی به وظیفه ای عمل می کند که خود به باطل بودنش اعتقاد دارد، و دلش نمی خواهد که در این کار به توفیقی برسد، و وجدانش در عین خشنودی، غمگین است. انجام چنین وظیفه ای با دلتنگی همراه است.

در بیان این مطلب شتاب نباید کرد، که وقایع ژوئن ۱۸۴۸ چیز دیگری بود، و محال است که بتوانیم جای آن را در فلسفه تاریخ مشخص کنیم. همه کلماتی که ما در این زمینه به کار بردیم، وقتی که «سخن از چنان شورش شگفت آوری به میان می آید، باید کنار گذاشته شوند. با آن که در آن شورش شوروشوق مقدسی احساس می شد، و سخن از بهبود وضع بینوایان بود، در افتادن و جنگیدن با آن ضرورت داشت؛ زیرا شورشی بود بر ضد جمهوری، و اصولاً ژوئن ۱۸۴۸، طغیان مردم بود بر ضد مردم.

بی آنکه منظور ما آن باشد که از موضوع داستان خودمان دور شویم، اجازه می خواهیم، در اینجا که سخن از سنگر و جنگهای خیابانی است ـ

۱. به لاتینی: Fex urbis.lex orbis و هم از این روست که میگویند: «آینده در دستهای مردم پنهان شده است» (ایو گ).

لحظاتی ذهن خواننده را متوجه آن دو سنگر بزرگ و بی مانند در ژوئن ۱۸۴۸ بکنیم تا صفات و مختصات آن شورش را بهتر دریابند.

یکی از این دو سنگر راه ورود به حومه سنت آنتوان را می بست و دیگری مانع نزدیک شدن مهاجمان به حومه تامپل شد، کسانی که این دو شاهکار هراس آور جنگهای خیابانی را، در زیر آسمان در خشان ماه ژوئن، به چشم دیده اند، هرگز آنها از یاد نخواهند برد.

سنگر سنت آنتوان غول آسا بود؛ ارتفاعش بهبالای طبقه سوم یک عمارت مي رسيد و پهنايش هفتصد يا بود، و يا چنين پهنايي دهانهٔ ورودي سنت أنتوان، يعنى راه نفوذ بهسه خيابان را از اين سَر تا آن سَر، ميبست. این سنگر بلّه بلّه بود و ردیف بهردیف و پیچ در پیچ، و تکیه کرده بود بر یک تلّ بزرگ از سنگ و خاک، که خود در هر گوشه برج و بـاروهایی داشت و از هر طرف آن دماغههایی پیش آمده بود، که با استحکام بسیار بهدو دماغه بلند از خانههای اطراف پشت کرده بود. هر کس آن را می دید، احساس می کرد که دیوی از اعماق جان ۱۴ ژوئیه ۱ درآمده و در این سنگر به کمین نشسته است. نوزده سنگر دیگر در پشت چنین سنگری، که حکم مادر آنها را داشت، تا اعماق كوچهها و پس كوچهها فرو رفته بودند. هر کس آن سنگرها را می دید، با یک نظر احساس می کرد که رنجهای مردم فقیر را در آنها روی هم انباشته اند، و موقع آن فرا رسیده است که رنجهای متراكم مصيبت عظيمي بيافرينند. اين سنگر را چگونه و با چه چيزهايي ساخته بو دند؟ عده ای می گفتند که سه عمارت شش طبقه را برای این منظور روی هم کوبیدهاند تا چنین سنگری بسازند. و عدهای می گفتند که این سنگر بازتاب کینه ها و خشمهاست، و همه ویرانه ها با هم جمع شدهاند و چنین منظرهٔ ترس آور غمانگیزی آفریدهاند. چه کسی آن سنگر را ساخته بود؟ چه كسى آن سنگر را ويران كرده بود؟ حقيقت اين بود كه

۱. منظور، ۱۴ ژوئیه ۱۷۸۹، روز انقلاب کبیر فرانسه است.

سنگر را در اوج خشم و کین ساخته بودند. برای ساخت و ساز آن، همه دست بهدست هم داده بودند. بیاورید آن در را، آن نرده را، آن ناودان را، آن گوشه از طاقچه را، آن اجاق را، آن دیگ ترک خورده را... بیاورید همه این چیزها را، همه را جا به جا کنید، خملتشان بدهید، از بالا به پایینشان بیندازید، پرتشان کنید. با تیشه و تبر، زمین را سنگفرش. کف کوچه را بكَنيد. همه چيز را زير و روكنيد تا سنگر درست شود. اين سنگر، تركيبي بود از سنگهای کف کوچهها، پاره آجر، کلوخ، تیرکهای چوبی، میلههای آهنی، میزهای شکسته، صندلیهای لق و پایه در رفته، کهنه پارهها، و آه و نفرینها... بزرگ بود و در عین حال کوچک. پرتگاههای فلاکت بهاین شکل درآمده بود. کوه و کاه در کنار همدیگر قرار گرفته بودند. هم تنهٔ یک دیوار در آن دیده می شد و هم یک کاسهٔ سفالین. در این سنگر انواع و اقسام خرده ربزها، برادرانه در کنار هم نشسته بودند. سیزیف تخته سنگش را در آنجا انداخته بود و ایّوب پیامبرکوزهٔ شکستهاش را، و جمعاً چیزی بود هراس آور. آکروپُل ۲ پابرهنه ها بود. چند ارابهٔ واژگون شده، در آن تل عظیم ناهمواریهایی آفریده بود. یک گاری بزرگ در میان ازابه ها بود که دسته های مال بندش رو به هوا بود، و در این چشم انداز پُر هول و هراس، از همه چیز ناهمگونتر مینمود. یک آمنیبوس را بهزور بازوی صدها نفر، بهبالای این تل بزرگ کشانده بودند؛ بنداری سازندگان این بنای عجیب میخواستهاند شیطنتهای کودکانه را با ترس و وحشت درآمیزند. این تل عظیم، این سنگر، این نهاد وحشت انگیز شورش، «اوسا» ۴ را در ذهن مجسم می کرد که بر «پلیون» ۴ همه شورشها و انقلابات

۱. syayphe سیزیف، پادشاه قدیم یونان، که بهروایت افسانه ای، پس از مرگ محکوم شده بود که تخته سنگی را از قعر دوزخ به فراز کوهسار ببرد.

۲. acropole دژ مستحکم آتن قدیم که بر بلندیهای این شهر ساخته شده بود.

۳ و ۲. Ossa و Pélion در افسانه های قدیم، غولها هر وقت که بر ژوپیتر می شوریدند، این دو کوه را روی هم میگذاشتند تا دستشان به آسمان برسد.

استوار شده باشد؛ ۹۳ بود بر ۸۹؛ نهم ترومیدور بر دهم اوت؛ هجدهم برومر بر ۲۱ ژانویه؛ واندهمیر بر پره ریال؛ ۱۸۴۸ بر ۱۸۳۰ پس ارزش آن را داشت که با چنین عظمتی ساخته شود، و لیاقت آن را داشت که در همان شهری که باستیل را ویران کرده بودند، از زمین بیرون آید. اگر اقیانوس میخواست برای خود سدی بسازد، آن را بههمین شکل مى ساخت. جوش و خروش امواج بر اين تلّ بدنما و بدقواره اثر گذاشته بود. كدام امواج؟ امواج پرخروش خشم تودهها. مثل این بود كمه هزاران هزار آه و نفرین را به صورت سنگری درآورده بودند؛ مثل این بود که وزوز هزاران هزار زنبور، از میان تاریکی و خشم بیرون آمده و بر فراز این سنگر كندر ساخته بودند، به گوش مى رسيد. آيا اين سنگر جايى بود كه در آن زباله ها را روی هم انباشته بودند؟ آیا جایی بود برای جشن و پایکوبی؟ آیا دژی بود برای مقابله با مهاجمان؟ مثل این بود که سرگیجهای پروازکنان آمده و این سنگر را ساخته بود و رفته بود. هم نشانه هایی از گنداب در اینجا بود و هم علایمی از آلمپ، کوهستان خدایان. در این بنای لبریز از نومیدی و عظمت، همه چیز در هم بر هم بود. ورقههای فلزی شیروانی بود و کافذهای دیواری، درها و پنجرهها با همه شیشه هایشان، بخاربهای از جاکنده شده، میزها، صندلیها، نیمکتها، گنجهها، و هزاران جور آت و آشغال و خرده ریزهایی که حتی گدایان آنها را دور می اندازند، و چیزهایی كه هم از خشم حكايت دارند و هم از نيستي. مي توان گفت كه اين چيزها، کهنه پارههای یک ملت بودند. خردهریزهایی از چوب و آهن و سنگ و مفرغ را، در حومه سنت آنتوان، مردم از تَهِ خانه های خود جارو کرده به سنگری تقدیم کرده بودند که سراسر از بینوایی درست شده بود. گندههای چوب که به کندههای زیر ساطور جلاد شباهت داشت، زنجیرهای از هم گسسته، چوبهای متصل بههمدیگر همانند چوبههای

۱. تاریخهای وقوع انقلابات و شورشها در کشور فرانسه.

دار، و چرخهایی که از میان آهنبارهها بیرون آمده بودند، دست بهدست هم داده و این بنای آشفته را بهشکل شکستجه گاههای قدیمی درآورده بودند. در سنگر سنت آنتوان از هر چیز اسلحهای درست کرده بودند. تفنگهایی که از این سنگر دفاع می کردند، گاهی به جای گلوله، چیزهایی مانند چینی شکسته و پاره استخوان و دکمه و قرقرهٔ مسی از لولههای خود بهبیرون پرتاب می کردند. این سنگر لبالب از خشم بود. مردان سنگر می غُریدند و سی جنگیدند؛ و در لحظاتی که قوای دولتی را به مبارزه مى طلبيدند، طوفان به با مى شد. همه با هم غريو مى كشيدند و مثل مورچگان توی هم می لولیدند؛ و تفنگ و شمشیر و چوب و تبر و نیزه و سرنیزه در کنار هم به مصاف مهاجمان می رفتند. یک پرچم سرخ در بالای سنگر در آغوش باد موج می خورد، و از درون سنگر غریو رزم، آوازهای خشم آمیز، صدای طبل و نالهٔ زنان، و خندهٔ هراس آور گرسنگان شنیده می شد؛ این سنگر به هیچ چیز شباهت نداشت، و در آن، همه چیز جاندار و پُر تحرک بود. جرقه هایی صاعقه مانند از پشت این جانور آلوده به فسفر بهبیرون میپرید، و صدای مردم، که بهصدای خدا میماند، از آن بر می آمد. روح انقلاب، این قلّه را با سایههای خود پوشانده بود، و این تلّ عظیم به هیبت، شکوهی خیره کننده را داشت و با آنکه انباشته از کثافت و خاکر ویهبود، عظمت و جلال کوه سینا ا را داشت.

جنانکه پیش از این گفتیم، این سنگر در برابر انقلاب فرانسه موضع گرفته بود، و این شورش، که خود آمیخته ای از تیره روزی و آشفتگی و ترس و سوء تفاهم و چیزهای ناشناخته بود، مجلس مؤسسان را، مردم را، دولت انتخابی مردم را و جمهوری را نشانه گرفته بود؛ کارمانیوُل ا بود که

۱. سینا، شبه جزیرهای کوهستانی در شمال شرقی مصر، که بهروایت تورات، موسی (ع) در این کوه به پیغمبری برگزیده شد.

Carmagnole.۲ ، از ترانه های انقلابی دو ران «ترور» در فرانسه.

مارسی یز ارا بهمبارزه می طلبید.

مبارزهای نامفهوم و بی معنی و در عین حال قهرمانانه بود، زیرا این حومهٔ کهنسال پاریس به هر روی سابقهٔ قهرمانی داشت.

حومه و سنگرش دست نیرومند خود را بههم دیگر داده بودند؛ حومه به این سنگر متکی شده بود، و این سنگر به حومه تکیه داده بود. این سنگر بزرگ و پُر وسعت، مثل صخرهای در ساحل بود که تدبیرهای جنگی سرداران آفریقایی در برخورد با آن، بر هم می خورد. فرورفتگیها و برجستگیها و شکافها و گوشهها و زوایایش در زیر دود و آتش گلولهها اخمهایشان را در هم می کشیدند و مسخرگی می کردند. هر گلولهای که به آن سنگر می خورد، دود می شد و در هوا از بین می رفت. خمباره ها در آن گرداب فرو می رفتند و گم می شدند. گلولههای توپ وقتی که به آن سنگر می رسیدند، جز آن که سوراخی بر سوراخهایش بیفزایند کار دیگری نمی کردند. شورش را به توپ بستن چه فایده دارد؟ سربازان که با جنگ در بیرون مرزها، و آن هم با سربازان دشمن، عادت کرده بودند، به این سنگر عجیب، که پناهگاه جانوران وحشی بود ـ جانورانی که مانند گراز از روبه رو حمله ور می شدند ـ و عظمت و پهناوری کوه را داشت، با اضطراب می نگریستند.

یک ربع فرسنگ آن طرف تر، در نبش کوچهٔ تامپل، که نزدیک شاتودو به بولوار می رسید، اگر کسی جرأت می کرد و از جلو مغازهٔ دالمانی سرک می کشید. در سمتِ دیگر کانال، در کوچه ای که رو به بالا می رود، و در واقع پلکان مانندی است که به بلویل می رود، در بلند ترین نقطهٔ این مسیر دیوار عجیبی را به چشم می دید که تبا طبقهٔ دوم یک ساختمان ارتفاع داشت و مانند خط مستقیمی، خانه های سمت راست و

۱. Marseillaise، سرود انقلابی و ملّی فرانسه.

سمت چپ کوچه را به هم ربط می داد. این دیوار با سنگ ساخته شده بود، با سنگهایی که از سنگفرش کوچه ها کنده بودند، و ظاهراً دیواری بود راست و ظاهراً صاف و بی عیب که با دقت طرازبندی شده بود؛ سنگها را با ریسمانکشی روی هم چیده و با شاقول نظم داده بودند. این دیوار، که در آن سیمان به کار نرفته بود، به بسیاری از دیوارهای رومی می ماند که بی سیمان نیز ساختشان در حد کمال است. روی این دیوار خاکستری رنگ، در فاصله های معینی، سوراخهایی بود که از دور سیاه فام می نمود. در این کوچه ظاهراً رفت و آمدی نبود؛ درها و پنجره ها را بسته بودند، و کوچه با این دیوار به صورت بُن بست درآمده بود. در اطراف دیوار فیچکس دیده نمی شد، صدایی شنیده نمی شد، نه فریادی بود و نه فیچکس دیده نمی شد، صدای نفسی؛ مثل گورستان بود. آفتاب خیره کنندهٔ ماه زوئن، این دیوار را با نور خود می اندود. و این، سنگر حومهٔ تامپل بود.

اگرکسی به آن حدود می رفت و آن سنگر را می دید، حتی اگر از بی باکترین مردان عالم بود، امکان نداشت که در برابر چنین چیز اسرار آمیزی خود را نبازد و به فکر فرو نرود. این دیوار منظم بود و متوازن و صاف و بی عیب، و در عین حال غمانگیز. از دانش نشانه هایی داشت و از تیرگی و تاریکی نیز. به نظر می آمد که مسئول و سرپرست این سنگر یا باید مهندس ساختمان باشد یا یکی از ارواح. همه با حیرت به آن سنگر می نگریستند و در بارهٔ آن چیزهایی می گفتند.

گاه به گاه، اگر کسی، سربازی، افسری، یا یکی از نمایندگان مردم، تک و تنها بود و به این سنگر نزدیک می شد، صفیر گلوله ای بر می خاست، و آن رهگذر کشته یا زخمی بر زمین می افتاد. و اگر بخت با او یاری می کرد و می گریخت، گلوله در چهارچوب پنجره ای یا در شکاف ستونی یا درز دیواری فرو می رفت. و گاهی این گلوله ها بزرگتر از حد معمول بودند؛ زیرا جنگاوران سنگر با دو لولهٔ مخصوص ذوب گاز، که یک سَر آنها را با

گونی و گِل مسدود کرده بودند، دو توپ کوچک درست کرده بودند و با انها تیراندازی میکردند. سعی داشتند در مصرف باروت صرفهجویی کسند. گلولههایشان اغلب بههدف میخورد، و در هر گوشه نعش کشته شدگان افتاده بود، و جوی خون از هر کنار جاری بود. به خاطر دارم که در آن روز هولناک پروانهٔ سپیدبالی در آن کوچه به هر سو می رفت و باز می گشت. تابستان، در هر حال، بازیهای شادمانهاش را دارد.

در اطراف این سنگر، در زیر طاقنماها پیکر زخمیها روی هم انباشته شده بود.

هر کس قدم به آن کوچه میگذاشت، احساس میکرد که از پشت سوراخها، او را نشانه گرفته اند و آمادهٔ تیراندازی، و زدن و کشتن هستند.

سربازانی که مأموریت حمله به این سنگر را داشتند، پشت دیواره ای، در راه ورودی سنت آنتوان، و در کنار پل منحنی کانال جمع شده بودند و از دور این سنگر ترسآور را زیر نظر داشتند. گاهی سربازان روی سینه می خزیدند و خود را تا بلندترین جای انحنای پل بالا می کشیدند. و مردان سنگر نوکِ کلاه خود آنها را می دیدند.

افسر دلاوری به نام سرهنگ مونته نار، از دور به ایس سنگر می نگریست و استحکامات آن را می ستود و می گفت: «چه خوب ساخته شده!... سنگهایش با هم مو نمی زنند! ظرافت ظرف چینی را دارد!» و هنوز جملهٔ او به پایان نرسیده بود که گلوله ای صفیرزنان به سوی او آمد و صلیب افتخار را که بر سینه اش آویخته بود شکست، و سرهنگ به زمین افتاد.

سربازها فریاد می زدند: «ترسوها! بی غیرتها! اگر جرأت دارید، خودتان را نشان بدهید!» و در واقع، تنها هشتاد مرد مدافع آن سنگر بودند که در برابر حملات ده هزار نفر، سه روز ایستادگی کردند، و روز چهارم

<sup>1.</sup> Monteynard

مهاجمان، به تقلید از تاکتیک نظامیانی که شهرهای زاتچه و کنستانتین را سالها پیش محاصره کرده بودند، دیوار خانهها را شکاف دادند و از بامها به درون سنگر ربخته و آن را به تصرف درآوردند. اما ایس هشتاد مرد «ترسو و بی غیرت»، تا آخرین نفس جنگیدند و در سنگر کشته شدند، و تنها یک نفر در این میان زنده ماند؛ او هم سرکردهٔ آنها بود به نام بارتلمی، که باید به تفصیل از او سخن بگوییم.

سنگر حومهٔ سنت آنتوان، غوغای رعدها بود. سنگر حومهٔ تامپل نمادی بود از سکوت. تفاوت این دو سنگر، مثل تفاوت دو صفت «هراسانگیز» و «نحوست آمیز» بود؛ یکی بهپوزهٔ درندگان شباهت داشت و دیگری بهصورتکی اسرارآمیز.

و اگر این فرض را بپذیریم که شورش شگفت آور و تیره فام ژوئن ۱۸۴۸ از خشم و معمّا ترکیب شده بود، باید بگوییم که در سنگر نخست ازدهایی پنهان شده بود و در سنگر دوم ابوالهول.

سنگر نخست، در حومهٔ سنت آنتوان، زیر نظر کورنه ساخته شده بود؛ و سازنده و معمار سنگر دوم، در تامپل، بارتلمی بود. و هر یک از این دو سنگر سیمای سازندهٔ خود را نشان می داد.

کورنه بلندقامت بود و چهار شانه، با صورتی سرخفام و مشتهای فولادین، بی باک بود و پُرکار و زود خشم و سرکش و صادق و صمیمی، و در عین حال مبارزی خشن و مغرور؛ زد و خورد و جنگ و ستیز او را سر حال می آوردند، و این مرد دوست می داشت که در فضایی پُر از تنش و هیجان و غوغا و اختلاف نفس بکشد. سابقاً افسر نیروی دریایی بود، و از جوش و خروش او چنین برمی آمد که از اقیانوس و از دل طوفان بیرون

<sup>1.</sup> Zaatcha

Constantine .۲، شهرى در الجزيره.

آمده است. جنگ و ستیز را باگردباد می آمیخت و سعی می کرد که غوغای نبرد هرگز فروکش نکنند. به استثنای نبوغ، چیزی از دانتون در کورنه بود، هم چنان که به استثنای خداگونه بودن، چیزی از هرکول در دانتون بود.

اما بارتلمی لاغر بود و نحیف و پریده رنگ و عبوس؛ ولگردی بود بدخُلق، که روزی از یک سر پاسبان سیلی خورد و اعتراضی نکرد، اما مدتی در کمین او نشست و او راکشت؛ و به این جُرم هفده ساله بود که به زندان اعمال شاقه رفت و از آنجاکه بیرون آمد، این سنگر را ساخت. ا

از عجایب آنکه هر دوی این سنگرسازان، بعدها به لندن تبعید شدند و در آنجا بارتلمی، کورنه را در یک جنگ تن به تن کشت. اما دیری نگذشت که بارتلمی در چرخ دندههای یک ماجرای شوم، که با هوس و شهوت آمیخته بود، گیر افتاد. معمولاً دستگاه دادگستری فرانسه برای این گونه اتهامات زیاد سختگیری نمی کند، اما قاضیان انگلیسی برعکس، در این نوع جنایات به کسی ارفاق نمی کنند. و به همین جُرم، محکوم به مرگش کردند و در همان سرزمین به دار آویخته شد. نظام تیره گون اجتماعی این چنین است که یک نفر مثل بارتلمی بر اثر فقر و محرومیت به راه کج می افتد، با آن که قریحه و استعدادی شگرف دارد؛ جوانی او در فرانسه با محکومیت به زندان با اعمال شاقه آغاز می شود، و در انگلستان، در بالای جوبه دار به فرجام عمر خود می رسد. بارتلمی در همهٔ این سالهای تلخ و دشوار، تنها یک پرچم بالای سر خود داشت: پرچم سیاه.

۱. ویکتور هوگو داستان این دو مرد را دقیقاً بازگفته است؛ و پیش از این نیز سیمای واقعی کورنه را در «داستان یک جنایت» ترسیم کرده بود.

### در غرقاب مرگ اگر حرف نزنند چه کنندا

در ژوئن ۱۸۴۸، شانزده سال از تجربهٔ مبارزات سنگری ژوئن ۱۸۳۲ میگذشت؛ و قطعاً ۱۸۳۸ از ۱۸۳۲ درسها آموخته بود. سنگر کوچهٔ شانورری در قیاس با دو سنگر غول آسایی که از آنها در فصل پیش سخن گفتیم، چیزی جز یک طرح ابتدایی نبود. با این حال چنان سنگری برای دوران خود هراس انگیز بود.

شورشیان زیرنظر آنژلراس - چون ماریوس دیگر بهچیزی توجه نداشت - از تاریکی شب بهره بردند و سنگر را مرمّت و بازسازی کردند، و آن راگسترش دادند و دو با بر بلندی آن افزودند. میلههای آهنی را به به به به به به معودی در میان سنگها جای دادند، که به نیزههای افراشته شباهت یافته بودند. خرده ریزهایی هم از گوشه و کنار گیر آورده و با آنها سنگر را منسجم تر و مستحکم تر کرده بودند. با این تغییرات، سنگر از درون به صورت دیوار درآمده بود و از بیرون به شکل تلی از خار و خاشاک.

پلکان سنگی در هم ریخته را از نو ساختند تا مردان سنگر بتوانند از پلههای آن بالا بروند و خود را به سر دیوار برسانند.

۱. با تحریف از داستان خرگوش و قوریاغه لافونتن: «... در خانه اگر فکر نکنند، چه
 کنند؟»

به کارهای دیگر درونِ سنگر نیز سر و سامان دادند؛ تالار میخانه را مرتب کردند، آشپزخانه را به صورت یک درمانگاه درآوردند، به مداوای زخم خوردگان پرداختند، باروتهایی را که روی زمین ریخته بودند، در یک جا جمع کردند، به ذوب فلزات، و ساختن فشنگ ادامه دادند، اسلحه های بی صاحب را بین افراد بی اسلحه قسمت کردند و چیزهای مورد نیاز را در یک گوشهٔ مشخص گذاشتند. نعشها را از زیر دست و پا برداشتند و به کوچهٔ مونده تور بردند. زمین آن کوچه تا مدّتها پس از این ماجرا از خون سرخفام بود. در میان کشته شدگان جهار نفر از افراد گارد ملّی نیز بودند که، به صلاحدید آنژلراس، لباسهای نظامی آنها را در آورده و در گوشهای جای داده بودند.

آنژلراس به دوستانش توصیه کرده بود که دو ساعت بخوابند، و توصیهٔ او حکم فرمان را داشت، و مردان سنگر ناگزیر به اطاعت بودند. با این وصف، تنها سه چهار نفر توصیهٔ او را پذیرقتند و استراحتی کردند. فویی در این مدت، روی دیوار رو به روی دَرِ میخانه این چند کلمه را کنده کاری کرد:

#### زنده باد تودهها!

و این چند کلمه که با میخ بر سنگ یک ستون کنده شده بود، تا سالها باقی بود؛ و حتّی تا سال ۱۸۴۸، این کلمات هنوز روی آن دیوار بهیادگار مانده بود. و آن سه زن، که میخانه را اداره می کردند، از این فرصت استفاده بردند و راهی یافتند و به یکی از خانه های اطراف پناهنده شدند؛ و شورشیان خیالشان از بابت آنها آسوده شد.

بیشتر زخمیها آرزو داشتند که دوباره از جا برخیزند و با مهاجمان بجنگند. در آشپزخانه روی تودههای کاه و چند تشک پنبهای، پنج مرد

زخمی دراز کشیده بودند. دو نفر از آنها از افراد گارد شهرداری بودند، که زخمهایشان را زودتر و بیشتر از دیگران مداوا کرده بودند.

در تالار میخانه دیگر کسی نمانده بود جز جنازهٔ مابُف، که در زیـر روپوش سیاهی خفته بود، و ژاور، که بهتیرک بسته شده بود.

آنژلراس مى گفت: «اينجا تالار مردگان است.»

در این تالار، که با نور ضعیف یک شمع روشن می شد، میزی که نعش ماتبف روی آن بود، مانند یک میلهٔ افقی، تیرکی را که ژاور را به آن بسته بودند، قطع می کرد، و در نور ضعیف شمع، سایه ای مانند یک صلیب بزرگ روی دیوار مقابل می افتاد.

مال بند آمنیبوس در میان دیوار سنگر، هر چند که زیر باران گلوله ها تکه تکه شده بود، هنوز یارای آن را داشت که پرچمی را بر فراز خود نگاه دارد.

آنژلراس که برازندگی ریاست را داشت، و هر چه میگفت بی چون و چرا جامهٔ عمل می پوشید، پیراهن سوراخ سوراخ ما بف را درآورد و چون پرچم خونینی بر بالای این میله بست.

مردان سنگر چیزی برای خوردن نمی یافتند؛ نه نان پیدا می شد و نه گوشت. پنجاه مرد مُدافع سنگر، در همان ساعات اوّل ذخیرهٔ مختصر میخانه را تمام کرده بودند. هر سنگری که بخواهد ساعات طولانی در برابر مهاجمان ایستادگی کند، به سرنوشت زورق «مِدوز دچار خواهد شد. و در چنین وضعی باید گرسنگی را پذیرفت. پس فردای آن شب، یعنی در نخستین ساعات ششم ژوئن، در سنگر سَن مری، شورشیان نان می خواهید؟ می خواستند، و «ژان» در جواب آنها می گفت: «برای چه نان می خواهید؟ ما تا مرگ ساعتی بیش فاصله نداریم.»

آن شب چون دیگر چیزی برای خوردن نداشتند، آنژلراس شراب خوردن را نیز ممنوع کرد و فرمان داد که شراب نخورند، و عرق را

جیرهبندی کرد.

در زیرزمین میخانه، ده پانزده بطر شراب لاک و موم شده را یافتند. آنژلراس و کمبوفر آنها را آزمودند، و کُمبوفر گفت: «این شرابهای کهنه را بابا اُشلو در اواخر عمرش در اینجا پنهان کرده و گویا می خواسته میخانه را به یک دکّان عطّاری تبدیل کند.»

بوسومهٔ گفت: «این شرابها باید کهنه باشد و از نوع عالی. خوشبختانه گرانتر خوابیده، وگرنه به آسانی از این بطریها دست بردار نبود». آنژلراس برای آنکه بطریهای شراب از دستبرد محفوظ بمانند، دستور داد آنها را زیر میزی که جنازهٔ ماثف را روی آن گذاشته بودند، جای بدهند.

در حدود ساعت دو بعد از نیمه شب، مردان سنگر را شمردند؛ سی و هفت نفر بودند.

ذرّه ذرّه سپیده می دمید. مشعل راه که در میان چند سنگ جای گرفته بود، خاموش کردند؛ و درون سنگره که هم چرن حیاط کوچک رو به کوچه بود، در تاریکی فرو رفت. امّاکمکم روشنایی سرخ فام سپیده دم در آن فرو ریخت، و آنجا به عرشهٔ یک کشتی شکسته شباهت یافت؛ و مردان سنگر که در این میان در رفت و آمد بودند، به اشباح می ماندند. بر فراز این آشیانهٔ خوفناک، ساختمانهای بلند اطراف، با خاموشی خود طرحی از اموات را رسم می کردند، که نه سفید بود و نه آبی. پرندگان در دل آسمان فریادهای شاد برمی آوردند، و ساختمان مرتفعی که تکیه گاه سنگر بود، چون رو به شرق داشت، پرتو صورتی فامی بر شیروانیهایش افتاده بود. در کنار پنجرهای در طبقه سوّم، باد صبحگاهی در موهای خاکستری پیرمرد میرایدار، که به تیر لوکابوک کشته شده بود، افتاده بود.

کورفراک به قویی میگفت: «چه خوب شد که مشعل را خاموش کردند. شعلهٔ لرزانش در باد، آزارم می داد. مُدام می لرزید، مثل این بود که از چیزی می ترسید. روشنایی مشعل به وجدان یک آدم پست فطرت

شباهت دارد که مُدام در لرزش است، و بههمین دلیل اطرافش را خوب روشن نمیکند.»

صبحدم، فکر، آدمی را نیز مانند پرندگان بیدار میکند.

ژولی چون گربهای را در بالای بامی دید، فلسفهبافی را شروع کرد:
«راستی گربهچه جور موجودی است؟ گربهدر واقع تصحیح یک خلط
است. خدای مهربان وقتی که موش را آفرید، به آن نگاهی انداخت و
گفت: عجب چیز مضحکی درست کردم. و آن وقت برای تصحیح یک
اشتباه گربه را آفرید. اوّل موش و بعد از آن گربه، از تجربه های خداونداند
برای بازنگری و تصحیح اشتباهات آفرینش.»

کُمبوفر، که چند دانشجو و کارگر در اطرافش جمع شده بودند، دربارهٔ ژان پروور، باهوول، مابّف و کشته شدگان دیگر، و حتّی از لوکابوک، و همچنین از نگرانیهای آنژلراس، و در عین حال سعی او و خشونت او، چیزهایی میگفت: «هارمودیوس، آریستوژیتون، بروتوس، کرهآس، استفانوس، کرمول، شارلوت کُورده، ساند، او نظایر آنان، وقتی ضربهٔ نهایی را فرود آوردند و دشمن را کشتند و مانع را از سَرِ راه برداشتند، لحظاتی غمگین و افسرده شدند. روح ما حسّاس است و شکننده؛ آدمی موجود پیچیده و اسرارآمیزی است، حتّی وقتی که کسی برای نجات نوع بشر، یا یک جامعه، دستش به خون کسی آلوده می شود، ندامت او از رضایتش بیشتر است.»

چون بیشتر اوقات، رشتهٔ سخن از جایی بهجایی دیگر کشیده

۱. Chéréas کره آس، کالیگولا را کُشت؟ Stephanus دومی سین را؛ و لودویک ساند Chéréas کره آس، کالیگولا را کُشت؟ Stephanus دومی سین را؛ و لودویک ساند Lodwig Sand و طنیرست آلمانی، کُوتزیو Kotzebue و آریستوژیتون شیارلوت کُورده Ch.Corday میارادا؛ و هیارمودیوس Harmodius و آریستوژیتون Aristogiton، دو وطنپرست یونانی، هیهارک و هیباس، پسران پیزیسترات فرمانروای ستمگریونان، راکشتند (ایو گ).

مى شود، كمبوفر چند دقيقه بعد از طرح اين موضوع از مسائل ديگر سخن گفت و شعری از ژان پروور خواند و سپس ترجمه های رو۱ و کورنان۲ و دِلیل " را از کتاب مشهور ژئودژیک"، با هم مقایسه کرد و قطعات دلنشینی از مالفیلاتر ه را دربارهٔ مرگ سزار از بر خواند. و با آمدن نام سزار، از قاتل او بروتوس سخن بهمیان آمد. کُمبوفر گفت: «سرنگون شدن حکومت سزار عادلانه بود، و کشتن او هم عادلانه بود. سیسرون دربارهٔ سزار با سختگیری و موشکافی بسیار قضاوت می کرد، و حق با او بود. این نوع قضاوتهای سختگیرانه را به حساب بدگویی نباید گذاشت. وقتی که زُوئيل البه هُومر ناسزا مي گويد، يا ماويوس از ويرژيل ايراد مي گيرد، يا ویزه ۸ به مولی پر دشنام می دهد، یا پُوپ ۱ از شکسیپر بد می گوید، یا فرهرُون ۱۰ از ولتر با زشت ترین کلمات یاد می کند، همهٔ این چیزها اصل و ریشهای جزکینه توزی و حسادت ندارند که آدمی از دیرباز گرفتار آن بوده است. نوابغ عالم دشنامانگیزند؛ بزرگان جهان بارها صدای بارس کردن حسودان و کینه توزان را شنیده اند، امّا حساب کسانی چون زوئیل را باید از سیسرون جدا کرد. سیسرون مردی است صاحب نظر و حق طلب که براساس حق داوری میکند، همچنانکه بهوتوس با شمشیرش عدالت را اجرا می کند. من این نوع عدالت را یعنی اجرای عدالت با شمشیر را نمی پسندم، امّا در زمان قدیم این کار را می کردند و می پستدیدند. سزار

1. Ranux 2. Cournand

۳ و ۴. کتاب مشهور Géorgiques، اثر ویرژیل، را بهفرانسه ترجیمه کردهاند و Delille، شاعر فرانسوی، نیز ترجمه ای از این اثر به شعر دارد.

۵. Malfilâtre، شاعر فرانسوی ۱۷۳۲-۱۷۶۷.

۶. Zoïle، سوفسطایی یونانی کنه در آثارش اشتعار همومر را نقد میکند و او را بنهاد سرزنش میگیرد.

روبیکون ارا تصرّف کرد و امتیازاتی را که مردم به او واگذار کرده بودند حق خود می دانست؛ در مجلس به هنگام ورود اعضای سنا از جا برنمی خاست، و تکبّر و تفرعن او، به قول او ترپ ا، شاهانه بود و تا حدودی جابرانه ۲۰ مردی بود بزرگ که به هر روی، تاریخ به او درس والایی داد. با خنجر بیست و سه زخم به او زدند، امّا آب دهانی که به پیشانی عیسی مسیح انداختند بیش از همهٔ این زخمها مرا متأثر می کند. سزار به اشارهٔ سناتورها با ضربه های خنجر کشته شد، امّا خیانتکاران به صورت عیسی مسیح سیلی زدند. در آنجا که تحقیر و توهین و بی حرمتی بیشتر باشد، حضور خداوند بیشتر احساس می شود.»

بوسوئه که در بالای تلی از سنگ، تفنگ به دست نشسته بود و مُشرف بر این جمع بود، گفت: «آی سیداتنوم! آبی میرنیوس! آبی پر وبالنت! آبی آنتید! کدام یک از شما به من یاد خواهد داد که اشعار هُومر را با تلفظ یونانیان لوربُوم با اِداپته ثون بخوانم ؟ »

Rubicon ، جایی که ایتالیا را از سرزمین «گل» جدا میکرد، و سزار بدون اجازهٔ سنای روم این منطقه را در شب یازدهم یا دوازدهم ژانویهٔ ۴۹ پیش از میلاد مسیح، فتح کرد.
 Eutrope ،۲

regia ac pane tyranica :. به لاتيني ٣

<sup>4.</sup> Cydathenaeum

<sup>5.</sup> Myrrhinus

<sup>6.</sup> Probalinthe

<sup>7.</sup> antide

<sup>8.</sup> Laurium

<sup>9.</sup> Edaptéon

## روشنایی و تاریکی

آنژالراس از طرف کوچهٔ مونده تور، از سنگر بیرون رفته بود تا دوری بزند و خبرهایی به دست بیاورد.

ناگفته نگذاریم که شورشیان لبریز از امید بودند؛ و چون حملهٔ شبانه مهاجمان را دفع کرده بودند، حملههای بعدی را در روز روشن ناچیز می شمردند و منتظر نشسته بودند و به همه چیز می خندیدند. به اعتقادات خود ایمان داشتند و مطمئن بودند که در این نبرد پیروز خواهند شد، و یقین داشتند که در این تنگنا تخواهند ماند، و از سویی به آنها کمک خواهد رسید پیش بینی پیامبرانه آنان حکه معمولاً این گونه پیش بینیها یار و مددکار معنوی فرانسویان است - این بود که در آن روز شاهد سه مرحله از عجایب و نوادر تاریخ خواهند بود: اوّل، در شش صبح، که سربازان مهاجم فرمان حملهٔ مجدد را ناشنیده خواهند گرفت و سر به شورش بر خواهند داشت؛ دوم، به هنگام ظهر شورش به سرایس سرایت خواهد کرد؛ سوم، نزدیک غروب آفتاب، شورش به انقلاب تبدیل خواهد شد.

صدای ناقوسهای کلیسای سن مری، که از ابتدای شب تا آن وقت، یک لحظه قطع نشده بود، هم چنان به گوش می رسید، و بانگ قطع نشدنی ناقوسها نشان می داد که سنگر دیگر در سن مری، که زیرنظر ژان ساخته شده بود، هنوز در دست شورشیان است.

و همهٔ این امیدواریها، همراه با زمزمهای شادی آور و در عین حال هراسانگیز، همانند وزوز زنبورهای عسل، از گروهی به گروه دیگر منتقل می شد.

آنژگراس، که برای جمع آوری اطلاعات رفته بود، ساعتی بعد به سنگر بازگشت و لحظاتی خاموش ایستاد و به سخنان شادی بخش و لبریز از امید مردان سنگر گوش داد. چهرهاش گلگون و باطراوت بود. بعد از دقیقه ای اطلاعاتی را که به دست آورده بود برای همرزمانش شرح داد: «همهٔ نظامیان پاریس و حومه را بسیج کرده اند. گارد ملّی هم در کنار آنهاست سر کلاه خودهای هنگ پنجم پیاده، و پرچم هنگ ششم را به چشم دیدم. گمان می کنم حداکثر تا یک ساعت دیگر به ما حمله کنند. مردم که تا دیروز جوش و خروش داشتند، حالا از تب و تاب افتاده اند. هیچکس حاضر نیست از جایش تکان بخورد. نه امیدی هست و نه انتظار چیزی را باید داشت. نه مردم حومه نشین به کمک ما خواهند آمد و نه یک هنگ از سربازان نافرمانی خواهد کرد. ما تنها هستیم، همه ما را به حال خود سربازان نافرمانی خواهد کرد. ما تنها هستیم، همه ما را به حال خود گذاشته اند و دنبال کار خود رفته اند.»

این سخنان در پچپچههای شاد و طربانگیز جمعی که در سنگر گرد آمده بودند، جنان اثر گذاشت که پنداری طوفانی برآمده بود و وزوزهای زنبوران عسل را پایان بخشیده بود. همه خاموش شدند، سکوتی وصفناپذیر همه جا راگرفت، که گویی در آن سکوت آوای مرگ به گوش می رسید.

اين لحظه كوتاه بود.

صدایی از تاریکترین گوشه برخاست: «رفقا!... واهمه نکنید!... دیوارهٔ سنگر را بیست پا بالا می بریم و همه در اینجا می مانیم و تا آخرین نفس مقاومت می کنیم. حالا که مردم جمهوریخواهان را رها کرده اند، باید

به ملت نشان بدهیم که جمهوریخواهان هرگز مردم را رها نخواهند کرد.» این سخن، ابرهای ترس و اضطراب را از ذهن مبارزان سنگر دور کرد، شور و اشتیاق را در دلها برانگیخت.

هرگزکسی گویندهٔ این کلمات را نشناخت؛ کارگری بود گمنام که لباس کار بر تن داشت، ناشناس بود و فراموش شده، رهگذر بود و دلیر؛ بی نام ناشناخته ای بود که بزرگی به او می برازید. همیشه در بحرانهای اجتماعی، یا در لحظات دشوار یک جامعه، کسی با این خصوصیات، شکوهمندانه کلام قاطع و سرنوشت ساز را به زبان می آورد و لحظه ای جون برق می در خشد، و مردم و خداوند را در کنار هم دیگر به نمایش می گذارد، و سپس در تاریکی ناپدید می شود.

این سخن متین و محکم، آنجنان برازندهٔ حال و هوای ششم ژوئن ۱۸۳۲ بود که تقریباً همزمان با مردان این سنگر، در سنگر سَن مری نیز ـ آنجنانکه بعدها در جریانات دادرسی معلوم شد همه با هم قریاد زدهاند: «برای ما قرق نمی کند. کسی به کمک ما بیاید یا نیاید، تا آخرین نفر در اینجا ایستادگی می کنیم و کشته می شویم.»

چنانکه می بینیم، این دو سنگر هر چند ظاهراً از هم جدا بودند و فاصلهای داشتند، امّا در اصل یکی بودند و به هم پیوسته بودند.

## مِنهای پنج بهاضافهٔ یک

پس از آنکه مرد ناشناس از میان تاریکی، «اعتراض جنازهها» را اعلام کرد، و در واقع فرمان به کشته شدن دسته جمعی داد، همهٔ مبارزان سنگر یک صدا فریاد زدند:

«زندهباد مرگ! همه در اینجا می مانیم!»

صدایشان رضایت آمیز و هراس انگیز بود، و کلامشان از نظر معنا نحوست بار، اما لحن و آهنگ پیروزمندانه ای داشت. آنژلراس گفت: «جرا می خواهید همه در اینجا بمانید؟»

فریاد زدند: «همهٔ ما باید بمانیم.»

آنژلراس گفت: «همه چیز در اینجا خوب و به جاست. سنگر ما عیب و ایرادی ندارد، اما سی نفر برای دفاع از سنگر بس است. چرا بیش از این قربانی بدهیم؟»

شورشیان گفتند: «هیچ کس حاضر نیست، رفقا را در این حال بگذارد و برود.»

آنژُلراس آزرده دل و با احساس، گفت: «رفقا! دوستداران جمهوری آن قدر تعدادشان زباد نیست، که بهترینهایشان بیهوده و بی فایده در اینجا قربانی شوند. غرور نباید همه چیز را تلف کند و از بین ببرد. اگر بین شما کسی هست که در زندگی خانوادگی وظایفی به عهده دارد، نباید وظیفهٔ

دیگران را در اینجا بهعهده بگیرد.

آنژلراس مردی بود صاحب فکر و عقیده، و کلام او نافذ بود. با اینهمه سخن او همهمهای در میان جمع انداخت. آنژلراس، که مردان سنگر از همه نظر ریاستش را پذیرفته بودند، این پچپچه ها را شنید و باز روی حرف خود ایستاد: «کسانی که فکر می کنند سی نفر برای دفاع از سنگر کافی نیستند، حرفشان را بزنند.»

پچپچهها بیشتر شد، یکی از آن میان گفت: «بیرون رفتن از اینجا آسان نیست. سنگر از هر طرف در محاصره است.»

آنژُلراس گفت: «لازم نیست که از راه بازار هال بروید. کوچهٔ مونده تور آزاد است، و از راه کوچهٔ پرهشور می توانید به بازار اینوسان ا بروید.

دیگری گفت: «هر کس از آن طرف برود گیر می افتد. افراد گارد شهرداری در آن حدود کمین کرده اند. هر کس را با لباس کارگری ببینند، به او شک می برند و او را سؤال باران می کنند؛ و بعداً دستش را بو می کنند. اگر دستش بوی باروت بدهد، فوراً تیربارانش می کنند.»

آنژُلراس، بی آنکه جوابی بدهد، دست بر شانهٔ کُمیوفر گذاشت و هر دو با هم به تالار میخانه رفتند و چند دقیقه بعد از آنجا بیرون آمدند. چهار دست لباس نظامی که از تن سربازان کشته شده درآورده بودند، و چند فانسقه با خود آوردند.

آنژلراس رو به شورشیان کرد، و گفت: «هر کسی که بخواهد، می تواند لباس نظامی بپوشد و برود. نظامیان با این ترتیب به و شک نمی برند، و او می تواند از این حدود دور شود و به هر جا که دلش می خواهد برود. با این چهار دست لباس چهار نفر می توانند بروند. و چهار دست لباس نظامی را روی زمین انداخت. حتّی یک نفر از این مردان دلاور قدمی پیش نگذاشت، گمبوفر به شرح مطلب پرداخت: «رفقاً بس است! کمی ترّحم و نگذاشت، گمبوفر به شرح مطلب پرداخت: «رفقاً بس است! کمی ترّحم و

<sup>1.</sup> Innocents

دلسوزی هم باید داشت. منظورم را که می فهمید؟ شما زنها را فراموش کرده اید. زنها هم هستند، بچه ها هم هستند، مادرانی هم هستند که گهوارهٔ بچه هایشان را تکان می دهند و غیر از آن طفل نوزاد چند بچهٔ دیگر هم دارند. در میان شما هر کسی که پستانهای یک زن شیرده را ندیده، دستش را بلند کند! شما می خواهید خودتان را به کشتن بدهید؟ البته من هم همین را می خواهم. من هم که با شما حرف می زنم می خواهم همین کار را بکنم. اما من حاضر نیستم اشباح زنانی را که به من التماس می کنند در اطراف خودم ببینم. می خواهید بمیرید؟ عیب و ایرادی ندارد. امّا دیگران را تسلیم مرگ نکنید. کاری که ما می خواهیم بکنیم نوعی خودکشی است، که البته بسیار نجیبانه است و افتخارآمیز، به شرط آن که فقط خودتان را بکشید و نزدیکان و عزیزانتان را به خودکشی وادار نکنید. آن، دیگر نامش جنایت است. پس به فکر عزیزان و وابستگان خود باشید.»

«گوش کنید، رفقا!... آنژگراس به ما گفت که در سَرِ پیچ کوچهٔ سینی یک پنجرهٔ روشن دیده، شمع کوچکی پشت پنجرهٔ اتاق روشن بوده و دوست ما در پشت این پنجره سایهٔ پیرزنی را دیده که قطعاً تمام شب انتظار کشیده. شاید آن زن مادر یکی از شماها باشد. خوب! همچوکسی نباید اینجا بماند، باید برود و زود هم باید برود و مادرش را از انتظار در بیاورد؛ و در عین حال مطمئن باشد که در غیبت او در اینجا دیگران هستند و کاری راکه باید کرد میکنند. کسی که تأمین معاش چند نفر از نزدیکانش را به عهده دارد نباید خود را به کشتن بدهد؛ چون خودکشی او خانواده ای را نابود میکند. شاید کسانی در میان ما باشند که دخترانی دارند، را نابود میکند. این رفقای ما باید توجه داشته باشند که دخترانی دارند، خواهرانی دارند و سرگردان می مانند که هزار خطر و گرفتاری دختران جوانشان بی نان و سرگردان می مانند که هزار خطر و گرفتاری به دنبال دارد. این دخترکان داربا، که شیرین هستند و مهربان، که با شادی و شیرین زبانی و با معصومیت خودشان فضای خانه را معطر و دوست

داشتنی میکنند، نباید مثل گُل یَریر شوند. این دخترکان ـ ژان، لیز، می می که در خانهٔ شما هستند، برکت خانه و زندگی شمایند و مایهٔ سربلندی شما، خدایا! خداوندا!... چطور بگویم که این دختران بعد از مرگ شما به چه روزی می افتند؟ گرسنه می مانند و بدبخت می شوند. نمی دانم با چه زبانی بگویم که در این دنیا بازاری هست که تن و بدن آدمی را می خرند و می فروشند. و شما بعد از مرگتان دیگر نمی توانید که مانع ورود این عزیزان به آن بازار شوید. در نظر بیاورید کوچه ها را، پیاده روهای شلوغ و پُر رفت و آمد را؛ در نظر بیاورید زنان تیرهروز راکه با شانه ها و سینهٔ عریان در گوشهٔ خیابانها پرسه می زنند. آنها روزی باکدامن بودهاند. رفقا! اگر خواهر دارید، به فکر خواهرانتان باشید. فقر و فحشا و باسبانهای شهر، و کوی سن لازار، و چیزهایی مانند آنها را در نظر بیاورید. نگذارید که این دختران قشنگ و ظریف و شکننده، این دختران با حیا و نجیب، که از یاسهای بهاری خوشبوتر و باطراوت ترند، گذارشان به جاهای بد بیفتد. شما اگر در اینجا تسلیم مرگ شوید، دیگر زنده نیستید تا از آنها محافظت كنيد. شما فداكارى مى كنيد تا ملّت را از استبداد نجات دهيد، اما دختران خودتان را مى دهيد به دست مأموران پليس، رفقاً دلسوز باشيد! رحم كنيد بهزنان بدبخت! چرا عادت نکردهایم که بهفکر آنها باشیم؟ زنان در این جامعه دستشان از مردها بستهتر است. آنها را از خواندن و نوشتن و فكركردن و يرداختن به سياست باز مي دارند. امّا رفقا! چه كسى مي تواند جلو زنها را بگیرد و مانع از آن شود که بعد از ویران شدن سنگر، بهاینجا نیایند تا جنازهٔ شما را در میان جنازههای دیگران پیداکنند؟ کسانی که زن دارند، خواهر دارند، فرزند دارند، باید با شجاعت بیایند جلو، و دست ما را بفشارند و بدرودی بگویند و بروند سراغ خانواده هایشان. می دانم که رفتن از اینجا شجاعت می خواهد، جرأت می خواهد، و کار سختی است، امًا در عین حال باید چنین رفقایی را تحسین کرد. شاید یکی از شما بگوید

که حاضر نیست به هیچ قیمتی تفنگش را و سنگرش را ترک کند و برود. اما رفقاا... خوب فكر كنيد! امروز آخر دنيا نيست. فردايي هم هست و اگر بمیرید فردا را نخواهد دید، اما خانوادههای شما فردا را خواهند دید و چه رنجها خواهند برد! در نظر بیاوربد کودک قشنگی راکه سالم است و صورتش مثل سیب سرخ باطراوت است، و در خانه می دود و شیرین زبانی میکند و می خندد. می دانید که این کودک، وقتی که پدرش را از دست بدهد، به چه روزی می افتد؟ من یکی از این بچهها را دیده ام؛ كوچولو بود، يدرش مُرده بود، چند نفر كه خودشان فقير بودند، از او نگهداری می کردند. این بیچاره ها نان نداشتند، و آن کودک بینوا همیشه گرسنه بود. در زمستان خودش را بهبخاری، که اصلاً آتشم, در آن نبود، می چسباند، و خمیر جسبناکی که لوله بخاری را با آن بتونه کرده بودند یا انگشتهای کوچکش میکند و می خورد؛ به سختی نفس میکشید، رنگش پریده بود، پاهایش می لرزید، شکمش بزرگ و متورّم شده بود، اصلاً حرف نمی زد. هر چه از او می پرسیدند جواب نمی داد. روزی چنان حالش بد شده بو د که او را بهبیمارستان نِکِر ۱ آوردند. من در آن موقع در این بیمارستان انترن بودم، و بچه را در آن حال دیدم. مداوا بی فایده بود، و آن بچه مُرد. اگر در میان شماکسی باشد که روزهای تعطیل دست فرزند کوچولوی خود را گرفته باشد و به گردش برده باشد، حال و روز آن بچه را، که آن قدر زود مُرد، بهتر می فهمد. آن کودک بینوا را خوب بهخاطر دارم، مثل این که جلو چشم من است. وقتی که او را روی میز کالبدشکافی خوابانده بودند، دنده هایش از زیر پوست بیرون زده بود؛ درست مثل سنگهای قبر که از میان علفهای سبز بیرون آمده باشند. در معدهاش نوعی لجن پیدا کردیم، دندانهایش پُر از خاکستر بود. پس بیایید بهندای وجدانمان گوش بدهیم، ندای قلبمان را بشنویم، آمارهای رسمی نشان

<sup>1.</sup> Necker

می دهد که پنجاه و پنج درصد از این گونه کودکان پیش از رسیدن به سن رشد می میرند.

رفقا! همه شماها را می شناسند، می دانند که شجاع هستید و بی باک، همه می دانیم که انسانهایی هستید باشرف و باوجدان، و آمادهٔ فداکاری در راه عقیده.

همه می دانیم که انسانهای والا و برجستهای هستید که می خواهید برای مردم مفید باشید و حاضرید در راه سعادت دیگران جان خودتان را فدا کنید. همهٔ این حرفها درست و به قاعده، اما در این دنیا شما تنها نیستید، کسان دیگری هم در کنار شما هستند که باید به فکرشان باشید. یک انسان، آن هم انسان شریفی مثل شما، که نباید خودپرست باشد.» همه غمگین بودند و سرشان را زیر انداخته بودند.

روح آدمی در لحظه های دشوار چه تضادهایی دارد. کُمبوفر که با این صراحت سخن میگفت، بی کس و یتیم نبود. دیگران را تشویق می کرد که به فکر مادران خود باشند. اما خود او مادر داشت و چیزی از این بابت نمی گفت، و برای مُردن در راه عقیدهاش آماده بود. آیا چنین کسی «خودپرست» بود؟

ماریوس در این هنگام گرسنه بودو تب زده. همهٔ امیدهایش را از دست داده بود، و غرق در امواج درد بود، که از هر غرقابی هولناکتر است، و لبالب التهاب بود و هیجان، و شتاب داشت که هر چه زودتر بهپایان کار برسد. و کاری با رویدادهای اطراف خود نداشت، که معمولاً آدمی در آخرین ساعات عمر چنین حالی پیدا می کند.

اگر زیست شناسی در آنجا بود، آثار این بُهت زدگی بُهت آلود را، که هر لحظه بیشتر می شد، می یافت و می توانست به بررسی این حالت بپردازد. علم چنین چیزی را می شناسد و خصوصیات آن را مشخص کرده است. رنج نیز، هم چون هوس و شهوت، برای خود لذایذی دارد و نومیدی هم

دارای جذبه هایی است. و ماریوس در این جذبه ها بود؛ در حوادث دور و بَرِ خود، در عین حال که حضور داشت، غایب بود. آنچه در اطراف او اتفاق می افتاد، پنداری در نظر او وقایعی بود در دور دست. همه چیز را پشت پرده ای از دود و دَم می دید و صداهای مردان سنگر را، که در چند قدمی او بودند، گویی از تهِ چاه می شنید.

با این وصف، سخنان گمبوفر در او نیز اثر گذاشت. سخنان صریح و صادقانهٔ کمبوفر در همهٔ شنوندگانش اثر کرده بود او نیز بیدار شده بود؛ تنها به مرگ می اندیشید و نمی خواست که این اندیشه را از سر بیرون کند. امّا در عین بُهت زدگی، احساس می کرد که نباید از رهایی دیگران غافل باشد؛ به همین سبب خاموش نماند و با صدای بلند گفت: «رفقا!... آنژلراس و گمبوفر درست می گویند. بیهوده نباید جانبازی کرد. من هم همین عقیده را دارم. باید زودتر تصمیم گرفت. رفقا!... در میان شما اگر هستند کسانی که زن و فرزند دارند، یا متکفل مخارج مادر و خواهرشان هستند، بیایند از صف بیرون.» هیچکس از جای خود تکان نخورد.

ماریوس دوباره گفت: «کسانی که زن دارند و نان آور خانوادهٔ خودشان هستند بیایند جلو.»

خوب و قاطع حرف می زد. آنژلراس رئیس بود. ماربوس هم برای او یار و یاور خوبی بود.

آنژلراس فریاد زد: «حکم من این است که چنین افرادی بیایند جلو.» ماریوس گفت: «خواهش من هم همین است.»

با سخنان گمبوفر، فرمان آنژلراس، و خواهش ماریوس، کم کم مردان دلاور سنگر به زبان آمدند و اسرار را آشکار کردند. یکی از جوانان به مردی که در کنار او ایستاده بود، گفت: «رفقا درست می گویند. تو پدر خانواده ای، از صف برو بیرون» و آن مرد در جوابش گفت: «تو دو خواهر داری که هر دو را نان می دهی. از من گرفتار تری. اگر کسی باید از جمع

بیرون برود، تو هستی.»

همه با هم درگیر شده بودند؛ مثل این که میخواستند آنها را در دهانهٔ توپ بگذارند. هیچکس حاضر نبود از جمع بیرون برود.

کورفراک گفت: «زود باشید! اگر یک ربع ساعت بگذرد، دیگر برای هیچکس فرصتی نمی ماند.»

آنژلراس گفت: «رفقا! ما طرفدار جمهوری هستیم، پس کارها باید بهرأی اکثریت باشد. با همدیگر مشورت کنید و نظر بدهید که چه کسانی باید بروند.»

مردان سنگر ناچار نظر او را پذیرفتند؛ و چند دقیقه بعد بهاتفاق آرا پنج نفر را انتخاب کردند، و آن پنج نفر از جمع بیرون آمدند.

ماريوس گفت: «اينها پنج نفرند.»

و پیش از چهار دست لباس نظامی نداشتند.

هر پنج نفر گفتند که یکی از ما باید بماند. پس باید یک نفر را از میان خود انتخاب می کردند که بماند، و دلایلی برای ماندنش باشد. هر کس می خواست که بماند و دیگران بروند. به یکدیگر می گفتند: «تو برو! زنی داری که دوستت دارد.»

سنه! تو باید بروی، که مادر پیری داری.

ـ تو که نه پدر داری و نه مادر، سه برادر کوچکت بی سرپرست می شوند.

ـ تو باید بروی. پنج فرزند داری.

ـ خير، تو بايد بروى. هفده سالهاى، و بهاين زودى نبايد بميرى.

سنگرهای انقلاب میعادگاه دلاوراناند. چیزهایی که با عقل مصلحتاندیش سازگاری دارد، در آنجا نامعقول است. کسی از شجاعت دیگران حیرت نمی کند.

از میان جمع چند نفر گفتند: «خودتان یکی را انتخاب کنید. هر چه بگویید، قبول میکنیم.»

ماریوس که به چیزی جز عشق کوزت نمی اندیشید، در این لحظات احساس می کرد که انتخاب یک انسان برای مرگ چه دشوار است، و این احساس مثل نیشتر در قلب او فرو می رفت.

ماریوس نزدیکتر رفت. آن پنج مرد لبخند میزدند. شعلهای که در اعماق تاریخ، در تنگهٔ ترموپیل روشن شده بود، در نگاه آنها برق میزد. هر پنج نفر میگفتند: «من... من میمانم. بقیه بروند.»

ماربوس شگفتزده بود. پنج نفر بودند و لباسهای نظامی چهار دست بود. و امّا در آن گیر و دار، که میخواستند به ترتیبی یکی را برای ماندن انتخاب کنند، ناگهان یک دست لباس نظامی، که پنداری از آسمان رسیده بود، روی آن چهار دست افتاد. مرد پنجم نیز از مرگ رسته بود.

ماربوس سربلند كرد و آقاى قُوشلوان را در برابر خود ديد. ژان والژان در همان لحظات قدم بهسنگر گذاشته بود.

ژان والژان، دانسته یا بی اراده و از روی تصادف، از طرف کوچهٔ مونده تور آمده و به سنگر رسیده بود؛ و چون لباس گارد ملّی به تن داشت، هیچ کس مانع او نشده بود.

دیدهبانی که از طرف شورشیان در کوچهٔ مونده تور موضع گرفته بود، او را در لباس گارد ملی دید ولی رفقایش را خبر نکرد؛ زیرا گمان می کرد یکی از افراد گارد ملّی است که می خواهد به شورشیان بپیوندد، یا کسی است که ندانسته می آید و با پای خود به دام می افتد. اوضاع چنان پُرخطر و حسّاس بود که دیده بان مصلحت نمی دید که به خاطر چنین چیزی محل نگهبانی اش را ترک گوید.

به این سبب، هیچکس متوجه ورود ژان والژان به سنگر نشده بود، بخصوص که در آن ساعت همه به پنج مردی چشم دوخته بودند که برای

بازگشت به زندگی انتخاب شده بودند. ژان والژان همه چیز را دیده و شنیده بود. و بی آنکه حرفی بزند، لباس گارد ملّی را از تن در آورده و آن را روی چهار دست لباس دیگر انداخته بود.

ناگهان شور و هیجان سنگر را فراگرفت. بوسوئه پرسید: «این مرد کیست؟»

گمبوفر گفت: «مردی است که برای نجات همرزمان ما آمده.» ماریوس گفت: «من او را می شناسم.»

کلام ماریوس برای اقناع رفقاکافی بود. آنژلراس رو به ژان والژان کرد و گفت: «رفیق!... به جمع ما خوش آمدید، حتماً متوجه شده اید که در اینجا چیزی جز مرگ در انتظار ما نیست» ژان والژان، بی آنکه حرفی بزند، به به مرد پنجم کمک کرد تا لباس گارد ملّی او را بپوشد.



#### از بالای سنگر چه افقی را می توان دید

وضع و موقع مدافعان سنگر در این ساعات دشوار و در این تنگنای مرگبار، آنژلراس را بهاوج اوهامی غمانگیز فرو برده بود.

فکر و روح آنژلراس از انقلاب اشباع شده بود. که هر چند تا حدودی به کمال نزدیک شده بود، امّا به کمال مطلق دست نیافته بود. افکارش بیشتر به افکار سَن ژوست می ماند و با کسانی چون آن کارسیس کلوتس افاصله داشت، و در میان یاران آ.ب.ث، طرز تفکّر کمبوفر بیش از دیگران بر او تأثیر گذاشته بود. چندگاهی بود که او به افق وسیعتری دست یافته، به ترقی و تعالی، نوع بشر می اندیشید، و با اید تحوّل فکری به سوی تکامل قدم بر می داشت. جمهوری فرانسه در ذهن او بی مرز می شد و به صورت جامعهٔ بزرگ بشری در می آمد، امّا برای رسیدن به این هدف، به صورت جامعهٔ بزرگ بشری در می آمد، امّا برای رسیدن به این هدف، وسایل خشونت بار را می پسندید. از این نظر افکار او نرمش و انعطافی نیافته بود، و از پیروان مکتب حماسی و هراس آوری بود که در قلهٔ «نود و سه» خلاصه می شود.

Saint Juste.۱ ، لوئسی آنستوان سن ژوست (۱۷۶۷-۱۷۹۴) سیاستمدار میهن پرست فرانسوی از ستایشگران روبسپیر.

۲. Anacharsis Clootz کسه پسروسی تبار بنود، و بنهرهایی نبوع بشسر میاند پشید، و افکار خود را در دایرهٔ و طن پرستی محدود نمیکرده (ایو گ).

۳. ماجراهای انقلابی سال ۱۷۹۳.

آنژُلراس روی پلکانی بر دیوارهٔ درونی سنگر ایستاده بود و آرنجش را بر لولهٔ تفنگش نهاده و به فكر قرو رفته بود؛ مثل اين بود كه نسيم سردى می وزد و او را آزار می دهد. هر جاکه مرگ در کنار باشد، این گونه سمه پایه ها ابر قرارند. نگاهی به درون خویش داشت و از مردمی چشمهایش شعلههای آتشی نیمه خاموش بر می جست. ناگهان سرش را بلند کرد، موهای طلاییاش همچون موهای فرشتهای که برگردونهٔ چهار اسبهای از ستارگان سوار باشد، در پشت سرش جمع شده بود و به صورت یالهای شیری در میان هالهای آتشناک در آمده بود. در این حال، فریاد برآورد: «رفقا!... آیا به آینده فکر میکنید؟ در آن هنگام کوچههای هر شهر پُر است از روشنایی، بر سَر دَر خانه ها شاخه های سبز آویزان است، ملتها با هم برادرند، انسانها دادگرند، پیرمردان کودکان را دعا می کنند، اندیشمندان در کمال آزادی سخن می گویند، مردم با ایمان برابرند، خداوند بی واسطه با مردم حرف می زند، وجدان آدمی محراب عبادت است، کینه و خشم دیگر در میان نیست، مدرسهها و کارخانهها در کنار هم دیگرند، پاداش و کیفر بی دلیل و بی علّت وجود ندارد، کار برای همه هست و حق برای همه، و صلح در سراسر عالم حکمفرماست، از جنگ و خونریزی دیگر اثری نیست، مادران خوشبختاند. رام کردن مادّه و طبیعت قدم اوّل است، و عملی ساختن ایده آلها قدم بعدی. رفقا! در این فكر باشيد كه جامعه بشرى تا امروز بهچه ترقياتي رسيده. در گذشته، انسانهای نخستین، «ثیدر» ا می دیدند که در سطح آب می دوید و ازدها را می دیدند که آتش از کام خود بیرون می ریخت، و گریفُن ۴ را که پر و بال

در قدیم بزرگان و مردان خدا در موقع سخنرانی بر سر پایهای می ایستادند (ایو گ).
 ۲. Hydre جانور دریابی افسانه ای که هفت سر داشت، و هر سَرِ آن را که قطع می کردند سَرِ دیگری به جای آن می روئید.

۳. Griffon پرندهٔ وحشتانگیز افسانهای.

عقاب داشت و پنجههای ببر، و در آسمان پرواز می کرد. و این جانوران وحشتناک افسانهای بر انسان تسلّط داشتند. امّا انسان دام خود راگسترد؛ دام مقدّس فهم و هوش خود را در همه جاگسترد و این جانوران وحشتناک را بهدام انداخت. ما، ئیدر را رام کردهایم و بهصورت کشتی بخار در آوردهایم. اژدهای افسانهای آن روز لکوموتیر امروزی است. بهزودی گریفن را هم به دام خواهیم انداخت، هر چند که تا حدودی او را رام کرده ایم. که بالون تقریباً همان گریفن است. روزی که این کار بزرگ به پایان خود برسد، و آدمی ئیدر و اژدها و گریفن، یعنی این سه کابوس هولناک عهد عتیق را کاملاً به بند بکشد، فرمانروای آب و آتش و هوا خواهد شد. رفقا! شجاع باشيد! پيش برويد! رفقا! ميدانيد ما بهكدام سوی میرویم؟ میرویم بهسوی علم؛ علمی که بتواند بر جهان فرمانروایی کند؛ به نیروی واقعی و مادّه پی می بریم که یگانه قدرت جهان خواهد شد؛ و می رویم به سوی قوانین فطری و طبیعی که ضمانت اجرایی را در خودشان دارند و با وضوح در همه جا نشر پیدا میکنند؛ میرویم بهسوی طلوع حقیقت؛ می رویم به سوی همبستگی همهٔ ملتها، و همبستگی همهٔ انسانها. این چیزها فرضیه نیست، خواب و خیال نیست، حشو و زواید نیست؛ واقعیاتی است بر مبنای حقیقت. این است هدف ما. تمدّن بر فراز قلّهٔ اروپا، و بعدها در مرکز هر قارّه، در مجلس شورای هوش و فراست، جلسهٔ مشورتی خواهد داشت. در دنیای قدیم، چنین چیزهایی وجود نداشت. آمفیکسیونها در هر سال دو جلسه داشتند: یکی در معبد دِلف٬ پایگاه خدایان؛ دیگری در ترموبیل، جایگاه قهرمانان. اروپا

۱. Amphictyons آمفیکسیونها، نمایندگان دوازده قوم یونان قدیم، که مجلسی داشتند و دربارهٔ مراسم مذهبی، ندامت و دفاع از مصالح معابد بـزرگ مشـورت مـیکودند و بـا طرحی از حکومت متحد اروپا، که هوگو در اوت ۱۸۴۹ از آن سخن میگوید، شباهتی نداشته است (ایو ـگ).

نسيز در آيسنده آمفيكسيونهايي خسواهد داشت. كسرهٔ زمين نسيز آمفیکسیونهایی خواهد داشت. فرانسه این آیندهٔ تابناک را در بطن خود دارد. قرن نوزدهم آبستن همين چيزهاست. چيزي که يونانيان طرح ابتدایی اش را ریختند باید به دست فرانسویها به کمال برسد. فویی! دوست عزيز من!... اي كارگر دلاور! به من گوش بسيار!... اي جوان برخاسته از دل توده ها! ستایشت می کنم. می دانم که تو آینده را روشن و شفاف می بینی. ترا می شناسم. می دانم که نه پدر داشتهای و نه مادر. امّا تو، فویی عزیز! انسانیت را بهمادری انتخاب کردهای و حق و حقیقت را بهپدری و حالا در اینجا آمادهای برای جان دادن، یعنی برای پیروزی. رفقا!... امروز هـر اتفاقى كه بيفتد، چه شكست بخوربم چه پيروز بشويم، نتيجهاش اين است که به انقلاب پیوسته ایم. همان طور که شعله های آتش سوزی شهری را روشن مىكند، انقلاب بەسراسر دنيا روشنى مى بخشد. انقلاب ما چگونه انقلابی است؟ انقلابی است براساس حق. از نظر سیاسی، در جهان تنها یک اصل وجود دارد، و آن هم سلطهٔ آدمی است بر نفس خویشتن. سلطهای که من بر نفس خود دارم نامش «آزادی» است. و در هر جاكه اين سلطه ها با هم متّحد شوند دولت به وجود مي آيد. امّا در اين اتّحاد کسی حق کناره گیری ندارد. هر کس در این جمع شرکت میکند ناچار قسمتی از آزادیهای فردی اش را به نفع حکومت جمع از دست می دهد. حدود اختیاراتی که یک فرد باید در ایجاد چنین جامعهای از آن صرفنظر کند، برای همه یکسان است، این یکسان بودن حقوق، که هر فرد برای جامعه در نظر می گیرد، «برابری» نام دارد. حقوق اجتماعی چیزی نیست جز حمایت جامعه از فرد. و این حمایت همان «برادری» است. مرکز پیوستگی این اختیارات، که روی هم انباشته می شود، «اجتماع» است؛ چون با این وضع، در واقع افراد به یکدیگر پیوند می یابند، و نقطهٔ پیوند به صورت گِره در می آید، که آن را رشته های پیوند یک اجتماع می نامند و گروهی آن را قرارداد اجتماعی ۱ میگوبند، و هر دوی این تعابیر یک چیز است، زیرا مفهوم لغوی قرارداد نیز بههم بستن و پیوند دادن دو چیز است. دربارهٔ «برابری» با هم تفاهم داشته باشیم؛ زیرا اگر آزادی در رأس باشد، برابری قاعدهٔ آن است. رفقا! برابری آن نیست که علفهای بلند و بلوطهای کوچک برابر و هم سطح باشند. برابری آن نیست که حسادتها و كينه ها را در كنار هم قرار دهيم تا همه آثار هم ديگر را خنثي كنند، بلكه برابری آن است که بههمهٔ لیاقتها و استعدادهای برابر، ارزش و امکانات برابر بدهند؛ و از نظر سیاسی آن است که آرا و عقاید گوناگون ارزش برابر داشته باشد. از نظر شرعی، برابری آن است که همهٔ وجدانها از حقوق یکسان برخوردار شوند. برابری ابزار و وسیلهای که در اختیار دارد آموزش رایگان و اجباری است. نخستین قدمی که باید در راه برابری برداشت، آن است که همه را باسواد کنیم، همه را وا داریم بهدبستان بروند، از همه بخواهیم که بهدبیرستان بروند. از مدرسهٔ یکسان، اجتماعی به وجود می آید که به برابری اعتقاد دارد. آری، آموزش و پرورش! روشنایی! روشنایی! همه چیز از روشنایی برمی آید و همه چیز بهروشنایی باز میگردد؛ رفقا! قرن نوزدهم عصری است بزرگ، اما قرن بیستم دوران سعادت بشر است. قرن بیستم هیچ چیزش بهقرنهای گذشته شباهت نخواهد داشت. در آن عصر دیگر مثل امروز بشر نباید با ترس زندگی کند. در آن قرن، دیگر حمله و هجوم و حقکشی و رقابت مسلّحانهٔ ملتها وجود نخواهد داشت؛ ازدواج بین دو خانوادهٔ سلطنتی، یا تولّد شاهزادهای در خاندان یک پادشاه، همهٔ محاسبات سیاسی را در هم نخواهد ریخت. در کنگرهها نمی توانند در مورد اقوام و ملل تصمیم

۱. به ژان ژاک روسو مؤلف اثر معروف «قرارداد اجتماعی» اشاره دارد که در اینجا انکسار او بازگو سی شود (ایو گ).

بگیرند و کشوری را تجزیه کنند؛ و پیروان دو مذهب، مانند دو بُزکوهی بر فراز ظلمانی یک بُل، بهجان همدیگر نخواهند افتاد، دیگر کسی از گرسنگی نخواهد مرد، دستگاه اعدام برچیده خواهد شد، و هیچ کس از شمشیرهای خونریز، و از جنگهای هولناک، و راهزنی در جنگل حوادث ترس نخواهد داشت. در آن هنگام، همه خوشبخت خواهند بود. انسانها بهقانون خود عمل میکنند، و کرهزمین بهقانون خود، و دوباره روح آدمی با ستارگان هم آهنگ خواهد شد، و فكر آدمي درگرداگرد حقيقت طواف خواهد کرد، همچنانکه ستاره در اطراف نور گردش می کند. رفقا!... این ساعت که من با شما سخن می گویم تیره است و تاریک، امّا بشر در همین ساعات سهم خود را از آینده دریافت می کنند. یک انقلاب مثل عوارض و اجرتی است که راهدار از مسافران می گیرد. بله! بشر رستگار می شود، به پایگاهی بلند می رسد، و روحش تلی خواهد یافت. مادر این سنگر تلاش میکنیم که نوع بشر بهحقّ خود برسد. بانگ عشق اگر از قلّهٔ فداکاری و جانبازی به گوش جهانیان نرسد، از کجا به گوش کسی خواهد رسید؟ رفقا! در این سنگر کسانی که صاحب فکرند و کسانی که رنج مى برند با هم پيوند خوردهاند. اين سنگر نه با سنگهاى كف كوچه درست شده و نه با تیرکهای سقف و قطعات آهن، بلکه از بیوند دو چیز درست شده: تودهای از اندیشه و تودهای از رنج. بینوایی در این سنگر بهدیدار ایده آل آمده. در اینجا روز شب را در بر گرفته است و بهاو می گوید: «من با تو می میرم و تو با من زندگی را از سر می گیری.

غمها هم آخوش می شوند تا شعله های ایسان را به وجود بیاورند. در اینجا دردها احتضار شان را، و اندیشه ها ابدیتشان را به اینجا می آورند. در اینجا احتضار و ابدیت با هم یکی می شوند و ما را به آخوش مرگ می سپارند. برادران!... کسی که در اینجا می میرد در اشعهٔ تابناک آینده جان می سپارد. و همهٔ ما در گوری دفن می شویم که روشنایی سپیده دم از همه طرف در

#### آن مى تابد.»

آنژلراس به جای آنکه در پایان سخن سکوت کند، صدای خود را پایین آورد. لبهای او هم چنان تکان می خوردند، پنداری با خود حرف می زند. همه سعی می کردند که دنبالهٔ سخن او را بشنوند، و هم چنان چشم به او دوخته بودند. هیچ کس برای سخنران کف نزد، امّا همه بعد از شنیدن سخنان او چیزهایی به هم دیگر می گفتند، زمزمه ای در میان آنها افتاده بود، که سخن زمزمهٔ هوشمندانه است، به همهمهٔ برگها می ماند.

# 9

# ماريوسِ سرگشته و ژوارِ كم حرف

حالا بگوییم که در ذهن ماربوس چه می گذشت.

وضع و حال روحی او را به یاد بیاوریم. گفتیم که هر چه می دید در نظرش وهم و خیال بود، و حس تشخیص و ارزیابی او از وقایع به هم ریخته بود. در این نکته اصرار می ورزیم: سایهٔ بالهای تیره فامی که بر مُحتضران گشوده می شود، او را در تیرگی هراس آور خود گرفته بود. احساس می کرد که پای بر لب گور نهاده و حتّی به آن سوی زندگی رسیده است، و سیمای زندگان را با چشم یک مُرده می نگریست.

ماربوس حتّی از خود نمی پرسید که آقای فُوشلوان، چگونه و برای چه منظوری به آنجا آمده و چه کاری در آن سنگر دارد؟ از سوی دیگر، فالباً وقتی که یأس بر ما غلبه می کند، دیگران را نیز چون خودمان مأیوس و درمانده می بینیم. ماربوس نیز در این حال گمان می کرد که همهٔ عالم برای مُردن آماده شده اند.

اما وقتی که به یادگوزت می افتاد، دلش فشرده می شد.

آقای قُوشلوان نیز نه چیزی بهاو میگفت و نه نگاهی بهاو میکرد. حتّی وقتی که ماربوس با صدای بلند بهرفقایش گفت که او را میشناسد، وانمود کرده بود که صدای او را نشنیده است.

با این حال، بی اعتنایی آقای فُوشلوان برای او تسلّی بخش بود. و حتّی

اگر به کار بردن چنین کلمه ای برای نوع احساس او درست باشد، می گفتیم که خوش آیند او بود، زیرا همیشه هم صحبت شدن با چنین مرد مرموزی را که هم با وقار و با ابّهت بود و هم عجیب و مشکوک، غیرممکن می دانست. وانگهی مدّتها بود که او را ندیده بود، و این مسأله هم با طبع محتاط و محجوبی که داشت، نزدیک شدن به این مرد و هم صحبت شدن با او را دشوار تر می کرد.

پنج مردی که برای زنده ماندن انتخاب شده بودند، با لباس گارد ملّی از طرف کوچهٔ مُونده تور از سنگر بیرون رفتند، و پیش از رفتن، کسانی را که در سنگر مانده بودند در آغوش کشیدند. یکی از آنها گریه میکرد.

پس از رفتن آن پنج مرد، آنوُلراس به فكر ژاور افتاد. به تالار ميخانه رفت. ژاور، كه به تيرك وسط ميخانه بسته شده بود، در افكار و تخيلات خود فرو رفته بود.

آنژلراس از او پرسید: «چیزی نمی خواهی؟»

ژاورگفت: «پس کی خیال کشتن مرا دارید؟»

آنژُلراس گفت: «كمى صبر و حوصله داشته باش! فعلاً يك فشنگ هم نمى خواهيم به هدر بدهيم.»

ژاور گفت: «پس کمی آب به من بدهید.»

آنژُلراس جامی را پر از آب کرد؛ و چون دست و پَای ژاور بسته بود، کمکش کرد تا بتواند آب بخورد؛ و سپس از او پـرسید: «دیگس چیزی نمیخواهی؟»

مرا به این تیرک بسته اید و همه شب در اینجا به حال ایستهده بود ف. همر جورکه می خواهید مرا ببندید اما نمی شود مرا روی آن میز بخوابانید؟... مثل آن یکی...

و با سر به ما بف که جسد بی جانش را روی میزی گذاشته بودند، اشاره کرد.

به یاد داریم که در آن تالار میز بزرگ دیگری هم بود، که ابزار و وسایل فشنگ سازی را روی آن گذاشته بودند، و چون کار فشنگ سازی به پایان رسیده بود، با آن میز دیگر کاری نداشتند.

بهاشارهٔ آنوگراس، چهار تن از شورشیان ژاور را از تیرک باز کردند و نفر پنجم سر نیز اش را روی سینهٔ او گذاشت، و در این حال او را بردند و روی میزش خواباندند، و با چند رشته طناب به میز بستند، و برای محکم کاری رشته ای را دور گردنش بستند، و چنان طناب پیچش کردند که فرار برایش محال می نمود؛ و حتی به این چیزها هم قناعت نکردند و طنابی را از پشت گردن، بالای دو شانه، و روی شکمش گذراندند و در میان دو پای او گره زدند.

در آن هنگام که ژاور را می بستند، مردی در آستانه در ایستاده و به او خیره شده بود؛ سایه اش به درون تالار افتاده بود. ژاور نیز متوجه شد و روی خود را به سوی او چرخاند به او نظری انداخت، و او را شناخت، اما تکان نخورد و نگاهش را از او برگرفت، و تنها این دو سه کلمه را به زبان آورد: «قضیه خیلی ساده است!»

#### اوضاع بدتر مي شود

هوا روشن تر شده بود، اما نه کسی پنجرهای را میگشود و نه دری را نیمه باز میکرد. صبح بود، اما از بیداری اثری نبود. سربازان از کبوچهٔ شانوژری، و محوطهٔ رو در روی سنگر بیرون رفته بودند، و کوچه تا انتها به نظر آزاد می آمد، و ظاهراً راه برای رهگذران باز بود. کوچه سن دنی، مثل گذرگاههای ابوالهول در مصر قدیم، خاموش بود. در سر چهارراهها، که در پرتو آفتاب صبحدم سفیدفام شده بود، هیچ کس نبود. هیچ چیز مانند صفا و روشنایی این خیابانهای خلوت دل انگیز نیست.

چیزی دیده نمی شد، اما صداهایی شنیده می شد، از فاصله دور، سر و صداهای اسرار آمیزی به گوش می رسید. معلوم بودکه آن لحظه باریک و دشوار نزدیک شده است. مثل شب گذشته، پیش از شروع حمله مهاجمان، دیده بانان به سنگر بازگشتند.

سنگر از شب پیش استوارتر بود. شورشیان بعد از رفتن آن پنج نفر،
باز دیواره سنگر را بالاتر برده بودند. دیده بانی که منطقه اطراف بازار هال
را زیرنظر گرفته بود، بعد از بازگشت به سنگر، چیزهایی گفت و آنژلراس
را به فکر انداخت، و برای آن که از پشت به آنها حمله ور نشوند، همه را
واداشت تا راه کوچه مونده تور را، که تا آن هنگام باز مانده بود، ببندند.
برای این منظور قسمت دیگری از سنگفرشهای کوچه را از جا درآوردند

و با این سنگ دهانه های ورودی چند کوچه را بستند. با این وضع، راههای نفوذ به سنگر از طرف سه کوچه بسته شد، و سنگر امنیت بیشتری یافت. اما از سوی دیگر، این محکم کاریها باعث شد که سنگر به صورت یک زندان درآید. از سه طرف راه نفوذ بسته شده بود، اما سنگر گریزگاه نداشت. کورفراک با خنده می گفت: «سنگر ما دیگر عیب و نقص ندارد، و در عین حال تلهٔ خوبی است برای گرفتن موش!»

آنژلراس در ضمن، دستور داد تا سنگهایی راکه به قول بوسوئه «بیش از اندازهٔ لازم» از کف کوچه کنده بودند، در نزدیک میخانه روی هم بچینند.

در آن هنگام که لحظه هجوم نزدیک شده بود، آنژلراس همه را واداشت که در موضع خود قرار بگیرند. سکوت همه جا را گرفته بود. سهمیهٔ عرق بین همهٔ مردان سنگر توزیع شد.

هیچ چیز عجیب تر از سنگری نیست که برای مقاومت در برابر حملات مهاجمان آماده می شود. هر کس، مثل این که به تماشاخانه ای رفته، جایی را انتخاب می کند. همه مردان سنگر در کنار هم جای می گیرند، دست به دست هم می دهند، شانه به شانه هم می سایند. بعضی از مردان برای آن که جای نشیمن آسوده تر و مسلط تری داشته باشند، سنگهایی را برمی دارند و روی هم می چینند، از نشستن در گوشهٔ دیواری که نامناسب می نماید پرهیز می کنند و به گوشه ای که پیچ واپیچهایی دارد پناهنده می شؤند. آنها که چپ دست هستند، در جاهایی موضع می گیرند که برای دیگران نامناسب جلوه می کند. عدّه ای مواضعی را انتخاب می کنند که بتوانند نشسته بجنگند. همه سمی شان این است تا در جایی قرار بگیرند که راحت تر بتوانند مهاجمان را بکشند؛ و اگر اجل فرارسید، آسوده تر تن به مرگ بسپارند. در نبرد سوم ژوئن ۱۸۴۸، یکی از شور شیان کسه تیرانداز زبردستی بود و از بالای یک بالکن به سوی مهاجمان

تیراندازی میکرد، روی یک صندلی را حتی «وُلسر» نشسته بود و مهاجمان را نشانه میگرفت و روی همان صندلی وُلتر هم تیری به او خورد و جابه جاکشته شد.

معمولاً به محض آن که فرمانده سنگر اعلام کند که برای نبرد آماده شوند، همه جنب و جوشها به پایان می رسد؛ مبارزان دیگر به این و آن طرف نمی روند و در گوشه ای جمع نمی شوند، و بیخودانه حرف نمی زنند؛ هر کس برای پیدا کردن جای مناسب تر از اینجا به آنجا نمی دود، بلکه همه خاموش می شوند، و ذهن و چشمشان به یک نقطه متوجه می شود، و در انتظار حمله می نشینند. سنگر پیش از آن که درگیری آغاز شود، سراپا غوغا و هیاهوست، و به محض شروع درگیری سراسر انصباط می شود؛ زیرا که رو در رو شدن با مرگ نظم به وجود می آورد.

در آن هنگام که آنژلراس تفنگ دولولش را برداشت و در کنار یک برآمدگی، موضع گرفت، همه خاموش شدند، و تنها صدایی که شنیده می شد خش خش ضعیف تفنگها بود که برای تیراندازی آماده شان می کردند.

فضای سنگر غرورآمیز بود و بیش از پیش اطمینانبخش. آمادگی برای فداکاری و جانبازی، به آدمی گرمایی می بخشد که او را استوارتر می کند. مردان سنگر دیگر امیدی نداشتند، و آنچه داشتند نومیدی می کند. مردان سنگر دیگر امیدی نداشتند، و آنچه داشتند نومیدی می حض بود که گاهی به پیروزی می انجامد. به قول ویرژیل: نتایج شگفت آور، از تصمیمات بی چون و چرا به دست می آید. به ساحل مرگ پناه بردن، گاهی مایهٔ نجات غریق می شود، و سرپوش چوبین تابوت گاهی دستاویزی می شود برای بیرون آمدن از دل طوفان.

مثل دیشب، همه چشمها را بهانتهای کوچه دوخته بودند، که در این

۱. صندلی و لتر و نوعی صندلی راحتی است کمه پشتی بلند و خمیدهای دارد، و زیرپایی های آن را با پوشال آکندهاند (لاروس).

موقع بسیار روشن بود. انتظار مردان سنگر دیری نپایید؛ حرکت مرموز مهاجمان، ابتدا از طرف کوچهٔ سَنلُو ا آغاز شد، اما این جنب و جوش شباهتی به هجوم شب گذشته نداشت. صدای به هم ساییدن زنجیرها می آمد. چیزی مثل یک تخته سنگ بزرگ از جا می جنید و پیش می آمد و در حین حرکت سر و صدای عجیبی می کرد؛ مانند برخورد فلز با سنگ. مردان سنگر می دیدند که دستگاه عجیبی روی زمین غلت می خورد و پیش می آید. کوچهای که برای آرامش فکری رهگذران درست شده بود، پیش می آید. کوچهای که برای آرامش فکری رهگذران درست شده بود، اینک به صورت مرکز جنگ در آمده بود، همه چیز در هم ریخته بود.

نگاه کینه توز مبارزان سنگر به انتهای کوچه دوخته شده بود. ناگهان یک عرّاده توپ در آن سو نمایان شد.

سربازان رستهٔ توپخانه، عرّاده توپی را بهپیش می راندند که در قسمتِ جلوِ آن راگشوده بودند. از خدمهٔ توپ، دو نفر در پای لولهٔ آن جای گرفته بودند، و چهار نفر در کنار چرخهای آن ایستاده و چند نفر دیگر در پشت مخزن عقبی آن پنهان شده بودند؛ و از دور دود کردن فتیلههای مشعل توپ دیده می شد.

آنژُلراس فرمان داد: «آتش!»

همهٔ مدافعان سنگر به آن سوی تیراندازی کردند. دود باروت سراسر کوچه را فراگرفت، و عرّادهٔ توب و خدمهٔ آن در میان دود و بُخار از نظر پنهان شدند. اما چند لحظه بعد که دود و بُخار فرو نشست، عرّاده توب و خدمه آن نمایان شدند. خدمه توب، نرم نرم و بی شتاب، لوله توب را بهسوی سنگر چرخاندند. گلوله های مردان سنگر به هیچ کدام از آنها اصابت نکرده بود. فرمانده توپچیها در آن حال که با یک دست بر قسمت بولادینی در انتهای توب فشار می آورد، با متانت و وقار ستاره شناسی که با تلسکوب گوشه ای از آسمان را رصد می کند، دوربینش را با دست دیگر تلسکوب گوشه ای از آسمان را رصد می کند، دوربینش را با دست دیگر

<sup>1.</sup> Saint-Leu

در مقابل چشمان خود گرفته بود و سنگر را با دقت می نگریست، و به به بربازانش اشاره می کرد که نشانه گیری توپ را تصحیح کنند.

بوسوئه از بالای دیوارهٔ سنگر فریاد زد: «درود بر توپچیها!» و همه مبارزان سنگر کف زدند و های و هو بهراه انداختند.

پس از لحظه ای، توپ، که در وسط کوچه، و چرخهای آن در دو طرف جوی قرار گرفته بود، برای تیراندازی آماده شد. دهانه هولناک آن رو به سنگر گشوده شده بود.

کورفراک گفت: «بچهها! بیخیال باشیدا حالا نوبت آنهاست. بعد از تلنگر نوبت ضربهٔ مشت است. ارتش میخواهد زورش را بهما نشان بدهد. سنگر باگلولهٔ توپ تکان میخورد. باران تیرخراش میدهد، گلولهٔ توپ داخان میکند.»

کمبوفر گفت: «این توپ شماره هشت است، تازه وارد میدان شده، جنسش از مفرغ است. این نوع توپها، چون تناسب قلع و مس در ساخت آن درست رعایت نشده، امکان ترکیدن لولهاش زیاد است. درصد بالای قلع باعث تُردی و شکنندگی آن شده، و برای این که جلو خطر ترکیدن را بگیرند، به اسلوب قرن چهاردهم، چندین شیار پولادین را توی لوله جاسازی میکنند. معایب این توپ را به آسانی می شود پیدا کرد. ولی بهترین وسیله برای شناسایی این معایب ستارهٔ متحرّک گریبوال است.»

بوسوئه گفت: «در قرن شانزدهم، داخل لوله توپها شیارهایی، و به اصطلاح چند خان ، داشتند.»

کمبوفر گفت: «بله، چون این خانها قدرت توپ و سرعت گلوله را زیادتر میکنند، اما عیبشان این است که از دقت در نشانه گیری میکاهند؛

۱. Gribeauval ژنرال و مهندس نظامی فرانسه که توپهای جدیدی ساخت و در سالهای ۱۷۹۲ و ۱۸۱۵ در این زمینه توفیق بسیار بهدست آورد.

۲. خان: شیار داخل لولهٔ تفنگ و توپ.

بخصوص وقتی که بخواهند هدفی را در فاصله بسیار کم بزنند، مشکلاتی برای این نوع توپها پیش می آید، چون انحنای خط سیر گلوله خیلی زیاد است، و راهی که گلوله در این وضع باید بپیماید در خط مستقیم نیست، و بههمین دلیل غالباً در فاصله های کم به هدف نمی خورد. معمولاً وقتی که دشمن نزدیک می شود، به آتشباری توپها نیاز بیشتری هست. این نقص طولانی بودن خط سیر منحنی گلوله در توپهای شیاردار قرن شانزدهم، ناشی از ضعف مواد آتشزای آن بود که قاعدتاً برای حفظ مخزن و قنداقهٔ آن مجبور بودند مقدار کمتری به کار بوند. پس این توپ ظالم و مهاجم، آن طور که لازم است نمی تواند قدرت نمایی کند؛ چون قوّت زیاد هم گاهی باعث ضعفهایی می شود. سرعت گلوله توپ در هر ثانیه بیش از ششصد فرسنگ نیست، در صورتی که نور در هر ثانیه سرعتش به هفتاد هزار فرسنگ نیست، در صورتی که نور در هر ثانیه سرعتش به هفتاد هزار فرسنگ می رسد. مسیح هم به همین نسبت امتیازاتش از ناپلئون بیشتر است.»

آنژلراس گفت: «رفقا! دوباره اسلحه تان را پُر كنيد.»

راستی سنگر چگونه در برابر گلوله توپ تاب می آورد؟ آیا گلوله توپ دیوار سنگر در این فکر بودند، توپ دیوار سنگر در این فکر بودند، و در همان وقت که شورشیان تفنگهایشان را دوباره پُر می کردند، توپچیها گلولهٔ توپ را در مخزن آن می گذاشتند.

اضطراب عمیقی در سنگر حکمفرما شده بود.

سرانجام، گلولهٔ توپ به سوی سنگر پرتاب شد و انفجار آن مثل برق همه جا را روشن کرد.

در همان لحظات که گلولهٔ توپ در سنگر فرو افتاد، گاورش از گوشهای به درون سنگر پرید. گاورش از طرف کوچه سینی آمده بود و از دیوارهٔ سنگر کوچک، که رو به کوچهٔ پیچ در پیچ پُتیت تروآندری داشت، به این سو پریده بود.

ورودگاورش به سنگر، بیش از فرود آمدن گلوله توپ اثر گذاشت. گلولهٔ توپ در میان خرده ریزهایی که در دیوارهٔ بیرونی سنگر روی هم انباشته شده بود، فرو رفت، و چرخ آمنیبوس را شکست و بهگاری آنسو صدمه بسیار زد. مردان سنگر وقتی چنین دیدند به خنده افتادند. بوسوئه با صدای بلند گفت: «آقایان توپچیها! لطفاً به کارتان ادامه بدهید!»

## توپچیها با جد و جهد وارد کارزار میشوند

همه دور گاورش حلقه زدند. اما گاورش فرصت نداشت تا داستان خود را باز گوید. ماربوس، لرزان و هراسان، او را به کناری کشید و گفت: «برای چی به اینجا آمدی؟»

ررای چی؟... اصلاً شماها برای چی اومدین؟

و باگستاخی حماسه آمیزش در چشمان ماربوس خیره شد. برق غرور چشمان او را در شت تر کرده بود.

ماریوس تلخ و تند با او حرف می زد: «کی به تو گفت که دوباره بیایی اینجا؟ اصلاً بگو ببینم نامه را به جایی که گفته بودم بردی؟»

گاورش خود را نکوهش می کرد که نامه را به دست طرف نرسانده، و چون می خواست که زود تر به سنگر باز گردد، نامه را از روی بی خیالی به یک ناشناس سپرده بود که حتی در تاریکی نتوانسته بود چهره او را بیند هر چند که آن مرد کلاه به سر نداشت و اعتماد او را جلب کرده بود، ولی درست نبود که نامه را به او بدهد. به همین سبب، خود را ملامت می کرد و از سرزنش ماریوس بیم داشت. و اما برای آن که خود را از این مشکل برهاند، دستاویزی جز دروغ بیدا نکرد و گفت: «آقا!... نامه را دادم به دست سرایدار. خانم خوابیده بود. به محض این که خانم بیدار بشه سرایدار نامه را به دست او می رسونه.»

ماربوس آن نامه را بهدو منظور فرستاده بودند بدرودی با کُوزت، و دور کردن گاورٔش از آستانه مرگ و با این وضع احساس میکرد که تنها به یکی از آن دو منظور دست یافته است.

موضوع آن نامه و حضور آقای فوشلوان در سنگر، و ارتباط این دو قضیه با یکدیگر ذهنش را مشغول کرده بود. آقای فوشلوان را از دور به گاورش نشان داد و گفت: «آن مرد را می شناسی؟»

گاورش گفت: «نه، نمی شناسم.»

و حقیقت آن بود که گاورُش در تاریکی با او سخن گفته و نامه را بهاو داده بود و جهرهاش را ندیده بود. حدسیات آشفته و بیمارگونهای که به ذهن ماریوس راه یافته بودند کمکم ناپدید شدند.

راستی فوشلوان چه عقیده و مسلکی داشت؟ آمدن او به سنگر این تصور را به وجود می آورد که باید جمهوریخواه باشد، و با این فرض حضور او در سنگر منطقی می نمود.

اما گاورُش دیگر در کنار ماریوس نماند و به سوی دیگر سنگر دوید و فریاد زد: «تفنگ من کجاست؟»

کورفراک تفنگش را به او داد. گاورش برای رفقا شرح داد که از همه سو سنگر را محاصره کرده اند، و او به زحمت راه ورود به سنگر را یافته است. به گفته او، یک گردان پیاده نظام تفنگهایشان را در کوچه بُتیت ترو آندری چاتمه کرده اند، و کوچه سینی را زبرنظر دارند. و گارد شهرداری در کوچه پره شور موضع گرفته اند. اما ارتش، نیرویش را بیشتر در رو به روی سنگر مستقر کرده است.

گاور ش بعد از آن که مشاهداتش را برای مردان سنگر شرح داد، گفت: «بهتون اجازه می دم که تو سری محکمی به همه شون بزنین!»

در آن لحظات، آنژلراس در بالای دیواره سنگر، موضع گرفته بود و رو در رو را زیر نظر داشت. مهاجمان که نخستین ضربه توپشان بی اثر

مانده بود، برای فرود آوردن ضربهدوم شتابی نداشتند.

گروهانی از پیاده نظام پیش آمدند و در پشت توپ موضع گرفتند. سربازان این گروهان بهاشاره فرماندهان خود، سنگفرشهای کوچه را کندند و روی هم چیدند و تکیه گاهی بهبلندی نیم متر درست کردند که رو در روی سنگر بود. در طرف چپ این تکیه گاه، یک گردان از سربازان پادگانهای حوزه شهر، در کوچه سن دنی مستقر شده بودند. آنژگراس که در جان پناهِ خود به کمین نشسته بود، از سر و صدای توپچیها دریافت که مشغول گلوله گذاری هستند. فرمانده توپچیان را هم می دید که در نشانه گیری تغییراتی داد، و بهاشاره او لوله را اندکی به طرف چپ بردند. فرمانده فتیله مخصوص اشتعال را روشن کرد، و آن را نزدیک محفظه باروت برد.

آنژُلراس فریاد زد: «سرتان را خم کنید! پشت دیوار پناه بگیرید، روی زمین بخوابید!»

شورشیان که پراکنده شده بودند، و عدهای از آنها دورگاورش حلقه زده بودند، به خود آمدند و هر یک به سویی دویدند، اما پیش از آن که بتوانند در جای مطمئنی پناه بگیرند، صدای انفجار مهیبی به گوش رسید، و این بار ضربهٔ توپچیها کاری بود.

گلوله توپ بهشکاف سنگر خورد و کمانه کرد و به قله دیوارهٔ آن رسید، و دو تن از مبارزان راکشت و سه تن را زخمی کرد.

اگر کار به همین ترتیب ادامه می یافت، سنگر نمی توانست بیش از این مقاومت کند، و گلوله های بعدی یک راست وارد سنگر می شدند.

مردان سنگر مبهوت شده بودند، و هرکس چیزی میگفت.

آنژُلراس گفت: «باید جلو ضربهبعدی را بگیریم.»

و با تفنگ خود نشانه گیری کرد. از آن سو فرمانده توپچیها، بار دیگر روی محفظه گلوله گذاری خم شده بود و سعی داشت نشانه گیری را

دقيق تركند.

این فرمانده گروهبان خوش قیافهای بود از رسته توپخانه، بسیار جوان بود، موهایش بور بود، و صورت ظریفی داشت، و همه ریزه کاربهای اسلحه خوفناک خود را می دانست و فن کشتار با این سلاح را در حد کمال یاد گرفته بود.

کمبوفر که در کنار آنژلراس ایستاده بود و گروهبان جوان توپخانه را از دور می نگریست، گفت: آدم کشی چه چیز نفرت آوری است. روزی که در این عالم پادشاهی نباشد، جنگ هم وجود نخواهد داشت. آنژلراس! آن گروهان را می بینی؟ چه جوان خوش صورت و جذابی است، و در عین حال شجاع، و ظاهراً درس خوانده و تعلیم دیده هم هست؛ مثل همه جوانهای همقطارش پدر دارد، مادر دارد، خانواده دارد، و شاید دختری را دوست دارد، و در حدود بیست و دو سال دارد، می تواند به جای برادر و باشد.»

ـ و در واقع برادر من است.

\_ برادر من هم هست؛ پس چرا باید او را بکشیم؟

آنژُلراس گفت: «دست از سرم بردار!... چارهای غیر از این نداریم.» قطره اشکی بر گونه مرمرین آنژُلراس فرو غلتید.

و ماشهٔ تفنگش را فشار داد؛ نوری درخشید، گروهبان رسته توپخانه دوبار دور خود چرخید، دستهایش را از هم گشود، سرش را بلند کرد؛ مثل این بود که می خواست در هوا نفس بکشد، سپس با پهلو روی توپ افتاد و بی حرکت ماند. از گرده او خون بیرون می زد. گلوله در سینهاش فرو رفته و از مهره های پشتش بیرون آمده بود. مرده بود.

برای آنکه نعش او را بردارند و دیگری را به جای او بگمارند، چند دقیقه ای وقت لازم بود. با مرگ او چند دقیقه ای کار به تأخیر افتاد.

کاربُردِ هنر و استعداد گذشته در شکار قاچاق و چابکدستی در تیراندازی که در محکومیت او در سال ۱۷۹۶ اثر گذاشته بود

در سنگر هر کس چیزی میگفت و عقیدهای داشت. بار دیگر، گلولهٔ توپ به سوی سنگر پرتاب شد. و اگر این گلوله باران ادامه می یافت، بیش از یک ربع ساعت مقاومت در برابر آن محال می نمود. باید کاری می کردند که گلوله ها چنین آثار و برانگری نداشته باشند.

آنژلراس گفت: «بهیک تشک نیاز داریم. باید تشک را بگذاریم در محل اصابت گلولهها.»

کمبوفر گفت: «تشک از کجا بیاریم؟ زخمیها را خوابانده ایم روی تشک.»

ژان والژان که دور از دیگران، در تالار میخانه روی یک سکوی سنگی نشسته و تفنگ را در میان دو پایش گذاشته بود، تا آن لحظه بر کنار از قضایا بود، پنداری در این حالم نبود. مبارزان سنگر دربارهٔ او میگفتند: «این مرد تیراندازی را دوست ندارد.»

اما ژان والژان، وقتی که صدای آنژُلراس را شنید که در جست وجوی یک تشک بود، از جابرخاست.

به یاد داریم که در اولین لحظات ورود شورشیان به کوچه شانوژری،

پیرزنی برای احتیاط تشک خود را جلو پنجرهاش آوبخته بود تا اگر به آن سو تیراندازی شود آسیبی نبیند این پنجره یک انبار بود و تقریباً نزدیک به بام، در یک ساختمان شش طبقه؛ و آن خانه تا سنگر شورشیان فاصله زیادی نداشت. تشک به گونه ای آویخته شده بود که روی دو دستک بخصوص خشکاندن لباس تکیه داده و از بالا به دو طناب متصل بود. آن دو طناب از پایین به صورت دو ربسمان باریک به نظر می آمدند، و از دور مثل آن بود که تشک را به دو تار مو بسته باشند.

ران والزان، جلو رفت، و گفت: «یک تفنگ دو لول به من بدهید.»

آنژُلراس تفنگ دولولش را پُر کرد و بهاو داد. ژان والژان نشانهگیری کرد و تیری انداخت.

یکی از دو ریسمان تشک بریده شد. و تشک تنها به یک ریسمان بند بود.

ژان والژان تیر دوم را رها کرد. ریسمان دیگر نیز گسست، و همچون شلاقی بهشیشه پنجره خورد. تشک از بین دو دستک چوبی به پایین لغزید و میان کوچه افتاد.

شورشیان کف زدند و به او آفرین گفتند و همه با هم فریاد زدند: «این هم تشک!»

کمبوفر گفت: «اما کیست که برود و آن را بیاورد؟»

تشک بین مبارزان سنگر و مهاجمان افتاده بود. و بعد از آنکه گروهبان توپچی کشته شده بود، سربازان بهخشم آمده بودند و از پس دیوار کوتاهی که از سنگهای کف کوچه درست کرده بودند، بهسوی سنگر پیاپی تیر می انداختند و در فاصله ای که توپ را برای آتشباری مجدد آماده می کردند، سربازان سنگر را گلوله باران کردند، اما گلوله هایشان به دیوار سنگر می خورد و به هدر می رفت. با این حال کوچه پُر خطر بود.

ران والزان از شکاف سنگر بیرون دوید، به کوچه پُر خطر قدم گذاشت

از میان تیر باران مهاجمان گذشت، تشک را برداشت و بر دوش انداخت و به سنگر بازگشت و آن را در شکاف سنگر جای داد؛ و چنان در میان سنگها پنهانش کرد که توپچیها توان دیدنش را نداشتند.

پس از این کار، مردان سنگر در انتظار آتش سنگین توپ ماندند. انتظارشان دیری نیایید.

توپ با غرّش هراسانگیزی آتش و آهن را بر سر آنان فرو ریخت، اما این بار دیگر گلوله کمانه نکرد بلکه بهتشک رسید و در میان آن فرو نشست و سنگر را فرو نریخت.

آنژُلراس به ژان والژان گفت: «رفیق! جمهوری سپاسگزار شماست.» بوسوئه با خنده گفت: «این چیزی است برخلاف عقل و منطق که یک تشک چنین توانی داشته باشد؛ مثل این است که یک موجود مفلوک و ترسو به موجود قدر تمندی که آتش از دهانش می بارد غلبه کند. در هر حال باید گفت که زنده باد این تشک که گلولهٔ توپ را از پا در می آورد!»

#### صبحدم

گوزت، در این هنگام از خواب بیدار شد.

خوابگاه او کوچک بود و پاکیزه و دور از انظار؛ پنجره بلندی بهطرف مشرق داشت که رو به حیاط خلوت باز می شد.

گُوزت خبر نداشت که در پاریس چه می گذرد.

کم، اما خوب خوابیده بود، خوابهای خوشی دیده بود؛ شاید به آن علت که بسترش پاکیزه و راحت بود. در خواب ماربوس را در میان هالهای از نور دیده بود، و حالاکه آفتاب صبحدم در چشمهایش افتاده بود، گمان می کرد که رؤیای شبانگاهی اش ادامه دارد.

در آن لحظات که از عالم رؤبا بیرون می آمد، همه چیز به نظرش شاد و خندان می آمد و اطمینان بخش. او نیز مانند ژان والژان، که پیش از کشف آن راز در آئینه نمی خواست افکار پریشان را به مغز خود راه بدهد، بی آنکه دلیلش را بداند، سعی می کرد امیدوار بماند، اما تاگهان دلش فشرده شد. سه روز بود که از ماریوس خبر نداشت. با این حال، مطمئن بود که نامهٔ او به دست ماریوس رسیده، و ماریوس از وضع او خبر دارد، و راهی برای رسیدن به او خواهد یافت. شاید همین امروز صبح بتوانند همدیگر را ببینند. هوا روشن شده بود، اما تابش نور به گونهای بود که گوزت فکر می کرد هنوز زود است. با این وصف، با خود می گفت که باید

زودتر از بستر بیرون آید و برای دیدار ماریوس آماده شود.

احساس میکرد که بدون ماربوس زندگی برای او محال است؛ و تردیدی نداشت که ماربوس را تا ساعاتی دیگر خواهد دید و جز این چیزی به فکر راه نمی داد. در این سه روز که ماربوس را ندیده بود، چه زجری کشیده بود! سه روز ماربوس را ندیده بود! آه! خدایا! خداوندا! بی دیدار او بهسر بردن چه وحشت زاست! و چرا سرنوشت این قدر بی رحمانه با او رفتار کرده بود؟ با خود می گفت که هر چه بود گذشت و امروز باید در انتظار دیدار ماربوس بود. منتظر بود که ماربوس بیاید و خبرهای خودی با خود بیاورد. جوانی این گونه آفریده شده است. اشکها را زود از چهره می در اینده است در برابر ناشناسی که جز خود او نمی نیست. سعاد تمند بودن در ذات اوست. نفس او را از امید ساخته اند.

گوزت به یاد نمی آورد که ماریوس به او قول داده بود که غیبتش بیش از یک روز طول نمی کشد. به یاد نمی آورد که ماریوس در این باره چه چیزهایی به او گفته بود. بارها دیده ایم که سکهٔ پولی از دست ما به زمین می افتد و با چه سرعتی از نظر ما پنهان می شود، و با چه مهارتی خود را به گوشه ای می کشد و نایافتنی می شود! افکاری هم به ذهن ما می آیند که همین بازی را با ما می کنند؛ در گوشه ای از مغز ما چمباتمه می زنند، به طوری که پیدایشان نمی کنیم، گم می شوند، و هرگز نمی توانیم آنها را به میدان ذهن بازگردانیم. گوزت از این بازیهای حافظهٔ خود به خشم آمده بود و هر چه به خود فشار می آورد، به یادش نمی آمد که در آخرین شب با ماریوس چه قول و قرارهایی داشته اند. از بسترش بیرون آمد و عبادت روح و عبادت جسم را به جا آورد: دعا خواند و آرایش کرد.

بهسختی می توان به حجلهٔ نوعروسان راه یافت، اما راه یافتن به خوابگاه دختران باکره از محالات است، شعر شاید چنین جرأتی داشته

باشد، اما نثر توان چنین کاری را ندارد.

در آنجا گلی هست که هنوز باز نشده است؛ تو در توی آن، نوری است نهفته در سایهٔ خود، نهانگاه زنبقی است فرو بسته که تا وقتی که آقتاب به آن نگاه نکرده باشد، باید از دیدهٔ مردم پنهان بماند، و تا ضنچه است باید تقدیسش کرد؛ بستر معصومانه ای که پس می رود و آن تن نیمه برهنهٔ پرستیدنی را آشکار می کند، پاهای عاجگونی که به کفشکهای سرپایی پناه می برند، بر و دوشی که حتی جلو آینه در پرده می ماند، چنان که گویی بیم دارد در آینه چشمی باشد و به او بنگرد، پیراهنی که به محض برآمدن صدایی از گوشهٔ اتاق، بیمناک و شتاب زده، شانه ها را می پوشاند، و نوارهای پُر گِره، و قزنقفلیی ها و گیره ها و سنجاقهایی در زیر پیراهن، که نیمی به خاطر دفع سرما و نیمی از روی حیا به هم دیگر بسته شده اند، و آشفتگی ها و سرآسیمگی ها، و بیم و هراسها، در جایی که اصلاً دلیلی برای ترسیدن نیست؛ و همهٔ این چیزها و چیزهای دیگری که پنهان ترند، و بازگو کردنشان زیاده روی است، هر یک جزیی است از نهانخانهٔ زندگی بازگو کردنشان زیاده روی است، هر یک جزیی است از نهانخانهٔ زندگی یک دختر جوان.

نگاه مرد به یک دختر جوان در هنگام بیدار شدنش، باید پارسایانه تر از وقتی باشد که به آفتاب و به ستاره می نگرد، و به جای آن که به فکر دست یافتن به او باشد، باید گرمت او را نگاه دارد. پُرزِ روی پوست هلو، ذرّات روی آلو، بلور تابناک دانه های برف، بال ظریف پروانه و خرده های زرّین آخشته با آن، در مقایسه با شرم پاکدامنی دختران جوان، چیزهایی خشونت بارند. دختر جوان درخشش رؤباست، و هنوز قالبی برای تجسّم ندارد. خوابگاهش در جایگاه پُر ابهام آرزوهاست. نگاهی که گستاخی ورزد، این سایه روشن و هم انگیز را می آزارد؛ و در اینجا تماشا گفر است. بنابراین، ما هم از زیبایی و ظرافت رازگونه و دلارام کُوزت چیزی نمی گوییم.

در افسانه های مشرق زمین آورده اند که «خداوندگل رُز را سفید آفریده بود؛ در یک صبحگاه، که خنچه آن می شکفت، آدم ابوالبشر گذارش به باغ افتاد و شکفتنش را نگریست. گل از خجالتش سرخ شد». ما نیز از آن دسته ایم که احساس می کنیم که ما را از آزردن دختران و گلها منع کرده اند، زیرا آنها را مقدس می شماریم.

گوزت به شتاب لباس پوشید، گیسوانش را زود شانه کرد و آراست. و چنین کاری در آن روزگار بسیار آسان بود، زیرا مثل زنان امروزی گیسوان را با بستن و فر زدن، حلقه حلقه و پُفدار نمی کردند. گوزت پس از آراستن خویش پنجره را باز کرد و به کوچه نظری انداخت. امیدوار بود که در کنار دیسواری با پشت ستونی ماریوس را در انتظار ببیند، اما نمی توانست از آنجا کوچه را ببیند. حیاط پشت ساختمان، بین دیوارهای بلند محصور بود، و از بالای دیوارها جز درختان باغهای اطراف چیزی پیدا نبود. برای نخستین بار، درختها و گلها و باغ به نظرش زشت می آمدند. آن روز اگر گوشهای از کوچه و جوی را می دید، چشماندازش را بیش از این باغهای مصفا می پسندید؛ به آسمان نگاه کرد، گویی تصور می کرد که ماریوس از هوا پروازکنان به سراغ او خواهد آمد.

ناگهان اشک به چشمانش دوید. اشک او نشانهای از هیجانش نبود، بلکه احساس درماندگی میکرد. به گونه مبهمی از چیزی می ترسید که گویی وقایع در فضا حرکت میکنند. به دلش افتاده بود که نباید زیاد امیدوار و مطمئن باشد، و شاید دیگر ماریوس را نبیند. این تصور، که ماریوس شاید بتواند از راه هوا به سراغش بیاید، دیگر در نظرش جاذبهای نداشت، و حتی شوم می نمود.

چنانکه در این گونه مواقع پیش می آید، کمکم آرامش خود را بازیافت؛ امید به دلش برگشت، خنده ای بر لبش نشست، که هم از روی بیخیالی بود و هم بر اثر اعتقاد و ایمان؛ هنوز در آپارتمانهای آن

ساختمان، همه در خواب بودند؛ همه جا را سکوت فراگرفته بود. پنجره و کرکرهای باز نشده بود، دَرِ اتاق سرایدار بسته بود، توسَن بیدار نشده بود. و کُوزت گمان می کرد که پدرش نیز هنوز در خواب است. دختر جوان ناگزیر بسیار رنج برده بود و هنوز هم باید رنجهای بسیاری را تحمل می کرد. او پدرش را در این مورد مقصر می دانست، اما به ماربوس اطمینان داشت و خیال می کرد که هیچ چیز نمی تواند این روشنایی را در قلب او خاموش کند. لحظاتی در خویش فرو رفت و دعا خواند. گاهی از دور دست صداهای عجیبی به گوش او می رسید، صداهایی خفه و آشوب انگیز. با خود می گفت: «عجیب است که به این زودی درهای بزرگ فروشگاهها را باز می کنند!»... و این صداها برخلاف تصور او، بر اثر شلیک گلولههای توب بود که به سنگر شورشیان می خورد.

چند پا پایین تر از پنجرهٔ اتاق گوزت، در میان گچبریهای قدیمی و سیاه شده دیوار، پرستوها لانه ساخته بودند، و گوشههایی از این لانه از میان گچبریها بیرون زده بود، به گونهای که کوزت از بالای پنجره می توانست درون این بهشت کوچک را ببیند. مادر در لانه بود، بالهایش را از دو سو روی جوجههایش گشوده بود و پدر، در پرواز بود؛ می رفت و باز می آمد و با منقارش کمی خوردنی می آورد و کمی بوسه، روشنایی روز خانهٔ سعادت پرستوها را طلایی فام می کرد، و قانون معتبر «توالد و تناشل» در آنجا شاداب و باشکوه چهره می نمود. و این رمز و راز دلیسند، در عظمت صبحدم، شکوفا می شد. گوزت، گیسوان در آفتاب داشت و اعماق جان در وهم و خیال؛ از درون با عشق تابناک بود و از بیرون با صبحگاه پُر فروغ؛ بیخودانه، و بی آنکه جرأت اعتراف داشته باشد که در آن حال نیز فروغ؛ بیخودانه، و بی آنکه جرأت اعتراف داشته باشد که در آن حال نیز برستوها، این جُفت، این نر و این ماده، این مادر و این بچههای سر از تخم در آورده، عمیقاً به تشویش افتاده بود؛ همان تشویشی که در این گونه سیر و سیاحتها به یک دختر جوان دست می دهد.

#### تیری که به خطا نمی رود و کسی را نمی کشد

آتش باران مهاجمان ادامه داشت. پیاپی تیر میانداختند و توپهایشان گلوله میباریدند، اما چندان آسیبی به سنگر نمی رسید، تنها بالای دَرِ میخانه کورنت آسیب دید. پنجرهٔ طبقهٔ اول و دریچههای زیر شیروانی را گلوله ها سوراخ کرده بودند، و کمکم هر چیز به شکل تازهای در می آمد. چنین چیزی از قوانین حمله به سنگرهاست؛ معمولاً مهاجمان پی در پی تیراندازی می کنند تا شورشیان را وادار کنند که از جا در بروند و به تیراندازیهای آنها جواب بدهند و مهماتشان ته بکشد، و گلوله و باروت برایشان باقی نماند. در چنین وضعی فرمان حمله به سنگر داده می شود. اما آنژ لراس آگاه بود و در این دام نیفتاد. مردان سنگر به تیراندازیهای می دادند.

هر بار که گلوله ها صفیرزنان می آمدند و به در و دیوار می خوردند، گاورش از روی مسخرگی لُپش را پُر از باد می کرد و ادا در می آورد و مهاجمان را تحقیر می کرد و می گفت: «جِر بدین پارچه ها را... برای زخم بندی لازمشون داریم!»

کورفراک کم اثر بودن گلوله های توپ را به شوخی می گرفت و می گفت: «آهای پیرمردا... چه غُرغُری راه انداختی؟»

در جنگ، مانند مجلس رقص، آدمی کنجکاو می شود. شاید سکوت

سنگر، مهاجمان را کم کم به اضطراب انداخته بود؛ گمان می کردند که احتمالاً حادثه دور از انتظاری در حال طرح ریزی و شکل گرفتن است، و احساس می کردند که به ترتیبی باید از آنچه در درون سنگر می گذرد چیزی به دست بیاورند تا بفهمند که در پس این دیوار نفوذناپذیر، که گلوله ها را دریافت می کند و پاسخی نمی دهد، چه می گذرد. در این موقع، مبارزان سنگر چشمشان به کلاه خودی افتاد که در بالای بام یکی از ساختمانهای مجاور برق زد. کارگر لوله کشی که به لوله های بخاری تکیه داده بود، از آن بالا سنگر را می پایید.

آنژلراس فریاد زد: «نگاهش کنید! از آن بالا مشغول جاسوسی است.» ژان والژان، که تفنگ دو لول آنژلراس را بهاو پس داده بود، بی آنکه چیزی بگوید با تفنگ خود آن دیده بان را نشانه گرفت و ماشه را چکاند. لحظه ای بعد، کلاه خود سرباز لوله کش، از آن بالا در کوچه افتاد و خود او گریخت.

دیده بان دیگری جای او را گرفت. ژان والژان تفنگش را پُر کرد و کلاه خود دیده بان دوم را نشانه گیری کرد و تیری انداخت. این بار نیز تیر او به خطا رفت، و کلاه خود آن دیده بان فرو افتاد و خود او پا به فرار گذاشت. بعد از او دیگر مهاجمان جرأت نکردند که دیده بان دیگری روی بام بفرستند و از جاسوسی صرفنظر کردند.

بوسوئه از ژان والژان پرسید: «چرا فقط کلاه خودها را نشانه گرفتید و خود آنها را نکشتید؟»

ژان والژان خاموش ماند و پاسخی نداد.

## بىنظمى طرفدار نظم

بوسوئه آهسته به كمبوفر گفت: «جوابم را نداد.»

کمبوفر گفت: «همین قدر می دانم که این مرد، حتّی تیرش هم مهربان و نیکوکار است.»

کسانی که خاطراتی از آن دوران در ذهن خود نگاه داشته اند، می دانند که گارد ملی حومهٔ پاریس بر ضد بلوا و شورش دلاورانه می جنگید. این گارد، بخصوص در ایّام ژوئن ۱۸۳۲ و به هنگام بالاگرفتن شورش، پیگیر و بی باک بود. از سوی دیگر، بعضی از میخانه داران در پانتن، وِرتوا و کونِت، همینکه می دیدند بر اثر شورش میخانه شان به تعطیل کشیده شده و تالار رقصشان مشتریان خود را از دست داده، هم چون شیر به خُرش می آمدند، و گاهی جان خود را بر سر این کشمکش می گذاشتند تا صنف خود را سر فراز نگاه دارند. آن ایّام، در عین حال که عصر بورژوازی بود، هنوز روح قهرمانی و حماسی میدان را ترک نکرده بود، جوانمردی هنوز از صفات بسرجسته بود. حدّه ای هم با آن که در راه کسب منفعت می جنگیدند و مصلحت خود را در نظر داشتند، جوانمرد بودند و حماسه

۱ و ۷. Cuncite ،Verius، تُتردام درورتو، نام قديم دهكده آبرويليه است. كونِت، از دروازه هاى پاريس بود، دركنار پُل پاريس و در ساحل چپ رود سِن (ايو گ).

می آفریدند؛ و هر چند که انگیزه و هدفشان عاری از زیبایی و ظرافت بود، در عمل شجاعت و بلندنظری خود را بهاثبات می رساندند. اگر ذرهای به منافع مادی توانگران لطمه می خورد، ناگهان انقلابی می شدند و «مارسی یز» می خواندند. بعضی از این افراد، بسیار زیبا و شاعرانه، خونشان بر بساط محل کسبشان ریخته شد، و تا آخرین نفس با حرارت و هیجانی همسنگ دلاوران اسپارتی، از دکان خود، یعنی از وطن کوچکشان دفاع می کردند.

اصولاً بایدگفت که در این قضایا، همه چیز بسیار جدّی بود. قشرهای اجتماعی بودند که قدم به میدان نبرد می گذاشتند و در انتظار روزی بودند که به اعتدال دست یابند.

یکی دیگر از مختصّات این عصر، در آمیختن هرج و مرج بود با اصل جانبداری از حکومت. هر کس در نهایت بی نظمی، خود را طرفدار نظم نشان می داد. گاهی طبلها به صدا در می آمدند، و یکی از سرهنگانِ گاردِ ملی خودسرانه، همه را به رزم فرا می خواند؛ و گاهی یکی از فرماندهان، به ابتکار شخصی، خود را بیهوده به آب و آتش می زد. بعضی از افراد گارد ملّی، به میل خود، با گروهی درگیر می شدند. در لحظات بحرانی، افراد بیش از آن که به فرماندهان خود گوش بدهند، دنبال غرایز و امیال خود می می رفتند. بعضی از غیرنظامیان در این بحران، با نظامیان همکاری می کردند؛ مانند فانیکو اکه شمشیرزن بود، و هانری فونفرد که مرد قلم بود و روزنامه نویس.

تمدن، که در آن دوران بدبختانه بیشتر از منافع آب و رنگ میگرفت تا از اصول و ضوابط، در خطر افتاده بود یا چنین می نمود که در خطر است، و زنگهای خطر به صدا درآمده بسود. هر کس که به یاری جامعه برمی خاست، خود را محور امور می دانست؛ و هر کس قدم در این راه مى گذاشت، گمان مى كردكه نجات دهندهٔ جامعه، اوست.

و این گونه بی پرواییها و خطرکردنها، گاهی کارها را خراب تر می کرد. برای نمونه، دسته هایی از گاردهای ملّی شورای جنگی ترتیب دادند، و شورشیانی را که به اسارت گرفته بودند، به اعدام محکوم کردند و اجرای حکم را خود به عهده گرفتند. ژان پروور را در یکی از همین دادگاههای برق آسا و خود سرانه، محکوم کردند و کشتند. هیچ کشوری مجاز نیست که در مورد قانون و حشیانه لینچ، اکشور دیگری را به باد ملامت بگیرد؛ زیرا این قانون که در آمریکا با خکومت جمهوری اجرا می شد، در کشورهای سلطنتی اروپا نیز مرسوم بود.

در یکی از روزهای شورش، شاعر جوانی به نام پُل اِمِه گارنیه در در یکی از روزهای شورش، شاعر جوانی به نام پُل اِمِه گارنیه در می در تعقیب او هستند، امّا آن بینوا گریخت و در زیر طاقنمای دَرِ کالسکه روی شماره شش، پناه گرفت. یکی از افراد گارد ملّی فریاد می زد: «او را پیدا کنید و بکشید، از طرفداران سن سیمون است!» و نزدیک بود که او را بکشند. شاعر جوان گناهش این بود که یک جلد از کتاب «خاطرات» دوک دوسن سیمون ا

۱. Lynch، نوعی محاکمه برق آسا، که در آمریکا از قرن هفدهم معمول شد؛ متّهم را در یک جلسه محاکمه میکردند.

۲. Paul - Aimé Garnier پُل اِمِه گارنیه، در سال ۱۸۴۲ هـجونامهای دربارهٔ نـمابشنامهٔ لورگراد اثر ویکتورهوگو نوشت، هوگو از سال ۱۸۳۲ تا ۱۸۴۸ در خانهٔ شماره ۶ میدان روایال سکونت داشت. نویسندهٔ بینرایان، در سال ۱۸۳۹، به طنز مینویسد: «به یاد می آورم که در ایام شورش سال ۱۸۳۴، از مقابل یکی از پاسگاههای گارد ملی می گذشتم و کتابی از آثار دوک دوسن ـ سیمون را زیر بغل داشتم؛ می خواستم نشان بدهم که از طرفداران سن سیمون هستم و در کشتار طرفداران او جان به در برده ام!... (ایو گ).

۳. Saint - Simon کسلود ـ هسانری سن سیمون (۱۸۲۵-۱۸۲۵) نویسنده و محقکر فرانسوی که از اشراف بود و از خانواده خود جدا شد و مکتب سیاسی و اجتماعی

در دست داشت.

روز ششم ژوئن ۱۸۳۲، دستهای از افراد گارد ملّی، به فرماندهی سروان فانیکو، که پیش از این از او نام بردیم، در حمله به سنگر کوچهٔ شانورری، جان خود را بر سر بی پروایی و جنون شجاعانه خود گذاشت. بازپرسی که بعدها مأمور تحقیق در این قضیه شد این امر را تأیید کرد. سروان فانیکو، بورژوایی بود بی باک و کم حوصله. و برای حفظ نظام موجود، به سبک و سیاق خود، حاضر به هر نوع جانبازی و فداکاری بود. دربارهٔ این گونه افراد قبلاً اشارتی داشتیم. فانیکو از طرفداران متعصّب و در عین حال خود سر و نافرمان حکومت بود. و درگیر و دار محاصرهٔ سنگر کوچه شانورری، نتوانست صبور باشد، و پیش از آن که وضع روشن شود، ناگهان تصمیم جاهلانهای گرفت و به فکر افتاد که پیشاپیش روشن شود، ناگهان تصمیم جاهلانهای گرفت و به فکر افتاد که پیشاپیش برچم سرخ را در بالای سنگر می دید، و به خشم آمده بود، به ژنرالها و فرماندهان نظامی اعتراض می کرد که چرا زودتر با یک حمله کار را تمام نمی کنند. اما فرماندهان با نظر او موافق نبودند و معتقد بودند که باید صبر نمی کنند. اما فرماندهان با نظر او موافق نبودند و معتقد بودند که باید صبر کرد تا شورش به خودی خود فرو بنشیند.

فانیکو سردسته افرادی بود که همه مثل خود او بی پروا بودند، و به مقول یکی از شاهدان آن قضایا: «آدمهای هار». ژان پروور را نیز افراد همین دسته محاکمه کرده و کشته بودند. این دسته در نبش کوچه و در جلو

خاصی را بنیاد گذاشت. او معتقد به نوعی سوسیالیسم بود عقیده داشت که اگر جامعه بشری در استفاده از منافع ثروت عادلانه رفتار کند، به خوشبختی خواهد رسید. ـ و اما درک دوسن سیمون، از نویسندگان فرانسوی (۱۶۷۵-۱۷۷۵) مؤلف کتابی است به نام «خاطرات»، و سبکی استوار و متین دارد، و عقاید او اشرافی است. در اینجا و یکتورهوگو به طنز می گوید که آن سرباز گارد ملی، نام سن سیمون را روی جلد کتاب دید و تصور کرد که او افکار انقلابی دارد (ایو ـگ).

سربازان یک گردان جای گرفته بودند. در لحظهای که هیچ کس انتظارش را نداشت، این افراد بهفرمان سروان فانیکو در کوچه پیش دویدند و بهسنگر حملهور شدند. قطعاً منظور این افراد خودنمایی و خوش خدمتی بود تا خود را نسبت به حکومت مخلص تر از دیگران نشان بدهند. اما این اقدام، که بسیار بی جا و بی موقع صورت گرفته بود، به قیمت بس گرانی تمام شد، زیرا پیش از آن که بتوانند دو سوم از طول کوچه را طی کنند، بارانی از تیر، از فراز سنگر بر سر آنان فرو بارید و چهار نفر از بی باکترین افراد این دسته، که پیشاپیش دیگران می دوبدند، از نزدیک و تقریباً در پای سنگر تیر خوردند و جان سپردند. این افراد بی پروای گارد ملّی، که در شجاعت و تهور نظیر نداشتند، اما پایبند انضباط نبودند، بعد از تیر خوردن پیشگامان خود، لحظاتی بهتردید افتادند و سرانجام بعد از آنکه بانزده نعش در کوچه افتاد، به فکر عقب نشینی افتادند. مردان سنگر در این فرصت دوباره تیانچهها و تفنگها را پر کردند و پیش از آنکه مهاجمان بتوانند بهنبش کوچه عقبنشینی کنند، بارانی از آتش بر سر آنها فرو ریختند. و عجیب آن بود که بعضی از آنها با گلولهٔ توپ، که در این لحظات از آتشباری دست بر نمی داشت، کشته شدند، که یکی از آنها سروان فانيكو بود. و بدين گونه سروان فانيكو با گلولهٔ توپ، يعني با تير حكومت، كشته شد نه با كلولة شورشيان.

این حمله، هر چند زیاد جدّی نبود، اما از روی خشم بود؛ و آنژلراس، که این موضوع نگرانش کرده بود، میگفت: «عجب آدمهای بیشعوری هستند؛ هم افراد خودشان را به کشتن می دهند، هم مهمّات ما را به هدر می دهند، آن هم برای هیچ و پوچ.»

آنژلراس مانند یک سردار انقلاب سخن میگفت؛ سرداری که بهحق چنین مقامی را یافته بود. شورشیان و نیروهای سرکوبگر دو نیروی برابر نیستند؛ شورش، نیروی زیادی بههمراه ندارد، زیرا تعداد محدودی گلوله

دارد برای رها کردن، و افراد معدودی رزمنده دارد برای کشته شدن. هر فشنگی که رها شود و هر مردی که کشته شود، چند جایگزین بیشتر ندارد، اما نیروی سرکوبگر ارتش را دارد، پس به کشته شدن افرادش اهمیت نمی دهد؛ زرادخانه وَنسِن را دارد، پس هدر رفتن گلوله ها را ناچیز می شمارد. نیروی سرکوبگر تعداد گروهانها و گردانهایش بهاندازه همه افراد شورشی است، و شمار زرادخانه هایش به اندازه همه فاتوسقه های شورشیان. پس در این رزم، یک تن با چند تن درگیر مر،شود، و طبعاً سنگرها فرو میریزند و از بین میروند، مگر آنکه شورش بهانقلاب منجر شود و انقلاب، ناگهان و دلاورانه، آشکار شود و یا شمشیر شرارهافکن آسمانیاش را از نیام برآورد و این نابرابریها را برهم زند. در چنین ایامی است که هر چیز از گوشهای سربلند میکند؛ سنگفرش کو چه ها غریو می کشند، در هر کنار سنگری درست می شود، هزاران نفر در سنگرها پناه می گیرند، و پاریس شکوهمندانه بهلرزه می افتد و «جوهر حق» از بند رها می شود، و دهم اوت فضا را در بر می گیرد، و ۲۹ ژوئن در بهنهٔ آسمان خودنمایی میکند، و روشنایی شگفتانگیز در همه سو نور می افشاند، و مهاجمان قدرتمند بهتزده می شوند و ارتش، این شیر غرّان، فرانسه را، این پیامبر بزرگ را با چهرهای آرام و مطمئن در برابر خود مى بىند.

### روشناییهای ضعیفی که محو میشوند

در لابه لای احساسات و شور و اشتیاق مدافعان یک سنگر، همه چیز یافت می شود؛ در آن میان، شجاعت هست و جوانی، و عشق به افتخار هست و آرمان خواهی، و ایمان و کینه توزی و انتقام جویی، و البته امیدگاه به گاه.

نمونهای از این امیدواریهای گاه بهگاه، بهگونهای ابهام آمیز، در بحرانی ترین لحظات، ناگهان به سراغ مبارزان سنگر آمد و لرزه بر تن آنان انداخت.

آنژُلراس، که در کمینگاه خود نشسته بود و رو بهوریش را می پایید، ناگهان تکانی خورد و گفت: «رفقا!... گوش بدهید! مثل این که پاریس بیدار شده.»

تردیدی نبود که شورش، در صبح ششم ژوئن، پاریس را یک دو ساعتی به جنب و جوش انداخته بود و در بعضی از گوشههای شهر اثر گذاشته بود. ناقوس کلیساس سن مری، هم چنان با لجاجت، بانگ مصیبتش را سر می داد، و این آوای مدام، عدهای را به هیجان آورده بود. در کوچههای پواریه و گراویلیه نگروهی به فکر افتادند که سنگرهایی بسازند. نزدیک دروازه سن مارتن، جوانی که تفنگ دولولی به دست

داشت، یک تنه به گروهانی از افراد سواره نظام حمله کرد، و بی پروا، در میان بولوار زانو بر زمین نهاد و قنداقهٔ تفنگش را بهشانه گذاشت و نشانه گرفت و تیری رها کرد و فرمانده سواران راکشت، و با صدای بلند گفت: «این مرد دیگر نمی تواند ما را اذیت کند.». و سواران بی درنگ شمشیر کشیدند و بر سر او ریختند و تکه تکهاش کردند. در کوچهٔ سن دنی، زنی از کنار پنجرهای بهطرف افراد گارد شهرداری تیراندازی می کرد و هر بار که تیری می انداخت، شیشهٔ پنجرهها می لرزید. پسر چهارده سالهای را در کوچه کوشونری ۱ بازداشت کردند که جیبهایش پر از فشنگ بود. عدّهای در گوشه و کنار باریس به باسگاههای نظامی حمله ور شدند. در کوچه برتن پواره٬ هنگی از سربازان زرهپوش را، که ژنرال کاونیاک دو بارانی٬ پیشاپیش آنها حرکت می کرد، به آتش و گلوله بستند. در کوچهٔ بالانش میبره ٔ از بالای بامها، بر سَرِ سربازانی که از کوچه میگذشتند آجرباره و ظرفهای شکسته می ریختند. این اتفاقات احتمال داشت که عواقب بدی داشته باشد. و هنگامی که این قضایا را بهمارشال سولت، فرمانده ارتش که روزگاری از دستیاران نایلئون بود، خبر دادند، به فکر فرو رفت و کلام مارشال سوشه را، در محاصرهٔ شهر ساراگوس، به یاد آوردکه گفته بود: «وقتی که پیرزنان کاسه و کوزهشان را بر سر ما بشکنند، دیگر نابود شدهایم.»

و این رویدادها در زمانی انفاق می افتاد که همه تصور می کردند که شورش به پایان عمر خود رسیده است. این تب و تاب خشم آلود که دوباره پدیدار می شد، و این جرّقه های سوزان که از میان آتش زیر خاکستر در حومهٔ پاریس بیرون می جست، و همهٔ این ماجراهای دور از انتظار،

<sup>1.</sup> Cossonerie

<sup>2.</sup> Bertin Poirée

<sup>3.</sup> Cavaignac de Baragne

<sup>4.</sup> Planche Mibray

<sup>5.</sup> Soult

<sup>6.</sup> Suchet

۷. Saragosse شهری در اسپانیا.

فرماندهان نظامی را نگران کرده بود، و به همین سبب بود که آنها محتاطتر شدند و حمله به سنگرهای موبوئه او شانورری و سَن مری را به تأخیر انداختند تا بتوانند ابتدا به خاموش کردن این جرّقههای سوزان بپردازند و پس از فرو نشاندن این شعلههای پراکنده، با یک ضربهٔ کاری سنگرها را نیز در هم بکوبند. برای این منظور ستونهایی از سربازان از هر سو به حرکت درآمدند تا در کوچههای پر آشوب، فتنه و بلوارا براندازند. این گردانها در هر جاکه هستهٔ مقاومتی می دیدند، اگر بزرگ بود، آن را از بُن برمی کندند، و اگرگاهی در کارشان شتاب می ورزیدند و گاهی آهسته و با احتیاط عمل می کردند. در هایی را که از پشت آنها به سربازان تیراندازی شده بود می شکستند. چند گردان از رستهٔ سواره نظام، هر اجتماعی را در بولوارها پراکنده می ساختند. و طبعاً درگیریهای ارتش یا مردم، بی غوغا و بولوارها پراکنده می ساختند. و طبعاً درگیریهای ارتش یا مردم، بی غوغا و سنگر نیز گاهی از دور می دید که زخمیها را با تخت روان، از این سو به آن سو می برند، و به کورفراک می گفت: «این زخمیها را از کجا آورده اند امثل سو می برند، و به کورفراک می گفت: «این زخمیها را از کجا آورده اند اه مثل که خبرهایی هست.»

امیدواری جندان پایدار نبود؛ روشنایی زود به تاریکی انجامید. در کمتر از نیم ساعت جرقه هایی که در فضا به چشم می آمدند پراکنده و محو شدند؛ رعدهایی بودند که صاعقه هایی در پی نداشتند. و شورشیان دریافتند که متروک و مطرود شده اند. بی اعتنایی مردم، لفافه ای به سنگینی شرب به روی آنها کشیده بود.

خیزش مردم، که به صورت مبهم و پراکنده ای نقش گرفته بود، به جایی نرسید، وزارت جنگ و فرماندهان نظامی، پس از خاموش کردن آن جرّقه ها، با خیال آسوده می توانستند سه چهار سنگری را که بر جای مانده بود در هم بکوبند.

آفتاب در افق بالا مي آمد.

یکی از شورشیان به آنژلراس گفت: «همهٔ ما گرسنه ایم. باید گرسنه بمیریم؟»

آنژلراس، که آرنجش را بر فراز سنگر تکیه داده بود، بی آنکه نگاهش را از روبه روی خود بردارد، با تکان دادن سر، به او جواب مثبت داد.

## جایی که نام معشوقهٔ آنژلراس به زبان می آید

کورفراک که روی سنگی در کنار آنژلراس نشسته بود، هم چنان به توپخانهٔ مهاجمان ناسزا می گفت. و هر بار که ابر تیره و تار آتش و باروت از دهانه توپ بیرون می آمد و به سوی سنگر می شتافت، کورفراک آن را به به به نیشخند می گرفت و می گفت: «ای پیرمرد بداخلاق و خِرِفت!... با این خس خس کردنت مراکلافه می کنی! این قدر شرفه نکن پیرمرد مردنی!» کورفراک و بوسوئه، هر قدر که خطر نزدیکتر و بیشتر می شد، نشاط بیشتری می یافتند و بیشتر شوخی و خوشمزگی می کردند، و از این نظر به خانم اسکارن! شباهت داشتند، که شوخی و بامزگی را جایگزین خورد و خوراک می کرد. و شاید حق داشتند، زیرا شراب موجود نبود، و آنها بیمانهٔ یاران را با شادی پُر می کردند.

بوسوئه میگفت: «به آنژلراس آفرین باید گفت؛ شجاعت و شهامتش مبهوتم کرده. این دوست ما تنها زندگی میکند، و شاید به همین علّت کمی غمگین است. همهٔ ما کم و بیش، معشوقه هایی داریم که عقلمان را می دزدند و تشویقمان میکنند که شجاع و بی باک باشم. هر کس که مثل ببر عاشق باشد، می تواند مثل شیر بجنگد. شجاعت و بی پروایی ما نوعی

۱. Scarron نام خانوادگی پُل اسکاژن (۱۶۱۰-۱۶۶۰) نمایشنامهنویس و رُماننویس،
 که با دختری که نوهٔ آگریپادوبانیه Agripa d' Aubigné بود ازدواج کرد.

عکس العمل است در مقابل بلاهایی که آن دخترها با ادا و اطوارهایشان به سرِ ما می آورند. رولان ابه کام مرگ می رود تا آنژلیک را به خشم بیاورد. همه قهرمان بازیهای ما به خاطر زنهاست. مردِ بی زن، مثل تپانچهای است که ماشه نداشته باشد. مرد را همیشه زن به حرکت وا می دارد. آنژلراس دلبستهٔ زنی نیست، عاشق نیست، اما حتماً چیزی باید باشد که این دوست عزیز ما را به کارهای شجاعانه وا می دارد. به نظر من این چیز عجیب، این محرّک، باید مثل یخ سرد باشد و مثل آتش، با حرارت و سوزان.

پنداری آنژلراس سخنان دوست خود را می شنید؛ چون کسی که نزدیک او ایستاده بود از زبان آنژلراس می شنید که نام معشوق خود را بهزبان می آورد: «وطن!... وطن!»

بوسوئه هنوز می خندید، و در آن حال کورفراک فریاد می زد: «نگاه کنید! رو به روی خودتان را ببینید!»

و به تقلید از ناظم جلسات دادگاه، با صدای بلند گفت: «توجه کنید آقایان!... نام من توپ شماره هشت است.»

و در واقع چنین بود! بازیگر تازهای قدم به صحنه می گذاشت. و این بازیگر تازه، یک عرّاده توپ دیگر بود که رو در روی سنگر قرار می گرفت.

۱. Roland قهرمان منظومهٔ حماسی ـ کمیکِ «آریو» ست از آثار دوران رئسانس ایتالیا.
 او که به آنژلیک دل بسته بود، برای رسیدن به محبوبه اش، به استقبال خطرهای بزرگ می رفت.

7. به لاتینی: Patria و اما در زمینه عشق و عاشقی باید گفت که به استثنای کوزت و ماریوس، که عاشق و معشوقه اند، و تولومی پس، و تئودول که به عشقهای زودگذر روی می آورند، و غانتین و اپونین که به نوع خاصی از عشق و ابسته اند، اشخاص دیگر در این رمان با عشق و عشقبازی کمتر سر و کار دارند. ژان والژان و آنزگراس از عشق زن محروم اند، و در جای دیگری از زبان آنزگراس شنیده ایم که میگوید: «جمهوری، مادر من است!» (ایوگی).

توپچی ها بار دیگر خودنمایی کردند و دوّمین عرّاده را پیش آوردند و در کنار توپ نخستین جای دادند. و بدین گونه، طرح تازهٔ مهاجمان شکل میگرفت.

چند لحظه بعد، هر دو توپ، با همه نیرو به کار افتادند و گلوله و آتش را از روبه رو بر سَرِ سنگر فرو ریختند. سربازان پیاده نظام و سربازان پادگانهای حومهٔ شهر، با تیراندازیهای پیاپی، پشتیبانِ توپچیها بودند.

غُرّش توپهای دیگری نیز از فاصله های دور شنیده می شد. در این موقع که دو توپ، پی در پی بر سننگر کوچه شانورری آتش و گلوله می باریدند، دو توپ دیگر، یکی از سوی کوچهٔ سن دنی، و دیگری از جانب کوچهٔ اُبری لوبوشه، اسنگر شورشیان واقع در سنن مری را زیر آتش گرفته بودند. و غُرّش شوم این چهارتوپ در فضای شهر می پیچید.

از دو عرّاده توپی که سنگر کوچهٔ شانورری را زیر آتش گرفته بودند یکی گلوله می بارید و دیگری آتش و باروت متراکم.

توپی که گلوله میبارید طوری میزان شده بود که گلوله را در نقطهٔ بالاتری پرتاب میکرد که از دیوارهٔ سنگر فراتر میرفت و بر بام بناهای اطراف فرود می آمد و سنگ و چوب را از فراز بام بر سر مبارزان سنگر فرو می ریخت. آنها با این کار می خواستند مدافعان را از بلندگاه سنگر دور کنند و همه را در پای دیوارهٔ آن گرد آورند و با یک حملهٔ برق آسا همه را یک جا از بین ببرند.

با این وضع، مدافعان ناگزیر از بالای دیوارهٔ سنگر پایین میرفتند، و باران آتش و باروت وادارشان میکرد که از پنجرههای میخانه فاصله بگیرند. آنها دیگر جایی را در بیرون از سنگر نمی دیدند، و مهاجمان

I. Aubry - Le - Boucher

می توانستند، بی آنکه دیده شوند، و حتّی بی آنکه کسی متوجّه شود، ناگهان مانند شب گذشته، به سنگر بریزند و به سرعت آن را تصرّف کنند.

آنژُلراس برای رهایی از این وضع، گفت: «باید کاری بکنیم که توپچیهای مزاحم دست از سَرِ ما بردارند.»

و فرمان داد: «آتش، بهطرف توپچیها!»

همه آماده بودند. مبارزان سنگر، که دقایقی ساکت و بی حرکت مانده بودند، ناگهان از هر سو ترپچیها را گلولهباران کردند و با خشم و هیجان هفت هشت تیر به طرف آنها انداختند. کوچه از دود پُر شده بود. پس از چند دقیقه که دود اندکی فرو نشست، به صورتی مبهم، در میان بخار و دود دیده می شد که دو سوّم از توپچیها در کنار چرخهای اسلحهٔ مرگبار خود برزمین افتاده اند. توپچیهایی که زنده و سَرِ پا بودند، هم چنان کار خود را دنبال می کردند، امّا توپخانه از این پس تُندتر عمل می کرد و حجم آتش کمتر شده بود.

بوسوئه به آنژُلراس گفت: «مثل این که موفق شدیم. نتیجهٔ کارمان خوب بود.»

آنژُلراس گفت: «خوب بود، امّا چند دقیقه بعد همه جیز عوض می شود. چون ده تا فشنگ هم برای مان باقی نمی ماند.» و این سخن به گوش گاورُش رسید.

### گاوژش بیرون از سنگر

کورفراک ناگهان کسی را به چشم دید که از دیوارهٔ سنگر بیرون رفته و در زیر باران آتش و گلوله است.

اوکسی نبود جزگاورش که سبدی برداشته و از شکاف سنگر بیرون رفته بود، و بی پروا و بی خیال، فشنگها را از فانوسقههای اجساد بی جان مهاجمان گارد ملّی در می آورد و در سبد می ریخت.

کورفراک از بالای دیوارهٔ سنگر فریاد زد: «گاورٔش! آنجا چه کار میکنی؟»

گاورش سرش را بلند کرد و گفت: «رفیق!... خودت می بینی که دارم سبد را پُر می کنم.»

ـ نمی بینی گُه از هر طرف گلوله و آتش می بارد؟

گاورُش در جوابش گفت: «حالاکه داره بارون می آد، می گی چه کار کنم؟»

کورفراک فریاد زد: «پسرا... زودتر برگرد بهسنگرا»

گاورُش گفت: «همين السّاعه مي آم.»

و با یک پَرشِ سریع پیشتر دوید.

به یاد داریم که سروان فانیکو و چند نفر از افرادش، در حملهٔ نابهنگام به سنگر، جان خود رااز دست داده بودند و اجسادشان در کوچه مانده بود. بیست جسد بی جان، نزدیک به هم دیگر در سرتاسر کوچه روی زمین افتاده بود. این بیست جسد، بیست فانوسقهٔ پر از فشنگ با خود داشتند که نیاز مردان سنگر را تا حدودی برمی آوردند.

دود باروت مانند تودهای از مِه کوچه را فراگرفته بود. هر کس در یک گردنه، در سراشیبی میان دو کوه، تراکم ابر را دیده باشد، می تواند غلظت دود را در میان دو ردیف ساختمانهای بلند، در این کوچه در نظر مجسّم کند. دود آهسته آهسته بالا می رفت و با تیراندازیهای بعدی دوباره دود فضای کوچه را پُر می کرد، چنانکه در روز روشن سراسر کوچه تیره و تاریک می نمود. با آن که کوچه طول زیادی نداشت، امّا جنگاورانِ دو سوی کوچه در این هوای دود آلود به زحمت هم دیگر را می دیدند.

مهاجمان در این فکر بودند که از میان دود و بُخار بگذرند و ناگهانی به سنگر بریزند، امّا گاورُش نیز در این فضای دودآلود از سنگر بیرون رفته بود تا برای مدافعان ذخیرهای از فشنگ تهیه کند.

در زیر چینهای لایهٔ سیاه دود، و بهلطف کوچکی اندامش، گاورش توانست بی آنکه دیده شود، در کوچه همچنان پیش برود. فشنگهای هفت هشت نفر از کشته شدگان را از فانوسقه هایشان در آورد و در سبد ریخت.

گاهی روی شکم به پیش می خزید، گاهی چهار دست و پا راه می رفت، سبد را به دندان می گرفت، پیچ و تاب می خورد، مارپیچ می زد، و خود را از این مرده به آن مرده می رساند، و مانند میمونی که مغز گردویی را از پوسته در آورد، فشنگها را از فانوسقه ها در می آورد.

دیگر کسی از بالای سنگر جرأت نمی کرد که او را صدا بزند؛ چون می ترسیدند سر و صدای آنها باعث شود که مهاجمان متوجه او شوند.

نعش سرجوخهای در آن میان بود که کیسهٔ چرمینی پُر از باروت به کمر داشت. گاورش آن را از کمر سرجوخه باز کرد و در جیب خود جای داد و گفت: «این هم برای رفع تشنگی!»

در لحظاتی که گاورُش به نعش گروهبانی رسیده بود و از فانوسقه اش فشنگها را برمی داشت، گلوله ای از طرف مهاجمان به آن سو آمد و در تن آن نعش فرو رفت. گاورُش گفت: «چقدر خوب مرده ها را می کشین! دست مریزاد!»

گلولهٔ دیگری نزدیک او به سنگفرش خورد و جرّقه هایش به هر سو پرید. گلولهٔ سوّم سبد او را سرنگون کرد.

از جای خود بلند شد و راست ایستاد. موهایش در دست باد بود و دو دست او به کمر، و نگاهش خیره به مهاجمان گارد ملی، که تیراندازی می کردند، و به آواز خواند.

بى ريختن خلقِ نانتِر التقر التقرير التقصير باكيست؟ باأولتِر بى عقلن خلق پله زُو؟ تقصير باكيست؟ با روسۇ

سپس سبد را برداشت و فشنگهایی را که بیرون ریخته بود دانه دانه جمع کرد و در سبد ربخت، و در آن حال که بیپروا بهجایگاه تیراندازان مهاجم نزدیک می شد و فانوسقه های باقی کشته شدگان را باز می کرد، و فشنگها را بر می داشت، چهارمین گلوله از کنارش گذشت، امّا به او نخورد، گاورش دوباره به آواز خواند.

نه مأمورم نه آمر تقصیر پاکیست با وُلتر پرندهام سبک رو

#### تقصیر باکیست؟ با روسو

پنجمین گلوله نیز به او نخورد و بی پرواترش کرد تا چند خط دیگر از ترانه اش را بخواند: ۱

خوشم با رختِ جِرجِر تقصیر باکیست؟ با وُلتر هی میخورم نان جُو تقصیر باکیست؟ با روسوُ

دقايقي وضع بدينگونه بود.

نمایشی بود هراس آور و پُر جاذبه از هر سو تیر به سَرِ گاورش می بارید، و او آتش و گلوله را به باد شوخی و مسخرگی گرفته بود. دلش می خواست تفریح کند اگنجشکی بود که به شکارچیانش نوک و نیش می زد، و هر گلوله را با شعری پاسخ می گفت. هم چنان به سوی او تیر می انداختند، و تیرها به او نمی خورد. افراد گارد ملّی و سربازان او را نشانه می گرفتند و در عین حال می خندیدند. روی زمین، دراز می کشید و سپس از جا بلند می شد. در زیر طاقنمایی پنهان می شد و باز بیرون می آمد. و هر بار که صدای غرّش توپ در کوچه می پیچید ادای مسخره ای در می آورد و بیا شوخی به توپ پاسخ می گفت. از کار خود دست برنمی داشت، فانوسقه ها را می گشود و سبد را از فشنگ پُر می کرد. مدافعان سنگر از دور با نگاه دنبالش می کردند و نگران او بودند. سنگر می لرزید و گاورش آواز می خواند. گاورش کودک بود و مرد نیز بود. پسرکی بود از نژاد

۱. این ترانه ها از ساخته های ویکتوره وگوست با تحریف شعری از برانی ها که در سال ۱۸۱۷ در هجو ژنرالهای پاریسی گفته بود با این مضمون: همهٔ بدبختیهای ما تقصیر وُلتر است و روسو. اگر حوا میوهٔ ممنوع را می خورد، تقصیر روسو است؛ و اگر قابیل هابیل را بکشد، تقصیر ولتر است (ابوگ).

پریزادگان؛ پریزادهٔ کوتاه قامت میدان نبرد بود. گلوله ها دنبال او می دویدند. و گاورش از آنها جابکتر بود. خدا می داند که چه قایم موشک وحشت انگیزی با مرگ داشت. هر بار که شبح مرگ به او نزدیک می شد، گاورش تلنگری زیر چانه او می زد.

با این وصف، یکی از گلوله ها، که از همجنسان خود چابکتر و بدخواه تر بود، به این پسرک بی آرام رسید. گاورش لرزید و بر زمین افتاد. مردان سنگر، که او را در این حال دیدند، از تَهِ دل فریاد کشیدند. امّا این پسرک ریزه اندام صفاتی از آنته ارا به ارث برده بود که او نیز مانند آنته برخاک افتاده بود تا بار دیگر از جای برخیزد. گاورش برخاست و روی زانو نشست؛ رگه باریکی از خون بر چهره اش دوید، و دو دست را به هوا بلند کرد و به مسیری که گلوله از آن سو آمده بود خیره شد و بند دیگری از شعر خود را به آواز خواند.

در خون تپیدم آخر تقصیر باکیست؟ با وُلتر خوش حالم و سبک روُ تقصیر باکیست؟ با...

این بند را به آخر نرساند. همان تیرانداز با گلولهٔ دیگری صدای او را خاموش کرد. این بار با صورت بهروی خاک افتاد و دیگر تکان نخورد. روح کوچک و با عظمت او بهپرواز درآمده بود.

۱. Antée غولی که هر بار به خاک می افتاد، نیرومند تر از جا برمی خاست، و سرانجام هرکول را کشت.

### برادر جایگزین پدر

چون راوی داستان باید در همه جا حاضر باشد، به باغ لوگزامبورگ می رویم که در آن لحظات در آنجا دو کودک دست یکدیگر را گرفته بودند؛ باران خیسشان کرده بود، و به همین سبب در آفتاب راه می رفتند. یکی از آن دو هفت ساله بود و دیگری پنج ساله. کودک بزرگتر، کوچکتر را دنبال خود می کشید و راهنمای او بود. هر دو پاره پوش بودند و پریده رنگ. وضع و حال پرندگان وحشی را داشتند. آن که کوچکتر بود مدام می گفت: «خیلی گرسنه ام.»

کودک بزرگتر، که ناگزیر سرپرست و نگهدار برادر کوچکتر شده بود، با دست چپ، دست او راگرفته بود و ترکهٔ چوبی به دست راست داشت. در باغ تنها بودند؛ کسی در آنجا نبود. به مصلحت دید پلیس، از روی احتیاط، درهای آهنین باغ را بسته بودند، و سربازانی که شب قبل در باغ اردو زده بودند، در آن هنگام برای کمک به گردانهای دیگر ارتش رفته بودند.

امّا این دو کودک بینوا چگونه بهباغ آمده بودند؟ شاید از لابهلای صف سربازان راهی پیدا کرده و هراسان بهاینجا پناهنده شده بودند؛ شاید از آن اطراف، از راه بَندِ دانفِر ایا میدان اُبسرواتوار بهاین سو آمده

بودند، یا از چهارراه مجاور آن، که ساختمان بلندی در کنار خود دارد و در بالای دَرِ ورودی آن بهزبان لاتین وشته شده است: «آنها کودک خردسالی را که در قنداقی پیچیده بود یافتند»، و گروهی از شعبده بازان و معرکه گیران در آنجا جمع می شدند؛ و شاید هم شب پیش دور از چشم نگهبانان باغ، در یکی از آلاچیقهایی که مردم در زیر آن می نشینند و روزنامه می خوانند، پنهان شده و دزدانه شب را در باغ به صبح رسانده بودند. به هر روی، سرگشته بودند و آزاد و گمشده؛ این دو کودک بینوا از گمشدگان بودند.

و این دو، همان کودکانی بودند که گاورش شبی خود را بهخاطر آنان بهزحمت انداخته و نگهداری شان را به عهده گرفته بود. خواننده به یاد دارد که آنها فرزندان تناردیه ها بودند که آنها را به مانیون کرایه داده بودند، و مانیون بابت آنها هر ماه مبلغی از آقای ژبل ترمان می گرفت. و اینک از برگهایی بودند که از شاخهٔ بی ریشهای به زمین افتاده بودند و باد آنها را به هر سو می برد.

لباسهایشان که در هنگام زندگی در خانهٔ مانیون، پاک و پاکیزه بود، اینک تکه تکه شده بود.

این دو، جزو کودکان «مطرود و متروک» بودند که پلیس شناسایی شان می کند، گیرشان می آورد و رهایشان می سازد؛ و هر وقت که بخواهد، در کوچههای پاریس آنها را باز می یابد.

<sup>2.</sup> Observatoire

٣. بــهزبان لاتــينى: invenerunt Parvulum Pannis involotum (انــجيل لوقــا ـ آيــهٔ دوازدهم)

با یک اشتباه کوچک از ویکتورهوگو، که به جای invenietis نوشته است: invenerunt ر این جمله را در بالای دَرِ بیمارستان سن و نسان دو پل در خیابان «دانفرروش رو» هسئوز می توان دید.

ایّامی چنین پُر آشوب لازم بود تا این دو کودک بیچاره بتوانند به باغ لوگزامبورگ بروند. چون در روزهای دیگر، نگهبانان اگر آن دو بیچاره ژنده پوش را در آنجا می دیدند، بیرونشان می انداختند. این گونه کودکان بینوا را به باغهای عمومی راه نمی دهند. البته باید در این باره چاره ای اندیشید؛ زیرا آنها نیز مانند همهٔ کودکان باید از گلها نصیبی ببرند.

این دو کودک، به لطف بسته بودن درهای ورودی باغ، به آنجا رفته بودند. کارشان خلاف قاعده بود، امّا به هر حال از راهی خود را به باغ رسانده و در آنجا ماندگار شده بودند. درهای بسته بازرسان را از کار باز نمی دارد، که نگهبانی و بازرسی در هر موقعی برقرار است. امّا در چنین روزهایی، بازرسان و نگهبانان سهل انگار می شوند؛ که آنها نیز از تأثرات و هیجانات عمومی بر کنار نیستند و در چنین روز پُرآشوبی، بیشتر به بیرون باغ می نگرند تا به درون؛ و به همین سبب، آن دو کودک تیره بخت را ندیده بودند.

شب پیش، باران آمده بود. صبح آن روز هم کمی باران آمده بود، امّا بارانهای ماه ژوئن را جدّی نباید گرفت. ساعتی پس از رگبار، بهزحمت می توان گفت که آن روز شفّاف و درخشان، مدّتی گریسته است. در تابستان، خاک باران خورده، هم چون گونهٔ کودکی پس از گریستن، به شتاب خشک می شود.

در این موقع، که آفتاب از زاویه دیگری بهزمین می تابد، روشنایی در نیمروز همه جا را فرا می گیرد، و گزنده است و جسبناک؛ گویی خورشید تشنه است. رگبارهای تند برای خورشید پیالههای آبی بیش نیستند؛ هر چه باران ببارد، در یک چشم بههم زدن، همه را می نوشد. صبح همه جا خیس است و از همه چیز آب می چکد، بعدازظهر همه چیز و همه جا غیارآلود است.

سبزهای که باران بشویدش و آفتاب خشکش کند، از هر چیز

دلپسندتر است؛ طراوتی است آمیخته با حرارت، باغها و چمنزارهایی که آب در ریشه ها دارند و آفتاب در گلبرگها، به صورت بخوردانهایی در می آیند که عود و کُندر در آنها ریخته باشند و عطرشان در فضا پخش و براکنده شود. در آن لحظات، همه چیز خندان است و نغمه خوان، و همهٔ زیبایی اش را به تماشاگران هدیه می کند؛ و آدمی در می یابد که نرم نرم مست شده است. بهار بهشتی است زودگذر؛ آفتاب به یاری انسان می آید تا او را به صبر و قرار فرا خواند.

هستند آدمیانی که بیش از این توقّعی ندارند. هستند کسانی که هر وقت آسمان را شفّاف و نیلگون می بینند، میگویند همین ما را بس است. هستند اندیشمندانی که مجذوب این زیباییها می شوند و در خویش فرو مىروند و طبيعت را مى ستايند. و ديگر از بىد و خوب جهان غافل مى شوند؛ بهعظمت و عجايب جهان مى انديشند و آدميان را فراموش میکنند، و این نکته را بهفراموشی میسپارند که آدمی در همان حال که زبر درخت سرسبزی می نشیند و در عالم خیال فرو می رود، می تواند به گرسنگی و تشنگی دیگران نیز بیندیشد؛ همچنین بهبیچارگان برهنه مانده در زمستان، به آوارگان، به زاغه نشینان، به کودکانی که در زیر بار سنگین رنج پشتشان خم شده، و دختران جوانی که پیراهنهای پاره پوشیدهاند و در سرما می لرزند. این گونه اندیشمندان، روحی دارند بسی دغدغه و مسوحش؛ راضی و خشنودند و بی ترّحم؛ به جاودانگی مي انديشند، امّا آدمي نيازمند چيزي است كه نهايت دارد و تغيير مي كند و تحوّل و ترقی می بابد ولی آنها به چنین جیز ملموس و محسوسی نمی اندیشند و از آن چیزی نمی دانند. و این چیز وصف ناپذیر، که ترکیبی است الهي و انساني، و داراي نهايت و در عين حال بي نهايت است، از نظر آنها می گریزد. هر وقت که آنها با عظمت اجتماع رو در رو می شوند، لبخند مي زنند. اين گونه انديشمندان با شادي سر و كار ندارند، هميشه در خلسهاند؛ و زندگی آنان تأمل است و فرو رفتن در خویش. تاریخ بشر در نظر آنها ورق باره هایی بیش نیست. «کُل»، برای آنها بیرون از جامعه و بیرون از انسان است. پس چه لزومی دارد به «جزء»، که با انسان مربوط است، توجهی داشته باشند؟ انسان در رنج و تعب است. شاید چنین باشد! امّا این مسأله چیزی نیست که قابل اعتنا باشد. باید بهستارهٔ دَبران ۱ نگریست و میزان اوج آن را دریافت. می گویید مادری از بس گرسته مانده، شيرش خشک شده، و طفل شيرخوارش جان سير ده است؟ بسيار خوب، چنین باشد. اما من از این گونه مطالب چیزی نمی دانم. بیایید و این خطوط دایره شکل را در گُندهٔ درخت کاج در زیر میکروسکوب ببینید و آن را با زیباترین گلبوتههای عالم مقایسه کنید. این اندیشمندان، دوست داشتن را به فراموشی می سپارند. منطقة البروج المجذوبشان می كند، و دیگر فرصت و حالی برایشان نمی ماند به کودکی که اشک می ریزد نیم نگاهی بیندازند. خداوند روح و فکر آنها را در سایه جای داده است. آنان خانوادهای از اشباحاند، و در عین عظمت حقیرند. هُوراس از اینگونه متفكّران بود. گوته از چنين تباري بود، و لافونتن نيز شايد. اينها خودپرستان شکوهمند جاودانهانند، و تماشاگران بی دغدغهٔ دردها و رنجها. اگر هوا مساعد و آفتابی باشد. حتّی نروُن ٔ را نمی بینند.

درخشندگی آفتاب، تل آتش آدم سوزی را از نظرشان پنهان میکنند، و اگر بریده شدن سری را در زیر گیوتین ببینند، فقط به آن منظور است که تأثیر درخشش نور را در این ماجرا بنگرند. و در آن میان، نه فریادی می شنوند، و نه ناله ای، و نه صدای نفسهای نامنظم مردی را در واپسین دم

۱. Aldébaran یادَبَران، ستارهای از قدر اول واقع در چشم صورت فیلکی «شور»، دیدهٔ
 گاو، عین الثور (فرهنگ معین).

۲. منطقهٔ دایره شکلی از آسمان که شامل ۱۲ صورت فلکی است.

۳. امپراتور خونخوار روم.

حیات، و نه بانگ مصیبت بار ناقوس را، همین که بهار باشد و ماه ژوئن، برای آنها بس است. هوا که خوب و بانشاط باشد، همه چیز به نظرشان زیبا می نماید. و تا وقتی که ابرهای گلفام و طلایی را در بالای سرِ خود بینند، دیگر غمی ندارند. در این فکرند که تا ستارگان نورافشانی کنند و پرندگان نغمه سرایی، شادمان باشند.

اینها تاریکیهای درخشاناند؛ خود نمیدانند که مستحق دلسوزیاند، و در واقع این چنیناند. کسی که غم نخورد و اشکی نریزد، چشم بینا ندارد. باید این گونه بزرگان را ستود، و در عین حال برایشان دلسوزی کرد اگر شما موجودی را ببینید که هم تاریک باشد و هم روشن؛ در زیر ابروانش چشمانی نباشند، و در وسط پیشانیاش ستارهای بدرخشد، قطعاً دلتان برای او می سوزد.

گروهی بی اعتنا ماندن اندیشمندان را به حقایق اجتماعی، در نتیجهٔ اعتلای فکری و روحی آنها می دانند، و این امر را برای آنها امتیاز بزرگی می شمارند. امّا در این اعتلا و عظمت، نوعی ضعف هم به چشم می خورد. می توان هم از زمرهٔ جاودانگان بود و هم پای لنگ داشت. گواه ما وولکان است. می توان هم فراتر از آدمی بود و هم فروتر از او. مخلوقات عظیم، اما ناقص، در طبیعت فراواناند. از کجا معلوم که آفتاب با آنهمه در خشندگی اش چشنم بینا داشته باشد؟

پس چه باید کرد؟ به چه کس اعتماد باید داشت؟ «چه کسی جرأت دارد که بگوید خورشید فریبکار است؟» آیا می توان گفت بعضی از نوابغ، بعضی از کسانی که در قلّهٔ ادب و فرهنگ جهان جای دارند، مردانی که هم چون ستاره در دل تاریکی می درخشند، به راه خطا رفته اند؟ کسی که در بالای بالاست، در قلّه است، در ستیغ ادب و فرهنگ است، آیا

۱. Vulcan، ربالنوع آتش، که پای او لنگ بود.

۲. شعری به زبان لاتینی از ویرژیل: Solem guis dicere falsum audeat

ممكن است كه كوتاه بين باشد، يا از زاويه بدى به جهان بنگرد؟ يا اصلاً هيچ چيز را نبيند؟ نه!... آيا طرح چنين مسأله اى بأس آور نيست؟ نه!... امّا چه كسى از خورشيد بالاتر است؟ خداوندگار عالم.

روز ششم ژوئن ۱۸۳۲، نزدیک ساعت یازده صبح، باغ لوگزامبورگ خلوت بود و تهی از مردم، و بسی جذّاب و زیبا. چمنزارها و گلزارها در روشنایی آفتاب زیبابیهای خود را بههمدیگر نشان میدادند. در روشنایی نیمروز شاخههای درختان، چنان شوق و شعف جنون آمیزی داشتند که بنداری میخواهند همدیگر را در آغوش بگیرند. چکاوکها در میان شاخ و برگهای چنار غوغا به راه انداخته بودند. گنجشکان جشن گرفته بودند و دارکوبها از تنهٔ درختان بلوط بالا میرفتند و با نوک خود ضربههای آهستهای بهپوستهٔ درخت می کوپیدند. گلهای حاشیه باغچهها سروری و سلطنت مشروع پاسمنها را می پذیرفتند، که دلیدیرترین عطرها از گلهای سفید فام برمی آید. عطر تند گلهای میخک در فضا بخش شده بود. زاغچهها در میان شاخههای درختان بلند عشق خود را بههمدیگر باز می گفتند، و آفتاب لاله های باخچه، این گلهای شعله گون را طلایی و ارغواني مي كرد و به رنگ همه شعله ها در مي آورد. در اطراف انبوه لاله ها، زنبورهای عسل وزوز می کردند، و به جرّقه هایی می ماندند که از میان شعلههای آتش برخاسته باشند. هر چه بود زیبایی بود و شادی بود. باران بعدی، این زود رفته و زود بازگشته، نیز موگه اها و یاسها را دل واپس و بیمناک نمی کرد. تنها پرستوها ناچار می شدند که در باران، در لایههای پایین تری پرواز کنند. هر چیز که در آنجا بود احساس خوشی داشت. زندگی بوی خوبی می داد. تندرستی و دوستی و مهرورزی و همدلی، از دل طبیعت به هر سو می تراوید، و اندیشه ای که در این لحظات از آسمان بهذهن آدمی مینشست، نرمی دستهای کوچک کودکی را داشت که با

۱. Muguet، موگه در ماه مه به گل مینشیند و گلی دارد سفید و ریز و بسیار خوشبو.

بوسهای لطافتش را احساس میکنیم.

مجسّمه ها در زیر درختان برهنه بودند و سفید، با جامه هایی از سایه، که نور در آنها شبکه انداخته بود. این الهه ها در آفتاب ژنده پوش می نمودند، و آفتاب از هر سو رشته ای از نور را به آنها می آویخت. در اطراف حوض بزرگ وسط باغ، زمین در زیر آفتاب چنان خشک شده بود که پنداری در حال آتش گرفتن است. بادی، هر چند ملایم، می وزید که می توانست از هر گوشه گرد و غباری برانگیزد. چند برگ زرد، که از آخرین پاییز بر جای مانده بودند، دنبال هم دیگر می دویدند و مثل آن بود که بازی کودکانه ای دارند.

روشنایی آن جنان بود که گویی احساس اطمینانبخشی پدید می آورد. زندگی و شادی و گرما و شور و شکوفایی، باغ را لبریز کرده بود. بی کرانگی آفرینش احساس می شد. در این نفس آمیخته با عشق، در این آمد و رفت نور و سایه، در این پاشیدن و افتیاندن روشناییها، گشاده دستی طبیعت به چشم می خورد؛ و در آن سوی این شکوه و عظمت، مانند شعلهای از پس پرده، خداوند، این صاحب میلیونها ستاره، به گونهای ابهام آمیز دیده می شد.

در خیابانهای شنریزی شده باغ، گِل و گرد و خاک یافت نمی شد. باران همه جا را شسته و پاک و پاکیزه کرده بود. گلبوته ها همه در باران خود را شسته بودند. همه مخملها، همه پرنیانها، همه جلوه، همه طلاها، که به شکل گلها از خاک بیرون آمده بودند، بی عیب بودند و کامل و با حشمت و جلال؛ سکوت شگرف طبیعت بالغ را لبریز کرده بود. سکوتی، آسمانی با نغمه های موسیقی بغبغوی کبوتران، وزوز زنبورها و همهمهٔ باد در آمیخته بود. در این مجموعه دلپذیر همه چیز هم آهنگ بود. آمدن و رفتن بهار نظم دلخواه خود را داشت. یاس بنفش به پایان خود رسیده بود و یاس سفید تازه آغاز می شد. بعضی از گلها آمدنشان کمی دیر شده بود.

بعضی از حشرات کمی دیرتر آمده بودند. پیشگامان پروانههای سرخ بال ماه ژوئن، و پس ماندههای پروانههای سفیدبال ماه مِه، با هم انس گرفته بودند و در کنار هم می پریدند. گیاهان پوست نو آورده بودند. باد در شاخ و برگ انبوه بلوطهای کهن موج می انداخت، و چه باشکوه بود. سرباز پیری که از لای نردههای آهنی به باغ می نگریست، می گفت: بهار با تجهیزات کامل وارد میدان شده است.

طبیعت بر سورهٔ غذا نشسته بود. بر آسمان سفرهٔ نیلگون گسترده بودند و بر زمین سفرهٔ سبزه؛ آفتاب نور می افشاند. خداوند عالمی را به میهمانی فرا خوانده بوده و هر ذرّه لقمه ای برای خوردن داشت. فاخته شاهدانه ای داشت و کبوتر ارزنی، و سهره مغزه دانه ای، و سینه سرخ کرمی، و زنبور عسل شیرهٔ گلی، و مگس ذره پلشتی، و سبز قبا مگسی. و هر یک، کم و بیش، دیگری را می خورد. که راز ناگشودهٔ در آمیختن خوب و بد، در همین جاست. جانوری نبود که در این میان گرسنه بماند.

دو کودک سرگردان کنار حوض رسیدند؛ در میان اینهمه روشنایی کمی آشفته بودند و سعی داشتند که در گوشهای پنهان شوند. هر موجود ضعیف و فقیر، وقتی به صاحب قدرتی برسد، غریزه وادارش می کند که خود را مخفی نگاه دارد. و آن دو کودک نیز در پشت کلبهٔ چوبین قوها پناه گرفتند.

گاه و بیگاه باد، صدای فریادها و غوغاها و غرّش توپها و صفیر گلوله ها را از دور دست، خود تا اینجا می آورد، و از سمت بازار هال، و از بالای بامها، دود و غبار به آسمان می رفت. و بانگ ناقوس، که گویی همه را فرا می خواند، از دور به گوش می رسید.

این دو کودک به این گونه چیزها اعتنایی نداشتند، و گویی از این غوغا چیزی نمی شنیدند. پسر کوچکتر گاهی می گفت: «گرسنه ام!» در همان لحظات که آن دو کودک خود را به حوض بزرگ رسانده

بودند، دو نفر دیگر به آن سو می آمدند؛ یکی از آنها مردی بود پنجاه ساله، دیگری کودکی شش ساله. مرد دست آن کودک را گرفته بود و بی تردید پدری بود با پسرش. پسرک شش ساله نان قندی بزرگی به دست داشت.

در آن ایّام، بعضی از کسانی که در خانههای رو به باغ ساکن بودند، کلیدهای در آهنین باغ لوگزامبورگ را در اختیار داشتند و با این وضع، هر وقت که درهای آهنین را می بستند، آنها می توانستند به باغ بیایند و در فضای خلوت آن گردشی بکنند. البته بعدها این کلیدها را از آنها گرفتند و این امتیاز از بین رفت. به هر روی، آن پدر و پسر نیز قطعاً از ساکنان خانه های رو به باغ بودند که توانسته بودند به آنجا بیایند.

دو کودک فقیر وقتی که آن «آقا» را دیدند، بیشتر در پنهانگاه خود فرو رفتند.

این «آقا» یک بورژوا بود، و شاید همان بورژوایی بود که ماریوس در بحبوحهٔ دوران عاشقی اش، روزی او را دیده بود که به پسرکش نصیحت می کرد «زیاده روی نکند!»، و این آقا ظاهراً مهربان بود و در عین حال مغرور و خود پسند دهانش مُدام نیمه باز بود و خندان. این لبخند غیرارادی، که فک بیش از لب در پدید آوردنش تأثیر دارد، بیشتر دندانها را به نمایش می گذارد تا اعماق جان را. کودک، که نان قندی اش را دندان زده امّا چیزی از آن نخورده بود، احساس می کرد که تا گلو انباشته از غذاست، و در آن روز شورش به او لباس گارد ملی پوشانده بودند. پدر نیز از روی احتیاط، آراسته و بورژواوار لباس پوشیده بود.

پدر و پسر، در کنار حوض بزرگ و در گوشه ای ایستاده بودند و به دو قو، که در آب از این سو به آن سو می رفتند، می نگریستند. آن بورژوا معلوم بود که با ستایش قوها را می نگرد، و حرکات و راه رفتن خود او نیز به رفتار قوها شباهت داشت.

در آن لحظات، قوها به شناوری مشغول بودند که هنر اصلی آنهاست،

و چه شکوهمند بودند.

دو کودک فقیر اگر به سن درک مسائل رسیده بودند و به نصایح پدر و به پسر گوش می سپر دند، می توانستند مفهوم کلام موقرانهٔ او را دربابند که به پسرش چنین نصیحت می کرد: «آدم عاقل همیشه قانع است و سازگار، پسرجان!... سرتا پای مرا خوب نگاه کن!... تا بفهمی که من تجمّل و زرق و برق را دوست ندارم. تا حال کسی مرا در لباس ملیله و مسرواریددوزی ندیده و بعداً هم نخواهد دید. این زرق و برقهای دروغین را می گذارم برای آدمهای کم عقل و کوتاه فکر.»

در آن دَم، ناگهان از سمت بازار هال، سر و صداهای عجیبی به گوش رسید؛ بانگ ناقوس با غوغایی نامفهوم در هم آمیخته بود. کودک از پدرش پرسید: «این چه سر و صدایی است؟»

پدرگفت: «چیزی نیست. جشن ساتورن است و هرج و مرج کامل.» و نگاهش به آن دو کودک ژنده پوش افتاد، که به گوشه ای پناه برده بودند، و گفت: «پیدا شدن آن دو تا بچهٔ بی سر و پا در اینجا، از نشانه های هرج و مرج است.»

و چند لحظه ای متفکر ماند و گفت: «بله، هرج و مرج به اینجا هم رسیده.»

کودک به نان قندی اش دندانی زد و تف کرد و به گریه افتاد. پدر پرسید: «چراگریه می کنی؟»

كودك گفت: «گرسنهام نيست. نمي توانم نان قندي ام را بخورم.»

- ـ لازم نیست آدم گرسنه باشد تا نان قندی بخورد.
  - از این نان قندی بدم می آد، تازه نیست.
    - \_پس نميخواهي بخوريش؟

۱. نام جشنی در روم قدیم، به افتخار زحل Saturne، که همه در طبی آن آزادی مطلق داشتند.

ــ نه.

ـ بيندازش توى حوض براى قوها.

بچه به تردید افتاد. اگر کسی نان قندی را دوست نداشته باشد، دلیل ندارد که آن را به کس دیگری بدهد.

پدر متوجه تردید او شد و گفت: «پسر!... انسان باش! باید به حیوانات ترّحم کرد!»

و نان قندی را از دست او گرفت و در آب حوض انداخت. نان قندی در آب حوض، نزدینک کنارهٔ آن افتاد.

قوها در آن وقت تا وسط حوض بزرگ پیش رفته بودند و چیزی راکه در آنجا پیداکرده بودند میخوردند، و آن بورژوا و پسرش را میدیدند و نه نان قندی را. و آن بورژواکه احساس میکرد نان قندی را به هدر داده، با حرکات دست قوها را به کنارهٔ حوض فرا می خواند.

در آن سو قوها چیزی را دیدند که روی آب تکان می خورد، و مانند کشتی، که به آن شباهت داشتند، دوری زدند و آرام و با وقار، چنانکه برازندهٔ آنهاست، به نان قندی نزدیک شدند.

آقای بورژوا از نمایش هنر و استعداد خود خوشحال شده بود و با خود گفت که ظاهراً قوها با علم اشاره آشنایند.

در آن لحظه، ناگهان غوغاهای دور دست به اوج رسید، و این بار هراس انگیزتر شده بود. نَفَسِ بادگاهی آشکارتر سخن می گوید، و این بار نَفَسِ باد، همراه با صدای طبلها و غربوها و غُرّش توپها و صفیر گلوله ها به گوش می رسید؛ و در همین دم، ابر سیاهی روی آفتاب را پوشاند.

قوها هنوز با تان قندى فاصله داشتند.

پدرگفت: «پسر! برگردیم به خانه. دارند به کاخ تویلری حمله می کنند.» و دست پسرش را گرفت و گفت: «تویلری با مانع لوگزامبورگ

همانقدر فاصله دارد که سلطنت با نمایندگی مجلس سنا ا... همین السّاعه مثل باران تیر از هر طرف می بارد.»

و نگاهی به ابرها انداخت و گفت: «شاید هم باران ببارد، و آسمان هم وارد این معرکه شود. شاید در خانوادهٔ سلطنتی اختلاف افتاده باشد. زودتر برگردیم به خانه.»

بچه گفت: «صبر کنیم. دلم میخواد ببینم قوها چطور نان قندی میخورند.»

پدرگفت: «زودتر برگردیم به خانه، بی احتیاطی نباید کرد.» و بورژوا، بورژوازاده را با خود برد.

کودک هم چنان که همراه پدرش می رفت، روی برمی گرداند تا نزدیک شدن قوها را ببیند، تا آن که به پیچ یکی از خیابانهای پُر درخت باغ رسید، و حوض بزرگ از نظر او پنهان شد.

در آن وقت که قوها به سوی نان قندی پیش می آمدند، دو کودک فقیر نیز خود را به کنار حوض رساندند. نان قندی روی آب موج می خورد. پسر کوچکتر به نان قندی چشم دوخته بود. پسر بزرگتر، بورژوا و فرزندش را، که دور می شدند، زیر نظر گرفته بود.

پدر و پسر به خیابانهای پرپیچ و خمی در باغ رسیدند که به پلکان بزرگی در آن سوی درختان، در سمتِ کوچه مادام، منتهی می شد.

به محض آن که پدر و پسر از نظر پنهان شدند، پسر بزرگتر روی شکم بر لبهٔ حوض بزرگ خوابید و با دست راست ترکهٔ چوبش را بهطرف نان قندی پیش برد. قوها وقتی حرکت ترکهٔ چوب را در آب دیدند، هراسان شدند و به پیش شتافتند. حرکت شتاب زدهٔ آنان آب را تکان داد، که به نفع شکارچی نان قندی تمام شد. یکی از این موجها نان قندی را نرم نرم به سوی ترکهٔ چوب راند، که به دست آن پسرک بود. و پیش از آن که قوها

۱. تویلری کاخ سلطنتی است، و کاخ سنا در گوشهای از باغ لوگزامبورگ است.

به نان قندی برسند، ترکهٔ چوب به آن خورد، و پسرک با شتاب چوبش را به نان قندی زد و آن را پیش کشید. قوها هراسان شدند. پسرک نان را برداشت، و از روی لبهٔ سنگی حوض بزرگ برخاست. نان قندی خیس شده بود، اما آن دو کودک هم گرسنه بودند و هم تشنه. پسر بزرگتر نان را دو قسمت کرد. قسمت کوچک را برای خود برداشت و قسمت بزرگتر را به برادر کوچکش داد و به او گفت: «بگیر و این را بریز تو خندقِ بلا ای

۱. همه چیز در این فصل نشان میدهد که پسران تناردیه به ولگردان پاریس پیوسته اند، و برادر بزرگتر عیناً مانند برادر دیگر خود، یعنی گاوژش، حرف می زند.

## برادر جایگزین پدر

ماریوس از سنگر بهبیرون شتافت. کمبوفر نیز همراه او دوید، اما دیر شده بود. گاورش جان سپرده بود. کمبوفر سبد فشنگها را برداشت و ماریوس پیکر بی جان گاورش را به درون سنگر آورد.

ماریوس در فکر پدرگاورش بود که پدر او را از مرگ نجات داده بود، و حالا او نعش فرزند تناردیه را در آغوش داشت؛ با این تفاوت که تناردیه پدر ماریوس را زنده از میان مردگان بیرون کشیده بود، و ماریوس فرزند تناردیه را مرده به سنگر باز می آورد.

ماریوس پیکر بی جان گاورش را در میان بازوان خود گرفته بود. صورت ماریوس نیز مانند پسِرک ولگرد غرق خون بود. در لحظهای که خم شده بود تا نعش گاورش را از زمین بردارد، گلولهای صورتش را خراشیده بود. اما او در آن حال متوجه هیچ چیز نشده بود.

کورفراک کراواتش را باز کرد و دور پیشانی ماریوس بست.

گاورُش را در کنار جسد ما بف روی میزگذاشتند و شالِ سیاه را روی هر دو کشیدند، که برای هر دوی آنها بس بود.

کمبوفر فشنگهای توی سبد را بین مردان سنگر تقسیم کرد. یانزده فشنگ نصیب هر یک از آنها شد.

ژان والژان هنوز از جای خود تکان نخورده بود. وقتی که کمبوفر سهم

او، یعنی پانزده فشنگ را، نزد او برد، سرش را تکان داد و نپذیرفت.

کمبوفر به آنژلراس گفت: «آدم عجیبی است؛ نظیرش را کمتر دیدهام، مثل این که در این سنگر خیال جنگیدن ندارد.»

آنژُلراس گفت: «خیال جنگیدن ندارد، امّا قطعاً از سنگر دفاع میکند.» کمبوفر گفت: «قهرمانی انواع و اقسام دارد، و عجایب بسیار.»

کورفراک که گفت وگوی آنها را از دور شنیده بود، گفت: «این مرد قهرمانی است از نوع مابّف.»

در اینجا باید گفت، آتشی که شدام بر سنگر میبارید نتوانسته بود درون آن را برآشوبد. کسانی که در گردباد این گونه جنگها گرفتار نشده باشند، نمی توانند شگفتی آرامش درون سنگر را در دل آنهمه تشنج بیرون، در ذهن مجسّم کنند. در چنین دقایقی، مبارزان سنگر میروند و می آیند و چیزهایی می گویند و شسوخی می کنند و بی خیال وقت می گذرانند. یکی از آشنایان می گفت، در سنگری، یکی از شسورشیان می گذرانند. یکی از آشنایان می گفت، در سنگری، یکی از شسورشیان بچههایی هستیم که دور یک سفرهٔ غذا جمع شده باشند. باز هم می گوییم که درون سنگر کوچهٔ شانورری، آرام می نمود. وضع بحرانی می گوییم که درون سنگر کوچهٔ شانورری، آرام می نمود. وضع بحرانی با سنگر هراس آور شده بود، و می قدر اوضاع تیره و تارتر می شد، دلاوری با یأس انگیز شده بود، اما هر قدر اوضاع تیره و تارتر می شد، دلاوری با روشنایی تابناک خود بیشتر سنگر را لبریز می کرد. آنوگراس، در نهایت وقار، مردان سنگر را رهبری می کرد، و رفتار او به رفتار یک جوان جنگاور اسپارتی می ماند که قدرت شمشیر برهنه اش را در اختیار الههٔ بدفرجامی گذاشته باشد.

کمبوفر پیش بندی بسته بود و زخم مجروحان را می بست و آنها را درمان می کرد بوسوئه و قویی، کیسهٔ باروتی را که گاورش از جنازهٔ یک سرجوخه رُبوده بود، در کناری گذاشته بودند، و فشنگ می ساختند.

بوسوئه به فریی می گفت: «ما به زودی سوار دلیجانی می شویم و می رویم به یک سیّارهٔ دیگر!». کورفراک عصای شمشیری، دو تپانچهٔ بزرگ و یک تپانچهٔ کوچک را در کنار هم چیده بود و مرتب شان می کرد، مثل دختر بچه ای بود که عروسکهایش را پس و پیش می کند. ژان والژان، هم چنان بی حرکت در تالار میخانه روی سکویی نشسته بود و به دیوار روبه رویش نگاه می کرد. کارگری که کلاهِ آفتابی خانم او شلو را پیدا کرده و آن را به سر گذاشته بود، می گفت: «از ترس تیرهای آفتاب، این کلاه حصیری را به سر گذاشته ام!» جو انان سازمان کو گورد شهر اکس، با لهجهٔ مخصوص ولایت خودشان، شاد و آسوده با هم حرف می زدند. ژولی، آینهٔ خانم او شلورا از روی دیوار برداشته بود و زبانش را با دقت در آینه نگاه می کرد. چند نفر از جنگاوران سنگر نیز چند تکه نان خشک و تقریباً کیک زده، در کشوی میزی پیدا کرده بودند و با اشتهای تمام می خوردند. ماربوس در این فکر میزی پیدا کرده بودند و با اشتهای تمام می خوردند. ماربوس در این فکر میزی پیدا کرده بودند و با اشتهای تمام می خوردند. ماربوس در این فکر میزی پیدا کرده بودند و با اشتهای تمام می خوردند. ماربوس در این فکر بود که پدرش در آن دنیا به او چه خواهد گفت.

# كَركَس خود طُعمه ميشود

وقتی که از جنگهای خیابانی گفت وگو میکنیم، باید جنبهٔ روانشناسانهٔ قضیه را در نظر بگیریم؛ و به هر تقدیر در این زمینه کو چکترین جزئیات را نباید نادیده گرفت.

معمولاً این آرامش شگفتانگیز درونی، که از آن یاد کردیم، برای کسانی که در سنگرند، چنان است که گویی در عالم وهم و خیال بهسر می برند.

جنگهای خیابانی، ابهامات و پیچیدیگیهای شگفت آوری دارد. در این جنگها مِه و دودی ناشناخته با شعلههایی وحشی و گریزنده در هم می آمیزند؛ و این آشفتگی هولناک به یک فاجعه می ماند که گویی از پایان دنیا خبر می آورد. انقلابات به معمّاهای پیچیده و افسانه ای شباهت دارند، و هر کس روزهایی را در چنین سنگری گذرانده و از آن زنده بیرون آمده باشد، می پندارد که در آن ایّام در عالم رؤیا بوده است.

ما این وضع وحال را در ماریوس دیدیم، و بعداً عواقب آن را خواهیم دید. احساسی که در این مرحله به آدمی دست می دهد چیزی است از واقعیات بیشتر، و از واقعیات کمتر کسی که از چنین سنگری زنده بیرون آید، نسمی داند که شاهد چه چیزهایی بوده؛ و هر چند روزهای هراس آوری را گذرانده، چیزهای زیادی از جزئیات آن ایّام نمی داند؛ زیرا

در آنجا با اندیشه ها و آرمانهای جنگاوران سنگر محشور، و در میان آنان محصور بوده، و خیالش در روشنایی آینده سیر می کرده است در سنگر، در هر گوشه نعشهایی را دیده و در هر کنار اشباحی را. در آنجا ساعتها چنان طولانی و به ظاهر تمام نشدنی بوده که گویی با ابدیت پیوند خورده اند. در آنجا با مرگ زندگی می کرده است. سایه های ناشناخته ای آمده اند و گذشته اند، و همه چیزش نامفه و م بوده است. دستهایی را به یاد می آورد که از آنها خون می چکیده، و در آنجا نوعی ناشنوایی ترس آور را تجربه کرده است و سکوتی سهمگین را. در آنجا کسانی را دیده است که به به فریاد می گشودند، و کسانی را که لب فرو بسته و خاموش مانده به فریاد می گشودند، و کسانی را که لب فرو بسته و خاموش مانده روزی در سنگر بوده، خیال می کند که ترشخات شومی در اعماقی روزی در سنگر بوده، و در زیر ناخنهایش چیز سرخ رنگی از آن ترشخات خونین می بیند و به آن نگاه می کند، و بیش از این چیزی به خاطر نمی آورد. بازگردیم به کوچه شانورری.

در فاصلهٔ دو شلیک، در دور دست، صدای زنگهای ساعت کلیسایی به گوش می رسید.

كمبوفر گفت: «ظهر است.»

هنوز آن ساعت، دوازده زنگش را بهپایان نرسانده بود که آنژلراس در میان سنگر از جای خود برخاست و با فریادی رعدآسا اعلام کرد: «رفقا! هرچه سنگ و آجر دَم دست هست، همه را ببرید به تالار. در کنار پنجره ها و دریچه ها، سنگ و آجرها را روی هم بچینید. یک عدّه تفنگها را بردارند و ببرند توی تالار، و بقیه سنگ و آجرها را. عجله کنید، حتّی یک دقیقه هم نباید وقت تلف کرد.»

در آن موقع، دیدهبانهای سنگر بهچشم دیدند که جوخهای از رستهٔ آتشنشانها، تبر بر دوش و آماده برای حمله و تخریب، در آن سوی کوچه

پدیدار شدند،

جابه جایی این جوخه، ظاهراً مقدمهای بود برای آمادگی یک ستون نظامی که معمولاً این ستون نظامی همراه این سربازان، که مأموران ویران کردن سنگرند، حرکت میکنند و پس از ویران کردن دیواره های سنگر، راه را برای حملهٔ ستون نظامی میگشایند.

قطعاً لحظه ای فرا رسیده بود که آقای دوکلرمون ـ تُونر در سال ۱۸۳۳ آن را وقت «یکسره کردن کار» نام داده بود.

فرمان آنژلراس با شتاب و در عین حال با انضباطی که مخصوص کشتیهای جنگی و سنگرهای خیابانی است، اجرا شد. در کمتر از یک دقیقه، دو سوّم از سنگها را، که نزدیک دَر میخانهٔ کورنت ریخته بودند، به طبقهٔ زیر شیروانی بردند و در دقیقهٔ دوّم، سنگها را با دقّت و مهارت روی هم چیدند و تا نیمی از پنجرههای طبقهٔ اول و طبقهٔ زیر شیروانی، با این سنگها دیواری ساختند. در این دیواره، به ابتکار فویی، که مبتکر و سازندهٔ این نوع سنگرها شده بود، تکیه گاههایی برای قرار دادن لولههای تفنگ درست کردند. و چون توپها هنوز گلولههایشان را به سرِ دیواره را در سنگر فرو می ریختند، رزمندگان فرصت کافی داشتند که این دیواره را در درون میخانه مستحکم سازند.

پس از آن که سنگها را روی هم چیدند و تکیهگاهها را آماده کردند، آنژلراس فرمان داد که بطریهای شراب را که زیر میز جنازههای ماژف و گاوژش بود، به طبقهٔ اول ببرند.

بوسوئه از او پرسید: «این شرابها را چه کسانی خواهند خورد؟» آنژلراس در جواب گفت: «آنها!»

سپس جلو پنجرهٔ طبقه همکف را نیز سنگربندی کردند و میلههای آهنی را که شبها برای بستن دَرِ میخانه از درون به کار میرفت، مهیّا

#### گذاشتند.

دژ از هر جهت کامل شده بود. تالار میخانه حُکم یک حصار مستحکم جنگی را پیدا کرده بود.

باقی سنگها را نیز بردند و شکاف سنگر، و در واقع تنها راه بیرون رفتن از آن را با آن سنگها بستند.

امًا مدافعان سنگر ناچارند که در مصرف مُهمات و تجهیزات شان صرفه جویی کنند. و مهاجمان که از این راز خبر دارند، پیش از آنکه لحظه قطعی حمله فرا رسد، با وقت گذرانی و تیراندازیهای گاه به گاه، اعصاب رزمندگان سنگر را در هم می شکنند. و امّا این بی اعتنایی و سهل انگاری، حساب شده و از روی قصد است، و باید در انتظار بود که ناگهان صاعقهای برخیزد و همه چیز را در هم ریزد.

و همین کُندی و آهستگی حملات مهاجمان، به آنژلراس فرصت داد تا همه جا را بازدید کند و نقصها را برطرف سازد. با خود میگفت: «مردان این سنگر ناگزیر همه در اینجا تشته خواهند شد؛ با این حال مرگشان باید شاهکاری باشد تمام عیار.»

در این میان، به ماریوس گفت: «من و تو، دو رئیس این سنگریم. من می روم به تالار میخانه و در آنجا آخرین سفارشها را می کنم. تو هم در بیرون بمان و همه چیز را زیرنظر داشته باش!»

ماریوس در بالای دیوارهٔ سنگر تلاشهای مهاجمان را زیر نظر گرفت. آنژلراس به درون میخانه رفت و توصیه کرد دَرِ آشپزخانه را، که به صورت بیمارستان درآمده بود، ببندند تا مجروحان در امان بمانند. آرام و در عین حال قاطع حرف می زد و به همسنگران آخرین آموزشها را می داد. فویی به جای همه پاسخگوی او بود. آنژلراس می گفت: «در طبقهٔ اول چند تا تبر دَمِ دست داشته باشید تا به موقع پله ها را خراب کنید. تبر دارید؟»

\_بله.

ـ چند تا

دو تا تبر داریم و یک پتک.

\_ما بیست و شش مرد آماده برای جنگ داریم. چند تا تفنگ داریم؟ \_سی و چهار تا.

دهشت تا اضافه است. بسیار خوب. این هشت تای اضافی را هم پُر کنید و در دسترس بگذارید. شمشیرها و تپانچهها را به کمر ببندید. بیست نفر در سنگر باشند، شش نفر جلو پنجرهها و دریچهها در کمین بنشینند. یک نفر هم نباید بی فایده و بی کار بماند. وقتی که مهاجمان طبل حمله را زدند، آن بیست نفری که توی سنگر هستند، به دُو خودشان را می رسانند به تالار میخانه. هر کس تندتر بدود جای بهتری نصیبش می شود.

آنژُلراس پس از شرح این مطالب، به ژاور نزدیک شد و گفت: «البته به فکر تو هم هستیم.»

و تپانچهای روی میز گذاشت و گفت: «آخرین کسی که از اینجا بیرون می رود، حساب این جاسوس را می رسد.»

صدایی از آن میان برخاست: «در همین جا؟»

آنژلراس گفت: «نه! نعش او نباید در کنار نعش رزمندگان باشد. هر کس میخواهد این کار را بکند، باید او را به سنگر کوچک، در کوچهٔ مُونده تور ببرد. این جاسوس طناب پیچ شده و نمی تواند قرار کند. باید او را به آنجا برد و کارش را ساخت.»

تنهاکسی که از آنژلراس با ثبات تر می نمود ژاور بود.

در آن دم، ژان والژان از میان جمع بیرون آمد و به آنژلراس گفت: «فرمانده شما هستید؟»

ــبله.

مشما بودید که از من قدردانی کردید.

بله، من بهنام جمهوری از شما قدردانی کردم. این سنگر تا حال دو نجات دهنده داشته؛ یکی شما، دیگری ماریوس پُون مرسی.

پس به نظر شما ارزش آن را دارم که پاداشی بگیرم؟

\_البته.

ـپس باداش مرا بدهید.

\_چه میخواهید؟

\_بگذارید مُخ این مرد را با دست خودم آتش بزنم.

ژاور به ژان والزان نگاهی انداخت، تکان سختی خورد که کسی متوجه آن نشد، و آهسته گفت:

این مرد حق دارد.

اما آنژلراس که مشغول پُر کردن تفنگ خود بود. رو بهجمع کرد و گفت: «کسی اعتراضی ندارد؟»

هیچ کس حرفی نزد. به ژان والژان رو کرد و گفت: «جاسوس در اختیار شماست.»

ژان والژان تپانچه را از روی میز برداشت و کمی با آن ور رفت. وانمود می کرد که تپانچه را برای تیراندازی آماده می کند.

تقريباً در آن لحظه غريو شيپور در فضا پيچيد.

ماربوس از بالای سنگر فریاد زد: «همه آماده باشید!»

ژاور لبخندی زد و نگاهی به شورشیان انداخت و گفت: «مثل این که شما هم وضعتان از من بهتر نیست.»

آنژُلراس فریاد زد: «همه در جای خود!»

شورشیان دوان دوان خود را از تالار میخانه بیرون انداختند. و در آن حال ژاور، به مردان سنگر که با شتاب از در بیرون می رفتند، با کینه توزی نگاهی کرد، و فریاد زد:

ـ به امید دیدارا

# ژان والژان انتقام میگیرد

ژان والژان، وقتی که با ژاور تنها ماند، طنابی که او را با آن از میان بهزیر میز بسته بودند گشود و به او اشاره کرد که از جا برخیزد.

ژاور بهاشارهٔ او از جا برخاست، و همچنان لبخند خود را حفظ کرده بود؛ لبخندی که نشانهای از اقتدار زنجیر شدهٔ او بود.

ژان والژان سرِ طناب را گرفت و او را مانند حیوانی که افساری به گردنش انداخته باشند دنبال خود کشید و از تالار میخانه بیرون برد. آهسته قدم برمی داشت، زیرا ژاور پاهایش با طناب بسته شده بود و نمی توانست جز با قدمهای کوتاه دنبال او برود.

زان والزان تبانچه را بهدست داشت.

و بدین گونه پیچاپیچ درون سنگر را پیمودند. مدافعان سنگر در مواضع خود منتظر نشسته بودند و پشت به آنها داشتند.

تنها ماریوس، که در گوشهٔ انتهایی سنگر، در طرف چپ نشسته بود، آنها را در این حال دید. دیدن جلاد، با مردی که بهمرگ محکوم شده بود، فروغ ضعیف و مرگباری را که در جان او نشسته بود نمایان تر می کرد.

ژان والژان با دشواری، ژاور را که طناب پیچ شده بود، همچنان کشان کشان دنبال خود به سنگر کوچهٔ مُونده تور برد.

از دیوارهٔ سنگر به آن سو رفتند و در کوچهٔ مُونده تور تنها ماندند. هیچ

کس آنها را نمی دید. پیچ و خم کوچه آن دو را از نظر شورشیان پنهان می کرد. نعشهایی که از سنگر بزرگ بیرون کشیده و به اینجا آورده بودند، در چند قدمی آنها روی هم انباشته شده بودند.

در میان کشته شدگان، چهرهٔ پریده رنگ دختری دیده می شد با موهای پریشان و دستی سوراخ شده و پستانی نیم برهنه، او اپونین بود.

ژاور از زیر چشم به او نگریست و به آرامی گفت: «این دختر به نظرم آشنا می آید.»

سپس به سوی ژان والژان روی گرداند. ژان والژان تپانچه اش را زیس بغل گذاشت و نگاه تندی به ژاور انداخت. گویی دیگر نیازی نبود که لب باز کند و بگوید: «ژاور! من هستم، ژان والژان.»

ژاور بهزبان آمد و گفت: «معطل نشو! انتقامت را بگیر.»

ژان والژان از جیب خود چاقویی درآورد و تیغهٔ آن راگشود. ژاور گفت: «پس خیال داری با چاقو مرا بکشی؟ تپانچه بهدرد تو نمی خورد، چاقو برای آدمی مثل تو مناسب تر است.»

ژان والژان ابتدا طنابی راکه ژاور به گردن داشت و سپس باقی بندهای او را پاره کرد و خم شد، و طنابی راکه به پای او بسته شده بود بُرید و راست ایستاد و گفت: «آزاد هستید!... زودتر از اینجا بروید.»

ژاور را به حیرت وا داشتن کار ساده ای نبود. او با آنکه بر حالات و نفسانیات خود تسلّط داشت، نتوانست التهاب درونی اش را پنهان کند؛ بی حرکت و شگفت زده بر جای ایستاد.

ژان والژان گفت: «خیال نمی کنم از اینجا زنده بیرون بیایم. با این وصف، اگر به فرض محال زنده ماندم، نشانی خودم را از حالا می گویم. من به نام «فُوشلوان»، در خانه شماره هفت کوچهٔ لُوم آرمه زندگی می کنم.» ژاور که مانند بیر خشمگین به خود می پیچید، با کینه و غضب گفت: «مواظب خودت باش!»

ژان والژان گفت: «زودتر بروید!»

ژاور گفت: «گفتی که فوشلوان، در کوچهٔ لوم آرمه؟»

زان والران آهسته گفت: «شمارهٔ هفت.»

ژاور دکمه های کُتش را بست، مانند نظامیان محکم و شقّ و رق ایستاد و نیم چرخی زد، و بی آنکه روی برگرداند، به سوی بازار هال به راه افتاد. ژان والژان با نگاه دنبالش می کرد. ژاور چند قدمی رفت و روی گرداند، و به ژان والژان گفت: «آزرده ام کردید. اگر مرا می کشتید به تر بود.»

ژاور توجّه نداشت که به او «شما» گفت و با احترام حرف زده است. ژان والژان گفت: «زودتر از اینجا برویدا»

ژاور با قدمهای آهسته دور شد و لحظاتی بمد، در پیچ کوچه پرهشور از نظر ناپدید شد. در این هنگام، ژان والژان تپانچه را بالای سر برد و تیری در هوا رها کرد.

سپس به سنگر بازگشت و گفت: «کارش را تمام کردم.» امّا در همین دقایق کوتاه چه اتفاق افتاده بود؟

ماریوس که بیشتر فکرش در بیرون سنگر بود تا درون آن، در تمام این مدّت، به جاسوسی که طناب پیچ شده بود و در گوشهٔ تاریک میخانه بهبندش کشیده بودند، نگاه نکرده بود.

امًا وقتی که او را در روشنایی روز، و همراه ژان والژان دید، شناخت و خاطرهٔ او به ذهنش باز آمد، و به یاد آورد که در کلانتری کوچهٔ پونتواز، دو تپانچه به او داده بود که در این سنگر به در دش خورده بود. و حالا همیچ چیز، و حتی نام او را به یاد نمی آورد.

به یاد آوردن آن خاطره، مانند همهٔ افکار و تخیّلات او در آن موقع، مه آلود و آشفته بود. و به جای آنکه قضایا را به هم ربط بدهد، از خود می پرسید: «این همان بازرس بلیس نیست که نامش ژاور بود؟»

و آن قدر در خویش فرو رفته بود که به فکرش نرسید، برود و در

آخرین لحظه میانجی شود و او را از مرگ برهاند. چون هنوز تردید داشت که نام این مرد ژاور باشد، آنژلراس را صدا زد.

\_چه میگویی، ماریوس؟

\_اسم آن مرد چه بود؟

کدام مرد؟

\_بازرس پلیس، اسمش را بلدی؟

\_اسمش ژاور بود.

ماريوس تكاني خورد.

امًا در آن لحظه صدای تیر را شنید.

ژان والژان بازگشت و گفت که کار آن بازرس پلیس را تمام کرده است. ماربوس سرمای غمانگیزی در قلب خود احساس کرد.

## حق با مُردگان است زندگان هم مقصّر نیستند

سنگر در آن دَم بهواپسین دقایق عمر خود رسیده بود.

همه چیز در نمایش عظمت غمانگیز این دقایق شگفت آور در رقابت بودند: انواع غوفاهای ناشناخته در فضای شهر، حرکات شتابزدهٔ نیروهای مسلح در کوچهها و خیابانها، تاخت و تازگاه بهگاه سواره نظام، جا بهجایی لرزهافکن و سنگین توپخانه، تیراندازیهای هوایی ارتشیها، فرا رفتن دود و شعله از بام خانه ها در چندگوشهٔ پاریس، در هم افتادن صدای فریادهای ابهامانگیز از دور دست، بانگ ناقوس عزای سن مری، که رفته رفته به ناله شباهت یافته بود، تازگی و طراوت فصل بهار، درخشش آسمان پُر از آفتاب و ابر، زیبایی و شفافیّت روز، و سکوت وحشتناک در خانهها.

از ابتدای شب پیش، خانههایِ دو سوی کوچه شانورری بهدو دیوار می ماندند، دیوارهایی هراسانگیز؛ درها بسته بود، پنجرهها بسته بود، کرکرهها بسته بود.

در آن ایّام، که همه چیزش با عصر ما متفاوت بود، هر وقت که ساعت قیام فرا می رسید، و ملّت احساس می کرد که باید از جا بجنبد و وضع را دیگرگون کند و حکومت قانونی و مشروعی را که مدّتی زمام امور را در دست داشته و کاری برای او نکرده، براندازد، خشم سراسر شهر را فرا

میگرفت و مردم عزم خود را جزم میکردند و سنگفرش کوچهها را از جا در می آوردند. در آن هنگام که شورش، اسم شب را در گوش بورژواری زمزمه میکرد و لبخند استهزای او را می دید، مردم عادی، که شورش در اعماق جانشان نفوذکرده بود، یار و مددکار رزمندگان انقلاب می شدند، و خانه با سنگر دست برادری می داد، و سنگر به خانه تکیه می کرد. اما هر وقت که شورش خام وناپخته بود، زودرس بود، و بی موقع از جا جنید، بود، مردم شورش را تأیید نمی کردند و پیشگامان و رزمندگان به جایی نمی رسیدند. شهر در اطراف شورشیان مبارز به یک بیابان تبدیل می شد و مردم سرد و بی احساس بودند.

شرورشیان در ایس حال پناهگاهی نسمی یافتند، و کسوچهها راه میگشودند تا ارتش را در تصرّف سنگرها یاری کنند.

کسی نمی تواند مردم را، ناگهانی و سریعتر از آنچه میل و ارادهٔ آنها حکم می کند، به حرکت وا دارد. وای به حال کسی که بخواهد مردم را زیر فشار بگذارد! مردم اجازه نمی دهند که آنها را به هر راهی بکشند، و در چنین وضعی شورش را به حال خود رها می کنند؛ و شورشیان چون طاعون زدگان می شوند. هر خانه سدّی می شود و هر در مانعی، و هر ساختمان دیواری. چنین دیواری همه چیز را می بیند و می شنود و صدایش در نمی آید. این دیوار می تواند هم چون دری باز شود و شما را در پشت خود پناه دهد؛ اما به روی شما که زودهنگام شوریده اید، باز نمی شود. این دیوار قاضی عادلی است، شما را نگاه می دارد و محکوم می کند. و این خانه ها، که درها و پنجره هایشان را به روی شما بسته اند، چقدر غمانگیزند؛ به مردگان می مانند، اما جان دارند. زندگی در آنها معلق مانده، اما ادامه دارد. در این بیست و چهار ساعت، حتّی یک نفر از این خانه ها پای خود را بیرون نگذاشته، اما کسانی در پس این دیوارها هستند و زندگی می کنند؛ از این اتاق به آن اتاق می دوند، می خوابند، بیدار

می شوند، و می نوشند و می خورند، و در عین حال از وقایع بیرون می ترسند. و این ترس چیزی است شگفت آور، ترس وادارشان می کند که كسم، را نيذيرند. وگاهي ترس بهنهايت خود ميرسد و بهوحشت میانجامد، و وحشت گاهی به خروش و خشم تبدیل می شود. حتی گاهی اعتدال و احتياط بهمرحلهٔ خشم ميرسد. تعبير عجيب و عميق «خشمگینانِ معتدل» از همین جا پدید می آید. وحشت وقتی بهنهایت برسد، خشم هم چون دودي هراس آور از آن برمي آيد. ساكنان اين خانه ها با خود می گویند: «اینها از ما چه می خواهند؟ دلیل نارضایی آنها جیست؟ چرا برای ما آدمهای سادهٔ آرام در دسر درست کردهاند؟ اینهمه انقلاباتی که کردهاند بس نیست؟ اصلاً باید ازشان پرسید که چرا اینجا را انتخاب كردهاند؟ در كوچهٔ ما چه مىكنند؟ چرا بيخود و بى جهت بهاينجا آمدهاند؟ باید هر چه زودتر بروند دنبال کارشان؛ اصلاً هر چه می کشند تقصير خودشان است. مستحق بدبختي و بيچارگي اند. ما در اين وسط چه كارهايم؟ ببينيد چه بلايي بهسر كوچه ما أوردهاند؟ سنگفرش را كندهاند، همه جا را سوراخ سوراخ كردهاند. اينها آدمهايي هستند ولگرد و بيسر و یا؛ مبادا در را بهرویشان باز کنید و پناهشان بدهید»، و در این وضع و حال، خانه از بیرون به صورت گور در می آید. شورشیان در کوچه، و جلو در این خانهها با مرگ دست و پنجه نرم میکنند، گلوله از هر طرف بهسویشان مع, آید، و مع دانند که ساکنان خانه ها صدای ناله و قریادشان را می شنوند، اما اطمینان دارند که کسی به کمکشان نمی آید؛ می دانند که در پس این دیرارها کسانی هستند که می توانند پناهشان دهند و به یاری آنها بشتابند، دست نجات به سویشان دراز کنند، اما این دیوارها گوششان نمی شنود و قلب کسانی که در یس این دیوارها زندگی می کنند، از سنگ است.

> در این میان متهم کیست؟ هیچ کس و همه کس.

شاید متهم، عصر پُر از عیب و نقصی است که ما در آن زندگی میکنیم.

با همین خوف خطرهاست که فکر ایجاد «حکومت ایده آل» ارنگ شورش بهخود می گیرد، و اعتراض فلسفی به اعتراض مسلحانه تبدیل می شود، و آیین مینرو اتغییر می یابد، و فرشتهٔ خِرَد به شکل دیو جنگ درمی آید، عاشق «جامعهٔ ایده آل»، هنگامی که صبر و قرارش را از دست بدهد، سرکش و عاصی می شود و فرجامش معلوم است. شورشی که با تصورات واهی همراه باشد، زود از پا در می آید و تسلیم می شود و از پیروزی چشم می پوشد و به سوی مصیبت می شتابد، و بی آنکه شکایتی بیروزی چشم می پوشد و به سعی کند، به خدمت کسانی در می آید که طردش کرده اند؛ و حتی سعی می کند خلقی را که مُنکر او شده اند از هرگونه تهمت و افترایی مُبرا نگاه دارد؛ و با رضا و تسلیم، بلند نظری خود را نشان می دهد و در برخورد با مانع رام نمی شود و ناسپاسی خلق را با ملایمت و مهربانی پاسخ می گوید.

اما این مخالفت و انکار را باید ناسیاسی دانست؟

آرى، اگر جامعهٔ انساني را در نظر آوريم.

نه، اگر تنها خود را در نظر داشته باشیم.

ترقی و تعالی رسم و آیین آدمی است. جامعهٔ بشری باید در راه ترقی گام بردارد. هر قدمی که همه با هم برمی دارند، چیزی جز ترقی نیست.

<sup>1.</sup> Utopie محکومت یا جامعهٔ ایدهآل مدینهٔ فاضله و اوتوپی نام کتابی است از توماس مور، Th.More، که در آن کشوری را با حکومتی خیالی و بی عیب و نقص مجسّم می کند، در فلسفه نیز او توپی برداشتی است رؤیایی از یک جامعهٔ ایدهآل، که افراد آن روابطی هم آهنگ و حساب شده داشته باشند. افلاطون، تُوماس مُور، سَن سیموُن، فوریه، اُروِن، ارنست بلوک، از دانشمندان و نویسندگانی هستند که در آثار خود از ایجاد چنین جامعهای جانبداری کردهاند (لاروس).

۲. Minerve الههٔ رومی، نگهبان روم و سرور و نگهدار صنعتگران ـ و با ارتنا، در اساطیر
 یونانی همانند است.

جامعه بشری مُدام در حرکت و در حال پیشروی است. جامعهٔ بشری در راه تر قی، به سفرهای بزرگ می رود و در عین حال در مسیری الهی گام می زند. در این سیر و سفرها گاهی درنگی می کند تا گلههایی که عقب افتاده اند به او برسند؛ و همهٔ گلهها را جمع می کند تا منحرف نشوند. این سیر و سفرها ایستگاههایی در بین راه دارد که جامعهٔ بشری در این منزلها بار می اندازد و ارض موعود را با شکوهی بسیار در دامن افق می بیند و به تفکر و تأمّل مشغول می شود؛ و شبهایی دارد که در آن هنگام به خواب می رود. و اندیشمندان وقتی که آدمی را در خواب و در تاریکی ببینند، متأثر می شوند، که در این تاریکی نمی توان آدمی را از خواب برانگیخت و به ادامهٔ سفر به سوی تر قی و تعالی واداشت.

روزی ژرار دونروال، ۱ بهنویسندهٔ این سطور میگفت: «شاید هستی مرده باشد!» و او ترقی و تعالی بشری را بهجای هستی و حیات گرفته بود، و قطع جنب و جوش بشر را در راه ترقی و تعالی به حساب فنای خداوند میگذاشت.

هر کس نومید شود مقصر است. ترقی و تعالی همیشه در خواب نمی ماند، بیدار می شود، و حتی در خواب هم از حرکت باز نمی ایستد؛ در خواب چندین ساله نیز رشد می کند و بزرگ می شود، هر وقت که از خواب برخیزد قامت او را بلندتر خواهید دید. همیشه راکد بودن نه در خور ترقی و تعالی است، و نه زیبندهٔ رودی که باید جاری باشد. در اطراف این رود، سدّها را بالا نبرید، سَرِ راه آن را با تخته سنگها نبندید، که هیچ چیز مانع جریانش نمی شود. آب رود، وقتی که سنگ و مانعی در راه خود ببیند، کف به به به می آورد. بشریت نیز وقتی با مانعی روبهرو شود، به خشم و خروش می آید. آشوب و بلوا به همین علّت است. پس از همین آشوبها و بلواها، می بینید که جامعه قدمهایی به پیش رفته است. ترقی و

۱. Gérard de Nerval ، نویسنده فرانسوی، از معاصران ویکتورهوگو (۱۸۰۸ه۱۸۵۸).

تعالی از شورش و انقلاب، به منزلهٔ ایستگاهها و منزلهای بین راه استفاده می کند تا به این ترتیب دوباره نظمی برقرار شود، و وحدت و هم آهنگی به وجود آید.

پس ترقی چگونه چیزی است؟ همین حالا این نکته را گفتیم. ترقی چیزی نیست جز زندگی مُدام و همیشگی جامعه های بشری.

با این وصف، گاهی اتفاق می افتد که زندگی آنی و فعلی افراد در برابر حیات جاودانی نوع بشر مقاومتهایی می کند.

بى احساس تلخكامي، اعتراف بايد كرد كه فرد نيز براى خود منافعي دارد و می تواند، بی آنکه خطایی مرتکب شود، در پی سود و زبان خویش باشد و از منافع و مصالح خود دفاع كند. زمان حال نيز منافع و مصالح خود را در نظر میگیرد، که بخشی از این خودخواهی در خور بخشایش است، زمان حال نمی تواند خود را سرایا فدای آینده کند. نسلی که در حال حاضر از رهگذر زمین عبور میکند ناگزیر نیست که بهخاطر نسلهای آینده، که بعداً از راه خواهند رسید و از این راه عبور خواهند کرد، آسایش و خوشی اش را زبر پا بگذارد. نسل حاضر خود را «همه چیز» می داند؛ و هركس مى گويد: «من زندهام، جوانم، عاشقم، دوست دارم خوش باشم» یا می گوید: «من پیر شدهام و نیاز به آرامش و استراحت دارم، پدر خانوادهام، كار كردهام و زحمت كشيدهام، تجربه و اطلاعاتم زياد است، فعلاً خانهای دارم، ثروتی دارم، زن و بچه دارم، همهشان را دوست دارم؛ دلم مى خواهد زنده بمانم و خوشبخت باشم، كارى به كار من نداشته باشید و راحتم بگذارید.» و همین طرز تفکر است که حتی در بعضی از لحظات، گریبان پیشگامان اجتماع را نیز می گیرد و آنها را دلسرد می کند و بهتردید می اندازد.

از سوی دیگر، باید این مسأله را قبول کنیم که رؤیای حکومت ایده آل وقتی به میدان جنگ کشیده می شود، از فضای درخشانش بیرون می آید. و

این رؤیاکه حقیقت فرداست، عمل خود، یعنی جنگ را به دروغ دیروز وام می دهد. و او که آینده است، هم چون گذشته عمل می کند. و او که چیزی جز اندیشهٔ ناب نیست، در اینجا به صورتِ نوعی شیوه و طرز عمل در می آید؛ دلاوری و قهرمانی اش را با خشونت می آمیزد، که در واقع خود مسئول آن است. و این خشونت که به اقتضای زمان پدید می آید و راه و چاره ای است برای رسیدن به مقصود، با اصول سازگار نیست، و به همین علّت به حکم سرنوشت تنبیه او روبه رو شدن با همین وقایم است.

رؤیای حکومت ایده آل، که به قالب شورش در می آید، خود مُجری قواعد و قوانین می شود، می جنگد، جاسوسان را تیرباران می کند، خاننان را به کیفر می رساند، میخالفان را در هم می کوبد و به تاریکی های ناشناخته شان می اندازد، و مرگ را مانند یک وسیله به کار می گیرد. و چه کار پلیدی! و از آن پس چنین می نماید که رؤیای ناب جامعهٔ ایده آل، دیگر به روشنگری خود، به نیروی مقاومت ناپذیر و فاسد نشدنی خود، ایمان ندارد؛ شمشیر می زند و می جنگد، امّا هر شمشیری دو دّم دارد، با یک دّم دیگران را زخم می زند و با دَم دیگر خود را.

و حالاکه این نکته راگفتیم، و بهجد گفتیم، باید بگوییم که ما نمی توانیم از تحسین و ستایش رزمندگان راه آینده و شیفتگان رؤیای جامعهٔ ایده آل، خواه پیروز شوند و خواه شکست بخورند، چشم پوشی کسنیم. این گروه حتّی در آن لحظات که ناکام می شوند و شکست می خورند، سزاوار ستایش اند؛ و شاید بتوان گفت که در هنگام شکست شکوهمند ترند. پیروزی وقتی که در مسیر ترقی و تعالی جامعه باشد، شایستهٔ تحسین است، امّا شکست قهرمانانه در خورِ محبّت و دلسوزی است؛ آن خوب است و این خوبتر. ماکه شهید شدن را از توفیق و پیروزی در نبرد بالاتر می شماریم، جان براون از واشنگتن بزرگتر، و پیزاکان از

۱. Johne Bronn)، در بیداری و قیام سیاهان در آمریکا مؤثر بود؛ با اُنکه

گاريبالدي والاتر است. ۴

باید کسی هم باشد که از شکست خوردگان هواخواهی کند.

مردم دربارهٔ این گروه که برای ساختن بنای آینده تلاش میکنند، قضاوت بیانصافانهای دارند؛ شورشیان را متهم میکنند که وحشت برمی انگیزند، و هر سنگر را لانهٔ توطئهای می دانند، تئوریهای انقلابیون را جنایت بار می پندارند، به هدفهایشان بدگماناند، اندیشه هایشان را خطرناک می شمارند، صداقتشان را انکار میکنند و آنها را به باد سرزنش می گیرند که چرا برخلاف رسم و شیوهٔ اجتماع گام برمی دارند. مردم معتقدند که آنها تیره روزیها، پریشانیها، گرفتاریها و نومیدیهای جامعه را روی هم انباشته میکنند، و از آن تل عظیمی می سازند، و در پُشت آن پنهان می شوند و جنگ را آغاز میکنند. مردم بر سَرِ آنها فرباد میکشند: «شما فقط سنگفرشهای دوزخ را از جا در می آورید». و آنها شاید در جواب بگویند که «اگر چنین باشد، پس سنگرهای ما با حُسنِ نیّت ساخته شده است!»

بی تردید، حل مسالمت آمیز مسائل، از هر چیز بهتر است. جمعاً اعتراف باید کرد: انسان وقتی که در سر راه خود سنگی را بر می دارد، ماجرای خرس و دوستی او را به یاد می آورد. و این نگرانی نمونه ای از خسن نیّت آدمی است. اما جامعه نیز باید در اندیشهٔ نجات خود باشد. ما نیز با حُسن نیّت به جامعه هشدار می دهیم. درمان سریع و خشونت آمیز نیز با حُسن نیّت به جامعه هشدار می دهیم. درمان سریع و خشونت آمیز

گروهی از روشنفکران، و بخصوص ویکتورهوگو، به سختی اعتراض کردند، پس از دستگیری به دار آویخته شد.

۲. Carlo Pisacane، افسر ایتالیایی که به علّت شوراندن مودم در نابل کشته شد.

۳. هوگو به شهادت در راه بیداری مردم مقامی بس والا می بخشد؛ و این طرز تفکّر در سراسر «بینوایان»، احساس می شود. و این اعتقاد در دوران تبعیدش در ذهن او نقش بسته بود.

ضرورت ندارد، باید با علاقه و دلسوزی درد را تشخیص داد و سپس به درمان آن پرداخت. ما اجتماع را به چنین کاری فرا می خوانیم.

به هر روی، این مردان، در هر جای عالم که باشند، به فرانسه چشم دوخته اند و در پی بر قراری حکومت ایده آل هستند و برای آرمان بزرگی پیکار میکنند؛ و هر فرجامی که داشته باشند، حتّی اگر شکست بخورند بخصوص اگر شکست بخورند با عزّت و محترم انده ـ زیرا زندگی خود را در راه ترّقی و تعالی بشر نثار میکنند، به مشیّت الهی تسلیم می شوند، به وظیفهٔ شرعی خود عمل میکنند، در ساعت مقرّر چون بازیگری به صحنه می آیند و مطیعانه سناریوی الهی را اجرا میکنند و تسلیم مرگ می شوند، و این پیکار نومیدانه را و مرگ شجاعانه را می پذیرند تا بتوانند حرکت و قیام تابناک بشر را در ۱۴ ژوئیه ۱۷۸۹ به کمال خود برسانند و آن را در جهان نامورتر سازند. این رزمندگان کشیشان انقلاب اند. انقلاب فرانسه نهضتی است الهی.

از سوی دیگر، این نکته را نیز بر نکتههایی که در فصل دیگر بازگفتیم، بیفزاییم که در جهان بعضی از شورشها را بهنام انقلاب پذیرفتهاند، و برعکس بعضی از انقلابات را شورش نام دادهاند. هر وقت که شورشی پدید می آید، باید در برابر تودهها امتحان بدهد. اگر تودهها مهرهٔ سیاه را نشان بدهند و شورشی را مردود بشمارند، آن شورش بهصورت میوه پلاسیدهای در می آید و کار جسورانه و نادرستی شمرده می شود.

ورود در جنگ در هر مورد و هر وقت، که شیفتگانِ جامعهٔ ایده آل بخواهند، با ذوق کوچهها سازگار نیست. تودهها همیشه و در هر ساعت طبع قهرمانان و شهیدان را ندارند.

مردم واقعگرا هستند؛ از شورش بهدو دلیل بدشان می آید: دلیل اوّل آنکه شورش خالباً به مصیبت می انجامد، و دلیل دوّم آنکه شورش در

نقطهٔ آغاز با واقعیات و معقولات سازگاری ندارد. زیرا همیشه کسانی که فداکاری میکنند، به خاطر دست یافتن به ایده آل است، و چنین چیزی زبباست. شورش، در واقع شور و اشتیاق است؛ شور و اشتیاق نیز مى تواند بهمرحله خشم برسد، و از همين نقطه مسلِّح شدن آغاز مي شود. امًا هر شورش، که حکومت یا رژیمی را نشانه میگیرد، بهچیزی بالاتر از آن نظر دارد. برای نمونه می گوییم، کسی که سران شورش سال ۱۸۳۲، و خصوصاً مبارزان سنگر کوچهٔ شانورری با او در افتاده بودند، قطعاً لوئی فیلیب نبود. آنها که پاکدل بودند، در مورد این پادشاه، که وجه مشترک سلطنت و انقلاب بود، نظر مساعد داشتند. هیچکدام از شورشیان با شخص او دشمنی نداشتند، بلکه آنها با همان چیزی در افتاده بودند که شورشیان در عهد شارل دهم نیز با آن پیکار می کردند؛ و آن امتیازات شاه بود. شاهان مدّعی بودند که رسالت الهی دارند، و شورشیان سرنگون کردن تاج و تخت فرانسه را می طلبیدند. چنانکه پیش از این نیز شرح دادهایم، این امتیازات چیزی جز غصب حقوق دیگران نیست، و امتیازی است برای یک فرد نسبت به حقوق همه مردم عالم. اگر پاریس بىشاه مىشد، در همهٔ عالم اثر مىگذاشت، و در همه جا بهفكر مى افتادند كه از قيد استبداد رهايي يابند. استدلال شورشيان نيز اين چنين بود، و بی تردید هدفی دور دست و تا حدودی مبهم را در نظر داشتند. و این منظور، هو چند که با زور سرکوب می شد، بزرگ بود.

قضیه این است. آنها خود را برای اینگونه اوهام و تصوّرات فدا می کنند، و فداییان همیشه هواخواه چنین تصورّات و تحیّلاتی هستند. ولی این اوهام و تصورّات، جمعاً با اعتقاد و ایمان بشری آمیخته است. انسان شورشی، شورش را بهرنگی شاعرانه در می آورد و آن را زرّین فام می کند، خود را در وقایع غمانگیز پرتاب می کند، و در آن حال شاد و سرمست می نماید. چه کسی می داند؟ شاید پیروز شوند. گروه کوچکی

هستند که ارتش بزرگی با آنها می جنگد. اما این گروه کوچک از حق دفاع می کنند و از قانون، و از حقوق فردی و از عدالت و از حقیقت، و در میدان خطر، مانند آن سیصد اسپارتی دلاورانه ایستادگی می کنند و جان می سپارند؛ به دون کیشوت نمی اندیشند، بلکه لئونیداس ارا پیش روی خود مجسم می کنند؛ بی آن که اطراف خود را بنگرند پیش می روند و سر به زیر به پیش می شتابند، و همین که قدم در این راه می گذارند، دیگر در فکر عقب نشینی نیستند؛ امیدی دارند برای رسیدن به چیزی دور از انتظار، و قصد شان تکامل انقلاب است و گشودن قید و بند از دست و پای ترقی و تعالی نوع بشر، و رهایی جهان؛ و اگر نتوانند، آخرین چاره را در آن می دانند که سرنوشتی چون سرنوشت مبارزان ترموپیل داشته باشند.

این پیکارهای مسلّحانه، غالباً بهشکست می انجامد، و ما دلایلش را پیش از این شرح داده ایم. توده ها با دلاوران ماجراجو میانه ای ندارند؛ جماعت، این توده های بی شمار و گرانبار، به علّت ثقل و سنگینی خود شکننده اند، از مقابله با حوادث واهمه دارند، و دست یافتن به آرمانها نیز بی حادثه و بی ماجرا ممکن نیست.

از طرف دیگر، نباید از یاد برد که منافع آتی با احساسات و آرمانخواهی سازگاری ندارد، که گاهی معده، قلب را از کار می اندازد.

زیبایی و عظمت فرانسه در آن است که کمتر از ملّتهای دیگر به شکم خود وابسته است، و آسان تر از دیگران به میدان مبارزه کشیده می شود و پیش از همه به خواب می رود؛ پیش می رود و جوینده است.

و علّت این خلق و خوی او را در هنرمندی اش باید جست. ایده آل چیزی جز نقطهٔ اوج اندیشه نیست، هم چنان که زیبایی نقطهٔ

۱. Léonidas پادشاه اسپارت؛ او با سیصدتن اسپارتی، در تنگهٔ ترموپیل، در برابر ارتش ایران ایستادگی کرد و کشته شد.

کمال حقیقت است. زیبایی را دوست داشتن، روشنایی را طلبیدن است. از این روست که مشعل اروپا، یعنی مشعل تمدّن، که در ابتدا بهدست یونان بود، به ایتالیا سپرده می شود، و ایتالیا آن را بهدست فرانسه می سپارد.

ملّتهای خداگونه روشنگر جهاناند؛ مشعل حیات را دست بهدست میگردانند. ۱

از عجایب آن است که شعر یک قوم و ملّت از عناصر ترقی و تعالی اوست، اندازهٔ تمدّن هر ملّت را با وسعت تخیّل آن، اندازه می گیرند. ملّت تمدّن بخش باید مردانه بماند. کورنت، آری؛ سیباریس، ته! اگر چنین ملّتی به خلق و خوی زنانه گرایش بابد، به فساد می گراید. نه لذّت جوی باید بود و نه هر چیز را بر سَرِ ذوق و طرب گذاشت، اما باید هنرمند بود، و در مواد و مصالح تمدّن، بیش از ظرافت، باید شکوه و رفعت را به کار برد. در این حال است که به نوع بشر نمونهٔ ایده آل داده می شود.

ایده آل امروزی نمونه و سرمشق خود را در هنر دارد، و طریقه و وسیلهاش را در دانش. «جامعهٔ زیبا»، این رؤیای شکوهمند شاعران، با دانش تحقق می بابد، و بهشت را با A+B دوباره خواهد ساخت. تمدن به مرحلهای رسیده است که دقّت و صحّت، از عناصر عظمت بخش آن هستند، و احساس هنرمندانه، نه تنها در این میان به میدان آمده، بلکه در پرتو دانش به کمال خود نزدیک شده است، که رؤیا نیز باید حساب شده باشد. هنر، که به پیروزی دست یافته، باید نقطهٔ اِتّکایی هم چون دانش، که باشد.

۱. به لاتینی: Vitaï Lampade tradunt، به این معنی: آنها مشعل حیات را دست به دست می دهند. دنبالهٔ شعری از لوکرس Lucréce، که آغاز آن را ریکتورهوگو در جای دیگری آورده است (ایوگ).

۲. Corinthe، در شهرهای یونان قدیم که مهد دانش و هنر یوده.

۳. Sybaris شهری در یونان قدیم که مرکز عیش و عشرت بود.

روَنده است، داشته باشد. باید این مرکب رهوار نیرومند باشد. اندیشه و ذوق امروزی، همان نبوغ فکری یونان است که مرکبی چون نبوغ هند داشته باشد؛ اسکندری باشد سوار بر فیل.

نژادهایی که بر اثر خشکاندیشی متحجر شدهاند، یا به علّت سودپرستی و مادّیگری به تباهی گراییدهاند، برازندهٔ آن نیستند که رهنما و رهگشای تمدّن باشند. زانو زدن در برابر بُت، یا در برابر پول، گامهای آدمی و ارادهٔ او را از حرکت و پیشروی باز می دارد. مجذوب سنتهای مذهبی یا مسائل تجاری شدن، از تابندگی یک ملّت می کاهد، و وسعت افق رو به رویش را محدود تر می کند و امکنان دست یافتن به هدف و منظوری عالم گیر را، که هم انسانی و هم الهی است، از آن ملت باز می ستاند. بابل ایده آل ندارد، کار تاژ ایده آل ندارد، آتن و روم، هالههایی از تمدّن را دارند که در اعماق تاریکی قرنها نیز نگاهدار آنهاست.

فرانسه همان مختصاتی را دارد که یونان و ایتالیا داشتند. مردم فرانسه از نظر عشق بهزیبایی، آتنی هستند و از حیث حشمت و عظمت، رومی. از این که بگذریم، فرانسه نیک نفس است، سخاوتمند است، بیش از ملّتهای دیگر خلق و خوی ایثار و فداکاری دارد. اما این خلق و خوی، گاهی در جان او می نشیند و گاهی او را رها میکند. و چه تیره روزند کسانی که از حال و وضع او خبر ندارند، و موقعی که او آهسته قدم برمی دارد، می دوند؛ و هنگامی که او خیال حرکت ندارد، قدم در راه عصیان میگذارند. فرانسه نیز گاهی در مادیگرایی فرو می افتد و گاهی اندیشه هایی در ذهن والایش جان می گیرند که برازندهٔ او نیستند و با عظمت فرانسه مغایرند. این گونه اندیشه ها در خور مردم میسوری و کارلوینای جنوبی اند. چه می شود کرد؟ غول گاهی، با همهٔ عظمتش، کارلوینای جنوبی اند. چه می شود کرد؟ غول گاهی، با همهٔ عظمتش، کارلوینای جنوبی اند. چه می شود کرد؟ غول گاهی، با همهٔ عظمتش،

Caroline de Sud, Missouri .۱، بخشهایی از ایالات متحدهٔ آمریکا.

گاهی اسیر هوسبازیهای کودکانه می شود. قضیه این است!

در این باره چیزی نمی توان گفت، اقوام و ملل نیز مانند ستارگان حق دارند که گاهی به کسوف بروند، و حیب هم نیست؛ زیرا دیری نمی گذرد که ستارگان از کسوف در می آیند، و آن تاریکی برای همیشه بر جای نمی ماند. سپیده دم و رستاخیز مترادف هم دیگرند، و باز آمدن روشنایی، پایدار بودن صفات اصلی یک ملّت است.

آرام باشیم و این قضایا را بپذیریم. مرگ در سنگر و جان دادن در تبعیدگاه، اگر از روی اخلاص و فداکاری باشد، پذیرفتنی است. مفهوم واقعی فداکاری، بینیازی و بیاعتنایی بهمنافع و مصالح مادی است. بگذاریم که مطرودان مطرود بمانند و تبعید شدگان در تبعید، و این مطلب را پیگیری نکنیم و بازگردیم به دنبالهٔ سخن دربارهٔ ملّتهای بزرگ، و از آنان بخواهیم که هر وقت به قهقرا می روند، در این مسیر زیاده وری نکنند. زیبنده نیست که ملّتی، به بهانهٔ بازگشت به عقل و حسابگری، به انحطاط زیبنده نیست که ملّتی، به بهانهٔ بازگشت به عقل و حسابگری، به انحطاط نزدیک شود.

مادّه وجود دارد، دقایق و لحظات وجود دارند، منافع وجود دارد، شکم وجود دارد؛ امّا نباید تنها به شکم اندیشید و زمام عقل را به دست او داد. البته زندگی روزانهٔ آدمی برای خود جا و مکانی دارد، و ما هم این نکته را می پذیریم؛ اما آینده، و ادامه زندگی نیز برای خود جایگاهی دارند.

افسوس که بالا رفتن مانع فرو افتادن نمی شود. این قضیه را در تاریخ بسیار می توان دید؛ یک ملّت را می بینید که به تابندگی آفتاب است و فکر و ذوقش در حدّ کمال، امّا ناگهان چنین ملّتی خود را به گنداب می کشد، زیراگمان می کند که چنین چیزی به مصلحت اوست. و اگر از او بپرسند که چگونه سقراط را به خاطر فالستاف المرد می کند، در جواب می گوید که

ا. Sir John Falstaff برجان فالستاف، شواليهٔ سبكسر و هوسباز، و نديم و محرم راز

من صاحبان قدرت و دولت را دوست دارم.

چند کلمهٔ دیگر، پیش از بازگشت به داستان بگرییم:

نبردی از این دست، که ما در اینجا داستانش را باز میگوییم، چیزی نیست جزیک تشنج عصبی برای رسیدن به ایده آل، ترقی اگر به بند کشیده شود، سلامتش را از دست می دهد، و از اینگونه تشنجّات صرع گونه بسیار خواهد داشت. این بیماری را، در جنگهای خیابانی، در رهگذر خویش می بینیم؛ و این نبرد، از مراحل همین بیماری شوم است که هم پرده ای است از نمایش و هم فاصله ای است بین دو پردهٔ نمایش، موضوع این نمایش دربارهٔ یکی از مطرودان اجتماع است که نام واقعی او پیشرفت جامعه است.

### پيشرفت اجتماعي!

این فریادی که گاه به گاه از نهاد ما برمی آید، در واقع همهٔ فکر و روح ما را به نمایش می گذارد. و این لحظه از نمایش، که فعلاً در آن هستیم، آزمون و تجربهٔ ارجمندی است. به همین دلیل، حتّی اگر به تمام و کمال پرده از آن برنگیریم، دست کم اجازه خواهید داد که پرتوی از آن را آشکارا ببینیم.

کتابی که خواننده در این لحظه زیرنظر خوبش دارد، سرتاسرش، در مجموع، و در کلمه به کلمهٔ آن، با همهٔ کم و کاستیهایش، حرکتی است از بدی به سوی نیکی، از بی عدالتی به سوی عدالت، از ناراستی به سوی حقیقت، از شب به سوی روز، از حرص و شهوت به سوی و جدان و معرفت، از پوسیدگی به سوی زندگی، از بی قیدی به سوی وظیفه شناسی، از دوزخ به سوی آسمان، و از بی ایمانی به سوی خداوند. نقطهٔ آغاز آن جسم است، و مقصد نهایی اش جان آدمی؛ در آغاز مار هفت سر است و در پایان فرشته.

ح هانری چهارم در نمایشنامهٔ معروف شکسپیر؛ وِردی براساس این داستان، اُپرایسی ساخته است.

ناگهان طبل حمله بهصدا در آمد.

حمله هم چون طوفان بود؛ شب گذشته، هم چون مار بوآ، در تاریکی و سکوت پیش خزیده و به سنگر نزدیک شده بود. امّا در روز روشن، فافلگیر کردن مردان سنگر محال می نمود. ناگزیر توپها غُرّش کوبندهٔ خود را آغاز کردند و مهاجمان یکباره خود را روی سنگر انداختند، که چاره ای جز خشم و شتاب نبود. ستون نیرومندی از پیاده نظام، که افرادگارد ملی و گارد شهرداری نیز در آن میان بودند، با قدم دو، و تفنگهای مجهز به سر نیزه، همراه با صدای طبل و غریو شیپور، و بی اعتنا به تیر و گلوله، در کوچه پیش می آمدند، و گروهی از رستهٔ آتش نشانی، در لابه لای آنها بودند که یک تیرک مفرغی را با خود حمل می کردند، و در این هنگامه آن را با همهٔ قدرت به دیوارهٔ سنگر فرو کوفتند.

ديوار سنگر مقاوم بود و با اين ضربهفرو نريخت.

مدافعان به چابکی بر سرِ کسانی که از دیوار سنگر بالا می آمدند آتش و گلوله فرو می ریختند. حمله آن چنان تند و خشم آلود بود که در یک لحظه مهاجمان هم چون سیل از همه سو سرازیر شدند. اما سنگر با پایداری خود سربازان را تکان داد، چون شیری که سگی راگزیده باشد، و

هم چون صخرهای که امواج کف آلود را باز پس بنشاند، موجها عقب نشستند و باز آمدند؛ سیاه تر و ترسناک تر.

ستون مهاجمان، که ناگزیر عقب نشسته بودند، در میان کوچه بی حفاظ بودند، اما همچنان هراس انگیز، و از همان جا به تیراندازی مسردان سنگر پاسخ می دادند. هر کس آتش بازی را دیده باشد فشفشه هایی را به خاطر دارد که به آسمان می روند و ناگهان می شکوفند و به صورت خوشه ای در می آیند که آن را دسته گل می نامند. و حالا این دسته گل را نه عمودی، بلکه افقی در نظر بیاورید که در نوک هر رشته آتشین آن گلوله ای باشد یا ساچمه ای یا تیر جانشکافی، و از خوشه های صاعقه بارش، دانه های مرگ به هر سو ببارد. سنگر در زیر چنین باران آتشی بود.

هر دو سو در عزمشان پایدار بودند. تهوّر تقریباً با توّحش در آمیخته بود. اخلاص و فداکاری، با درندگی و سبعیت به هم جوش خورده بودند؛ یک باسبان گارد شهرداری همچون یک سرباز فرانسوی مأمور در الجزایر، می جنگید. ارتش می خواست غائله را خاتمه بخشد، و شورش بر عکس می خواست که بایستد و پیکار کند. پذیرفتن مرگ، آن هم در بحبوحهٔ جوانی و در نهایت تندرستی، بیباکی و شهامت را به مرحلهٔ بحبوحهٔ جوانی خود می رساند. هر کس که در این پیکار بود، شکوه لحظهٔ وابسین میکرد. کوچه بر شده بود از اجساد کشتگان.

دریک طرف سنگر، آنؤلراس فرماندهی را به عهده داشت و در طرف دیگر، ماریوس. آنؤلراس، که هر وجب از این سنگر را می شناخت، احتیاط می کرد و خود در جان پناهی موضع گرفته بود. و از تیراندازی غافل نبود. سه تن از سربازان، بی آنکه او را دیده باشند، با تیرهای او کشته شده بودند. امّا ماریوس برعکس او، بی احتیاطی می کرد، بی پروا می جنگید و خود را هدف تیرهای دشمن می کرد. از بالای سنگر نصف

تنهاش بیرون بود. هیچکس ولخرج تر از خسیسی نیست که ناگهان به خشم آید و دست از مال خود بشوید؛ و هیچکس خطرآفرین تر از موجودی نیست که در رؤیاها و تخیّلات خود فرو رفته باشد. ماریوس در عالم وهم و خیال بود و هراس انگیز شده بود. فضای جنگ را نمی دید و گویی رؤیایی را در پیش چشم می بیند؛ مثل، شبحی بود که با تفنگ تیراندازی میکند.

فشسنگها و مهمّات مردان سنگر به آخر رسیده بو، د امّا آنها از خوشمزگی و بذله گویی دست بردار نبودند، و لبشان پُر خنده بود.

کورفراک سر برهنه بود. بوسوئه پرسید: «کلاهت راکی برداشته؟» \_ این آقایان، باگلولهٔ توپ کلاه ما را برداشته اند.

وگاهی نیز با غرور سخن میگفتند.

فُویی نام چندین نفر را به زبان آورد که بعضی از آنها سرشناس بودند، و حتّی چند نفرشان از افسران ارتش قدیم بودند؛ و با تلخکامی گفت: «بله... این آقایان قول داده بودند که بیایند و در کنار ما بجنگند؛ قسم خورده بودند که پشتیبان ما باشند؛ شرفشان را نزد ما گرو گذاشته بودند، اما از هیچکدامشان خبری نشد. ما را ببین که امید داشتیم آنها بیایند و ژنرالهای ما باشند.»

کمبوفر با وقار لبخندی زد وگفت: «کسانی هستند که شرف و حیثیت آدمی برایشان حُکمِ ستارگان آسمان را دارند؛ به آنها نگاه می کنند، اما از راه بسیار دور.»

آن قدر فشنگهای خالی در هر سو ربخته بود که پنداری برف باریده است.

مهاجمان بی شمار بودند و مدافعان موضع بهتری داشتند، چون در بالای دیوارهٔ سنگر جای گرفته بودند و مثل صاعقه بر سَرِ مهاجمان گلوله می باریدند. مهاجمان پایشان به کشتگان و زخمیها که روی زمین افتاده

بودند گیر می کرد، و گاهی به زمین می افتادند و برای پیشروی به زحمت جای پایی پیدا می کردند.

این سنگر، بدانگونه که دیدیم، ساخته شده بود و پی و پایهٔ محکمی داشت، و جایگاه مناسبی بود که یک دستهٔ کوچک بتوانند در برابر یک هنگ ایستادگی کنند، و حتّی آن را در هم بکوبند. اما هر لحظه برای مهاجمان نیروی تازه نفس می رسید و گلوله باران بیشتر می شد. آنها مُدام نزدیکتر می آمدند، و کمکم آن قدر پیش آمده بودند که پنداری مُهرهٔ بزرگی را باگازانبر گرفته اند و به هر سو که دلخواهشان باشد، می چرخانند. این حمله های پیایی دَم به دَم وحشت انگیزتر می شدند.

چندین بار، در بالای دیوارهٔ سنگر، هر دو طرف با هم درگیر شدند. جنگی بود همسنگ، نبردی که در کنار دیوار تروآ درگرفته بود. مدافعان سنگر پریده رنگ بودند و ژنده پوش و خسته از بیست و چهار ساعت پیش چیزی نخورده و دَمی نخفته بودند، و بیش از چند فشنگ برایشان باقی نمانده بود، مُدام تَهِ جیبشان را میکاویدند، بلکه فشنگی پیدا کنند. تقریباً همهٔ آنها زخمی در تن داشتند، و دست یا سَرشان را با تکّه پارچهای بسته بودند، و خون از سوراخهای لباسشان فرو می چکید. سلاحشان جز تفنگهای قدیمی یا شمشیرهای فرسوده نبود، و ظاهرشان بهصورت دیوان مخوف افسانهای درآمده بود. بیش از ده بار مهاجمان بهسنگر حملهور شدند، محاصره را تنگ تر کردند؛ از دیوار بالا رفتند، اما سنگر تسلیم نمی شد.

برای آنکه تصور ی از این مقاومت داشته باشیم، باید انبوهی از دلاوریهای بی حساب و جنون آمیز را در نظر بیاوریم که آن را به آتش کشیده، و به تماشای آن نشسته باشند. نبرد بود، کورهٔ آتش بود. دلاوران شعله های آتش را تنفس می کردند. در آنجا چهره ها از قالب عادی خود

بیرون آمده بودند. پیدا کردن کسی به شکل آدمی در آنجا محال می نمود. در آنجا مردان جنگاور گر گرفته بودند، و تماشای این سمندرهای آتش نبرد، در میان دودی قرمزفام، هول انگیز بود. صحنههای این کشتار فاجعه آمیز را، بیش از این شرح نمی دهیم. تنها یک منظومهٔ حماسی، با دوازده هزار بیت شعر، می تواند ماجرای چنین نبردی را بازگوید.

گویی این صحنه ها همان دوزخ بِرَهمائی ابود، و هراسانگیزترین برتگاه، از پرتگاههایی که وِدا۱، آن را بیشهٔ شمشیرها مینامد.

تن به تن می جنگیدند، و قدم به قدم، با تپانچه، با شمشیر، و با مُشت؛ و از دور و از نزدیک، از بالا و از پایین، و از هر سو؛ از روی بامها، از کنار پنجرهٔ میخانه، از شکاف زیرزمین، که چند نفری در آن لغزیده بودند؛ و یک تن از رزمندگان سنگر با شصت تن برابر بود. نمای بیرونی میخانه، نیمه ویران و زشت و ترسناک شده بود. تنها پنجرهٔ میخانه را گلولهها میخکوب کرده بودند.

شیشه ها و پنجره ها خُرد شده بودند و از آنها چیزی باقی نمانده بود جز چند سوراخ بدقواره. در این نبرد بوسوئه کشته شد، فُویی کشته شد، کورفراک کشته شد، ژولی کشته شد، کمبوفر در آن دَم، که به کمک یک سرباز زخمی شتافته بود، سینه اش با سه ضربهٔ سر نیزه شکافته شد و در آخرین نفس توانست به آسمان نگاهی بیندازد و جان بسیارد.

ماریوس در این نبرد آن قدر زخم برداشته بودکه خون از سرتا پایش می چکید، و مثل آن بودکه صورتش را با دستمال قرمزی پوشانده باشد.

آنژلراس هنوز می جنگید. هر وقت که سلاحش را از دست می داد، از چپ یا از راست سنگر، یکی از مبارزان، شمشیر یا سلاح دیگری به دست او می داد. از چهار شمشیری که بدین گونه از یاران گرفته بود، دیگر جز

۱. برَهمایی منسوب بهبرهما، دین قدیم هندوان.

Yeda . ۲ نام کتاب مقدّس هندوان، که کیش هندویی مبتنی بر آن است.

تیغهای در دستش نمانده بود. با این حساب، شمارهٔ شمشیرهای از دست دادهاش، از آنِ فرانسوای اوّل در جنگ مارینیان، ایکی بیشتر بود.

هُومر می نویسد: «دیومد، ۲، آگزیل ۲ پسر توترانیس، ۲ را که در کشور خوشبخت آریسبا می زیست، گردن می زند. آریبال، پسر مسیسته، در زوس و افلتیوس و اِزِپ؛ و پدازوس، فرزندان آبارباره را، که یادگار همبستری او با بُوکالیون بودند، می کشد. اولیس، پیدیت پرکوز از از تخت به زیر می آورد. آنتیلوک، ۱ آبِلر را؛ پولی پاتِس، و آستیال را؛ پولیداماس، اتوس دوسیلین ۱ را؛ تُوسِر، آره تائون ۱ را از میان برمی دارد. مگانتیوس ۱ با نیش سرنیزهٔ اِورپیل ۲ جان می سپارد. آگاممنون، پادشاه قهرمانان، الاتوس ۱ را، که در شهری به دنیا آمده بود که شیب تندی داشت و رود بُر خوخای ساتنوئیس ۱ سیرابش می کرد، از یا درآورد.» ۱۷

در منظومههای قدیم و حماسی خودمان، ۱۰ اسپلاندیان ۱۱ را می بینیم که با یک تبر دو دَمِ آتشین به مارکی دوسوانتی بور ۲۰ غول پیکر حمله می برد و شوالیه ها را سنگ باران می کند، و برجهای بلند را از جای بر می کند. در نقاشیهای دیواری قدیم، دوکِ برتانی، و دوکِ بوربُن را می بینیم

۱. Marignan شهری در ایتالیا، که فرانسوای اوّل در سال ۱۵۱۵ در آنجا در بوخگ با سوئیسیها پیروز شد.

<sup>2.</sup> Dioméde

<sup>3.</sup> Axyl

<sup>4.</sup> Theutranis

<sup>5.</sup> Arisba

<sup>6.</sup> Drésos

<sup>7.</sup> Opheltios

<sup>8.</sup> Bucalion

<sup>9.</sup> Pidyte de Précose

<sup>10.</sup> Antiloque

<sup>11.</sup> Otos de Cyllénc

<sup>12.</sup> Arétacon

<sup>13.</sup> Méganthios

<sup>14.</sup> Evripyle

<sup>15.</sup> Elatos

<sup>16.</sup> Satnoïs

۱۷. این سطور ترجمه دقیقی از متن هُومر نیست، بلکه برگردان شاعرانهای است از ایلباد هُومر (ایو گ).

Gestes .۱۸ مجموعهٔ منظومه های حماسی یا قهرمانی قرون وسطی، که دلاوری های قهرمانان واقعی یا افسانه ای را شرح می دهند.

<sup>19.</sup> Esplandian

<sup>20.</sup> Swantibore

که هر دو بر اسب نشسته، برای جنگ تن بهتن بهسوی همدیگر می شتابند، و هر دو تبر زین جنگی در دست دارند، و نقاب آهنینی به صورت، و کفش های آهنینی به یا و دستهای خود را با دستکشهای آهنین پوشاندهاند. یکی از آن دو جنگاور لباسی دارد از پوست قاقم و دیگری از ماهوت نیلی فام. دوکِ برتانی، نقش شیری را دارد در میان دو شاخ تاجش، و دوک بوربئ کلاهی دارد بهشکل یک زنبق بزرگ. اما برای جنگیدن، نیازی نیست که مانند ایوژن کلاه خود مخصوص دوک را بر سر داشته باشند، یا همچون فیلیس، ۲ پدر پولی داماس شمشیری کمنظیر و به یادگار مانده از شهر یاری چون آفیت از از دست اِفیر کوفته باشند، بلکه برای رسیدن به اوج جنگاوری جان را در راه ایمان و اعتقاد نثار باید کرد. آن سرباز ناچیزی که تا دیروز روستایی ساده ای بود در ثبوس <sup>ه</sup> یا لیموزّن، او خنجری به کمر بسته بود و دور و بَر دختر کلفتهایی که بچههای اربابشان را بهباغ لوگزامبورگ می آوردند، پرسه می زد، و آن دانشجوی جوان و لاغر اندامی که تا دیروز روی کتاب، یا تصویری از اعضای بدن آدمی خم می شد و ریش خود را با قیچی کوتاه می کرد، هر دو در اینجا برای انجام وظیفه رو در روی یکدیگر قرار گرفته بودند. یکی از آن دو برای پرچم خود می جنگید و دیگری به خاطر ایمان و اعتقادش؛ و هر دو گمان می کردند که در راه وطن می جنگند. و مبارزه آنها عظمتی یافته بود، و سایهٔ تیره فامی که نبرد این دو بر کارزار حماسهٔ بشریت افکنده بود، همانند سایهٔ جنگ تن به تن مِگاریوُن ، پادشاه سرزمین ببرخیز لیسی، <sup>۸</sup> بو د با آژاکس پهلوان، همطراز خدایان.

1. Yvon

2. Phylés

3. Euphéte

4. Ephyre

5. Beamce

6. Limousin

7. Megaryon

۸. Lycie، ناحیهای در جنوب غربی آسیای صغر.

# ۷۷ گام به گام

سرانجام، در دو جانب سنگر، از سر کردگان تنها آنژلراس و ماریوس باقی ماندند، و مرکز آن نیز، که ساعتها با حمایت کورفراک و بوسوئه و فویی و کمبوفر پایداری میکرد، پس از کشته شدن آنها در کار خود فرو ماند. گلولههای توپ هنوز نتوانسته بودند راه عبوری در دیوارهٔ سنگر پدید آورند، امّا میان آن را شکافته بودند و در این قسمت، قلّهٔ دیوار فرو ریخته، و هر پارهٔ آن در دو سو پخش شده بود، و دو کُپهٔ بیرونی از سنگپارهها در درون و بیرون سنگر به وجود آمده بود، و کُپهٔ بیرونی آن، سطح ناهمواری یافته بود.

حملهٔ بزرگ از این راه شروع شد و به نتیجه رسید. سربازان که سر نیزه را بر سَر تفنگها گذاشته بودند، با قدم دو پیش می آمدند، و دیگر مقاومت آن چنانی در برابر خود نمی دیدند. این ستون تهاجمی، در میان دود و آتش خود را به سطح ناهموار آن کُههٔ بیرونی رساند. دیگر کار سنگر به آخر رسیده بود. چند نفری که در مرکز آن مانده بودند ناچار عقب نشستند.

در آن دَم، عشق اندوهناک زنده ماندن، در بعضیها بیدار شده بود. چند نفری، وقتی جنگل سر نیزهها را در برابر خود دیدند، حاضر نبودند تسلیم مرگ شوند. در چنین لحظاتی غریزهٔ زنده ماندن از اعماق آدمی غریو میکشد، و احساسی بهیمی بهانسان دست میدهد. این چند نفر

بهسوی خانه شش طبقهای که در انتهای سنگر بود، دویدند و به دَرِ آن چشم دوختند. اگر این دَر لحظهای باز و سپس بسته می شد، دست مرگ به آنها نمی رسید. با قنداقهٔ تفنگ و با لگد به در می کوفتند، نعره می کشیدند، با تضرّع دستها را به هم می فشر دند و خواهش و التماس می کردند، اما کسی در را نگشود، و مُرده ای که هم چنان در کنار پنجرهٔ طبقهٔ سوم مانده بود، پنداری به آنها نگاه می کرد.

آنژ لراس و ماریوس و هفت هشت نفر دیگر، که در کنار آنان بودند، سعی کردند که به حمایتشان بشتابند. آنژ لراس رو به سربازان ایستاد و فریاد زد: «جلو نیایید!»، و افسر جوانی را که به فرمان او گوش نداد و جلو آمد، با تیر زد. آنژ لراس پشت به میخانهٔ گورنت، در گوشه ای ایستاده بود؛ شمشیری به یک دست داشت و تفنگی به دست دیگر؛ در میخانه را باز گذاشته بود، و به چند نفر از هم سنگران نومید خود گفت: «تنها دری که به روی شما باز است همین است؛ همین در.»

آنگاه خود در دهانهٔ آن جای گرفت. تک و تنها با یک گردان روبهرو شده بود. همسنگرانش دوبدند و از پشت سر او به تالار میخانه پناه بردند. آنژگراس در این هنگام از تفنگش مانند یک چوبدستی استفاده می کرد و با سر نیزه ها می جنگید، به قول چوب بازها، چوبدستی اش سِپَر بلایش شده بود. از یک طرف، شورشیانی که به میخانه پناه برده بودند، سعی می کردند در را ببندند و مانع ورود سربازان شوند. و از طرف دیگر، سربازان می خواستند که پیش از بسته شدن در به درون تالار بریزند. عاقبت شورشی ها توانستند در را از پشت ببندند، اما در با چنان شدّت و قوّتی بسته شد که پنج انگشت یکی از سربازان، که برای گشودن در حملهور شده بود، لای در ماند و قطع شد.

ماریوس بیرون مانده بود. گلولهای استخوان ترقوهٔ او را شکسته بود حس میکرد که هوش و حواس خود را از دست میدهد و نزدیک است

که به زمین بیفتد. در این موقع پلکهایش روی هم افتاده بود و جایی را نمی دید. اما پیش از آن که نقش زمین شود، دستهای نیرومندی او راگرفت. ناگهان فکر کوزت به ذهن ماریوس آمد. تصور می کرد که اسیر شده است و به زودی تیرباران خواهد شد.

آنـژلراس که ماریوس را در میان پناهندگان درون میخانه ندید، می پنداشت که او را اسیر کردهاند. امّا در این دقایق هراس آور، هیچ کس جز به مرگ خویش نمی اندیشید. آنـژلراس میلههای آهنی پشت در را محکم کرد و چفت و بستهای آن را جا انداخت، و در آن حال مهاجمان با قنداقهٔ تفنگ و شمشیر و تبر به در می کوفتند. عدّه ای از آنان پشت در جمع شده بودند و عدّه ای میخانه را در محاصرهٔ خودگرفته بودند.

این نکته را نیز بگوییم که سربازان بسیار خشمگین بودند.

کشته شدن سرگروهبان توپخانه آنها را بهخشم آورده بود. در ضمن بین آنها شایع شده بود که مدافعان سنگر نظامیان اسیر را تکّهتکه کردهاند؛ و این شایعهٔ شوم بر خشمشان افزوده بود. معمولاً این گونه شایعه سازیهای نحوست بار از مسائل عادی جنگهای خیابانی است. و یکی از همین شایعات بود که در کوچهٔ ترانسنونن ا فاجعهای بهبار آورد.

پس از آن که قفل و بست در میخانه محکم شد، آنژلراس به یارانشی گفت: «رفقا! حالا باید با سربلندی بمیریم.»

آن وقت، کنار میزی که نعشهای ما بیف و گاورش را روی آن نهاده بودند، ایستاد. در زیر پارچهای از ماهوت سیاه، دو پیکر بی جان، یکی بزرگ و یکی کوچک، آرام خفته بودند. چهرهٔ آن دو در پُشتِ چینهای غمانگیز آن کفن سیاه، کم و پیش نمایان بود. دستی از زیر کفن بیرون آمده و به بایین آویخته شده بود؛ دست پیرمرد بود.

آنزُلراس خم شد و آن دست عزیز را بوسید؛ هم چنانکه شب پیش بر

آن بوسه زده بود. و این دو بوسه، تنها بوسههایی بودند که در عمر خود، از دیگری برگرفته بود.

خلاصه كنيم؛ سنگر مانند مدافعان دروازهٔ شهر تِب در برابر مهاجمان ایستادگی کسرده بسود، و میخانه همچون خانهای در محاصرهٔ شمهر ساراگُوس مقاومت می کرد. این گونه مقاومتها بدفرجاماند؛ مصالحه و معاملهای در کار نیست؛ همه می دانند که می میرند و از کشتن دست بردار نیستند. وقتی سوشه در یکی از این جنگهای خیابانی فریاد میزند: «تسليم شويد!» پالافركس در جواب او مي گويد: «تسليم نمي شويم! بعد از جنگ با توپ و تفنگ، حالا نوبت جنگ با کارد و چاقوست!». آنها که در میخانه بابا اُوشلو، در محاصره افتاده بودند، از هیچ کاری فروگزار نکردند؛ سنگها را از پنجره و بام بر سر مهاجمان میریختند و هر بلایی که از دستشان بر می آمد بر سر مهاجمان می آوردند؛ از روزنههای زبرزمین، و از دریجه ها به طرفشان تیراندازی می کردند. حمله بی امان بود و دفاع یم ,گیر، تا آنکه مهاجمان در را شکستند و بهمیخانه ریختند. در این موقع، جنون خونریزی به اوج رسیده بود. امّا سربازان مهاجم در تالار میخانه حتّی یک نفر را ندیدند و مبهوت شدند، زیرا چند نفری از مهاجمان که زنده و نیمه جان مانده بودند، بهزیرزمین رفته بودند و چند نفر دیگر به طبقهٔ بالا پناه برده و بلكان مارپيچ را نيز با تبر در هم شكسته بودند تا دسترسى به آنها دشوار باشد. ناگهان از طبقهٔ بالا، از دهانه يلكان فرو ریخته، بر سر مهاجمان، که در طبقهٔ همکف بودند، باران تیر فرو بارید، که در واقع آخرین فشنگهایی بود که شورشیان با خود داشتند. پس از تمام شدن فشنگها، این چشم انتظاران مرگ، نه باروتی داشتند و نه گلولهای. در این هنگام بود که هر یک از آنها دو تا از بطریهایی را که آنژلراس در ذخیره نگاه داشته بود، برداشتند و با این سلاح مخوف برای ادامهٔ پیکار آماده شدند. این بطریها را با مواد آتشزا بر کرده بودند. هر وقت که کسی در محاصرهٔ مرگ باشد، از هر چیزی سلاحی می سازد و به کارش می برد. انفجاری که ارشمیدس از ترکیب شوره و قیر پدید آورد از قدر و مقام علمي او نكاست، و ايجاد انفجار با قير گداخته، اعتبار و حيثيت با يارا را از بین نبرد. جنگ از وحشت و دهشت به وجود آمده است، و گزینش در آن وجود ندارد. مهاجمان در طبقهٔ پایین بودند، و شورشیها در طبقهٔ بالا، تیراندازی به سوی آنها هر چند دشوار، امّا مرگبار یو د. چند نفر در نز دیک دهانهٔ بلکان در طبقهٔ بالا، بر اثر ایس تیراندازیها بهزمین افتادند که رشتههای درازی از خون در اطرافشان جاری بود. شورشیان بطریهای مواد آتشزا را نیز به کار بر دند. دود باروت، که فضا را گرفته بود، راه گریزی نداشت، و پردهٔ تاریکی بر صحنه افتاده بود. وحشت وقتی که بهچنین مرحلهای برسد، دیگر کلمات پارای شرحش را ندارند. در این نیرد دوزخی، دیگر اثری از آدمیزادگان بر جای نمانده بود، گویی غولان و دیوان افسانهای با هم دیگر می جنگیدند، و بیشتر دنیای میلتون و دانته را در نظر مجسم می کردند تا دنیای هُومر را، دیوها حمله ور شده بودند و اشباح مقاومت مى كردند. قهرمانى بهاوج عظمتش رسيده بود.

۱. Pierre du terail Bayard پی پردو ترای بایار (۱۴۷۰-۱۵۲۴) سردار نام آور فرانسوی، که در جنگهای در ران شاول هشتم، لوئی دوازدهم و فردیناند اوّل، شهرت و افتخار بسیار بهدست اورد.

# ارست اگرسنه و پیلادِ مست

سرانجام بیست نفر از مهاجمان، که از سربازان و افراد گارد ملّی و اعضای گارد شهرداری بودند، پا بر شانه هم دیگر گذاشتند و بالا رفتند و از کنارههای شکستهٔ پلکان دستاویز ساختند و آخرین افرادی را که در اطراف دهانه پلکان مقاومت می کردند به خاک و خون انداختند؛ سپس خود را به طبقهٔ بالا رساندند. آنها در آن حال چهرههایی داشتند ترسناک و پر از زخم؛ از سر و صورتشان خون می چکید، به نهایت خشم و مرحلهٔ پر از زخم؛ از سر و صورتشان خون می چکید، به نهایت خشم و مرحلهٔ گرفتند، و در آن هنگام تنها یک نفر در آنجا زنده مانده بود، و او آنزگراس بود. که فشنگ نداشت، شمشیر نداشت، و در دست او تنها لولهٔ تفنگی مانده بود که قنداقه اش را در آخرین درگیریها بر سَرِ مهاجمان خُرد کرده بود. در میان او و مهاجمان میز بیلیارد فاصله بود. در سه کنج تالار ایستاده بود. در میان او و مهاجمان میز بیلیارد فاصله بود. در سه کنج تالار ایستاده بود. نگاهش غرورآمیز بود، چهره اش گُل انداخته بود، و در آن حال که بود. نگاهش غرورآمیز بود، چهره اش گُل انداخته بود، و در آن حال که آخرین سلاح، یعنی لولهٔ تفنگ را در دست داشت، بی حرکت مانده بود،

۱. Oreste پسر اگساممنون، و بسرادر این فی ژنی، و پیلاد Pylade پسر استروفیوس Oreste بر استروفیوس Strophios از دوران کودکی با یکدیگر پرورش یافتند، و دوستی آنها از همان موقع شروع شد، و در سالهای بعد در طی حوادث، بیشتر با هم جوش خوردند، و دوستی آنها ضرب المثل است (اساطیر یونان).

اما جنان حالت تدافعی به خودگرفته بودکه مهاجمان جرأت نداشتند به او نزدیک شوند. در این میان یک نفر فریاد زد: «این، سردستهٔ شورشیان است، سرگروهبان توپخانه را هم او کشت. باید در جایی که ایستاده، تیربارانش کنیم.»

آنژُلراس گفت: «تیربارانم کنید!»

لولهٔ تفنگ را بهزمین انداخت و دستهایش را بهسینه، روی هم نهاد.

بی پروایی در برابر مسرگ، آدمیان را تکان می دهد. به محض آنکه آنژلراس دست بر سینه نهاد و نشان، داد که آمادهٔ مسردن است، جنگ و جدال به پایان رسید، و غوغا و آشفتگی از میان برخاست و عظمت مرگبار آرامش به جای آن نشست. به نظر می آمد که وقار ترس آور آنژلراس، که بی سلاح و بی حرکت در انتظار مرگ ایستاده بود، در این غوغای سهمگین اثر گذاشته بود.

نگاه آرام و نافذ این جوان، که در این میان تنها کسی بود که زخمی بر سر و صورت نداشت، و ظرافت و غرور او، که مانند یک روئین تن، بی اعتنا به مرگ می نگریست، چنان تأثیری در مهاجمان خشمگین گذاشت که آرامش خود را بازیافتند و پذیرفتند که او را با احترام تیر باران کنند. زیبایی چهرهاش، به عظمت غرور او افزوده بود؛ مثل این بود که نور می افشاند. هنوز پس از گذراندن آن بیست و چهار ساعت سخت و سهمگین، خستگی در او راه نیافته بود و چهرهاش از همیشه برافروخته تر و گلفام تر بود. بعدها یکی از حاضران در آن صحنه در دادگاه نظامی گفته بود: در میان شورشیان کسی بود که او را آپولون امی نامیدند.

۱. Apollon پسر زئوس و لِتُو، و برادر آرتمیس، خداوندگار پیشگویی، موسیقی، و شبانی بود، و معاشقات او با الهه ها و دخترانی که به صورت گُل و درخت درآمدند، باعث شد که او را خداوندگار نباتات و طبیعت نیز بدانند. او خدای جنگ نیز بود و بسیار زیبا بود، و قامتی مردانه داشت.

در آن هنگام، یکی از افراد گارد ملّی که در کنار دیگران او را نشانه گیری کرده بود، لولهٔ تفنگش را پایین آورد و گفت: «به نظرم می آید که می خواهم گُلی را با گلوله بزنم.»

دوازده نفر از مهاجمان رو در روی آنژلارس قرار گرفتند و تفنگهایشان را پُر کردند. گروهبانی فرمان داد که نشانه گیری کنند. افسری پیش آمد و گفت: «صبر کنید!»

سپس رو به آنژلراس کرد و گفت: «میخواهید چشمهایتان را ببندند؟» \_نه!

> ـشما بودیدکه سر گروهبان توپخانه راکشتید؟» ـىله

> > در این وقت، گرانتر از خواب بیدار شد.

شاید به یاد داشته باشید که گرانتر، از ابتدای شب گذشته، از شدت مستی، از هوش رفت. و روی یک صندلی در همین تالار به خواب رفته بود.

گرانتر استعارهٔ قدیمی «مستی تا حد مرگ» را حقیقت بخشیده بود، با خوردن معجونی از افسنطین و آبجوی انگلیسی و عرق به این روز افتاده، هم چنان که روی صندلی نشسته بود، سرش را روی میز گذاشته و به خواب رفته بود. و چون این میز کوچک بود، و به درد سنگرسازی نمی خورد به آن دست نزده بودند. گرانتر در تمام این ساعات که در خواب مدهوشانه اش فرو رفته بود، به همان وضع مانده بود. سینه اش روی میز بود و سرش از نیمرخ روی بازو، و لیوانها و بطریهای خالی مشروب نیز هم چنان روی آن میز، و به خواب مرگباری فرو رفته بود، مانند خواب زمستانی یک خرس. یا مانند یک زالو، که از خوردن خون اشباع شده و بی حرکت مانده باشد. تالار طبقهٔ بالا، که او در آن به خواب رفته بود، تا این دقایق آخر از صحنهٔ کارزار جدا مانده بود؛ نه تیری به آن راه یافته بود و نه

گلولهٔ آتشینی، تنها جند بار غُرِّش توپ را، گرانتر با خُرو پُفی جواب گفته بود؛ گویی در انتظار آن بود که گلوله ای ناگهانی از گوشه ای فرا رسد و اور ا از رنج بیدار شدن برهاند. چندین نعش در اطرافش به زمین افتاده بودند، اما هیچ کس نمی توانست بین او و آن جنازه ها تفاوتی بگذارد.

هیچ هیاهویی، مست خفته را به هوش نمی آورد، بلکه سکوت در بیدار شدن او بیشتر مؤثر بود. و این قضیه سوابق بسیار داشته است. از پا افتادن دیگران او را بیشتر در اعماق بیهوشی فرو می برد. فرو ریختن و ویران شدن گهواره جنبان او بودند. و اما سکوت ناگهانی، و مکثی که بعد از آن غوغا، برای تیرباران کردن آنژ لراس پدید آمده بود، او را تکان داد، همانند کالسکهای که با سرعت می تازد، و ناگهان توقف کند و مسافران خفته را از خواب بیدار کند. گرانتر نیز در این سکوت ناگهان، بیدار شد، دستهایش را فرا برد و چشمهایش را مالید و به هر سو نگاه کرد، خمیازه کشید و متوجه قضایا شد.

مستی که به پایان رسد، پردهای پاره می شود و آنچه در این مدّت در پس برده بوده، ناگهان در یک نظر و یک جا به چشم می آید و همه جیز یکباره به ذهن باز می گردد. سیاه مست، همینکه به هوش آید، از همهٔ وقایعی که ساعتها پیش اتفاق افتاده، آگاه می شود، و همهٔ اندیشه ها پندارها با روشنایی خیره کننده ای به مغزش باز می آیند، و بیهوشی و بی خودی مانند غباری از ذهن برمی خیزد و جای خود را به وسوسههای بی برده و روشن واقعیات می سپارد.

سربازان به آنژلراس چشم دوخته، وگرانتر را، که در گوشهٔ نیم تاریکی در پشت میز بیلیارد جای داشت، ندیده بودند. اما در این هنگام که گروهبان میخواست بار دیگر به سربازانش فرمان نشانه گیری بدهد، ناگهان فریاد بلند و گوشخراشی از نزدیک شنید، که میگفت: «زنده باد جمهوری! من هم جمهوری خواهم.»

گرانتر از پُشتِ ميز برخاسته بود.

روشنایی تابناک نبردی که در آن سهمی نداشت، و چیزی از آن نمی دانست، در نگاه این مست به هوش آمده، نمایان شده بود.

یک بار دیگر فریاد زد: «زنده باد جمهوری!»

و با قدمهای محکم جلو رفت و در کنار آنژُلراس ایستاد و گفت: «با یک تیر دو نشانه بزنید!»

و رو به آنژُلراس کرد و با لحنی مهرآمیز گفت: «اجازه می دهی؟» آنژُلراس لبخندی زد و دست او را فشرد.

هنوز لبخند او محو نشده بود که گلوله ها رها شدند.

آنژُلراس، که هشت گلوله در یدنش فرو رفته بود، پشت بهدیوار ماند، چنانکه گویی گلولهها به دیوار میخکوبش کرده بودند؛ تنها سر او روی گردن خم شد.

پیکر بی جان گرانتر، که گلوله ها صاعقه بارانش کرده بودند، بهزمین افتاد.

چند لحظه بعد، سربازان چند نفر از شورشیان راکه بهبام ساختمان پناه برده بودند، پیداکردند.

این گروه از پشت شبکهٔ چوبینی در انبار زیر شیروانی تیراندازی می کردند. سربازان با آنها درگیر شدند؛ بعضی از آنها که هنوز نیمه جانی داشتند، پس از تیر خوردن، از بام بهپایین افتادند. چند نفر از سربازان که می خواستند آمنیبوس در هم شکسته را از دیوارهٔ سنگر بیرون بکشند، با دو تیر، که از میان دریچه ها رها شده بود، کشته شدند. یکی از شورشیان که لباس کار به تن داشت، از بالای بام به زمین افتاد و سر نیزهای در شکمش فرو رفت، و ناله کنان جان سپرد. یک سرباز و یک شورشی، که روی سفالهای شیروانی بام با هم دیگر درگیر شده بودند و حاضر نبودند از جنگ و جدال دست بردارند، به اتفاق از بالا به کوچه افتادند و در دّم

جان سپردند. در زیر زمین نیز سربازان و شورشیان درگیریهایی داشتند، و صدای فریاد و صدای تیر، چند دقیقهای از آنجا به گوش می رسید. سپس سکوت در زیر زمین حکمفرما شد. سنگر به تصرّف مهاجمان درآمده بود.

سربازان در خانههای اطراف بهجست وجو پرداختند و از همه سو در پی فراریان بودند.

ماريوس در واقع اسير شده بود، اسير ژان والران.

دستی که او را، به هنگام از حال رفتن و افتادن، گرفته بود دست ژان والژان بود.

ژان والژان در این نبرد جانب کسی را نگرفته بود و تنها خود را به خطر انداخته بود. اگر او در این کارزار نمی بود، کسی به زخمیهای دو طرف یاری نمی رساند. در این مدّت او، مانند لطف پروردگار، در همه جا حاضر و ناظر بود و هر کس را که زخم برمی داشت و به خاک می افتاد، در بغل می گرفت و به تالار میخانه می برد و در آنجا زخم او را می بست. و هر بار که فرصتی می یافت، دیوارهٔ سنگر را مرّمت می کرد. در تمام این دقایق، کاری نکرده بود که حملهای باشد یا دفاعی، خاموش بود و به دیگران کمک می کرد و گویی در حاشیه بود؛ جز یکی دو خراش سطحی، آزار و آسیبی ندیده بود. گلوله ها او را نمی طلبیدند و کاری با او نداشتند. شاید به قصد خودکشی به این گودال مرگ آمده بود و از این بابت به منظور خود نرسیده بود. امّا در این نکته تردید داریم که ژان والژان به قصد خودکشی آمده باشد. زیرا خودکشی با دیانت منافات دارد.

ژان والژان در میان دود و مِهِ متراکم درون سنگر وانمود میکرد که ماریوس را نمی بیند، امّا در حقیقت، در همه حال او را زیرنظر داشت، و

در آن هنگام که گلولهای ماریوس را از پا درانداخت، مانند ببری که خود را روی غزالی بیفکند، چابکانه پیش دوید و او را از زمین برداشت و با خود برد.

گردبادِ حمله در آن لحظات، آنژُلراس و دَرِ میخانه را نشانه گرفته بود؛ و کسی ژان والژان را نمی دید که ماریوس را در بغل گرفته بود و از سنگر بیرون برده و در پئست زاویه ای از دیوار میخانه کُورنت از نظر ناپدید شده بود.

این زاویهٔ دیوار را، که دماغهای بود در آن کوچه، بهیاد داریم که فضایی را در پناه خود گرفته بود، و گلوله و آتش به آنجا نمی رسید. گاهی اتفاق می افتد که در یک آتش سوزی مهیب اتاقی آسیب نمی بیند، و در یک طوفان سهمگین پشت یک دماغه یا کنار یک تخته سنگ، گوشهای یافت می شود آرام و بی خطر. ابونین نیز در زاویهٔ همین پیچ جان داده بود. در آنجا ژان والژان مکشی کرد، ماریوس را از دوش خود به زمین گذاشت و به اطراف نگاهی انداخت.

لحظات هراس آوري بود.

در آن دَم، و شاید تا دو سه دقیقه بعد، این گوشه پناهگاه امنی بود. باید از ایس کشتارگاه آدمیان بیرون می رفت، امّا چگونه؟ لحظات اضطراب آوری را به یاد آورد که هشت سال بیش در کوچه پولونسو از دیواری بالا رفته و از دام خطر گریخته بود. چنین کاری در آن هنگام دشوار بود و حالا محال.

در برابر خود ساختمانی را می دید که شش طبقه داشت و خاموش و نفوذناپذیر می نمود؛ و به نظر می آمد که در آن ساختمان آدمیزاده ای نیست. نعش مرد سرایدار که هنوز بر لبهٔ پنجره مانده بود، تنها نشانهٔ حضور آدمیزاد در آنجا بود. سنگر کوچک کوچهٔ تروآندری در سمت راست او بود که هر چند دیواری کوتاه داشت و بالا رفتن از آن آسان بود،

امّا در بالای سنگر صفی از سر نیزه ها به چشم می آمد و گروهی از سربازان در آنجا به کمین نشسته بودند. اگر می خواست از آن سو بگریزد، تیراندازان او را زیرباران گلوله می گرفتند. صحنهٔ کارزار نیز در سمت چپ او بود، و در پشت این زاویهٔ دیوار، جز مرگ چیزی نبود.

چه باید کرد؟

تنها یک پرنده می توانست از آنجا بیرون برود.

چارهای جز آن نبود که ژان والژان بی درنگ تصمیمی بگیرد و راهی برای رهایی بیابد، چرا که در چند قدمی او پیکاری سخت در گرفته بود. خوشبختانه، همهٔ مهاجمان در آن وقت، به یک نقطه، یعنی در میخانه، نظر دوخته بودند. اما اگر بخت برمی گشت و یکی از سربازان به فکر می افثاد که راهش را کج کند و به این سو بپیچید، کار ژان والژان تمام بود.

ژان والژان به خانه رو به رو نظری انداخت، به سنگر کوچک نگریست، و سپس حیران و سرگشته به زمین چشم دوخت؛ مثل این بود که می خواهد با نگاه تیز خود در زمین سوراخی پدید آورد معلوم نبود که چگونه در این غوغای مرگبار، با نیروی نگاه او، در زیر پایش چه نقشی به وجود آمد و شکل گرفت. پنداری نگاه آدمی نیروی شگفت آوری دارد که می تواند هر چه را که می خواهد به وجود آورد. و او ناگهان در چند قدمی، در پای دیوارهٔ سنگر کوچکی که سربازان در آن سویش بی رحمانه به کمین نشسته بودند، در زیر چند باره سنگ، گرشهای از دریچهٔ آهنینی را در کف کوچه دید به عرض و طول دو پای مربع، که در موقع از جا در آوردن سنگهای کف کوچه، این دریچهٔ آهنین تقریباً از جا در آمده بود و در زیر آن حُفرهٔ تاریکی، مانند گذرگاه آب، دیده می شد. ژان والژان دیگر در زیر آن حُفرهٔ تاریکی، مانند گذرگاه آب، دیده می شد. ژان والژان دیگر منتظر نماند، به سوی این دریچهٔ آهنین دوید. دانش وسیع او در باب فرار، دهنش را روشن کرده بود. پس و پیش کردن سنگپاره ها، برداشتن دریچه آهنین، بر دوش کشیدن ماریوس، فرو رفتن در آن حفره با آن بار سنگین، آهنین، بر دوش کشیدن ماریوس، فرو رفتن در آن حفره با آن بار سنگین، آهنین، بر دوش کشیدن ماریوس، فرو رفتن در آن حفره با آن بار سنگین،

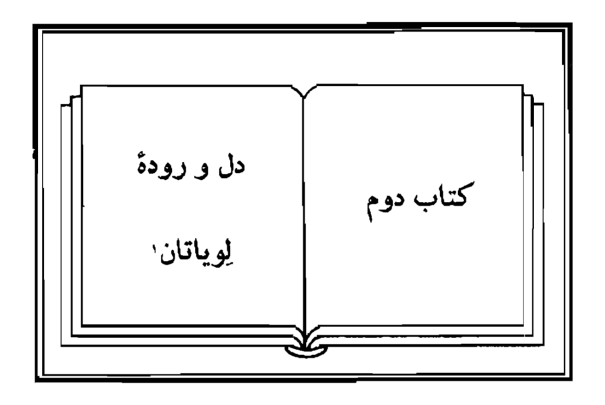
پایین خزیدن به کمک آرنجها و زانوها، دوباره بر سر جای خود نهادن دریچهٔ آهنین، و رسیدن به جایی که سه متر پایین تر از سطح کوچه بود، همه و همهٔ این کارها، در حال و وضعی هذیان آمیز و دور از عقل، و با زور غولان و چالاکی عقابان انجام شد، و از اوّل تا آخر بیش از چند دقیقه طول نکشید.

ژان والژان، با ماریوس که همچنان بیهوش بر دوش او بود، در نوعی دالان زیرزمینی بسیار دور و دراز راه یافته بود.

در آنجا آرامشی بود مطلق، سکوتی مطلق، و تاریکی شب.

احساسی که سالها پیش در هنگام رفتن از کوچه به صومعه به او دست داده بود، دوباره سراغش آمده بود. امّا آن شب کوزت را همراه خود داشت، و امروز ماریوس را.

غوغای ترسناکِ آن بالا، در این لحظات که مهاجمان میخانه را تصرّف کرده بودند، همچون همهمه خفیفی، در این راهرو زیرزمینی به گوش او میرسید.



۱. Leviathan غول دربایی افسانه های مشرق زمین، که در تورات نیز نام او آمده است.

## زمین از راه دریا قُوّتش را از دست می دهد ا

پاریس هر سال بیستوپنج میلیون را با ریختن در آب هدر می دهد. و این مطلب را از روی مجاز و استعاره نمی گوییم. چگونه و از چه راه این مبلغ، شب و روز به هدر می رود؟ و پاریس از این کار چه منظوری دارد؟ هیچ منظوری در کار او نیست. براساس چه فکر و منطقی این کار را می کند؟ فکر و منطقی و جود ندارد. پس برای چه این کار را می کند؟ برای هیچ و پوچ. برای خالی کردن دل و روده اش. معده و رودهٔ پاریس کجاست؟ فاضلاب آن.

بیستوپنج میلیون، پایین ترین رقمی است که ارزیابی های علمی بهدست ما میدهد.

علم، پس از مدتها سرکشتگی و از این سو به آن سو رفتن، امروز با اطمینان اعلام میکند که مؤثر ترین و بار آور ترین کود، کود انسانی است.

۱. بیان این تنوری، در این فصل سادگی عجیبی دارد که ظاهراً می تواند با نیشخند مواجه شود. و هوگو خود این عکسالعمل را پیش بینی کرده است. پُل کلودل Claudel، این فصل را بهباد استهزا می گیرد و می نویسد: «فردای تابناکی که نویسند» از آن گفت و گوده است نمی تواند در ما تأثیر بگذارد. به نظر می آید که هوگو در باغ آینده، تنها به یک چیز توجه دارد، و آن هم تخلیهٔ معده است برای کشاورزی!» امّا این استهزا عمق چندانی ندارد. آنژلراس در آخرین سخنرانی خود در سنگر، به تحولات و تغییرات جهان آینده در همهٔ زمیندها اشاره می کند که با کلام نیشخند آمیز کلودل متفاوت است (ابو گر.).

در نهایت شرمندگی میگوییم که چینیها پیش از ما از این قضیه خبر داشتند. اکبرگ در این مورد میگوید که چینیها بهشهر نمی روند، مگر داشتند. اکبرگ در این مورد میگوید که چینیها بهشهر نمی روند، مگر آن که به دو سَرِ چوب خیزرانی که بر دوش دارند، دو سطل پُر از چیزی که ما آن را نجاست می نامیم نیاویخته باشند. و به لطف همین کود انسانی است که اراضی چنین باطراوت و باروری از عصر ابراهیم باقی مانده اند. هر تخم گندم چینی، تا حدود صد و بیست تخم بار می دهد. بهترین نوع فضولات پرندگان در بارور کردن زمین، با مدفوع انسانی یک پایتخت قابل فیاس نیست. یک شهر بزرگ تواناترین پدیدآورندهٔ کود انسانی است. بهره گرفتن از مردم شهر برای کودرسانی به دشت و صحرا، پیروزی بی چون و چرایی است. اگر طلای ما کود است، در عوض کود ما طلاست.

با قبولِ هزینهای بسیار، کاروانی از کشتیها را به قطب جنوب می فرستند تا فضلهٔ پنگوئنها و مرغان دریایی را به کشور ما بیاورند، و از سوی دیگر اینهمه نعمت بی حساب را که در دسترس دارند بهدریا می ریزند. اگر اینهمه کودهای حیوانی و انسانی را که در اختیار ماست، به جای ریختن به دریا، به زمین بدهند، غذای مردم جهان به آسانی تأمین می شود.

این تودههای زباله در کنار کوچهها، این گاریهای انباشته از لای و لجنی که شبها از گذرگاهها جمع آوری می شود، این بشکههای پُر از خاکروبه، و این گندابروهایی که در کوچهها زیر سنگفرشها از نظر پنهان است، می دانید چیست؟ سبزه زاری است به گل آراسته، گیاهی است سبزفام، سوسن است و پونه و مریم؛ مرغ است، گوسفند است، بانگ رضایت آمیز گاوان است به هنگام شب؛ یونجهٔ معطر است، گندم طلایی فام است، نان سفرهٔ شماست، خون رگهای شماست، تندرستی است، شادی است، زندگی است. دستگاه پُر از رمز و راز خلقت، این

چنین می خواهد که در زمین و آسمان همه چیز در تبدیل و تغییر باشد.

این چیزها راکه گفتیم، وقتی که در کورهٔ تبدیل بریزند، به صورت رزق و روزی در می آید، زمین را بارور می کند، و غذای آدمیان را فراهم می آورد.

شما مختارید که این ثروت را دور بریزید و مرا بهباد نیشخند بگیرید. این، شاهکار ندانمکاریهای شماست.

آمار نشان می دهد که فرانسه هر سال مبلغی در حدود نیم میلیارد از راه رودخانه هایش به اقیانوس اطلس فرومی ریزد. توجه داشته باشید که این پانصد میلیون، یک چهارم بودجهٔ هزینه های کشور است. با این حال، آدمی که به زرنگی و کاردانی اش می نازد، ترجیح می دهد که این پانصد میلیون را در آب بریزد. با تأکید می توان گفت که این چکیده های مردم است که چکه چکه جمع می شود و سیلابهایی پدید می آورد که از دهانهٔ فاضلابهای ما به رودها سرازیر می شود. و از مسیر رودها به اقیانوس فرومی ریزد. فاضلابهای ما، با هر سکسکهٔ خود، چیزی در حدود هزار فرانک از دهانه خود بیرون می ریزند؛ و این بیرون ریختنها، حاصلی جز فرانک از دهانه خود بیرون می ریزند؛ و این بیرون ریختنها، حاصلی جز آن ندارد که زمین بی غذا می ماند و آب آلوده می شود و گرسنگی از لایه های خاک بیرون می آید و بیماری از چینهای آب.

به یاد داشته باشیم که در همین ساعات، رود تایمز شهری هم چون لندن را مسموم میکند.

برای پیشگیری از همین خطر، در پاریس این روزها ناچار شدهاند که بسیاری از دهانههای فاضلاب را، به پایین دستِ آخرین پُل انتقال بدهند.

یک دستگاه با لولههایی از دو سو، و مجهّز بهسرپوشها و دریجههای مخصوص، نیاز داریم که از یک طرف جذب و از طرف دیگر دفع کند؛

۱. Thames، بزرگترین رود انگستان، که از ناحیهٔ آکسفورد و لندن میگذرد و یهدریای شمال میریزد.

نوعی زهکشی ساده. اخیراً در چند نقطه از انگلستان، زهکشیهایی کرده اند که مانند ریهٔ آدمی عمل میکند. با این طرز، آب پاکِکشتزارها را بهشهرها می آورند و آب ارزشمند شهرها را به کشتزارها می برند. با این ترتیب، که بسیار سهل و آسان است، پانصد میلیونی که دور می ریزیم. در خزانهٔ ما ذخیره خواهد شد، امّا افسوس که در فکر کارهای دیگرند.

طرزی که فعلاً به آن عمل می کنند برای خوب شدن است، اماً بد از آب در می آید. نیّت آنها خیر است، اماً نتیجه نامطلوب. گمان می کنند که با این شیوه کثافت را از شهر می زدایند، اما طراوت مردم را از آنها می گیرند. فاضلاب، یعنی جمع آوری و بیرون ریختن کثافات، به نوعی سوء تفاهم است. هنگامی که طرز جدید، یعنی دوسویه شدن کار، که آب بد را ببرد و آب خوب را بیاورد، جایگزین فاضلاب شود، و از مزایای اقتصادی این طرز، بهره برداری کنند، زمین ده برابر محصول به ما خواهد داد، و فقر و بینوایی کاهش خواهد یافت. و اگر شما بخش انگلی جامعه را نیز حذف کنید، مشکل حل خواهد شد. ا

تا رسیدن چنان روزی، ثروت عمومی بهرود می ریزد و تلف می شود. «تلف شدن» تعبیر مناسبی است؛ اروپا همه چیز خود را به هدر می دهد، و رو به ویرانی می رود.

امًا دربارهٔ فرانسه، ما هم اینک رقم را گفتیم؛ چون یک بیستوپنجم

۱. ویکتور هوگو در رُمان «نودوسه»، مفهوم این سخن را روشین میکند. در آن رُمان، گُووَن (Gauvain) میگوید: «من حذف فقر را میخواهم». سیموردن (Gauvain) از او میپرسد: «منظورت از این حرف چیست؟» و او در جواب میگوید: «منظور آن است که زندگی انگلی حذف شود. زندگی انگلی کشیش، زندگی انگلی قاضی، زندگی انگلی سرباز، (که ظاهراً این گونه سخنان در پُل کلودل تأثیر نامطلوب گذاشته است!)، و گُوون به کلام خود این نکته را می افزاید: «باید از منابع و ثروتهای خود بهره ببرید. شما کود را به جای آنکه به زمین بدهید، به فاضلاب می ریزید،» و علاوه بر این موضوع، گوون از مسأله دیگری غیر از بارور کودن زمین سخن می گوید، آن هم تقسیم اراضی است (ایو گر.).

مردم فرانسه در پاریس زندگی میکنند و کود پاریس از باقی شهرها غنی تر است. اگر از رقم نیم میلیارد، با این حساب، بیست و پنج میلیونش را سهم پاریس بدانیم، باز سهم واقعی اش را کمتر گفته ایم. و این بیست و پنج میلیون، اگر برای کمک به بینوایان و تأمین رفاه اجتماعی هزینه شود، شکوفایی پاریس دو چندان خواهد شد.

و امّا پاریس این مبلغ را از دست می دهد تا گندابرو را به وجود آورد. چنانکه گویی اسراف و تبذیرهای پاریس، جشنها و شادیهایش، جنونِ گشاده دستی «بوژُون» اهایش، عیش و عشرتهایش، ولخرجیهایش و خودنماییاش و جلال و شکوهش همه در فاضلاب است.

بدینگونه، و با این شیوهٔ اقتصادی نادرست، ثروت عمومی به غرقاب ریخته می شود. آن را در دل آب رها می کنند تا در گردابها غوطهور شود. برای بیرون آوردن چنین ثروتی از اعماق آب، باید تورهای ماهیگیری سن کلو را در دست داشت.

از نظر اقتصادی، می توان این موضوع را در چند کلمه خلاصه کرد: سبد پاریس پُر از سوراخ است.

پاریس، این سرمشق پایتختهای زیباسرشت، که مردم همهٔ شهرهای جهان سعی میکنند تا رونوشتی از آن را به کف آورند، این مرکز بزرگ ایده آلها، این میهن شکوهمند نوگرایی و جنبوجوش و تجربه، این کانون عقل و خِرَد بشری، این شهر باعظمت، این کندوی آینده، این ترکیب شگفت آور بابل و غرناطه، در قضیهای که شرحش را دادیم، چنان سیاست و طرز عمل نامعقولی دارد که اگر برای فوکیان، روستایی چینی، حکایت کنید، با نیشخند شانهاش را بالا می اندازد.

۱. Folie Beaujon، کارشتاس امور دارایی فرانسه (۱۷۰۸ ـ ۱۷۸۶) که برای رفاه عموم بی دریخ خرج میکرد، و مؤسسه ای برای کمک به بینوایان بنیاد نهاد.

اگر مُقلّد باریس باشید، کارتان به تباهی میکشد.

امًا در این گونه کارها، و در این اسراف و تبذیرهای بی خردانه، پاریس خود نیز مُقلد است.

این رشته کارهای دور از عقل و شعور تازگی ندارند، و از سفاهتهای جدید و امروزی ما نیستند. در گذشته نیز چنین چیزهایی سابق داشته است. لیبیگ مینویسد: «گندابروهای ژم همهٔ ثروت و سلامت دهقانان روم را به کام خود فرومی برند.» و با این طرز، وقتی که گندابهای ژم کشتزارهای رومی را ویران کند، ایتالیا تهی دست می شود؛ و تهی دستی ایتالیا، سیسیل را و ساردنی را و آفریقا را، همراه خود، به گنداب می کشد. فاضلاب ژم دنیا را به غرقاب کشانده است؛ و این غرقابِ زباله و خاکروبه، هم شهر را و هم عالم را به کام خود فرو برده است. شهری جاودانه و فاضلابی بی سر و ته.

برای این گونه چیزها، و بسیاری چیزهای دیگر، ژم نمونه است.

پاریس نیز، با همهٔ سفاهتهای مخصوص شهرهایی که کمانون ذوق و دانش اند، از نمونهٔ رُم پیروی کرده است.

پاریس، بر حسب همین نیازهایی که شرح دادیم، پاریس دیگری در زیرزمین دارد. پاریس زیرزمینی، پاریسی است که از فاضلاب ساخته شده است و بسرای خود کوچهها، خیابانها، چهارراهها، میدانها و کوچههای بُن بست و جادههای اصلی و قرعی دارد؛ و رفت و آمدگندابها، کم و بسیش، وضع و حال عبور و مرور انسانها را دارد در کوچهها وخیابانهای شهر.

نباید هرگز زبان به تملّق گشود؛ حتّی دربارهٔ یک ملّت بزرگ؛ زیرا همه چیز را در یک ملت می توان یافت؛ در کنار نام، ننگ هم هست، و پاریس

<sup>1.</sup> Liebig

تركيبى است از آتن، شهر نور؛ صور ١، شهر قدرت؛ اسپارت، شهر تقوا؛ نينوا، شهر عجايب؛ و قطعاً؛ لوتس ١، شهر گِل نيز در اين تىركيب وجود دارد.

از سوی دیگر، شهر و علامت اقتدارش هم در همینجاست. این گودال عظیم گندابرو پاریس در میان بناهای تاریخی، آرمان شگفتآوری را تحقق میبخشد که در جامعهٔ بشری مردانی چون ماکیاول، بیکن، و میرابو به وجود آوردند: عظمت حقارت آمیز.

اگر نگاه می توانست از خاک عبور کند و به زیرزمین پاریس برسد، منظرهٔ سرزمینی پهناور و مرجانی را می دید؛ اسفنجی به اندازهٔ این زیرزمین، که شش فرسنگ در پیرامون خود دارد، با شهر بزرگی چون پاریس که روی آن خفته، و سوراخ و روزنه و راهرو و دهلیز ندارد. از دخمه های گورستانی اش، که خود دنیای شوم و وسیعی است، چیزی نمی گوییم. لوله های پیچ در پیچ انتقال گاز و شبکه های بی انتهای توزیع آب را نادیده می گیریم. فاضلاب پاریس در زیرِ دو سوی ساحل سِن، به تنهایی شبکه ای به وجود آورده است، بسیار تو در تو و ظلمانی. که ریسمانش را شیب آن می توان یافت.

آنجا در میان رطوبت و مه، موش را میبینیم که پندار پاریس آن را زاییده است.

۱. Tyr مصور در کنار دریای مدیترانه است، و در قدیم جزئی از سرزمین فنیقیه بسوده است و حالا شهری است در کشور لبنان.

۲. Lutece ، نام قدیمی پاریس است که از کلمهٔ لاتینی Lutum میآید بـ معنای گِـل. و هوگو در اینجا تفسیر مشهور و مرسوم را در این مورد به کار میگیرد.

۳. catacombes ، گورستانهای زیرزمینی پاریس با راهروها و گذرگاههای پیچ در بیچ.

## تاريخچه فاضلاب

اگر پاریس را چون سرپوشی در نظر بیاوریم که بتوان آن را از جا برداشت، شبکهٔ زیرزمینی فاضلاب را از «اوج پرواز پرندگان» ، بهصورت شاخه های بزرگی خواهیم دید، که بهرود پیوند خورده باشد. در ساحل راست سِن، فاضلاب اطبراف شهر تنهٔ این شاخهٔ عظیم است، و گذرگاههای فرعی و شاخه های کوچک آن، و بُن بستها شاخه های کوچکتر آن.

این، نقش کُلّی و نیمه دقیقی است؛ زبرا زاویهٔ قائمهای که در شاخههای این شبکهٔ زیرزمینی، به صورتی طبیعی و عادی، وجود دارد در گیاهان و درختان دیده نمی شود.

و از این نقشهٔ عجیب هندسی، تصویر بهتری خواهیم داشت، اگر در نظر بیاوریم تعدادی از حروف الفبای مشرق زمین را که آشفته و بینظم

۱. ویکتور هوگو برای تنظیم این مطالب، از منابع و مآخذ گوناگون، و بیش از همه از کتاب «تحقیق دربارهٔ آبهای زیرزمینی و فاضلاب پاریس»، نوشته «پَران دوشاتله» کتاب «Parent - Duchâtelet» (چاپ ۱۸۳۴)، بهره گرفته، و آمارهای مربوط به فاضلاب پاریس را از کتاب اِمِری Emmery (چاپ ۱۸۳۷) به دست آورده است (ایو ـگ.).

در فصل دیگری این تعبیر را به صورت: «پاریس از فراز آشیانهٔ جغد» دیده ایس.
 (ایو گ.).

روی هم ریخته باشند و بعضی از این حروف، بدون هیچ نظم و ترتیبی، از پهلو یا از ابتدا و انتهایشان، بههمدیگر جوش خورده باشند.

گندابروها و فاضلابها در قرون وسطئ، نقش بزرگی در سرزمینهای پهناور مشرق زمین در عهد قلیم بازی می کردند. طاعون در آنها پدید می آمد، حکمرانان مستبد در آنجا می مردند، عوام تقریباً با نوعی وحشت مؤمنانه به این بسترهای عفونت، و گاهواره های وسیع مرگ می نگریستند. گودالِ جذامیان در بنارس ۱، هم چون گودالِ شیران در بابل، سرسام انگیز بود. تکلات فالازار ۲: چنانکه در بعضی از کتب اسرائیلی نقل شده، به گندابروی نینوا قسم یاد می کرد. یان دولید ۲، ماه دروغینش را از فاضلاب مونستر ۴ برمی آورد، چنانکه مقنع، پیامبر نقابدار خراسان، فاضلاب دروغینش را در دل شب از گنداب نخشب برمی کشید. ه

تاریخ آدمیان در تاریخ گندابروها بازتاب می یابد. پلههای ژمونی آن تاریخ روم را برای ما باز می گویند. فاضلاب پاریس از عهد قدیم هراس انگیز بود، گورستان بود، پناهگاه بود، جنایت، هوشمندی، اعتراض اجتماعی، آزادی وجدان، اندیشه، دزدی و هر چیز که قانون آن را مستوجب تعقیب می دانسته و می داند، مخفیگاهش در این سوراخ بوده و هست. یاغیان قمه بند قرن چهاردهم شینل دزدهای قرن پانزدهم،

۱. Bénarès شهری در هندوستان.

Monster .۴، شهری در آلمان.

۵. مقنّع، در واقع، از چاه نخشب، ماه دروغینی بیرون می آورد.

ع. پلکان ژمونی Gémonies در شمال غرب کاپیتول در کنار گندابرو بود که نعش مردگان را در آنجا می گذاشتند.

پرتستانها و اصلاح طلبان مذهبی در قرن شانزدهم، پیروان روشنگریهای مُسورَن در قسرن هسفدهم، کسارگران کوره پزخانه ها در قرن هسجدهم، مخفیگاههایشان در اینجا بود. صد سال پیش، کاردکشها شبانه از آنجا بیرون می آمدند، و دزدانی که در خطر بودند در آن فرومی رفتند. جنگل مخفیگاههای تودر تویی را داشت، و پاریس فاضلابش را. ولگردی، این بیماری ماجراجویانهٔ نژادگل، در فاضلاب پاریس، رسمیت یافته بود، و عملاً فاضلاب به صورت شعبه ای از تالار معجزات در آمده بود. و چون شب فرامی رسید، ولگردی، شاداب و در عین حال توحش آمیز، آن چنان از دهانهٔ موبو ثه و در راهروهای زیرزمینی وارد فاضلاب می شد، که پنداری به خوابگاه خود می رود.

قضیه بسیار ساده بود. کسانی که روزها در بُن بستِ «جیب برها»، یا کوچهٔ «آدمکشها» وقت گذرانی می کردند، طبعاً شبها به راهسرو زیسِ پُلِ شُمَن وِر یا زیر دیواره های اور پُوا می رفتند و هر یک از آن گوشه ها یک عالم خاطره در ذهن دارند. در این دالانهای دور و دراز زیرزمینی، اشباح رفت و آمد می کنند. همه جای آن پُر است از پوسیدگی و گندیدگی، و بخارهای بدبو از هر سو بالا می رود. در آنجا روزنه ای هست که از طریق آن، وی پُون ۱ از درون، و را بُله ۱ از بیرون می توانند صدای هم دیگر را بشنوند و با هم به بحث و جدل بیردازند.

ح دوسری بهبندِ کمر میآویختند.

۱. Morin (۱۶۲۳ – ۱۶۲۳) از روشنگرانی که عقاید اصلاح طلبانه ای دربارهٔ مذهب داشت، و به همین مجرم سوزانده شد.

٢. تالار معجزاتِ به محل اجتماع گذابان و اوباش پاریس گفته می شد.

<sup>3.</sup> Hurepoix

۲. تانسوا وی یُون (۱۴۳۱ - ۱۴۸۹)، شاعر بی پروای فرانسوی، که چند بار تا مرز اعدام پیش رفت.

۵ Rabelais نویسنده و متفکر فرانسوی (حدود ۱۴۹۰ ـ ۱۵۵۳).

فاضلاب در پاریس قدیم میعادگاه همهٔ تجربه ها و درماندگیها بود. اقتصاد سیاسی، در این فاضلاب تنها یک ریزه از ته نشینهایش را می بیند، و فلسفهٔ اجتماعی یک ذره از رسوبات آن را.

فاضلاب وجدان شهر است. همه چیز در آن فرومی رود و در آنجا باخود رو به رو می شود. در این جای تیره فام، تاریکی هست، امّا اسرار نیست؛ چون همه چیز در آنجا شکل واقعی و تا حدودی شکل نهایی خود را پیدا می کند. تودهٔ زباله ها هر عیبی داشته باشند، این حسن را دارند که رباکار نیستند. سادگی و بی پیرایگی به آنجا پناهنده شده است. در آنجا صورتک بازیل را پیدا می کنیم. امّا این صورتک، جز مقوّا و ریسمان چیز دیگری نیست؛ درونش مانند بیرون پیداست، و گِلِ شرم آن را نمایانتر کرده است و دماغ مقوایی اسکاپن را نیز در کنار آن صورتک می باییم. کرده است و دماغ مقوایی اسکاپن را نیز در کنار آن صورتک می باییم. گودال حقیقت نما، که مرکز همهٔ زشتیها و لغزشهای اجتماعی است، می بینیم که در گنداب غوطه ورند و چهرهٔ واقعی خود را در آن منعکس می سازند. و این زیر و رو شدتها در واقع نوعی اعتراف است. در آنجا دیگر تظاهر نیست، خودنمایی نیست، دروغ نیست. زباله جامه از تن در می آورد، و هر چه هست برهنگی ناب است.

تصوّر و توّهم در آنجا نیست، سراب در آنجا نیست، و چیزی نیست جز واقعیت، و آنچه بهپایان خود رسیده است. در آنجا واقعیت را می بینیم و فنا شدن را در آنجا یک ته بطری شکسته، از مستی و باده خواری حکایت می کند، و یک سبد پاره شده داستانگوی خدمت است و خدمتکاری. در آنجا سیبی که به آن گاز زده و دورش انداخته اند، بی کم و کاست، همان است که به چشم می آید؛ پول سیاه و بی ارزش، با صداقت

۱. Basile از اشخاص نمایشنامهٔ «آرایشگر سویل» اثر بُومارشه، که مظهر ریاکاری است . ۲. Scapin نماد حقهبازی و شیّادی در نمایشنامهای از مولی یر.

زنگزدگی و سیاهی خود را نشان می دهد. آب دهانِ قیافا ا، و غیانِ فالستاف ا در آنجا به دیدار هم دیگر می شتابند. سکهٔ طلای لوئی که از قمارخانه بیرون افتاده، با میخی که به طنابی برای خودکشی کوبیده اند، با هم دیگر رو در رو می شوند. جنین سقط شده ای، که در میان پیراهس پولک دوزی مخصوص رقص و پابکوبی پیچیده شده، در این گندابرو از این سو به آن سو غلت می خورد. کلاه کهنهٔ یک قاضی یا یک حاکم با دامن پاره مارگوئن آ روسپی در میان لای و لجن جنان به هم تابیده اند که گویی کارشان از دوستی گذشته، به یگانگی رسیده اند. و هر آنچه زرق و برقی داشته، در اینجا چرک و کثیف به گوشه ای افتاده، حجابها از میان رفته داشته، در اینجا چرک و کثیف به گوشه ای افتاده، حجابها از میان رفته داشته، در اینجا چرک و کثیف به گوشه ای افتاده، حجابها از میان رفته است. فاضلاب بی شرم است، صادقانه همه چیز را حکایت می کند.

این صداقت گندابروها را می پسندیم، که فکر و خیال ما را آسوده می کنند. وقتی که آدمی در این دنیا جلوههای ظاهری و شوکت و جلال بزرگانی را می بیند که کشوری را اداره می کنند و با کشورهای دیگر پیمان می بندند، و سیاست و قضاوت در دست آنهاست، و سختگیرند و جاه طلب، و خود را پاک و منزه و فسادناپذیر می دانند، و هزارگونه امتیاز دارند و خود را شایسته و برازندهٔ آن امتیازات می پندارند، چقدر تسلای روح پیدا می کند که می بیند در این گندابروی زیرزمینی لجن و کثافاتی هست که لایق و زیبندهٔ وجود آنهاست.

فاضلاب چیزهای زیادی بهما می آموزد. هم اینک گفتیم که تاریخ از مسیر فاضلاب راه خود را می پیماید. قطره های خون کشته شدگان فاجعهٔ

۱. قیافا محکوم دوستانی نامآور بهودی کمه عبسی مسیح را بهمرگ محکوم کرد و حواربونش را شکنجه داد.

۲. Falstaff ، فالستاف دوست هرزه و هوسران هانری پنجم، پادشاه انگلستان.

T. Margoton، یک نام زنانه.

سن بارتلِمی ا را در لابه لای سنگهای این گندابروها می توان یافت. کشت و کشتارهای بزرگ، خونریزیهای سیاسی و مذهبی گذارشان به این زیرزمین تمدّن می افتد، و جنازه ها را به اینجا می سپارند. از نگاه یک مرد اندیشمند، همهٔ جنایتکاران تاریخ در اینجا هستند، و آنها را در تاریکی نفرتانگیزی می بینیم که کفنشان را مانند پیش بند به خود بسته اند و با وضعی نخوست بار، مشغول شستن لکههای جنایات خویش اند. فرانسوی اوّل با صدراعظمش دوبرا ا در اینجاست؛ شارل نهم با مادرش در اینجاست. ریشلیو با لوئی سیزدهم در اینجاست. لوووا در اینجاست. لوتلیه در اینجاست. باینجاست. اینجاست. اینجاست و می خواهند آثار اعمالشان را بزدایند. هر کدام ناخن می خراشند. و می خواهند آثار اعمالشان را بزدایند. هر کدام جارویی به دست دارند و در زیر طاقهای سرداب همه جا را می روبند. آوای آن را می شنویم؛ بوی گندِ فاجعههای تاریخی از هر طرف به مشام می رسد. در هر گوشه رنگ سرخ را می بینیم، و جریان آب هراس آوری را می بینیم که گروهی دستهای خون آلودشان را در آن شسته اند.

نگرندهٔ صاحب نظر، باید وارد این تاریکیها شود. اینجا گوشهای از آزمایشگاه اوست، همه چیز آزمایشگاه اوست، همه چیز می خواهد از زیر این میکروسکوپ بگریزد، امّا نمی تواند. مسامحه و تعلّل بی فایده است. آدمی وقتی در مقابل قضایا بی اعتنا می ماند و بهانه

۱. Saint - Barthélemy کشتار مشهور پرتستانها بهدست کاتولیکها به تحریک کاترین

دومديسي ملكهٔ قرانسه.

۲. Duprat ، نخست وزیر بی رحم فرانسه در زمان فرانسوای اول.

۳. کاترین دومدیسی، ملکهٔ خونخوار و بیرحم، مادر شارل نهم بود.

۴. Louvois وزير جنگ خونريز لوئي چهاردهم.

۵. Letellior ، پدر لووا، و از سیاستمداران بدنام فرانسه.

۶. Hebert از سیاستمداران فرانسوی.

٧. Maillard از سياستمداران فرانسوى.

مي آورد، كدام بعد از شخصيتش را نشان مي دهد؟ بُعدِ شرمساري اش را. فلسفه مصلحت را در این می بیند که جنبه های بد قضایا را زیرنظر بگیرد و در آنها تعمّق کند، و نمی گذارد که این گونه چیزها خود را در نیستی بنهان كنند، و همه چيز را، پيش ميكشد و بررسي ميكند؛ از تكهپارهها جامه ارغوانی ابریشمین می سازد و در لابه لای همان لباس ژنده، زن را دوباره به وجود می آورد؛ با زُباله شهر را از نو خلق می کند؛ از میان لای و لجن، خُلقیات و مختصات را بیرون می کشد؛ در سفال شکسته، وجود کوزه را حس مے کند؛ از خراش یک ناخن پر یک تکّه پرست، تفاونهای دو روحانی یهودی، «ژودنگاس» و «گِتو» ۱، را در می پابد؛ از چیزهایی که باقی می ماند، مسائل بسیاری را کشف می کند؛ بد را از خوب، و راست را از دروغ باز می شناسد؛ لکّهٔ خونی را در یک قبصر، لکّهٔ میرتبی را در یک سرداب، قطرهٔ عرق یا چربی بدنی را در یک فاحشه خانه، دردها، رنجها، شهوتها، و مستى هايى راكه تا حد استفراغ پيش رفته، و هر چيز ديگر را، از نظر دور نمی دارد؛ دربارهٔ فضایلی که از بین رفته اند، و رذایلی که زنی را به فحشا کشانده اند، تحقیق می کند؛ و جای آرنج مسالین ا را بر لباس باربران رُم بهچشم عقل میبیند."

۱. ژودنگاس Judengasse وگِتو Ghetto دو روحانی پهودی که یکی شریف بود و دیگری پست نهاد.

۲. Messaline همسر کلود اوّل، امپراتور روم، که در شهوترانی نامآور بود. جامهٔ فقیران را میپوشید و نزد مردم عادی میرفت و یا آنها همخوابه می شد.

۳. همهٔ مطالب این فصل بهبخشی از منظومهٔ «کیفرها» ی ویکتور هوگو (فصل هفتم آن \_ قسمت چهارم) شباهت دارد. در آنجا نیز از فاضلاب ژم سخن میگوید، که بهبیان شاعرانهٔ او، در آنجا اجساد سگهای مرده و قیصرهای بهپلیدی آلوده به هم آمیختهاند (ایو ـگ.).

فاضلاب پاریس در قرون وسطی افسانه ای بود. در قرن سیزدهم، هانری دوم سعی کرد اعماق آن را بیابد و به لایروبی اش همت گمارد، امّا موفق نشد. به گواهی مرسیه ۱، تا حدود صد سال پیش، آن را به حال خود رها کرده بودند، و در نتیجه فاضلاب به هر صورتی که خود می خواست، در می آمد.

پاریس قدیم تسلیم اختلاف نظرهای مسئولین و بی ارادگی، و کارهای بی رویهٔ آنها شده بود و مدتی این وضع باقی ماند، تا آنکه انقلاب شد و سال ۸۹، تفکّر و تعمّق را به شهرهای ما باز آورد. امّا در روزگار قدیم پایتخت مغزش را به کار نمی انداخت و از نظر مادی و معنوی در کار خود درمانده بود، و نمی دانست که زباله هایش را چگونه، و رسوایی هایی اش به چه ترتیب بروید. همه چیز به صورت مانع در آمده بود، و همه چیز مشکل آفرین شده بود؛ برای نمونه فاضلاب رام نشدنی می نمود، نمی توانستند یا مسائل و مشکلات شهری کنار بیایند، در کار برداشتن زباله ها نیز ناتوان بودند. در بالا امور شهری مخدوش بود و در زیر

۱. Bruneseau ، مردی که فاضلاب پاریس را به صورت امروزی در آورد.

۲. Mercier لوئی سباستین مرسیه، نمایشنامهنویس و مؤلف کتاب مشهور «تابلوی پاریس» در دوازده جلد.

مغشوش. در بالا همه چیز نامفهوم بود و در زیرزمین همه چیز درهم برهم. ددال ا پیچیدگیهای این برج بابل ا را دو چندان کرده بود.

فاضلاب پاریس، گاهی طغیان می کرد. و لبریز می شد؛ پنداری این نیل ناخشنود به خشم آمده است. و طغیان فاضلاب چه فضاحت هایی به بار می آورد. گاه به گاه، این معدهٔ تمدّن، دستگاه گوارشی اش خوب کار نمی کرد. آن وقت بود که گنداب به گلوی شهر بازمی گشت، و پاریس دوباره مزهٔ کنافات خود را می چشید. گویی فاضلاب با این ترتیب شهر را نکوهش می کرد، و نکوهش او به جا بود. و حکم اخطار را داشت. امّا اخطار او بازتاب خوب و مؤثری نداشت. حتّی شهر خشمگین می شد که جرا نجاسات چنان جرأت و جسارتی پیدا کرده اند که به سوی او بازمی گردند؛ و حُکم می داد که زود تر دفعشان کنید.

طغیان فاضلاب را در سال ۱ ، ۱۸۰۱، پاریسیهای هشتاد سالهٔ امروزی به یاد می آورند. در آن سال، لجن و کثافات به گونهای مصیبت بار، به میدان و یکتوار، که مجسمهٔ لوئی پانزدهم را در آن نصب کردهاند، سرازیر شد و از دو دهانهٔ فاضلابِ شانزه لیزه گنداب به کوچهٔ سنت آنوره، و از فاضلاب

۱. Dedale معمار و پیکرتراش افسانه ای یونان؛ او بنای تودرتویی در کِرِت Crête ساخت، که اگر کسی وارد آن می شد، به زحمت می توانست راه خروج را پیدا کند. سرانجام، به فرمان میتوس، خود معمار را در آن زندانی کردند، و او توانست از آن بگریزد. (لاروس).

۲. Babel برجی افسانهای که پسران نوح آن را ساختند و میخواستند از این راه به خدا برسند.

۳. تأکید در مورد این طغیان را، شاید بتوان تغییر و تبدیلی دانست در مورد «تولّد گنداب»، و خیالپردازیهای مؤلف در این زمینه، که شارل بودوئن Ch. Baudovin در تألیف مفصل خود (Psychanalyse de Victor Hugo) دربارهٔ تصوّرات و خیالپردازیهای هوگو، اهمیتش را بازگفته است (ایو گ.).

سن فلورانتن به کوچهٔ سن فلورانتن، از فاضلاب سُونری به کوچهٔ پی پر آپواسُن ، از فاضلاب شُمَنوِر به کوچهٔ پُوپَن کور ، از فاضلاب کوچهٔ لاپ به کسوچهٔ رُوکت راه یافت؛ و جویی از کثافت، به ضخامت سی و پنج سانتیمتر، سطح خیابان شانزه لیزه را در زیر خود پنهان کرد؛ و از راه دهانه دفع فاضلاب در رود سِن، لای و لجن به طرف جنوب، یعنی در جهت مخالف به جریان افتاد و به کوچهٔ اشوده ، و کوچهٔ ماره راه پیدا کرد و در آنجا تا حدود صدوده متر در طول کوچه پیش رفت و نزدیک خانه ای که راسین در دوران حیاتش در آن سکونت داشت، از حرکت بازایستاد؛ و بدین گونه حُرمت شاعر را حتی بیش از پادشاه نگاه داشت. در کوچهٔ سن سابن بی بر بالای تخته سنگهای مجاری آب فرارفت. در کوچهٔ سَن سابَن ، از نظر وسعت، به حدًاکثر رسید و تا سه پا، بر بالای تخته سنگهای مجاری آب فرارفت. در کوچهٔ سَن سابَن ، از نظر وسعت، به حدًاکثر رسید و در یک طول دوبست و سی و هشت متری گسترش یافت.

در آغاز این قرن، فاضلاب پاریس هنوز جای اسرارآمیزی بود. از گِل و لای هرگز به خوبی یاد نمی کنند، امّا بدنامی اش در اینجا به اوج وحشت می رسد. پاریس کم و بیش می دانست که در زیر پای خود سرداب هراس آوری دارد. و در آن هنگام، چنان از این سرداب سخن می گفتند که گویی از لجنزارهای هول آور شهر تِب یاد می کنند، یا از گودال هزارپایانی که هر یک پانزده پا طول دارند، و بههموت می تواند در آن گنداب شنا کند. هنوز از آن زمان چندان دور نشده بودند که لجن کشها، در محل اتصال

1. Sonnerie

4. Echaudé

۵. Jean Racine شاعر و نویسندهٔ تامآور فرانسوی (۱۶۳۹ ـ ۱۶۹۹).

6. Saint Sabin

γ . Béhémoth از غولهای افسانهای.

<sup>2.</sup> Pierre - ai - Poisson 3. Popincourt

کوچههای سنت فوا، و مارکی دوکرکی ۱، بار خود را در فاضلاب خالی می کردند. امّا برای لای روبی فاضلاب، کار را به بارانهای تند و برشتاب وامع گذاشتند، که معمو لاً به جای شستن و پاکیزه کردن، آلو دگیها را بیشتر مى كردند. رُم با اين حال، فاضلاب خود را با نگاهى شاعرانه مى نگريست و آن را ژمونی نام می داد؛ امّا پاریس به فاضلاب خود ناسزا می گفت و آن را «سوراخ گندزا» می نامید. دانش و موهومات، در اینجا دست بهدست هم داده بو دند تا فاضلاب را وحشت انگیز جلوه دهند. این «سوراخ گندزا» از نظر علم بهداشت نفرت آور بود. افسانه ها و توهمّات نیز همین نظر را تأیید می کردند. به موجب این افسانه ها راهب آدم خور زیر سقف بدبوی فاضلاب «موفتار» ظهور کرده بود. نعشِ مشاوران شارل پنجم را در فاضلاب بَريُوري انداخته بودند. فاگون معتقد بود که بيماري خطرناک و مهلک سال ۱۶۸۵ از دهانهٔ فاضلاب کوچهٔ ماره بیرون آمده است. دهانهٔ فاضلاب كوچهٔ مُورتلرى ۴ بهنام طاعونزا مشهور شده بود. و اين دهانه، پنجرهٔ آهنینی داشت که با دندانهای تیزش بهاژدهایی شباهت داشت که آتش دوزخ را بر سر آدمیان می بارد. و جمعاً مردم پاریس، این زیسرزمین تیره فام گنداب رو را در تصوّرات خود با نفرت و وحشت پیوند می زدند. در این تصوّرات، فاضلاب بی سر و بُن بود، فاضلاب «باراتروم» مرگ بود؛ حتى پليس نيز از فاضلاب وحشت داشت و هرگز به فكر نمى افتاد كه در اعماق آن اکتشافاتی به عمل آورد. کشف اعماق این جای ناشناخته، گمانه زدن در ظلمات آن، و پیبردن بهاسرار پیج و خمهای آن، از جمله کارهایی بود که هیچکس جرأت انجامش را نداشت. امّا سرانجام، کسی

<sup>1.</sup> marquis de Créqui

<sup>2.</sup> Barillerie

<sup>3.</sup> Fagon

<sup>4.</sup> Mortellerie

۵. Barathrum، شکل لاتین یک کلمهٔ یونانی، که بهمعنای سیلگیری در آتن که مردهها را در آن می انداختند.

قدم پیش گذاشت و داوطلب چنین کاری شد. گندابرو پاریس کریستف كلمب خود را يافته بود. ا

روزی از روزهای سال ۱۸۰۵، که امپراتور ناپلئون به کاخ تویلری در پاریس آمده بود ـ و چنین چیزی کمتر اتفاق می افتاد ـ وزیر کشور او کـه شخصی بود به نام دکره ایا کرته ، به حضورش شتافت. در آن لحظات، صدای بیرون کشیدن شمشیرهای افراد گارد احترام در کنار طاق نصرت کاروزل ۴ طنین افکنده بود، و در جلو قصر توپلری جمعی گرد آمده بودند از درباریان، و قهرمانان میدانهای جنگ راین، اِسکُو، آدین، نیا،، و سردارانسی چون ژُوبر، دِسِکْن، مارسو، هُش، کِلِبر، وگروهی از چسابک سوران فلوژو، و نارنجک اندازان مایانس، و مهندسان و استحكاماتسازانِ ژن، و دلاوراني كه تاكنار اهرام مصر رفته بودند، و توپچی هایی که با گلوله های توپ ژانو، دشمن را زیر آتش گرفته بودند، و دستهای که همراه ناپلئون تا روی پُل لُودی بهصفِ خصم زده بودند و جنگاورانی که با مورا تاگردنه های مانتو پیش تاخته بودند، و شجاعانی که تاکنار لان، در جادّههای پرپیج و خم مُونته لِلُّو جنگیده بودند، و از هـر لشکر و هر تیپ، گروهی یا دستهای بهنمایندگی در اطرف قصر توبلری جمع آمده بودند تا پاسدار ناپلئون باشند. و این، در زمانی بود که ارتش باعظمت فرانسه، پیروزی مارنگو را پشت سر گذاشته بود و فتح استِرلیتز را در پیش رو داشت. در چنین روزی وزیر کشور بهناپلئون گفت:

۱. شاید افسانهها و نصوّراتی که ویکتور هوگو در اینجا شرح می دهد، و آنچه دربارهٔ جرأت و جسارت برونزو میگوید، تا حدودی مبالغه آمیز باشد. امّا احتمالاً گزارش مهندس برونزُو را بهفرمانداری سِن (و نه رئیس پلیس آن ناحیه)، و مطالب و گزارشهای رسمی دیگر را خوانده، و با این اطلاعات نوشتهٔ خود را مستند کرده است. «امِری» نیز اهمیّت کار مهندس برونزو را تأیید میکند. امّا مینویسد: «مقامات دولتی و اداری، آن چنان که باید قدر و ارزش کار او را نشناختند.» (ایو گ.).

«اعلیحضرتا! من امروز بیباکترین مرد امپراتوری را به چشم دیدم.» امپراتور با تعجب پرسید: «کیست این مرد؟ و چه کاری کرده؟» وزیر کشور گفت: «اعلیحضرتا! هنوز این مرد کارش را شروع نکرده. ولی داوطلب شده، و قرار است به زودی کارش را شروع کند.» ناپلئون پرسید: «این چه کاری است؟» و او در جواب گفت: «این مرد می خواهد از فاضلاب پاریس بازدید کند.»

و چنین مردی وجود داشت، و نام او برونزو بود.

## جزئيات ناگفته

بازدید انجام شد. لشکرکشی خطرناکی بود؛ نبرد شبانهای بود با طاعون و خفقان، و در عین حال یک سفر اکتشافی بود. یکی از همراهان او، که از این سفر زنده بازگشته بود، کارگری بود هو شمند، که در آن هنگام بسيار جوان بود، و چند سال پيش، اين كارگر جوان، جزئياتي راكه مهندس برونزو در گزارش خود بهرئیس پلیس بازگو نکرده بود حکایت می کرد که بسیار شنیدنی است. عملیات دفع عفونت در آن زمان هنوز در مراحل ابتدایی بود. بههمین سبب، برونزو از همان آغاز با دشواری روبهرو شد، زیرا بهمحض آنکه از نخستین بندهای این شبکهٔ زیرزمینی گذشتند، هشت نفر از بیست کارگری که همراه خود برده بود، دیگر حاضر نبودند جلوتر بروند. کار آنها ساده نبود؛ چون برای بازدید و جلو رفتن در حاشیهٔ شبکه ها ناچار بودند گنداب را لایرویی کنند و در عین حال عمق آن را دریابند، راههای ورودی آب را بشناسند، دریجهها و دهانهها را بشناسند و چگونگی انشعاب آن را در هر طرف مشخص کنند، حدود حوضچه را معلوم سازند، فاضلابهای فرعی راکه به فاضلاب اصلی منتهی می شوند شناسایی کنند، ارتفاع هر دهلیز و عرض آن را تا کنار پایهها اندازه بگیرند و خصوصیات هر یک از مدخلهای آب را، و اختلاف سطح آن را باكف كوچه وكف فاضلاب، معلوم كنند. بهزحمت پیش می رفتند. گاهی نردبانهای مخصوص پایین رفتن، تا سه پا در لجن فرو می رفتند، فانوسهایشان در میان بخارهای گندآلود خاموش می شد؛ گاهی بعضی از کارگران به حال غش می افتادند. در بعضی گوشهها، خاکها فروریخته، تخته سنگهای کف گندابرو از جا در آمده و پر تگاهی درست شده، و فاضلاب به صورت یک چاه بی بُن در آمده بود و دیگر جای پای محکمی در آنجا پیدا نمی شد. یکی از کارگران، در یکی از این پر تگاهها فرورفت و از نظر ناپدید شد به دشواری او را یافتند و بیرون کشیدند. به توصیهٔ فورکروا در گوشههایی که تا حدودی اطمینان بخش بود، الیافی از صمغ را روشن می کردند تا در تاریکی فرو نروند. دیوارها در بعضی از نقاط از جا در رفته و شکم داده بودند. در این فضای خفقان آور، حتی سنگها نیز خسته و بیمار می نمودند.

برونزو در این بازدید، از بالا تا پایین را زیر نظر داشت. در نقطهٔ تقسیم دو مجرای آبِ گران هورلُور ۱٬ روی یک تخته سنگ، کتیبه ای به تاریخ ۱۵۵۰ یافتند که نشان می داد فیلی پر دولُرم که از طرف هانری دوم به این کار مأمور شده بود، در سرکشی و بازدید خود تا این نقطه پیش رفته بود. این کتیبه یادگار قرن شانزدهم بود در فاضلاب پاریس، پس از آن، برونزو نشانهٔ بازدید فاضلاب را در قرن هفدهم در نقطه ای از گندابرو در پونسو، و مجرای کوچهٔ قدیم تامیل پیدا کرد، که بین سالهای ۱۶۰۰ تا ۱۶۶۰ می سقفی بر آن زده بودند. سپس نشانهٔ بازدید را در قرن هجدهم، در انشعاب غربی گندابرو اصلی، که در سال ۱۷۶۰ سقفی بر آن ساخته بودند، که در سال ۱۷۶۰ سقفی بر آن ساخته بودند، کشف کرد. این دو سقف، بخصوص آنکه دیر تر ساخته شده بود، ویران تر از طاقنمایی بود که در سال ۱۴۲۲، بهیادبود ایجاد شبکهٔ ویراندی فاضلاب پاریس، بنا کرده بودند.

كاشفان فاضلاب در بعضى از گوشهها، و بخصوص در زير كاخ

دادگستری، چند سیاه چال قدیمی را یافتند. در یکی از این دهلیزهای برنست، غُل و زنجیری به سقف آویخته دیدند. بُن بستهای هراس آوری بودند، و ناچار راه آنها را مسدود کردند. بعضی از کشفیاتشان شگفت آور بود. در میان لای و لجن استخوانهای بدن یک اُرانگوتان را یافتند. این میمون درشت جثه در سال ۱۸۰۰، از بخش جانورانِ باغ نباتات پاریس فرار کرده بود. در آن سال شایع شده بود که عدهای شیطان را در حال جستوخیز در کوچههای اطراف باغ نباتات دیدهاند، و این شایعات گروهی را به وحشت انداخته بود. ظاهراً شیطان بینوا، همین اُرانگوتان بود که سرانجام در فاضلاب غرق شده بود.

زیر دهلیزی که سقف هلالی داشت و به آرش ماریُون ا می انجامید، سبد بزرگی به دست کاشفان افتاد که سالم مانده بود و باعث تحسین و تعجب شد. کارگرانی که همراه برونزو بودند، دل به دریا زدند و چیزهایی راکه در آن سبد باقی مانده بود، پس و پیش کردند، و اشیائی در آن یافتند از جنس طلا و نقره، و تعدادی سکه های قدیمی. این گنجینه، شاید از قرنها پیش در اینجا مانده بود. در نقطه ای که دو شاخهٔ فاضلاب کوچهٔ سنت اووا ۱، از هم دیگر جدا می شدند، مدالِ مسی شگفت انگیزی یافتند که مخصوص پرتستانها بود و یک روی آن نقش خوکی را داشت با کلاه کار دینالی، و روی دیگرش گرگی که تاج پاپ را بر سر نهاده بود.

امًا چیزی که همه را به حیرت انداخت کشف آنها در مدخل فاضلاب بزرگ بود. این مدخل با پنجرهٔ آهنینی بسته می شد که از آن چیزی جز پاشنه هایش باقی نمانده بود. در یکی از این پاشنه ها، کهنه پارهٔ لجن آلودی دیده می شد که معلوم بود رخت و لباس یا پارچهای است که از میان لجنها و کثافات روان در اینجا گیر کرده، و تکهای از آن در پاشنهٔ پنجره بر جای

مانده است. برونزو چراغ فانوس را جلو برد. و در روشنایی به آن نگریست.

پارچهٔ بسیار نازک و ظریفی را دید که گوشه ای از آن ساییده شده بود، پارچهٔ بسیار نازک و ظریفی را دید که گوشه ای از آن ساییده شده بود، نقش تاجی، و در بالای آن هفت حرف LAVBESP را قلاب دوزی کرده بودند. در تحقیقات بعدی معلوم شد که این پارچهٔ پاره قسمتی از کفن مارا ا بوده است. مارا در ایام جوانی اش ماجراهای عاشقانهٔ بسیار داشت، و در دورانی از عمرش که در دستگاه کنت دارتوا خدمت می کرد، با یکی از خانمهای بانفوذ طسقهٔ اشراف پنهانی سر و سِرّی داشت، و از آن عشقبازی، ملافه ابریشمینی به یادگار مانده بود که پس از کشته شدن او، چون این ملافه تنها پارچهٔ سفیدی بود که در خانه اش یافتند، او را در آن پیچیدند. این انقلابی معروف، که «دوست مردم» لقب یافته بود، در کفنی پیچیده شد که یادگار هوسبازیهای او با یکی از بانوان والاگهر بود.

برونزو از این منطقه نیز جلوتر رفت و آن پارچهٔ پاره را در همانجا که بود، باقی گذاشت. به احترام مارا چنین کاری کرد یا برای تحقیر او؟ نمی دانیم. مارا هم سرزاوار احترام بود و هم تحقیر! وانگهی دست سرنوشت چنین بلایی بر سر آن کفن پاره آورده بود که لمس کردنش آدمی را به تردید می انداخت. از سوی دیگر، این گونه اشیای مردگان را باید در همان جایی باقی گذاشت که خود اختیار کرده اند. به هر روی این پارچهٔ ابریشمین پاره از عجایب بود. بانویی از طبقهٔ اشراف، یک مارکیز، در آن

۱. Marat ژان پُل مارا سیاستمدار فرانسوی (۱۷۴۳ - ۱۷۹۲) مدیر روزنامهٔ «دوست مردم»، که به نمایندگی کنوانسیون انتخاب شد. او در قتل عام سپتامبر دست داشت و بسیار سختگیرانه عمل می کرد، و سرانجام به دست زنی به نام شارلوت کُورده (Ch. Corday) به قتل رسید.

خفته بود، و نعش مارای انقلابی را در آن پیچیده بودند؛ از پانتئون عبور کرده بود و بهموشهای فاضلاب رسیده بود. اگر واتو این ملافه را دیده بود، با ذوق و شوق، همهٔ چینهای آن را نقاشی می کرد. حتّی کار این ملافه به جایی رسیده بود که می توانست در خور نظر مساعد دانته باشد. "

این بازدید کلی از راهروها و گذرگاههای آلودهٔ فاضلاب پاریس، از ۱۸۰۵ تا ۱۸۱۲، یعنی هفت سال طول کشید. برونزو پیشاپیش می رفت و مشخص می کرد که چه کارهایی باید انجام شود، و خود اجرای این امور را سرپرستی می کرد. و او بود که کارها را به پایان خود می رساند. در سال ۱۸۰۸ کف راهرو، و پی بندی پُونسو را پائین برد و از همه سو خطوط تازهای به وجود آورد. در سال ۱۸۰۹ مسیر فاضلاب را از زیر کوچهٔ سن دنی، تا آبنمای اینوسان پیش برد، و این مجراها را در سال ۱۸۱۰ تا زیر کوچهٔ زیر کوچههای فروادمانتو، و سال پری، و در سال ۱۸۱۱ تا زیر کوچهٔ

۱. Panthéon، بنایی که آرامگاه بسیاری از بزرگان فرانسه در آنجاست.

۳. Wattcau ، نقاش فرانسوی (۱۶۸۴ ـ ۱۷۲۱)، که صحنه هایی از میخانه ها و زندگی نظامیان را نقاشی می کرد و از شیوهٔ نقاشی فلامان تأثیر پذیرفته بود.

۳. نام بردن از مارا به این ترتیب، تنها به منظور داستان پردازی نبوده است. فصل ششم همین بخش با نام مارا به پایان می رسد. و یکتور هوگو در ژمان «نودوسه» می نویسد: «مارا نمرده است، تفاوت نمی کند که او را در پانتئون جای دهند یا در فاضلاب بیندازند. در هر حالت مارا فردا دوباره زنده می شود. مارا در مردی که کار ندارد، در زنی که گرسنه است، در دختری که کارش به فاحشگی کشیده شده، در کودکی که نمی تواند به مدرسه برود، در کلبه های محقّر روئن، در سردابه های فقیرانهٔ لیل، در زاغه های سود و بی آتش، در خوابگاههای بی بستر و لحاف، در زحمت کشان بینوا، در ولگردان، در زندانها، در قوانین بی رحمانه، و در مدرسه های تاریک و بی آیندهٔ شما، دوباره جان می گیرد، و تا آن هنگام که فقر و جهالت را حفظ کنید، مارا نیز از عدم به وجود می آید. جامعه را به تغییر و تحوّل فراخوانید، وگرنه تا وقنی که در اجتماع فقر و بینوایی هست، مارا نیز کشته نخواهد شد فراخوانید، وگرنه تا وقنی که در اجتماع فقر و بینوایی هست، مارا نیز کشته نخواهد شد (ایو گی).

نوودپتی پر ۱، و زیر کوچههای مای و اِشارپ و زیر میدان روایال، و در سال ۱۸۱۲ تا زیر کوچهٔ په ۱، و زیر کوچهٔ آنتن ، توسعه داد، و در عین حال مجراها را فراخ تر و شبکه ها را ضدعفونی و پاکیزه می ساخت. از ابتدای سال دوم، مهندس برونزو داماد خود، نارگو ٔ را به معاونت برگزید.

جامعهٔ کهن سال، در آغاز این قرن، این چنین زیر خود را تمیز کرد و فاضلاب خود را آراست، که پاک و پاکیزه بودن همیشه بدین گونه بوده است.

پیچ در پیچ بود و پر از شکاف، و بی سنگفرش و پُرخراش، و تکّهتکّه و باتلاق زار، و ناهموار و ناهم آهنگ، و ناهمساز و بدبو، و توّحش آمیز و تاریک و وحشت آور، با دیوارهایی فروریخته و تخته سنگهایی خُرد شده. چنین بود وضع و حال فاضلاب قدیم پاریس؛ انشعاباتی داشت سر درگم از همه سو، و گودالهایی داشت درهم فررفته، و رخنههایی که به خندق می مانست. امّا این همه کوره راهها و بُن بستها، و سقفهای پُر از شوره، و چاههای گند آلود، و ترشحات پلشت، و این همه آلودگی و گندیدگی، خوفناک تر از آن نیست که ذهن آدمی احساس کند که موش کور بزرگ و نابینایی که «گذشته» نام دارد، هنوز در میان تاریکیها به رفت و آمد خود ادامه می دهد.

و باز هم تأکید میکنیم که فاضلاب قدیم پاریس این گونه بود.

<sup>1.</sup> Neuve - des - Petits - pères

<sup>2.</sup> Paix



## ترقی و تحول امروزی

امروز فاضلاب پاکیزه است و سرد و سرراست و مرتّب؛ و تقریباً مطلوب؛ و وضعی دارد که انگلیسیها آن را «آبرومند» می گویند. برازنده است و خاکستری فأم، و چنان بادقت خطکشی و ریسمانکشی شده که گویی وجب به وجب آن را اندازه گیری کرده اند. مثل کاسب و فروشنده ای است که به کسوّت وزیر درآمده باشد. لای و لجن در آن ظاهری پاک و پاکیزه دارد. حتّی در نظر اوّل چنین مینماید که این راهروهای زیرزمینی، که به هم ارتباط دارند، سابقاً، یعنی در دورانی که مردم «یادشاهان را دوست می داشتند»، گریزگاه شاهان و شاهزادگان بوده. فاضلاب امروز گندابر و زیبایی است. اسلوب ساخت آن به قاعده و معقول است. بنداری سبک کلاسیک، و اوزان منظم شعر، که اینک از صحنهٔ ادبیات طرد شده، بهدنیای معماری بناه برده، و در آنجا اعتبار خود را بهدست آورده و با همهٔ سنگهای این سقفهای بی انتها سیاه و سفید درآمیخته است. هر دهانه سقفي است هلالي شكل. خيابان ربۇلى سبك همانند خود را در گندابرو بیداکرده، و مسائل هندسی نیز حال واقعی خود را قطعاً در گودالهای زبالهٔ یک شهر بزرگ می پابند. زیرا در آنجاست که از همه سو کوتاهترین راه را باید در نظر گرفت. فاضلاب امروز دیگر جنبهٔ رسمی و دولتی دارد. هر وقت که در گزارشهای بلیس از فاضلاب سخن بهمیان می آید، باادب و

احترام از آن نام می برند! کلمات و صفاتی را که در نامه های اداری برای فاضلاب به کار می برند، محتر مانه اند. نقب ها را گالری می نامند، و سوراخ شنبه های فاضلاب را گذرگاه می گویند. ویون اگر زنده شود، گذرگاه خود را در آنجا نخواهد شناخت. امّا فاضلاب هنوز ساکنان جوندهٔ قدیمی خود را دارد؛ و گاهی یک موش بزرگ و سالخورده و سبیلو، سرش را از در بچهٔ فاضلاب بیرون می آورد و پاریسیها را دید می زند. امّا همین جانور پلید هم، بر اثر تغییر و تحول کاخ زیرزمینی خود، رام شده، و از وحشیگری پیشین در او اثری نیست. باران که سابقاً فاضلاب را آلوده می کرد، حالا آن را می شوید و می روبد. با این وصف، نباید به فاضلاب اعتماد داشت؛ چون بخارهای خطرناکش را دارد. هر چند دیگر نمی توان از او عیب و ایراد گرفت، امّا بوی ریاکاری می دهد. رئیس پلیس و مأموران بهداشت خوب کار کرده اند، امّا تدبیرهای بهداشتی نتوانسته اند بوی مبهم و مشکوک آن را از میان بردارند، که به بوی تارتوف می ماند پس از اعتراف مشکوک آن را از میان بردارند، که به بوی تارتوف می ماند پس از اعتراف می گناهانش.

رفت و روب و پاکیزه کردنِ فاضلاب، پاسداری از حرمت تمدّن است؛ و از این نظر، تأمل تارتوف در وجدان خویش، هم چون تغییر و تحولی است در اصطبل او ژیاس ۱. و به هر تقدیر باید بپذیریم که فاضلاب پاریس به سوی بهبود و پیشرفت قدمی برداشته است.

و این، از ترقی فراتر می رود، بلکه تحولی است. و اگر فاضلاب قدیم و جدید را با هم مقایسه کنبم، باید بگوییم که در این محدوده انقلابی شده است. و چه کسی باعث و بانی این انقلاب بود؟

کسی که همه فراموشش کردهاند، و ما از او نام بردیم: برونزو.

۱. Eugias پادشاهی افسانه ای کنه سنه هزار گاو داشت و منی سنال تنمام اصطبل گاوهایش پاک نشده بود. «پاک کردن اصطبل اوژیاس»، به کاری می گویند که بسیار دشوار است.

#### آينده فاضلاب

حفر فاضلاب کار کو چکی نبوده است. ده قرن است که برای آن کار مى كنند و زحمت مى كشند، و هنوز به پايان كار نرسيدهاند؛ هم چنان كه نتوانستهاند بهپایان کار پاریس برسند. در واقع، همهٔ زیر و بمهای رُشد و ترقی پاریس در فاضلاب آن بازتاب می یابد. فاضلاب نوعی شهر تاریک هزارتوست که همزمان با رُشد و گسترش شهر در بالا، بزرگ می شود و گسترش می یابد. حکومت استبدادی قدیم، بیش از بیستوسه هزار متر فاضلاب ساخته بود؛ و در ژانویهٔ ۱۸۰۶ فاضلاب پاریس از این بیشتر نبود. امّا از آن هنگام با سعی بسیار به گسترش فاضلاب پرداختند، که با عدد و رقم، مى توان ايى گسترش رامشخص كىرد: در دوران ناپلئون چهارهزار و هشتصد و چهار متر فاضلاب ساخته شد؛ در عصر لوئي هجدهم پنجهزار و هفتصد و سه متر؛ در عهد شارل دهم دههزار و ششصد و سی و شش متر؛ در زمان لوثی فیلیپ هشتاد و نه هزار و بیست متر؛ در طی جمهوری ۱۸۴۸، بیست و سه هزار و سیصد و هشتاد و یک متر؛ و در حکومت فعلی هفتاد هزار و پانصد متر، و جمعاً در حال حاضر دویست و بیست و شش هزار و ششصد و ده متر، یعنی شصت فرسنگ فاضلاب در پاریس وجود دارد. و این، درون باعظمت پاریس است با شاخههای تاریکی که مدام در کشش و کوشش است، و ساخت و سازی

دارد بسيار وسيع و ناشناخته.

با این ترتیب که گفتیم، امروز طول فاضلاب پیچ در پیچ پاریس از ده برابر آغاز این قرن بیشتر است. و حتی تصور آن مشکل است که برای رساندن گندابرو باریس بهمرحلهٔ امروزی، چه تلاشی کردهاند و با چه یشتکاری در این راه کوشیدهاند. در دوران بادشاهی، و در دههٔ آخر قرن هجدهم، شهرداري انقلابي پاريس، چه كوششهايي بهكار بردند تا توانستند زمین را سوراخ كنند و شبكهٔ فاضلاب را توسعه دهند. موانع بسیاری در سر راه آنها بود که از جمله طبیعت خاک پاریس بود. پاریس روی زمین سختی ساخته شده است که کلنگ و بیل و مته به آسانی در آن فرو نمی رود، و هیچ چیز دشوارتر از نفوذ کردن در این خاک سفت و سخت نیست، که شهری شگفت آور چون پاریس بر آن قرار گرفته است. به هر وضع و به هر شکل که در این شفرهٔ رسوبی نفوذ کنید و پیش بروید، با مقاومتهای گوناگون زیرزمیتی برمی خورید. این دشواریها انواع و اقسام دارد: خاک رُسِ روان، چشمههای آب جاری، سنگهای سخت، و لایه های بسیار نرم و عمیق، که کارشناسان آنها را خردل می نامند. کلنگ نهایت سعی خود را به کار می برد تا در تیغه های آهکی، که گاهی با خاک رس درآمیخته اند، و لایه های رسوبی، که آثار اقیانوسهای پیش از حضرت آدم را در خود حفظ کردهاند، نفوذ کنند و پیش برود. گاهی نیش کلنگ دیوارههای چشمهای را می ترکاند و جریان آب کارگران را در میان خود می گیرد، یا تل بزرگی پیدا می شود که ترکیبی است از خاک نرم و خاک رُس؛ و ناگهان این تل مانند آبشاری از سنگ و خاک فرومی ریزد و تیرکهای چوبی را مثل شیشه درهم می شکند. تازگی، در وی یت ۱، چون لازم بود رشتهای از فاضلاب را از زیر گذرگاه آسی سن مارتن بگذرانند و نمی خواستند که ضمن این کار کشتیرانی در سن متوقف شود، و مجبور

<sup>1.</sup> Villette

به خالی کردن آب کانال باشند، با احتیاط کار را شروع کردند، امّا ناگهان روزنهٔ کوچکی در کف حوضچهٔ کانال به وجود آمد و آب با فشار و نیروی بسیار وارد راهر وهای فاضلاب شد، و با آنکه تلمیه ها را به کار انداختند، نتوانستند که آب را تخلیه کنند، و چارهای جز آن نبود که غواصّان را بهقعر آب بفرستند تا روزنهٔ حوضچه را ببندند. و این عمل با دشواری بسیار انجام شد. در بعضى از بخشها، كه با رود سن فاصله دارند، مانند بل ويل، گراندرو۱، یا گذرگاه لومی بر، کارگران فاضلاب با دربایی از شن و ماسه روبهرو شدند که با هزار زحمت توانستند خود راکنار بکشند تا درکام شن و ماسه فرو نروند. علاوه بر همهٔ این دشواریها، بخارهای پلشت و بدبو گاهی کارگران را دچار خفقان میکند. گاهی نیز آوار فرومی ریزد و عدهای را زنده به گور می سازد. و البته بیماری تیفوس را باید بر این گرفتاریها افزود. که گاهی کارگران به آن مبتلا می شوند و به دیار مرگ می شتابند. در عصر ما، بعد از آن که راهروهای زیرزمینی کلیشی ۲ را حفر کردند، برای عبور یک مجرای اصلی از آب اورک، سقف آن را برداشتند و دوباره در عمق دومتری به بی بندی آن بر داختند؛ و بعد از آن که باکندوکاوهای بسیار دشوار و غالباً خطرناک، سقفهای فروریختهٔ فاضلاب را در ناحیهٔ بی بور،، از زیر بولوار آیتیال تا رودخانهٔ سن نوسازی کردند؛ و بعد از آن که برای رهایی پاریس از خطر سیلابهای منطقهٔ مُون مارتر، و جاری کردن آبهای راکد مسیل نه هکتاری نزدیک راهبندِ مارتیر، چارهاندیشی کردند؛ و بعد از آن که شبکههای فاضلاب در حدود راهبند بلانش تا اُبروبلیه مساخته شد، و برای این منظور چهار ماه تمام، روز و شب در عمق یازدهمتر کار می کردند؛ و بعد از آن که در زیر کوچهٔ باردوبک رشته ای از فاضلاب را در شش متر پایین تر از سطح زمین به وجود آوردند ـکه در ضمن همین کار

<sup>1.</sup> Grande - Rue

<sup>2.</sup> Clichy

<sup>3.</sup> Ourcq

<sup>4.</sup> Віѐуге

<sup>5.</sup> Aubervillier

<sup>6.</sup> Barre - du - Bec

استاد مونو ۱، سرپرست کارگران درگذشت ـ و پس از آن که سقف بندی سه هزار متر از شبکههای جدید فاضلاب، از کوچهٔ تراور سی یر سنت آنتوان ۲ تا کوچهٔ لورسین ۳ به پایان رسید ؛ و بعد از آن که سیلابهای بهاری چهارراه سانسیه ـ موفتار ۴ از راه فاضلاب آربالت راه عبورش را پیدا کرد ؛ و بعد از آن که سرازیری تند شبکهٔ نتردام دو نازارت اصلاح و مرّمت شد، دولُو ۲، مهندس و کارشناس فاضلاب، چشم از جهان فروبست. و این همه کار و تلاش، که از کشت و کشتارهای و حشیانهٔ میدان نبرد بسیار سودمند تر است، در اعلامیههای رسمی دولت انعکاسی نداشت؛ و از آن کارشناسان بزرگ که عمری را بر سر این کار گذاشتند، هیچ کس یادی نکرد.

در سال ۱۸۳۲، فاضلاب پاریس با شکل امروزی خود فاصلهٔ بسیار داشت. در آن هنگام، برونزو موفق شده بود انقلابی در آن به وجود آورد. بعد از شیوع بیماری وبا، به فکر افتادند که در فاضلاب به اقدامات اساسی تازه ای دست بزنند. شاید تعجب آور باشد اگر بگوییم که در سال ۱۸۲۱ قسمتی از شبکهٔ کمربتدی گندابرو در کوچهٔ گورد، مانند فاضلاب شهر ونیز روباز بود. شهر پاریس در سال ۱۸۲۷ مبلغ دویست و شش هزار و هشتاد فرانک و شش سانتیم از جیب خود خرج کرد تا روی این ننگ و رسوایی آشکار پوشانده شود. سه چاه مکندهٔ گمبام، کویت و سنت مانده ۱۸۳۶ به وجود مین در به باز ربع قرن به این طرف، قسمت اعظم این نیامده بود. و هم چنان که گفتیم از ربع قرن به این طرف، قسمت اعظم این نیامده بود. و هم چنان که گفتیم از ربع قرن به این طرف، قسمت اعظم این

1. Monnot

<sup>2.</sup> Traver sière - Saint - Antoine

<sup>3.</sup> Lourcine

<sup>4.</sup> Censier - Mouftard

<sup>5.</sup> Notre - Dame - de - Nazareth

<sup>6.</sup> Duleau

<sup>7.</sup> Gourdes

<sup>8.</sup> Combat

<sup>9.</sup> Cunetle

<sup>10.</sup> Saint Man - dé

شبکه ها ساخته شده است.

سی سال پیش، یعنی در ایّام شورش پنجم و ششم ژوئن ۱۸۳۲، هنوز در بسیاری از بخشهای پاریس، فاضلاب به صورت قدیمیاش بود. در آن همنگام، بسیاری از کوچه ها شیب تندی داشتند، و غالباً دهانه های فاضلاب در انتهای این سرازیری بود، که در کف کوچه، و به صورت دریچهٔ آهنینی بود کهنه و زنگزده که میله هایی از آن از جا در آمده بود و گاهی باعث لغزیدن و زمین خوردن اسبهای در شکه می شد. در بسیاری از کوچه ها و خیابانهای آن زمان، مانند اتوال، سنلوئی، تامپل، نتردام دو نازارت، فولی مری کور، فلور، پُتی موشک، نُرماندی، پُوناًبیش، ماره، و حومهٔ سن مارت، که خیابان نتردام ویکتور، حومهٔ مونمارثر، و خیابانهای گرائزباتلیر، شانزه لیزه، ژاکب، تورنُن، گندابروهای قدیمی دریچهٔ دهان خود را به صورت زشتی گشوده و به صورت مخوف و تهدیدباری در آمده بودند.

پاریس در سال ۱۸۰۶، از نظر فاضلاب تفاوت چندانی با ۱۶۶۳ نداشت، یعنی طول شبکههای فاضلاب تنها پنج هزار و سیصد و بیست و هشت متر بود. بعد از برونزو، در آغاز ژانویهٔ ۱۸۳۲۷ طول شبکه به چهل هزار و سیصد متر رسید. از ۱۸۰۶ تا ۱۸۳۱، هر سال در حدود هفتصد و پنجاه متر فاضلاب ساخته بودند؛ و از آن ایام تاکنون، هر سال ده هزار دهلیز و راهرو ساختهاند و پی و پایههایشان را بتونریزی کردهاند. اگر برای هر متر دویست فرانک هزینه شده باشد، شصت فرسنگ فاضلاب فعلی پاریس، در حدود چهل و هشت میلیون فرانک هزینه داشته است.

علاوه بر مطالبی که در ابتدا شرح دادیم، این نکته را نباید فراموش کرد که فاضلاب در پیشرفت بهداشت عمومی بسیار مؤثر بوده است.

پاریس بین دو لایهٔ بزرگ قرار گرفته است؛ لایهای از آب و لایهای از هوا، که لایهٔ آب آن در اعماق است و زیرزمین، و برای استحکام این

سطح، دو بار زمین را حفر کردهاند و در میان قشر ضخیمی از گج و آهک، بستری از سنگ سبز ساختهاند. این بستر را با یک صفحهٔ نورانی، که شعاعش بیست و پنج فرسنگ باشد، می توان نمایش داد. بسیاری از شهرها و رودها، در این بستر استوار ترشح میکنند. آب رودهای سِن، مارْن، اُواز، اِن، شِر، ویَن، لُوار را در لیوان آبی از چاههای گِریِل، می توان نوشيد. يستر آب سالم است؛ ابتدا از آسمان مي آيد، و سيس از زمين برمی آید. لایهٔ هوا ناسالم است، از فاضلاب می آید. همهٔ بخارهای بدبوی گنداب، با نفس شهرها می آمیزد. مردم در هوایی که از آنجا برمی آید نفس می کشند. به تجربه ثابت شده است که هوایی که در یک اصطبل پر از کود باشد، از هوای پاریس سالمتر است. در سالهای بعد، که بشر در راه ترقی بیشترگام بگذارد و از نظر علم و فن به حدّ کمال برسد، و نور دانایی در همهٔ عالم بتابد، از آب برای تصفیهٔ هوا بهره خواهند برد، یعنی از آن برای شستوشوی فاضلاب یاری خواهد گرفت. معلوم است که منظور ما از شست وشوی فاضلاب بازگرداندن گل و لای است به زمین و پس دادن كود به خاك، و فضولات به كشتزارها. با اين عمل، فقر در جامعه كمتر خواهد شد و سطح بهداشت و سلامت مردم بالاتر خواهد رفت. در این لحظهای که ما زندگی می کنیم، تشعشع بیماریهای پاریس تا پنجاه فرسنگ آن طرفتر از لوور، که مرکز این دایرهٔ طاعونبار است، پیش می رود.

می توان گفت که از ده قرن پیش تا زمان ما زبالهٔ پاریس از بیماریهای این شهر است فاضلاب عیبی است که پاریس در خون خود دارد، و مردم از روی غریزه، این مسأله را به حق درک کردهاند. شغل کارمندی در فاضلاب شهر همان قدر منفور و همان قدر وحشت آور بود که کار کردن در کشتارگاه جانوران کاری چنان وحشتناک که تا چندی پیش، تنها جلادان آن را به عهده می گرفتند. برای آن که کارگری حاضر شود در فاضلاب، این جای متعفن در زیرزمین کار کند، مزد بیشتری می خواهد. حتّی چاهکنها

هم حاضر نبودند در فاضلاب کاری به عهده بگیرند، و مردم در مئل به هم دیگر می گفتند: «رفتن به فاضلاب مثل خفتن در گودال قبر است»، و افسانه های نفرت آوری دربارهٔ فاضلاب روایت می کردند که آن را وحشت آورتر جلوه می داد. فاضلاب، زباله دان مشکوکی بود که آثار انقلابهای کرهٔ زمین، و انقلابهای آدمیزادگان را در خود حفظ می کرد. نشانه هایی از همهٔ دگرگونیهای بزرگ عالم، از صدفهای خالی دوران طوفان نوح گرفته تا پارهٔ کفن مارا، در آن یافت می شد.



## گندابرو و عجایبش

**ژان والژان نیز به فاضلاب پاریس راه یافته بود.** 

پاریس به اقیانوس می ماند که هر که در آن فرو رود، می تواند ناپدید شود.

تغییر وضع بی سابقه ای بود؛ ژان والژان با آنکه در وسط شهر بود، از شهر بیرون رفته بود و در یک چشم به هم زدن، با برداشتن سرپوش فاضلاب و دوباره برجای گذاشتن آن، از نهایت روشنایی به نهایت تاریکی راه یافته بود. از ظهر به نیمه شب رفته بود و از غوغا به خاموشی، و از غریدن رعدها به سکوت گورستان، و از واقعه ای که بسی شگفت انگیزتر از ماجرای کوچهٔ پولونسو بود، یعنی از اوج خطر، به اعماق تاریک امنیت قدم گذاشته بود.

بیرون شدن از کوچهای مرگبار، و فرو رفتن در گودالی گورمانند، که زندگی در آن بود، لحظهٔ عجیبی بود. ناگهان در سردابی فرو افتاده و در فراموشکدهٔ پاریس از نظر ناپدید شده بود. گیج و مبهوت بود. چند ثانیه بههمین حال ماند؛ بههتزده به سکوت گوش سپرد. اعماق رهایی در زیر پایش دهان باز کرده بود. رحمت خداوند به نوعی غافلگیرش کرده بود.

۱. اشاره بهماجرای شبی که در کوچهٔ پُولُونسُو Polonceau از بالای دیبوار وارد صنوممه شده بود.

چه پیچ و خمهایی دارد این رحمت خداوند!

امًا ماریوس بی حرکت بود. ژان والژان جوانی را بر دوش گرفته و به این گودال رهایی آورده بودکه در زنده بودنش تردید داشت.

نخستین چیزی که سراغ او آمد، نابینایی بود. در این تاریکی چیزی نمی دید، و یک دقیقه نیز ناشنوایی را حس کرد؛ صدایی به گوش او نمی رسید. از طوفان سهمگین و خونباری که در فاصلهٔ چند پا، در بالای سرش، می خروشید، تنهاآوای مبهم و نامعلومی می شنید، مثل صدای زمزمهای در اعماق؛ زیرا، چنان که شرح دادیم، ضخامت سقف بالای سرش زیاد بود. حس می کرد که زمین زیر پایش سخت و استوار است. و همین!... و همین برای او بس بود. دستها را به دو سو برد و فهمید که در راهروی بسیار تنگی است. در جای خود کمی به راست و چپ رفت، پایش لغزید. زمین زیر پایش محکم، امّا خیس بود. با احتیاط قدمی به جلو برداشت. می ترسید که در چاه یا گودالی بیفتد. امّا چند قدم که به جلو رفت، دریافت که روی سنگفرش راه می رود، و از بخار گند آلودی که به مشام او می رسید، فهمید که در فاضلاب پاریس قدم گذاشته است.

چند دقیقه صبر کرد. چشمش با تاریکی انس گرفت. روشنایی کمفروغی از روزنهای بهدرون می تافت. کمکم می توانست چیزهایی را در اطراف خود تشخیص بدهد. دیوار راهروئی را که در آن دفن شده بود کلمهای بهتر از دفن نمی توان یافت به چشم می دید. پشت سرش دیواری بود و پیش رویش نیز. دیوار در تاریکی فررفته بود. نور روزنه تا ده دوازده قدم جلوتر را کمی روشن می کرد. بعد از این فاصله، پرتو رنگ پریده ای بر دیوار خیس قاضلاب تابیده بود، و بعد از آن جز تاریکی چیزی نبود که نفوذ در آن هراس آور بود و قدم گذاشتن در آن مانند فرورفتن در گرداب. اما ژان والژان چاره ای جز آن نداشت که در تاریکی فرورود، و حتی باشتاب. زیرا این خطر نیز بود که سربازان آن دربچه را که در کف کوچه باشتاب. زیرا این خطر نیز بود که سربازان آن دربچه را که در کف کوچه

جابه جا شده بود، ببینند و در جست و جوی آنها به گودال فاضلاب بیایند. و او که این خطر را حس می کرد، ماریوس را روی زمین گذاشت و سپس او را جمع و جور کرد ـ که اصطلاح به جایی است برای این منظور ـ و دوباره او را بر دوش کشید و به راه افتاد و دلیرانه قدم در تاریکی نهاد.

حقیقت این بودکه ژان والژان شاید بیهوده امیدوار شده بود. چون در اینجا خطر از نوعی دیگر، و شاید سهمگین تر، در انتظار شان بود. از گردباد صاعقه بار نبرد بیرون آمده بودند و به دام این منعاک گند آلود، و کمین گاههای ناشناخته و مرگبار آن گرفتار شده بودند. از گردباد گریخته و به گنداب افتاده بودند. از یک غرفهٔ جهنم به فرفهٔ دیگر آن پرتاب شده بودند.

ژان والژان پنجاه قدم پیش رفت و ناگزیر ایستاد. از آن راهرو بهراهرو تنگی رسیده بود و سپس به یک دوراهی. به کدام سو باید رفت؟ به چپ یا بهراست؟ در این راههای پیچ در پیچ چگونه باید جهت یابی کرد؟ تنها راهنما شیب هر راه است. اگر شیب را دنبال کنیم، به سوی رود سن می رویم.

ژان والژان باکمی تأمّل این مسأله را درک کرد.

در این فکر بود که باید در فاضلاب زیر بازار هال باشد؛ اگر از طرف چپ بسرود و سرازبری را طی کند، یک ربع ساعت بعد به یکی از دهانه های خروجی در کنار رود سن، بین پُلِ اُشانژ ، و پلِ نو خواهد رسید، که از شلوغترین نقاط پاریس است. و اگر در آنجا از فاضلاب در آید بعد از چند دقیقه به یک چهارراه می رسد. قطعاً وقتی رهگذران آن دو مرد زخمی و خاک آلود را ببینند که یکی دیگری را بر دوش گرفته، متعجب می شوند، و پاسبانی هم سر می رسد و آنها را به نزدیکترین باسگاه می برد. با این وصف، ژان والژان این فکر را از سر بیرون کرد و

بهتر دید که سرنوشت خود را بهراههای پیچ در پیچ و تاریک بسپارد و سرانجام کار را به خداوند واگذارد.

بهطرف شیب رفت و بهسمت راست پیچید.

از آنگوشه که بیرون آمد، روشنایی روزنهٔ هواگیر ناپیدا شد، و دوباره در تاریکی فرو رفت. جایی را نمی دید، امّا مکث نمی کرد و با سرعت قدم برمی داشت. دو دست ماریوس دورِ گردن او بود، و پاهایش به پشت او آویخته. با یک دست ماریوس را گرفته بود و دست دیگرش را مانند بینوایان به دیوار می گذاشت و جلو می رفت. صورت خون آلود ماریوس به صورت او می خورد. گرمای بدن ماریوس را در پشت خود حس می کرد و گرمای نفس او را روی صورتش؛ و همین، به او قوّت قلب می داد، که آن جوان زنده است. راهرویی که ژان والژان در آن پیش می رفت، از راهرو نخستین تنگ تر بود، به سختی در آن قدم برمی داشت. آب باران شب گذشته، هنوز مانند سیلاب، در مجاری فاضلاب حرکت می کرد، و ژان والژان ناچار خود را به دیوار می فشرد تا پایش از آب بیرون باشد. در تاریکی هم چنان پیش می رفت و به موجوداتی می ماند که ناشناخته در تاریکی شب کورکورانه راه می روند و سرانجام در دل تاریکی پنهان تاریکی شب کورکورانه راه می روند و سرانجام در دل تاریکی پنهان می شوند.

کمکم چشمش با تاریکی بیشتر آشنا شد. گهگاه نیز از روزنهای دور پرتوی کمرنگ به این سو می تابید، و او می توانست دیوارهای خیس و سقفی را که بالای سرش بود، ببیند. مردمک چشم در تاریکی گشاد می شود و نوری به آن راه می یابد. منفذهای روح آدمی نیز در هنگام بدبختی فراخ تر می شود و خدا را در خود می بیند.

جهت يابي دشوار بود.

مسیر راهروهای فاضلاب، در واقع تصویری بود از کوچههای بالای سر آنها. پاریس آن روزگار، دوهزار و دوبست کوچه داشت. حالا نزد خود تصویر زمینی کوچهها را در دل تاریکی و در گندابرو، مجسّم کنید. در آن موقع، اگر همهٔ گذرگاههای گندابرو را کنار هم میگذاشتند خطی می شد به طول یازده فرسنگ. و شرح دادیم که امروز طول این مجاری به شصت فرسنگ می رسد.

ژان والژان کمکم بهاشتباه افتاده بود؛ خیال میکرد که زیر کوچهٔ سن دنی است - امّا در واقع آنجا نبود - زیر کوچهٔ سن دنی، فاضلابی قدیمی دارد که در عهد لوثی سیزدهم با سنگ ساخته شده و بهیک مجرای اصلی مربوط می شود و با یک پیچ، نزدیک «تالار معجزات»، به طرف راست می پیجد. این راه، تنها یک گریزگاه دارد که آن هم فاضلاب سن مارتن است، که چهار شاخهٔ آن مانند صلیب درهم رفته اند. امّا مجرای کوچهٔ پُتیت ترو آندری، که دهانهاش نزدیک میخانهٔ کورنت بود، با مجرای زير كوچهٔ سن دنى ارتباط نداشت، و به فاضلاب مُونمارتر مى رسيد. ژان والران هم در آن مسیر پیش می رفت، و در آنجا در هر قدم خطر در کمین او بود. فاضلاب مونمارتر از پیچ در پیچترین شبکه های فاضلاب قدیم است. ژان والژان فاضلاب بازار هال را، که نقشهٔ هندسیاش به دکلهای کشتی میماند، پشت سر گذاشته بود، امّا در پیش رو کوچههای پیچ واپیچی داشت که در تاریکی مانند نقطهٔ استفهام در مقابل آدمی قرار می گیرند. پیچ اول در سمت چپ او، فاضلاب وسیع پلاتری یر بود، که بهمعمّاهای چینی شباهت داشت که در آنها حروف الفبا را در کنار هم می گذارند. در اینجا نیز پیچهایی همانند T و Z، تا زیر ساختمان ادارهٔ پست، و تا زیر بازار گندم فروشان امتداد می یافت و تا رودخانهٔ سِن پیش مى رفت و به شكل Y در مى آمد. پيچ دوم، در سمت راست او، دهليز پُرانحنای زیر کوچهٔ کادران ۱ بود با سه دندانهٔ بُن بست. پیچ سوّم در سمت چپ او، شاخهٔ مای بود، که از همان ابتدا بیچیده و معماگونه بود و

به چنگال شباهت داشت و با پیچ واپیچهای بی شمار به فاضلابِ لوور، که شاخه هایش در همه سو دویده بود، متصل می شد. از اینها که بگذریم، در سمت راست او، علاوه بر این راهها، دهلیز زیر کوچهٔ ژونور ا بود؛ و تنها این راه او را به جای دور دستی می برد که راه خروجی اش مطمئن و دور از خطر بود.

ژان والژان، اگر از این چیزهایی که به تفصیل شرح دادیم اطلاع داشت می توانست کورکورانه، و با دست مالیدن روی دیوارها، دریابد که در زیرِ کوچهٔ سن دنی نیست، زیرا دیوارهای این حدود از سنگهایی نبود که هنرمندانه تراش خورده بود، و در فاضلابهای قدیمی به کارشان می بردند و هر متر آن هشتصد فرانک قیمت داشت، بلکه این دیوارها باگچ و آهک پی بندی شده بو دند که نشانه ای بود از اقتصاد معاصر، که اصرار دارد همه چیز را ارزان تمام کند. و برای هر متر از این دیوارها حدّاکثر دوبست فرانک هزینه کرده بو دند. امّا ژان والژان این گونه چیزها را نمی دانست.

ناچار، بی آنکه از جایی خبر داشته باشد، اندوهناک امّا آرام پیش می رفت و خود را به دست تصادف، یعنی خواست خداوند، سپرده بود.

این نکته را نیز بگوییم که کمکم به وحشت افتاده بود، و تاریکی در روحش نفوذ می کرد. در آنجا همه چیز برای او معمّا بود. این گذرگاه هزار شاخهٔ گندابرو، جایی است هراس انگیز، راههایش به گونه ای سرسام آور بههم می رسند و درهم می روند. گرفتار شدن در این پاریس زیرزمینی و تاریک، نحوستبار است. ژان والژان ناگزیر، بی آن که اسرار و رموز این پیچ واپیچها را بفهمد، پیش می رفت. گاهی در ذهن خود محاسباتی می کرد و در سر دوراهیها، به یکی از آنها قدم می گذاشت. حال آن که امکان داشت راهی به سوی قهقرا باشد و دویاره به جای اوّل خود بازگردد. چگونه می توانست از آنجا بیرون برود؟ آیا راه خروج را خواهد یافت؟ آیا

<sup>1.</sup> Jeuneur

به موقع به این راه خروج خواهد رسید؟ در این اسفنج بزرگ زیرزمینی روزنهٔ رهایی را پیدا خواهد کرد؟ آیا ماریوس از خونریزی، و خود او از گرسنگی در این تاریکی تو در تو به نقطهٔ پایان عمر نخواهند رسید؟ آیا پایان ماجرای آنها مرگ در این فاضلاب تاریک نخواهد بود؟ و آیا در این گورستان هولناک دفن نخواهند شد؟ این پرسشها در ذهن او مُدام تکرار می شدند و بی جواب می ماندند. در شکم پاریس غرقابی بود سهمگین، و او هم چون یونس پیامبر، در غرقاب شکم این ماهی فرورفته بود.

ژان والژان سعی می کرد در خط مستقیم پیش برود، امّا ناگهان متوجه این قضیه شد که آب جویبار بالاتر آمده و تا مچ پای او می رسد. با کمی تفکّر، به این نتیجه رسید که به رود سن نزدیک شده است. در این صورت، به راه خروجی آن منطقه می رسید و خطر در کمینش بود. امّا اگر از آن راه بازمی گشت، ممکن بود با خطرات بیشتری رو در رو شود؛ ناچار به پیشروی در همان مسیر ادامه داد.

راهی را که در پیش رو داشت دیگر بهطرف رودِ سن نبود. تپه ماهورهایی که خاک پاریس در ساحل راست سِن بهوجود می آورد، قسمتی از آبهای بارانی خود را بهسوی سِن و قسمت دیگر را به فاضلاب سرازیر می کند. رأس این تپه ماهورها، که آب از آنجا بهدو طرف سرازیر می شود، نقش بسیار پیچیدهای دارد. این بلندترین نقطه، محل تقسیم آبهای روان است به فاضلابهای سنت آووا، میشل لوکنت، لوور و فاضلاب مونمارتر، نزدیکِ بازار هال. ژان والژان به این نقطهٔ بلند رسیده بود و بهسوی فاضلاب بزرگ کمربندی می رفت، و خود نمی دانست که در مسیر خوبی افتاده است.

در این مسیر، هر بار که به یک چند راهی برمی خورد، با دست فاصلهٔ بین دیوارها را می آزمود، و اگر متوجه می شد که به راهی تنگ تر و باریک تر رسیده، از آن پرهیز می کرد؛ و سعی داشت که در راه راست بیش

برود. نزد خود حساب می کرد که راههای تنگ و باریک ظاهراً باید به بن بست برسند، که در این صورت او را از مقصد دورتر خواهند کرد. و با این عمل، از دامهای بسیاری که سرِ راهش بود، نادانسته رهایی می یافت.

و امّا در طیّ راه، در لحظاتی احساس میکرد که بهپاریس زنده و پُرجوش و خروش نزدیک میشود. گاهی در بالای سر، آوای رعد مانند میشنید، که چیزی جز سر و صدای رفت و آمد درشکهها و کالسکهها نبود. در اینجا ضخامت سقف کمتر بود.

ژان والژان به حساب خود، نیم ساعتی بود که راه می رفت، و حتی در این مدّت به فکر نیفتاده بود که لحظه ای مکث کند و دمی بیاساید؛ تنها یکی دوبار ماربوس را که بر دوش داشت، جابه جا کرده و از این دوش به آن دوش انداخته بود. تاریکی انبوه تر شده بود. انبوه تر شدن تاریکی به او اطمینان بیشتری داده بود.

ناگهان سایهای در برابر خود دید؛ سایهای به رنگ قرمزِ کم رنگ، و تقریباً نامشخص، که در زیر پای او، و سقف بالای سرش گسترده شده بسود؛ در سسمت راست او بر دیوار چسبناک راهرو در حرکت بود. شگفت زده شد، پشت سرش را نگاه کرد.

در پشت سَرِ او در همان جایی که از آن گذشته بود، در فاصلهای دوردست، ستارهای دید که می درخشید؛ پنداری تاریکی را می شکافت و به او خیره شده بود.

این، ستاره تیره فام پلیس بود که در تاریکی فاضلاب طلوع کرده بود. در پی این ستاره، سایه های هشت یا ده شبح سیاه و هراس انگیز تکان می خوردند. روزششم ژوئن، به مأموران پلیس دستور داده بودند که در فاضلابهای پاریس جستوجو کنند. زیرا گمان می رفت که شکست خوردگانِ شورش به این زیرزمین تاریک پناه برده باشند. در آن هنگام که ژول بوژو، شورشیان را از سطح پاریس رفت و روب می کرد، ژیسکه ۲، رئیس پلیس، نیز کاوش در پاریس زیرزمینی را به عهده گرفته بود. انجام این دو مأموریت به هم دیگر ارتباط داشت، و ارتش شورشیان را در دو جبهه به مبارزه طلیده بودند؛ در بالا نظامیان، و در زیر مأموران پلیس دست به کار شده بودند. سه دسته از مأموران پلیس و نگهبانان فاضلاب، در گذرگاههای زیرزمینی جست و جو را آغاز کردند؛ دستهٔ اوّل در ساحل راست رود سِن؛ دستهٔ دوّم در ساحل راست رود سِن؛

پاسبانها با تفنگ دولول و چوب قانون و شمشیر و خنجر مجهّز بودند. ستارهای که ژان والژان درخشش آن را دیده بود، نور چراغ مأمورانی بودکه در ساحل راست به جست و جوی فاضلاب مشغول بودند.

این دسته دهلیز تو در تو و بُن بستهای زیر کوچهٔ کادران را بازدید کرد؛ و این همان دهلیزی بود که ژان والژان آن را تنگ و تاریک دیده و از ورود

<sup>1.</sup> Jules Bugeaud

به آن پرهیز کرده بود. مأموران پلیس وقتی در فاضلاب زیر کوچهٔ کادران گشت می زدند، احساس کردند که صدای پایی از سمت فاضلاب کمربندی می شنوند؛ و این صدای پای ژان والژان بود. سرگروهبانی که فانوس را در دست داشت، چراغ را بالاتر برد و همهٔ مأموران بهسویی چشم دوختند که صدای پا را شنیده بودند.

برای ژان والژان لحظهای بود ناگفتنی.

خوشبختانه، او فانوس را بهخوبی می دید، امّا فانوس او را بهخوبی نمی دید؛ زیراکه آن روشنایی بود و او تاریکی، ژان والژان با آنها فاصلهٔ زیادی داشت، و تاریکی نیز او را در میان گرفته بود. خود را در پناه دیوار کشید و بی حرکت ایستاد.

ژان والژان، از وضع و حالِ اشباحی که در اطراف آن روشنایی تکان می خوردند چیز زیادی درک نمی کرد؛ بی خوابی و گرسنگی و نگرانی و پریشان فکری، در آن لحظات او را از حال طبیعی بیرون برده بودند، و او در عالم وهم و خیال می زیست. روشنایی را می دید، تکان خوردن اشباح را می دید، امّا نمی فهمید که در آنجا چه میگذرد.

ژان والژان بی حرکت ایستاده بود، و دیگر صدای پایی شنیده نمی شد.

پاسبانها گوش تیز کردند و صدایی نشنیدند؛ نگاه میکردند و چیزی نمی دیدند. و در این میان هر کس چیزی می گفت.

در آن ایّام، در این قسمت از فاضلاب مُونمارتر، چهارراهی بود که آن را «چهارراه نگهبانی» میگفتند. چندی بعد، چون پس از هر رگبار، آب باران در آنجا جمع میشد و دریاچهای به وجود می آمد، آن را از بین بردند. پاسبانها در این چهارراه گرد آمده بودند.

ژان والژان در میان تاریکی میدید که اشباح سرهایشان را بههم نزدیک کردهاند و با هم چیزهایی میگویند.

پاسبانها بعد از مدّتی بحث و گفت و گو به این نتیجه رسیدند که اشتباه کرده اند و صدایی نشنیده اند، و در اینجا کسی نیست و جست و جو فاضلاب کمربندی کار بیهوده ای است و جز وقت تلف کردن فایده ای ندارد. بهتر است که به فاضلاب سنمری بروند، که اگر بعضی از این «آشوبگران» به تاریکی فاضلاب پناه برده باشند، در آنجا باید سراغشان را گرفت.

گاهی احزاب و گروههای گوناگون دشنامهای از مُد افتاده را کنار می گذارند و با دشنامهای تر و تازهای سراغ مخالفان خود سی روند. «آشوبگر» یکی از دشنامهای مُد روز بود، و دیگر برای دشنامگویی کلمهٔ «ژاکوبَن» ارا به کار نمی بردند. کلمهٔ «عوام فریب» مدّتی بعد جای «آشوبگر» را گرفت و یکه تاز میدان ناسزاگویی شد.

بعد از این گفت و شنود، سرگروهبان به افرادش دستور داد که از سمت چپ، و در جهت جریان رود سِن، پیش بروند. آنها اگر به دو گروه تقسیم شده بودند و در دو جهت پیش می رفتند، ژان والژان به چنگشان می افتاد، امّا چنین نکردند، و مأموران در جهت عکس ژان والژان به راه افتادند. امّا قبلاً به مأموران توصیه شده بود که به چند گروه تقسیم شوند و با تعداد کم در راهروهای فاضلاب حرکت نکنند تا مبادا گرفتار انبوهی از «آشوبگران» شوند و از پا در آیند. به هر روی، ژان والژان از حقیقت ماجرا خبردار نشد، امّا به چشم می دید که ناگهان روشنایی چراغ در تاریکی فرورفت، و دیگر اثری از ستارهٔ قرمز نبود.

سرگروهبان، پیش از حرکت برای آنکه وجدان پلیسی خود را آرام کند، تفنگش را به سویی که ژان والژان ایستاده بود، نشانه گیری کرد و تیری

ا. Jacobin طرفداران دموکراسی متمرکز. ژاکوبن، در دوران انقلاب بهاعضای گروهی گفته میشد که در صومعهٔ قدیمی ژاکوبنها، واقع در کوچهٔ سن آونوره، جلسههای خود را تشکیل میدادند (لاروس).

انداخت. صفیر گلوله در این راهروی بی انتهای زیرزمینی پیچید و گرد و خاکی از هر سو برآمد و درون جویبار ریخت، و آب را تا چند قدمی ژان والژان به بالا پراند. و او خبردار شد که گلوله در بالای سرش به سقف خورده است.

مأموران با قدمهای موزون و آهسته حرکت کردند؛ صدای گامهایشان در راهروها می پیچید، و کمکم دورتر و ضعیف تر شد، و دستهٔ اشباح در تاریکی فرورفتند. در آخرین لحظات، رشته ای از نور درخشید و به سقف افتاد و سپس دیگر چیزی پیدا نبود، و جز تاریکی و سکوت، هیچ نبود. تاریکی به نهایت خود رسید، و نابینایی و ناشنوایی بار دیگر بر تاریکی چیره شدند. ژان والژان هنوز جرأت نداشت که تکانی بخورد. مدتی هم چنان پشت به دیوار ایستاده بود و به هر سو نظر می انداخت و به جایی که اشباح در آن نابدید شده بودند نگاه می کرد.

## مردی در کشاکش تعقیب

باید دربارهٔ پلیس آن زمان منصفانه قضاوت کرد که در گیر و دار شورشهای اجتماعی نیز با خونسردی وظایف امنیتی خود را انجام می داد و به بهانهٔ شورش، تبهکاران را به حال خود رها نمی کرد؛ و در هنگامی که حکسومت به خطر می افتاد، در محدودهٔ مسئولیتهای خود مسامحه نمی کرد. در ایّام بحرانی، مانند روزهای عادی به خدمت مشغول بود و در بحبوحهٔ آشوبهای پُرغوغای سیاسی، که حتّی ممکن بود مقدّمهای برای یک انقلاب بزرگ باشد، گاهی یکی از مأموران پلیس را می دیدید که بدون توجّه به درگیریها و سنگربندیها دزدی را تعقیب می کند.

بعدازظهر روز ششم ژوئن نیز، در شیبِ ساحل راست رود سِن، کمی دورتر از انوالید، یکی از همین ماجراها اتفاق افتاد.

امروز دیگر در آن نقطه چنان شیبی نیست. و بسیاری از چشماندازها تغییر یافته است.

آن روز در این شیب، دو مرد را می دیدید که با هم فاصله داشتند و در عین حال هر دو مراقب هم دیگر بودند. پیدا بود که یکی از آنها از دیگری پرهیز می کند و از او می گریزد. یکی از جلو می رفت و دیگری از پشت سر او را دنبال می کرد. مردی که در عقب بود، سعی می کرد از فاصله اش با مردی که در تعقیش بود بکاهد.

مثل بازی شطرنج بود؛ در نهایت سکوت، و از دور دَست. هیچکدام شتاب نداشتند، هر دو آهسته می رفتند، و هر یک از آن دو بیم داشت که اگر بر سرعت قدمهایش بیفزاید، طرف مقابل سرعتش را دو چندان می کند.

این دو مرد، این فکر را به ذهن آدمی می آوردند که یکی می خواهد دیگری را صید کند، امّا در صید او شتابی ندارد. شکار او نیز زبرک بود و بااحتیاط.

یکی چون سموری بود که سر در پی او گذاشته باشند، و دیگری چون سموری که خود را برای حمله آماده کرده بود. مردی که سعی میکرد بگریزد، لاغر بود و ژندهپوش، و ظاهر مفلوکی داشت. و مردی که در تعقیب او بود. قامتی بلند داشت و چهره و حرکاتش خشن بود.

مرد اوّل که خود را ضعیف می دید و از دوّمی می هراسید، در عین حال به خشم آمده بود؛ و اگر کسی او را در آن حال می دید، هم خشم را در چشم او می دید و هم ترس را.

در آن ساحل شیب دار کسی نبود؛ هیچ کس در آن اطراف نبود، نه قایقی در رودخانه بود که مسافرانش را پیاده کند، و نه کشتی بارکشی که باری برگیرد یا باری بیندازد.

این دو مرد، از دور، و از بارانداز روبهرو، به چشم می آمدند؛ و اگر کسی از آن فاصلهٔ دور آن دو را زیر نظر می گرفت، متوجه می شد که مرد گریزان، پریشان حال است و نگران و بیمناک، و بلوز پارهای به تن دارد؛ و تعقیب کنندهٔ او، مردی است با سر و وضع مرتب، و رِدَنگتی پوشیده است به سبک مأموران پلیس، که دکمه هایش را تا زیر جانه بسته است.

خواننده اگر این دو را از نزدیک می دید، شاید آنها را می شناخت. مردی که در تعقیب بود، چه منظوری از این کار داشت؟ شاید می خواست به آن مرد هراسان و گریزان برسد، و لباس

مناسب تری به او بپوشاند.

ظاهراً وقتی که یک نفر در کسوت دولتی در تعقیب مرد پارهپوشی است، قصدش این است که به او نیز لباس دولتی بپوشاند. تنها تفاوت این لباسهای دولتی در رنگ آنهاست. لباس آبی پوشیدن افتخارآمیز است، و لباس قرمز بر تن آدمی چندان خوشایند نیست!

لباس ارغوانی هم داریم که حکایت دیگری دارد. ۲

و شاید مردی که بیمناک بود و میگریخت، خاطرهٔ کراهت آوری از ارغوانی پوشی داشت، که چنین آشفته بود.

مردی که شکارش را تعقیب می کرد، در گرفتن او شتاب نمی کرد؛ و ظاهراً به آن امید بود که مرد فراری با یک یا چند تن از سران تبه کاران قراری داشته باشد، و او بتواند همه را یک جا به دام بیندازد. این عمل به دقت و احتیاط نیاز دارد؛ و آن را از هم باشیدن «شبکهٔ تبه کاران» می گویند.

آنچه چنین فرضی را به یقین نزدیک میکرد، این بود که مرد تعقیب کننده، چون درشکهٔ بی مسافری را در شیب جاده دید، با دست اشاره ای کرد، و درشکه چی ملتفت قضیه شد، و آهسته دنبال آن دو مرد به راه افتاد. امّا مردی که هراسان بود و می گریخت، متوجه این مسأله نشد.

درشکه در حاشیهٔ درختان خیابان ساحلی حرکت میکرد. از دور نیمی از تنهٔ درشکه چی پیدا بود که شلاقی به دست داشت.

از آموزشهای محرمانهٔ پلیس به مأمورانش، یکی این است که «در حین انجام مأموریت، درشکه یا وسیلهٔ نقلیهٔ دیگری را در دسترس داشته باشید.»

۱. لباس اَبى را مأموران پليس مى پوشيدند، و زندانيان لباس قرمز.

۲. اشاره بهلباس ارغوانی کاردینالها و مقامات بالای دربار پاپ؛ در بعضی از دربارهای شاهان نیز، بزرگان لباس ارغوانی می بوشیدند.

هر یک از این دو مرد، در این ستیز و گریز، فنون مخصوص خود را، بی عیب و نقص، به کار می بستند و در آن حال به راه خود می رفتند، تا بسه شیبی از ساحل رسیدند که دو ردیف نرده داشت؛ در آن ایّام، در شکه هایی که از پاسی امی آمدند، مجاز بودند که از میان آن دو ردیف نرده، تا کنار رودخانه بروند و اسبهایشان را آب بدهند. امّا بعدها، این نرده ها را برداشتند تا به زیبایی ساحل و قرینه بودن دو طرف رود لطمه نخورد. با این تغییر، هر چند که اسبها از تشنگی عذاب می کشیدند، امّا در عوض منظرهٔ ساحل چشم نواز بودا ا

چنین می نمود که مرد ژنده پوش در نظر دارد از این مسیر خود را به شانزه لیزه برساند و در آنجا از دست مأمور پلیس بگریزد، زیرا آن خیابان پر از درخت بود، و در پشت درختها می توانست پنهان شود. امّا در آنجا هم شانس فرار نداشت؛ چون مأموران پلیس در آن خیابان فراوان بودند، و تعقیب کنندهٔ او می توانست از هم قطاران برای گرفتن این مرد کمک بخواهد.

در آن نقطه، از خانهای که در سال ۱۸۴۲ به همّت سرهنگ براک ، از موره به بهاریس انتقال یافت ، چندان دور نبودند؛ خانهای که به آن خانهٔ فسرانسوی اوّل می گویند، و در آن حدود همیشه گروهی از پاسبانان باسداری می دهند.

امّا عجیب بود که مرد فراری از کنار نردهها دور شد و همچنان در امتداد شیب ساحل رودِ سن پیش میرفت. و بدین گونه خبود راکاملاً بهخطر انداخته بود.

و ظاهراً چارهای نداشت جز آنکه خود را بهرودِ سن بیندازد.

<sup>1.</sup> Passy 2. Brack 3. Moret

۴. خانهای از بناهای قرن شانزدهم، که در سال ۱۸۲۳، به همان شکل در پاربس ساخته شد، و هنوز در گوشهای در کوچه بایار، و گُذرِ آلبرت ازّل وجود دارد.

دیگر راهی برای بازگشت به طرف بارانداز را نداشت؛ نه پلکانی بود و نه راهی برای بالا رفتن. و به جایی نزدیک شده بودند که با پُل «پنا» فاصله ای نبود، و شیب رودخانه از هر جای دیگر بیشتر بود، و به دیوارهٔ بارانداز می رسید. و این مسیر چنان تنگ و محدود می شد که مرد ژنده پوش دیگر راهی برای ادامهٔ راه نداشت، و مأمور سمج پلیس نیز هم چنان پشت سر او بود، و راه پس و پیش بر او بسته شده بود.

در انتهای شیب ساحل، تلی به ارتفاع شش یا هفت پا دیده می شد، که گویی بر اثر فروریختن چیزی به وجود آمده بود، امّا مرد ژنده پوش چگونه می توانست خود را به آن سوی تل برساند و پشت آن پنهان شود؟ این کار کودکانه می نمود، و قطعاً آن فراری در چنین فکری نبود، زیرا که تبهکاران این قدر ساده و معصوم نیستند!

امًا این تل فروریخته، دماغهای به وجود آورده بود که تا دیوار بارانداز پیش می رفت.

تبهکار فراری، وقتی که به این تل کوچک رسید، دوان دوان خود را به پشت آن رساند؛ و از آن پس کسی که در تعقیبش بود نمی توانست او را بیند. ناچار بر سرعت خود افزود و به آن طرف تل دوید، امّا ناگهان بهتزده ایستاد. از آن مردگریزان و هراسان اثری نبود.

مرد ژنده پوش غیب شده بود.

ساحل شیب دار بعد از این تل خاکی بیش از سی قدم ادامه نداشت، و بعد از آن ساحل در زیر آب، که موج می زد و به دیوار بارانداز می خورد فرومی رفت.

آن فراری نمی توانست خود را به آب زده، یا از دیوار بارانداز بالا رفته باشد، که در هر دو صورت از نظر پنهان نمی ماند. پس چه کرده بود!

مردی که رِدنگُتِ مرتب و دکمه بسته پوشیده بود، تا انتهای ساحل پیش رفت. دستهایش را مُشت کرده بود و به هر طرف نگاه می کرد و در

فکر فرورفته بود. ناگهان با انگشت به پیشانی خود زد؛ مسأله را حل کرده بود. زیرا در جایی که خشکی تمام می شد، در روی زمین دریچهٔ آهنین بزرگی دید با یک قفل بزرگ، و جوی آب سیاه رنگی در زیر آن جاری بود. این جوی آب سیاه بهرود سن سرازیر می شد.

در پشت میلهٔ ضخیم و زنگزدهٔ دریچه، نوعی راهرو تاریک و سقف دار دیده می شد که مأمور پلیس با نگاه حسرت آمیزش به آن چشم دوخته بود.

امًا با نگاه کردن کاری از پیش نمی رود. سعی کرد تا دریچه را از جای بیرون بیاورد. با همهٔ نیرو آن را تکان داد. دریچه در جای خود استوار بود. از خود می پرسید آن تبهکار چگونه این دریچه را باز کرده و با این سرعت به درون فاضلاب پناه برده است؟ ظاهر قضایا نشان می داد که قفل دریچه در همان دقایق باز، و سپس بسته شده، و با این حساب آن مرد کلید قفل را با خود داشته است.

و این فکر در ذهن مأمور پلیس نشست و نگران شد، و با خود گفت: «موضوع مهمی است. این مرد کلید این قفل را داشته. کلید دولتی را!» سپس خاموش ماند. امّا خیالات و افکار چنان آزارش می داد که با لحنی نیشخند آمیز، چندین بار گفت: «عجب! عجب! عجب!»

معلوم نبود که با چه امیدی از آن حدود دور نشد. شاید انتظار داشت که مرد ژنده پوش از آنجا بیرون بیاید؛ و شاید منتظر همدستهای مرد ژنده پوش بود که برای پیوستن به او همین مسیر را طی کنند. و به این امید رفت و پشت تل خاک در گوشه ای پنهان شد.

درشکهای که بهاشارهٔ مأمور پلیس تا اینجا همراهش آمده بود، نزدیک دیوار بارانداز توقف کرده بود. و درشکه چی دریافته بود که این توقف طولانی خواهد بود، به این علّت پایین آمد و توبرههای پر از کاه و یونجه را به گردن اسبها آویخت و پوزهشان را در توبره فرو برد. پاریسیها

این توبرههای علف را بسیار دیدهاند. در ضمن، این را هم بگوییم که دولت نیزگاهی پوزهٔ پاریسیها را در میان چنین توبرههایی فرو می برد. رهگذران انگشت شمار روی پل پنا، در آن لحظات، گاهی روی می گرداندند و از آن بالا نگاهی می انداختند به این دو چیز بی حرکت: در شکه ای در کنار بارانداز، و مردی در پشتِ تل خاک.

# او نیز صلیب خود را بر دوش میکشدا

ژان والژان هم چنان پیش می رفت. در این مدّت نه تنها برای نفس تازه کردن توقفی نکرده بود، حتّی تقلّای او بیشتر شده بود. بلندی سقف دهلیزها متفاوت بود. میانگین این بلندی تقریباً پنج پا و شش انگشت بود، یعنی به اندازهٔ قامت متوسط آدمی. ژان والژان گاهی ناچار بود سرش را خم کند تا ماریوس که بر پُشتِ او بود، سرش به سقف نخورد، و در هر حال دست به دیوار می مالید، امّا دیوارها خیس بود و کف راهرو لغزنده؛ نه دست او نقطهٔ اتکای استواری می یافت نه پای او. نوری که از روزنهٔ هواگیر به درون فاضلاب می افتاد، از قاصلهٔ بسیار دوری بود، و با آن که روز بود، این روشنایی مثل نور ماه پریده رنگ بود، و جز این روشنایی مثل نور ماه پریده رنگ بود، و جز این روشنایی بود و تشنه، و بیشتر تشنه. در این زیرزمین، همه جا پر از آب بود، امّا آب بود و تشامیدنی نبود. ژان والژان بنیه ای نیرومند داشت؛ و چون زندگی او با آشامیدنی نبود. ژان والژان بنیه ای نیرومند داشت؛ و چون زندگی او با قناعت و پارسایی می گذشت، حتّی بالا رفتنِ سنّ، آن قدرها از نیروی او ناصف، کم کم احساس می کرد که ضعف و خستگی بر و چیره می شود. و هر چه بیشتر احساس ضعف می کرد، سنگینی باری

۱. ژان والژان در اینجا هم مانند چند جای دیگر در این ژمان، با مسیح مقایسه می شود؛
 و تا پایان ژمان نیز چندین بار این اشاره تکرار می شود (ایو گ.).

که بر دوش داشت بیشتر بر او فشار می آورد. شاید ماریوس مُرده بود زیرا سنگینی اش بیشتر شده بود. ژان والژان او را چنان بر پشت نهاده بود که سینهٔ او فشاری نبیند و بتواند آسوده نفس بکشد. و در همان حال، شریدن و دویدن موشها را، گاهی در میان پاهای خود حس می کرد. حتّی یکی از موشها چنان وحشت کرده بود که پای او را گاز گرفت. گاهی از دهانههای فاضلاب، نسیم خنکی به درون می وزید و به او توان بیشتری می بهخشید.

وقتی که به فاضلاب کمربندی رسید، حدس زد که باید ساعت سه بعدازظهر باشد.

در ابتدای ورود به فاضلاب کمربندی، گشاد شدن ناگهانی راهرو باعث حیرت او شده بود. در اینجا خود را در تالاری می دید که هرچه دستش را جلو می برد به دیوارهای دو طرفش نمی رسید. سقف آن هم بلند بود. تالار هشت پا عرض داشت و هفت پا ارتفاع.

در جایی که فاضلاب مونمارتر به فاضلاب بزرگ می رسید، دو تالار زیرزمینی دیگر وجود دارد: یکی تالار کوچهٔ پرووانس، دیگری تالار کوچهٔ پرووانس، دیگری تالار آباتوارا. و بدین گونه چهارراهی پدید می آید که در این چهارراه، اگر کسی دقت نکند و فکرش را به کار نیندازد، به تر دید و اشتباه می افتد. ژان والژان راهی را انتخاب کرد که از بقیه پهن تر بود، یعنی راه فاضلاب کمربندی را. اما در این راه عریض، انتخاب دیگری هم لازم بود؛ به پایین باید رفت یا به بالا؟ ژان والژان در این فکر بود که وقت تنگ است و باید زود تر خود را به در به رود سن برساند. پس به سمت چپ پیچید و به طرف پایین رفت.

راه درست را در پیش گرفته بود. زیرا اشتباه بزرگی است اگر تصوّر شود که فاضلاب کمربندی در اینجا دو دهانه دارد، که یکی بهبرسی

<sup>1.</sup> Abattoir

می رود و دیگری به پاسی می انجامد؛ زیرا این تنها کمربندی است در ساحل رود سن، که این چنین نیست. در فاضلاب بزرگ، که همان جویبار سابق مِنی مُوتتان است، اگر کسی به سمتِ بالا برود، به یک بُن بست، یعنی به جایی می رسد که سابقاً نقطهٔ آغاز آن بود و پای تپهٔ کوچک منی مونتان است. این ناحیه، با آبهایی که از پوپنکور ابه بعد در آن سرازیر می شود، و از راهِ فاضلابِ آملُو، در بالای جزیرهٔ لوویه به رودِ سن می ریزد، ارتباطی ندارد. بلکه این شاخه مکمّلِ فاضلاب اصلی است، و در زیر منی مونتان، که مرکز انشعاب آبهای بالادست و پایین دست است، از فاضلابهای دیگر جدا می شود. اگر ژان والژان از این سو می رفت و به آن مرکز انشعاب می می می می شد که به جایی نمی رسید، و شاید خستگی و ضعف او را برای همیشه از یا در می آورد.

راهِ دیگسر آن بود که کسمی به عقب بسرمی گشت و وارد تالار له فی دوکالور ۴ می شد، که در این صورت در چهارراه زیرزمینی بوشراه سرگردان می شد، و راهرو سن لوئی را انتخاب می کرد. و به چپ می پیچید و به سن ژیل می رسید، و سپس راست می رفت و از راهرو سن سباستیان فاصله می گرفت و به فاضلاب آملو راه می یافت. در آنجا نیز، اگر در راههای متقاطعی به شکل ۲۰ که در زیر باستیل است سرگردان نمی شد، به دهانه ای از رود سن، نزدیک آرسنال می رسید. امّا برای عبور از چنین راهی و رسیدن به چنان جایی، مستلزم آن بود که همهٔ این سوراخ سنبه ها را می شناخت، حال آن که، ژان والژان، چنانکه باز هم گفته ایم، از این گذرگاههای هراس انگیز چیزی نمی دانست. و اگر کسی در آن لحظات پیدا می شد و از او می پرسید که در کدام سو پیش می رود ؟ در جواب می گفت: در تاریکی!

<sup>1.</sup> Popincourt

<sup>2.</sup> Amelot

<sup>3.</sup> Louviers

<sup>4.</sup> Les Filles du calvaire

<sup>5.</sup> Boucherat

تنها چیزی که در اینجا به کمک او می آمد غریزهاش بود، که به راهنمایی آن رو به پایین می رفت. و این تنها راهی بود که احتمال داشت به رهایی او بینجامد.

دو دهلیزی که چنگال مانند در زیر کوچهٔ لافیت و کوچهٔ سَنژرژ از هم جدا می شوند، و همچنین راهرو دو شاخهٔ شوسه دانتن ارا در طرف راست خود داشت.

کمی پایین تر از انشعابی، که شاید انشعاب مادلن بود، ایستاد، بسیار خسته بود. از هواگیر بزرگی، که شاید در کوچهٔ آنژو۲ بود، روشنایی تقریباً تندی به زیرزمین می تابید. ژان والژان در نهایت نرمی و ملایمت، ماریوس را روی لبهٔ سکویی گذاشت. ماریوس با آن چهرهٔ خون آلود در روشنایی هواگیر، چنان بود که گویی از قعر گور بیرونش آورده اند. موهای خون آلودش مثل قلمموی نقاشی، که در رنگ قرمز فرورفته باشد، به شقیقهٔ او چسبیده بود. دستهایش، بی حرکت بودند. چند قطره خون خشک شده، به گوشه لبهای او چسبیده بود. گره کراواتش خون آلود بود. پیراهنش با زخمهای او درهم رفته بودند. زبری لباس ماهوتی اش بر شکافهای زخم ساییده می شد. ژان والژان یقهٔ پیراهن او را گشود، روی سینهٔ او دست گذاشت، قلبش هنوز می تبید. ژان والژان پیراهن خود را پاره سینهٔ او دست گذاشت، قلبش هنوز می تبید. ژان والژان پیراهن خود را پاره کرد و زخمهای او را بست، و جلو خونریزی را گرفت، سپس خم شد و به مصورت او نگاه کرد؛ نگاهی پر از کینه و خشم، کینه ای ناگفتنی.

جیبهای لباس او راکاوید و دو چیز به دست او آمد: یک تکه نان که از شب پیش در جیب ماریوس مانده بود، و کیف بغلی او. ژان والژان نان را خورد و در کیف بغلی او دفترچهای پیدا کرد که در صفحهٔ اوّل آن، این دو سطر را خواند:

«نام من پُون مرسی است. نعش مرا بهپدربزرگم بسپارید. پدربزرگ

من آقای ژیل نرمان است و نشانی او شماره ۶ کوچهٔ دِفی دوکالور.»

ژان والژان بعد از خواندن این دو سطر در خود فرورفت و زیر لب این نشانی را چند بار تکرار کرد: «شماره ۶ کوچهٔ دِفیدوکالور، آقای ژبل نرمان». سپس دفترچه را در کیف بغلی او گذاشت و در جیب او جای داد. اما همان تکه نانی را که در جیب ماریوس پیدا کرده و خورده بود، که به او نیرو بخشید. و او را بر پشت گرفت، و سرش را با ملایمت روی شانهٔ راست خود تکیه داد و باز به راه افتاد.

فاضلاب بزرگ نسبت بهخطالقعر ا درّهٔ مِنى مُونتان در حدود دو فرسنگ طول دارد. و بیشترین قسمت آن سنگفرش شده است.

نامهایی بی شمار و کوچههای پاریس را مانند مشعلی پیش چشم شما نگاه داشته ایم تا در نظر بیاورید که ژان والژان در این زیرزمین تاریک از چه راههایی عبور می کرد، وگرنه خود او چیزی نمی دانست، و هیچ قرینه یا نشانه ای نمی یافت تا بفهمد که در کدام نقطه از شهر راه می سپارد و از کجا به کجا رفته است. امّا در این لحظات، چون نوری که از هواگیر به درون می تابید تیره فام شده بود، ژان والژان احساس می کرد که در آن بالا آفتاب دامان خود را از روی سنگفرشهای کوچه جمع می کند و به غروب خود دامان خود را از روی سنگفرشهای کوچه جمع می کند و به غروب خود درشکه ها، که به گوش او می رسید، دیگر پیاپی نبود، و همین، به او درشکه ها، که به گوش او می رسید، دیگر پیاپی نبود، و همین، به او درشکه ها، که به گوش او می رسید، دیگر پیاپی نبود، و همین، به او می فهماند که از مرکز پاریس فاصله گرفته و ظاهراً باید به ناحیهٔ کم رفت و آمد کمتر آمدی رسیده باشد، یا به بولوارهای کمربندی شهر، و یا به باراندازی دوردست. در جایی که خانه ها کمتر و کوچه های پُررفت و آمد کمتر باشند، فاضلاب هم هواگیرهای کمتری دارد، و تاریکی و سعت و عظمت بی بیشتری می یابد. ژان والژان هم چنان کورمال کورمال در تاریکی پیشروی می کرد.

١. Thalweg ـ خط القعر: عميق ترين نقطة يك درّه.

## شنزار هم مانندِ زن ظرافت غیرقابل اعتمادی دارد

ژان والژان احساس می کرد که در آب راه می رود، و آنچه زیر پای اوست دیگر سنگفرش نیست، بلکه گِل است.

در برتانی ایا اسکاتلند، گاهی اتفاق می افتد که مسافری یا ماهیگیری در هنگام جزر دریا، روی شنزار ساحلی راه می رود و ناگهان متوجه می شود که چند دقیقه ای است که به دشواری قدم برمی دارد، و زمین زیر پایش مثل قیر است، و تخت کفش به آن می چسبد؛ پنداری شنزار چسبناک شده است. ساحل به نظر خشک می آید، امّا آدمی هر قدمی که برمی دارد، جای پایش پُر از آب می شود. چشم این تغییر را نمی بیند. زیرا ساحل وسیع است و یکنواخت و آرام، و شنهای ساحل در همه جا یک شکل است. خاکی که سفت باشد با خاک نرم در ظاهر تفاوت و تمایز ندارد. و در آن حال ملخکهای دریایی روی پای آن رهگذر مرتب در جست وخیزند، و او هم چنان که بی خیال پیش می رود، کم کم تا بالای قوزک پایش در شن فرو می رود. پایش را به زحمت از شن بیرون می کشد؛ کمی به طرف چپ می رود، تا ساق پا در شن می نشیند. کمی به راست کمی به طرف چپ می رود، تا ساق پا در شن می نشیند. کمی به راست می می افتد، در می باید می می افتد، در می باید می نشین شنه ای روان قدم برمی دارد و زیر پایش سست است. در این

۱. Bretagne ناحیه ای در غرب فرانسه.

وضع چارهای ندارد جز آنکه اگر باری بر دوش دارد آن را دور بیندازد و خود را مانند کشتی طوفانزده سبک کند، امّا می بیند که دیگر فرصتی ندارد و تا بالای زانو در شن فرو رفته است.

کمک می طلبد، کلاه یا دستمالش را در بالای سر تکان می دهد. شنزار ساحلی هم چنان بالا می آید و او را در کام می کشد. اگر در آن اطراف کسی نباشد، و اگر شنهای روان سرناسازگاری داشته باشند، کارش تمام است و باید محکومیت دفن شدن در شنزار را بپذیرد. شنزاری که نه ترحم دارد، نه شتاب زده است، و نه کار خود را به تأخیر می اندازد، ساعتها این عمل را طول می دهد و طعمهاش را زود نمی بلعد. شما را ایستاده و آسوده، و در نهایت سلامت، به دام می اندازد و پاهایتان را پایین می کشد؛ و هر قدر بیشتر قریاد بزنید و بیشتر تقلاکنید، شما را بیشتر در کام فرو می برد.

پنداری هر قدر که بر مقاومت خود بیفزایید، سخت تر شما را به کیفر می رساند. و در آن حال که شما را به کام خود می کشد، به شما فرصت می دهد که افق را، درختان را، سرسبزی طبیعت را، دود را برفراز دودکش کلبه های دوردست، بادبان کشتیها را که در دریا سیر می کنند، پرندگان را که در پروازند و آواز می خوانند، آفتاب را و آسمان را تماشا کنید. فرورفتن در شنهای روان، نوحی مرگ است که بر اثر جزر و مد دریا، از زمین برمی آید، و پای جانداران را می چسبد و هر دقیقه موجودی را در نهایت سنگدلی به کام می کشد. موجود بینوایی که در شنهای روان گرفتار می شود، سعی می کند که بنشیند، بجنبد، راه برود، امّا در هر تکانی که می خورد بیشتر در زمین فرو می رود؛ می خواهد خود را بالا بکشد، امّا فروتر می رود؛ حس می کند که به زودی تا گلو در شن فروخواهد رفت، فروتر می رود؛ حس می کند که به زودی تا گلو در شن فروخواهد رفت، نومیدانه می نالد، التماس می کند، فریادش تا ابرها فرا می رود، به خود می پیچد؛ کم کم می بیند که تا شکم در شن فرورفته است، شن تا سینه او

میرسد، تنها نیمی از تنهٔ او از شن بیرون است. دستهایش را بالا میبرد، نالهٔ خشم آلودش در فضا طنین می افکند، متشنّج می شود، با ناخن روی شن چنگ می زند، سعی می کند خود را روی این خاک نرم نگاه دارد، به آرنجها تکیه می دهد، بلکه بتواند خود را بیرون بکشد، بی طاقت می شود. شن هم چنان بالا می آید، به شانه های او می رسد، به گردن او می رسد، و تنها سر او بیرون است، تنها صورت او پیداست، فریاد می زند، فریاد می زند و شن دهان او را پر می کند و پس از آن سکوت است. چشمها نگاه می کنند. شن چشمها را می پوشاند، و پس از آن تاریکی است. لحظاتی بعد پیشانی نیز در شن پنهان می شود و تارهای مو روی شن زار تکان می خورد. و دستی شن زار را می شکافد و بیرون می آید و تکان می خورد و ناپیدا می شود؛ مرگ شوم یک انسان!

گاهی سواری با اسبش در شنهای روان فرو می رود؛ گاهی یک گاری با گاریچی اش در آن ناپدید می شوند. هر چیز ممکن است زیر شنزار کشیده شود. و این؛ غرق شدن در آب نیست، بلکه غرق شدن است در خاک؛ که خاک وقتی اقیانوس در آن نفوذ کند، آدمی را به کام هلاک می کشد. خاک خود را هموار و سازگار نشان می دهد و مانند موج دهان می گشاید. گرداب مرگ از این تزویرها بسیار دارد.

جانکندنی بدین گونه در بعضی کرانه ها، مانندجان سپردن در فاضلاب پاریس است در سی سال پیش.

در سال ۱۸۳۳، یک رشته نوسازی و بازسازی در فاضلاب پاریس آغاز شد که وضع را دگرگون کرد. امّا پیش از آن، در مجراهای زیرزمینی فاضلاب، چهبسا اتفاق می افتاد که انسانی ناگهان در گِل فرو می رفت و ناپدید می شد.

آب در بعضی از مجاری زیرزمینی تصفیه می شود، و چون کف فاضلابهای قدیمی از سنگ بود که زیرسازی محکمی نداشت، گاهی می شکست و شکاف می خورد؛ معمولاً وقتی چنین شکافی پیدا شود، سطوح روی آن هم نشست می کند و تا حدودی پایین می رود. در این فرورفتگیها گِلها روی هم انباشته می شوند و به اصطلاح لجن زار پدید می آید. این لجن زار چیزی است مثل شنهای روان کرانهٔ دریا؛ و همان شن زار است در فاضلاب سن میشل که نه آب است و نه خاک، بلکه ژرفنایی است بسیار بزرگ، که اگر گیرش بیفتید، از آن مخوف تر چیزی نیست. اگر آب بر آدمی چیره شود، مرگ به سرعت سر می رسد، و قضیه غرق است، امّا اگر خاک بر او دست یابد، مرگ تدریجی است و حکایت فرورفتن است.

چنین مرگی را می توانید در ذهن خود مجسّم کنید؟ اگر فرورفتن در شسنزار کنار دربا هراس آور است، مرگ در گندابرو، و فرورفتن در تودههای گِل نیز هول آفرین است. در زیرزمین، به هنگام مرگ تدریجی، آدمی به جای تماشای هوای آزاد و روشنایی روز و افق تابناک و ابرها و قایقهای دور دست و چشم اندازهای رنگارنگ، باید به سقف خمیده و قایقهای دور دست و چشم اندازهای رنگارنگ، باید به سقف خمیده و سیاه بالای سرش نگاه کند. در اینجا آدمی باید در انتظار مرگی باشد در میان باتلاق لجن، و در زیر یک سرپوش تیره، یک مرگ تدریجی در میان مدفوع. گویی محفظه ای در آن دقایق گشوده می شود و خفگی از آن بیرون می آید و گلویتان را می فشارد؛ مرگ متعقنی است آمیخته بازاری و تضرع، می آید و گلویتان را می فشارد؛ مرگ متعقنی است آمیخته بازاری و تضرع، گِل به جای شن، ترکیبی از هیدروژن و گوگرد به جای طوفان، زباله به جای اقیانوس؛ و از سوی دیگر فریاد زدن است و لب به دندان گزیدن و به خود پیچیدن و جان کندن در شهر بزرگی که در بالای سر آدمی قرار دارد؛ پیچیدن و جان کندن در شهر بزرگی که در بالای سر آدمی قرار دارد؛

مرگی این چنین، وحشتناک است و ناگفتنی. گاهی مرگ قساوتش را باشرف و حیثیت بازخرید میکند. اگر کسی در آتش بسوزد یا در آب غرق شود، با احترام از او یاد میکنند. مرگ در آتش، مانند جان دادن در میان

امواج، شاید شکوهمند باشد، امّا مرگ در گندابرو، مرگی است ناپاک. جان دادن در میان مدفوع، خواری است. در واپسین لحظات عمر، با لای و لجین محشور بودن، ذلّت است؛ در گنداب مردن شرم آور است؛ فرومایگی است، رسوایی است. جان دادن در یک بشکهٔ شراب خوش طعم مالوازی، مانند کلارنس، پذیرفتنی است، امّا مانند اسکوبلو، در لجنزار مردن هولناک است. دست و پا زدن و جان کندن در گنداب نفرت آور است که آدمی در حال جان کندن در گنداب فرومی رود؛ گندابی که مانند دوزخ تاریک است؛ از بس لجن روی هم انباشته شده، به باتلاق می ماند، و کسی که در اعماق آن جان می سپارد، نمی داند شبحی خواهد شد یا به شکل قورباغه در خواهد آمد.

گودی لجنزارها متفاوت بود، و وسعت و غلظتشان نیز به نسبت ضایعات و کثافات زیر خاک فرق می کرد. گاهی یک لجنزار از سه پا تا چهار پاگودی داشت. گاه گودی اش به هشت یا ده پا می رسید، و گاهی آن قدر عمیق بود که از حساب بیرون بود. در یک جا لای و لجن سفت بود و در جای دیگر نرم. لجنزار لونی یر آن قدر غلظت داشت که اگر کسی یک پایش در آن فرو می رفت، یک روز طول می کشید تا همهٔ بدنش بلعیده شود. حال آن که هر کس در لجنزار فلیپو بیفتد، در پنج دقیقه به کام گنداب فرو می رود. گیل نسبت به کمی یا زیادی غلظتش، آدمی را زودتر یا دیرتر در خود فرو می برد. لجنزار که غلظتش زیاد باشد، امکان دارد مردی را ببلعد، اما کودکی بتواند خود را از آن بیرون بکشد. معمولاً کسی که در این لجنزارها می افتد، باید پیش از هر کار، هر چه را که در دست

<sup>1.</sup> Malvoisie از شرابهای یونان، که خوشطعم بودنش شهرت داشت. دوک جرج کلارنس Clarence ، برادر ادوارد چهاردهم پادشاه انگلستان بود، که بهانتخاب خودش، او را در بشکهای از شراب «مال وازی» انداختند تا خفه شد.

دارد، مانند ابزار یا کیسه یا سبد، دور بیندازد. کارکنان فاضلاب نیز هر وقت که در چنین لجنزارهایی گیر می افتادند، همین کار را می کردند.

علَّت و جگونگی پیدایش لجنزارها متفاوت بود؛ سستی خاک، ریزش آوار، رگبارهای تند تابستان، طغیان آبها در زمستان و بارانهای ملایم اما مداوم می توانستند در گوشهای از فاضلاب دریایی از لجن بهوجود آورند. وگاهی ساختمانها و خانههای نزدیک فاضلاب نیز بر زمینهای شنی یا آهکی فشار می آوردند و سقف تالارهای فاضلاب را تكان مم دادند و به آن آسيب مي رساندند. گاهي اين فشارها از طريق ديوارها به كف دهليزها منتقل مي شدند و قسمتهايي را مي تركاندند، و در نتیجه شکافهای بزرگی پدید می آمد. سنگینی بنای عظیم پانتئون، در یک قرن پیش، به قسمتی از راههای زیرزمینی فاضلاب در زیر تبهٔ سننژنویو صدمهٔ بسیار زد. و هنگامی که قسمتی از فاضلاب در زیر فشار ساختمانهای اطراف شکاف برمی داشت، این شکافها در سنگفرش کوچههایی که بالای فاضلاب بودند، اثر می گذاشتند. ترک خوردن سنگفرشها، مأموران را متوجه قضایا می کرد، و به ترمیم و بازسازی راهروهای فاضلاب می پرداختند. امّا گاهی اتفاق می افتاد که خرابی های درون فاضلاب، در بیرون اثر نمی گذاشت. در چنین مواردی، اگر کارکنان فاضلاب، ناگهانی و بی احتیاط وارد این گوشههای خراب زیرزمین می شدند، ممکن بود که در گنداب فروروند و جان بسیارند. نام عدّهای از چاهکنهای فاضلاب، که در ضمن کار جان دادهاند، در دفترهای بایگانی این اداره ثبت شده است. یکی از آنها در یکی از همین لجنزارهای زیر کوچهٔ کارم پرنان ۱ فرورفته بود، و او بلز پوترن ۲ بود؛ و برادر او، نیکلا پوترن، آخرین گورکن قبرستان شارنیه دزیتوسان، که در سال ۱۷۸۵ آن

<sup>1.</sup> Carême Prenant

<sup>2.</sup> Blaise Poutrain

<sup>3.</sup> Nicolas Poutrain

<sup>4.</sup> Charnier des Innocents

را تعطیل کردند.

ویکونت اسکوبلوی جوان و جذّاب، که در صفحات قبل از او نام بردیم، به سرنوشت همین چاهکن گرفتار شد. او از قهرمانان محاصرهٔ شهر لِریدا ا بود، که مهاجمان در این نبرد جوراب ابریشمی به پا داشتند، و نوازندگان ویولُن در پیشاپیش جنگاوران حرکت میکردند. ویکونت اسکوبلو را شبی در خوابگاه دختر عمویش، که همسر دوک دو سوردی بود، خافلگیر کردند، و او از بیم دوک به خرابه ای گریخت و در آنجا در گندزاری فرورفت و غرق شد. همسر دوک وقتی از چگونگی مرگ معشوق باخبر شد، از ندیمه اش خواست که داروی مخدری را که بوی تندی داشت برای او بیاورد، و او با بوییدن آن گریستن را فراموش کرد، که در این وضع عشق باقی نمی ماند. گنداب، شعلهٔ عشق را خاموش میکند. حتی اگر لشاندر در گنداب غرق شده بود، هرو از شستن نعش او خودداری میکرد؛ و تیسبه نیز اگر پیرام ۴ در چنین وضعی جان می داد، خودداری میکرد؛ و تیسبه نیز اگر پیرام ۴ در چنین وضعی جان می داد، وقتی نعش مسعشوق را برای او می آوردند، با دست دماغ خود را

۱. Lérida ، شهری در اسیانیا.

<sup>2.</sup> duc de Sourdis

۳. Hero و Léandre و Léandre الناندر جوان زیبایی بود که هرو، یکی از همراهان ونوس به او دل

۲۸ Thísbé .۴ پیرام و نیسبه دلبستهٔ همدیگر بودند.



#### زيرزمين فروريخته

ژان والژان خود را در فروریختگی فاضلاب گرفتار می دید.

این گونه ریزشها در آن ایّام، در فاضلاب زیر خیابان شانزهلیزه بسیار سابقه داشت، که تخلیهٔ آب آن دشوار می نمود. و چون خاک آن نرم بود و مدام در حال جابه جا شدن مجاری و سنگفرشهای فاضلاب را درهم می شکست، پیشگیری از این وضع جز با بتوناربزی ممکن نبود؛ چنانکه در فاضلاب سَن ژرژ هم همین کار را کرده بودند. در فاضلاب مارتیر هم، که خاک نرمی داشت و ریزش می کرد، در بسترهای لغزان گندابرو، لولهای فلزی کار گذاشته بو دند. چند سال بعد، یعنی در سال ۱۸۳۶، در همان جایی که ژان والژان گرفتار فروریختن آن شده بود، یعنی فاضلاب سَنْ آنوره، كار بزرگى را شروع كردند؛ آن را وبران ساختند تا از نو بسازند. لجنهای روانی که در بین شانزه لیزه تا رود سن، مانند سیل، جاری بودند چنان دشواریهایی به وجود آوردند که شش هفتهٔ تمام کارهای ساختمانی عقب افتاد. در این مدّت، ساکنان اطراف این منطقه، و بخصوص مهمانخانه داران و رانندگان وسائل نقلیه، که وضعشان مختل شده و راهشان بند آمده بود، مرتباً اعتراض میکردند. تازه وقتی که کار ساختمانی را شروع کردند، کارگران با خطرهای بسیار روبهرو بودند؛ زبرا درآن ایّام چهار ماه و نیم پیاپی باران می بارید و رودِ سن سه بار طغیان کرد. لجنزار هولناکی که ژان والژان قدم در آن نهاده بود، بعد از بارانهای

شدید شب قبل، به این وضع در آمده بود. زیرا گِلهای روان بر اثر جمع شدن آب باران به حرکت درآمده، در شکاف سنگفرشها فرور فته بودند، و سپس به کف فاضلاب فشار آورده، آن را خراب کرده بودند؛ و همه جا در گِل و لجن غرق شده بود. و امّا این لجنزار تا کجا ادامه داشت؟ کسی نمی دانست. تاریکی در آنجا بسیار انبوه بود. حفره ای بود پُر از لجن، دالان تاریکی بود پُر از گِل و لجن.

ژان والزان همچنان که پیش میرفت، احساس میکرد که سنگفرشها در زیر پایش از جا در می آیند و بهلجنزار فرومی روند. در رو، آب بود و در زیر گِل. چارهای جز پیش رفتن نبود. دیگر توانِ بازگشتن نداشت. به دشواری روی پای خود بند بود. وانگهی ماریوس را، که در حال مرگ بود، باید به جایی می رساند. و بر فرض که می خواست برگردد، به کدام سو می رفت؟ ژان والژان ناچار به پیشروی ادامه داد. در ابتدا گودی لجنزار جندان زیاد نبود، امّا هر چه پیش میرفت، بیشتر در لجن فرومی رفت. کمکم لجن تا ساق پایش رسید و آب تا بالای زانویش. سعی میکرد پیش برود، و در عین حال باهای ماریوس را بالا نگاه دارد تاکمتر در آب برود. امًا آب و لجن همچنان بالاتر مي آمد. لجن تا ران او رسيد و آب تاكمرش، و چون راه بازگشت نبود، ناچار بهجلو می رفت. لجن چنان غلظتی داشت که یارای تحمّل یک مرد را داشت، امّا نمی توانست سنگینی ژان والژان را، با مارپوس که بر دوش او بود، تحمّل کند. شاید اگر ژان والژان و مارپوس از همدیگر جدا، و هر دو سالم بودند و میخواستند از این راه بگذرند، می توانستند از میان این لجنزار خود را بهانتهای آن برسانند. امّا ماریوس نیمه جان بود، و شاید بی جان، و بر دوش ژان والژان.

آب کمکم تا زیر بغل ژان والژان رسید. احساس میکرد که در حال غرق شدن است؛ به سختی می توانست گام بردارد و جلو برود. خلظت لجن که تکیه گاه او بود، در عین حال مانع از پیشروی او نیز بود. همهٔ نیرویش را که دم به دم تحلیل می رفت، به کار می گرفت تا نگذارد که سَرِ

ماریوس زیر آب برود. کمکم جز سر و دست خود او، همهٔ تنش در آب بود، و ماریوس را با هزار زحمت بر سرِ دست گرفته بود. بعضی از نقاشان قدیم از طوفان نوح نقشهایی کشیدهاند. در یکی از این تابلوها مادری را می بینیم که در میان غرقاب بچهاش را بههمین شکل بر سرِ دست نگاه داشته است.

باز هم جلوتر می رفت و بیشتر در لجن می تپید. سر و صورتش را طوری نگاه می داشت که از آب بیرون باشد و بتواند نفس بکشد. اگر کسی او را در این تاریکی می دید، گمان می کرد صورتکی مقوایی است که در میان آب غوطه می خورد. نومیدانه تلاش می کرد، امّا در نهایت نومیدی ناگهان پایش به چیزی خورد که محکم و استوار بود. نقطهٔ اتکایی بود که در آخرین دم به داد او رسیده بود.

به هیجان آمد، راست ایستاد، پاهایش را روی این نقطهٔ سفت و سخت جای داد؛ مثل آن براک بر پلّهٔ اوّل صعود به سوی زندگی گام گذاشته است.

این نقطهٔ استوار، که در اعماق لجنزار پیدا شده بود، ابتدای قسمتی دیگر از کف فاضلاب بود که زیر آب رفته، امّا نشکسته بود. و به محض آن که کسی می توانست به آن برسد. و پای بر آن بگذارد، به ساحل نجات رسیده بود. ژان والژان هم از مهلکهٔ لجنزار نجات یافته و خود را به آن سوی این باتلاق هولناک رسانده بود.

ژان والژان، وقتی که از لجنزار بیرون آمد، در گوشهای بهزانو نشست و لحظاتی در آن حال ماند. در خود فرورفته بود و با خدای خودگفت و گومی کرد.

پس از چند لحظه از جابرخاست. تنش می لرزید، سراپایش بوی گند می داد، در زیر بارِ موجودی نیمه جان خمیده شده بود. جسمش آغشته به لجن بود و روحش لبریز از نوری شگفت انگیز. گاهی در جایی که آدمی خیال میکند به ساحل نجات رسیده کشیند کشتی اش به گِل می نشیند

بار دیگر به راه افتاد.

از لجنزار بیرون آمده بود، امّا همهٔ توش و توانش در آنجا به آخر رسیده بود. بعد از این همه تلاش، دیگر نیرویی برایش باقی نمانده بود. چنان خسته بود که در هر سه چهار قدم می ایستاد و به دیوار تکیه می داد تا نفسی تازه کند. یک بار روی سنگی نشست تا ماریوس را کمی بر پشت خود جابه جا کند. حس می کرد که دیگر نمی تواند از جا برخیزد. با این حال، شور و حرارتش هنوز به پایان نرسیده بود. برپای ایستاد و به راه افتاد. نومیدانه، امّا تقریباً تند راه می رفت. به اطراف خود نگاه نمی کرد، حتی کمتر نفس می کشید. چند قدمی با این وضع پیش رفت. ناگهان سرش به دیواری خورد. به پیچ دیگری رسیده بود، و چون رو به رویش را نگاه نمی کرد به دیوار خورده بود. به خود آمد. در انتهای راه زیرزمینی، نامی دید. این روشنایی هراس آور نبود؛ فروغی بود سفیدفام و دلنشین؛ روشنایی آفتاب بود.

ژان والژان به یکی از دریچههای فاضلاب نزدیک شده بود.

اگرگنهکاری به عذاب دوزخ گرفتار شده باشد و ناگهان در میان آتش، راه بیرون رفتن از دوزخ را در پیش رو ببیند، احساس ژان والژان را خواهد داشت در آن لحظات، ژان والژان خستگی را از یاد برد؛ حتی سنگینی ماریوس را بر پشت خود احساس نمی کرد، گامهای پولادینش نیروی خود را بازیافتند. دیگر راه نمی رفت، می دوید، و هرچه به جلوتر می رفت، روشنایی را آشکارتر می دید. به راهرویی رسیده بود با طاقی هلالی، که بلندی کمتری داشت و پهنایی کمتر، و مثل قیفی بود در پایان راه تونل. و این تنگ و باریک بودن راه خروجی، تقلیدی بود از راهرو انتهایی زندانهای قدیم، که شاید برای زندان معقول باشد، امّا برای فاضلاب دور از عقل و منطق بود. و به همین روی، بعدها این نقص را برطرف کردند.

ژان والژان بهدريچه خروجي رسيد.

و در آنجا ایستاد.

این دهانه با دریچهٔ نرده آهنینی بسته شده بود، با لولاهای زنگ زده ان را قفل کرده بودند. این قفل از لای نرده ها پیدا بود قفلی به بزرگی یک آجر. جای کلید آن سوراخ بزرگی بود با یک زبانهٔ درشت. قفل دریچه به قفل زندان باستیل شباهت داشت که در باریس قدیم نظایر آن را بسیار می ساختند.

در آن سوی نردههای دریچه، فضای باز بود و رود سن، و روشنایی روز و شیب باریک ساحل، و بعد از آن باراندازهای کنار سِن بود و افق وسیع، و آزادی. در سمتِ راست، پلِ ینا بود و در سمت چپ، انوالید. جای مناسبی بود که ژان والژان می توانست در آن گوشه منتظر تاریک شدن هوا بماند و در تاریکی شب بگریزد. از کم رفت و آمدترین نقاط پاریس بود. ساحل شیبدار رو به گروکایو ا بود. مگسها از لابهلای نردههای دریچه به درون می آمدند و بیرون می رفتند.

در حدود ساعت هشتونیم بعدازظهر بود ۲؛ و روشنایی به پایان خود نزدیک می شد.

ژان والژان کنار دیوار، جای خشکی پیداکرد و ماربوس را روی زمین

<sup>1.</sup> Gros - Caillou

گذاشت و خود تا نزدیک پنجرهٔ آهنی رفت و با دو دست نرده ها را گرفت و با همهٔ نیرو تکانش داد. بی فایده بود. تک تک نرده ها را از نظر گذراند. در این فکر بود که یکی از نرده ها را که سست باشد از جا در بیاورد و آن نرده را برای از جا کندن یا شکستن دریچه به کار بگیرد. امّا تلاش او به جایی نرسید. استحکام نرده ها از صلابت دندانهای شهیر کمتر نبود. نرده ها از برای جا در نمی آمدند، و دریچه شکستناپذیر می نمود. وسیله و ابزاری هم برای گشودن دریچه در دسترس نبود.

پس جه بایست کرد! بایست آخرین دقایق عمر را در همینجا و پشت همین دریچه به سر برد! راه دیگری هم بود؟ می توانست دوباره از راهی که آمده بود برگردد و راه دیگری در پیش گیردا توان این کار را نداشت. وانگهی چگونه می توانست دوباره به لجن زاری برگردد که با هزار زحمت از آن بیرون آمده بود! و بر فرض که می توانست برگردد و از همهٔ این موانع بگذرد به کجا می رسید! قطعاً به دریچه دیگری می رسید و پشت آن درمانده و حیران می ماند. همهٔ دریچه های فاضلاب به همین شکل بسته شده بود. تصادفی بود که دریچه فزدیک سنگر از جا درآمده، و او توانسته بود از آن راه به فاضلاب راه یابد و از غوغای سنگر بگریزد.

کار او بهپایان رسیده بود. همهٔ تلاشهای ژان والژان بی ثمر مانده بود. خداوند همهٔ درها را بهروی او بسته بود.

او و ماریوس در تلهٔ مرگ گرفتار شده بودند. ژان والژان احساس می کرد که عنکبوت مرگ در تاریکی، تارهایش را تنیده است، و او تارهای سیاه و لرزان آن را به چشم می دید.

از دریچه دور شد و رفت روی سنگفرش فاضلاب، در کنار ماریوس، که همچنان بی حرکت بود، نشست. و درست تر آن است که بگوییم به زمین افتاد و سرش را در میان زانوان گذاشت. راهی برای رهایی نبود.

درمانده بود؛ و در این درماندگی نه به فکر خود بود و نه به فکر ماریوس؛ به کوزت می اندیشید.

### تکهای از یک لباس پاره

در میان این بی حالی و درماندگی، دستی بر شانهٔ او نهاده شد و کسی آهسته در گوش او گفت: «نصف از تو، نصف از من.»

در این تاریکی کسی هم بود! نومیدی نیز بهرؤیا میماند. ژان والژان مطمئن بود که خواب می بیند، جون صدای پایی نشنیده بود، چشم گشود و نگاه کرد. مردی رو در روی او ایستاده بود.

این مرد بلوزی بهتن داشت، پابرهنه بود، و کفشهایش را بهدست گرفته بود. پس پابرهنه آمده بود و بههمین سبب ژان والژان صدای پای او را نشنیده بود.

هرچند این دیدار برای ژان والؤان دور از انتظار بود، امّا در همان لحظهٔ اوّل آن مرد را شناخت.

تناردیه بود.

ژان والژان با آنکه بی خبر و ناگهانی دستی به شانه اش خورده و از عالم رؤیا بیرون آمده بود، اما چون به حوادث دور از انتظار عادت داشت، در یک دَم حضورِ دَهنش را بازیافت. وانگهی در حال و وضعی بود که از آن بدتر و سیاه تر در تصور نمی گنجد. در دنیا لحظاتی هست که از آن سیاه تر وجود ندارد. حتّی تناردیه هم نمی توانست چیزی بر تیره بختی او بیفزاید.

لحظاتی در انتظار گذشت.

تناردیه دستش را حایل پیشانی کرد تا بتواند بهتر ببیند، و در چهرهٔ ژان والژان دقیق شد، اما او را نشناخت، ژان والژان پشت بهروشنایی داشت و سراپایش غرق در خون و لجن بود.

اگر کسی او را بسا آن حال در روشنایی هم می دید، به آسانی نمی توانست بشناسدش. تناردیه که برعکس رو به روشنایی دریچه ایستاده بود، به قول معروف، زیرِ نگاه ژان والژان قرار گرفت. و با ایس ترتیب، در این جنگ تن به تن، وضع و موقع ژان والژان از تناردیه بهتر و مناسب تر بود. او در این جدال ناشناس بود و نقابی به چهره داشت، اما تناردیه شناخته شده و بی نقاب بود.

ژان والژان در آن لحظه متوجه شد که تناردیه او را نشناخته است.

دراین گوشهٔ تاریک، آن دو مثل دو حریف، که در ابتدا سعی میکنند نقاط ضعف و قوّت هم دیگر را پیدا کنند، به دقت مراقب بودند و چند لحظه ای چیزی نمی گفتند، تا آن که تنار دیه سکوت را شکست، و گفت: «چه جور می خواهی از اینجا بیرون بری؟»

ژان والژان جوابی نداد. تناردیه گفت: «پس دو قسمتش میکنیم.» ژان والژان پرسید: «چی»؟

تناردیه در جواب گفت:

«قضیه خیلی ساده است. تو این مرد راکشته ای و حالاً می خواهی از اینجا بری بیرون. من کلید این دریچه را دارم.»

کمی مکث کرد و دنبالهٔ کلام را گرفت: «نمی دونم کی هستی. امّا حاضرم دریچه را باز کنم. هرچی باشه از تخم و ترکهٔ خودمانی.»

ژان والژان کمکم متوجه منظور او شد. تناردیه گمان میکرد که او یکی از تبهکاران است. با این حال ساکت ماند، بلکه بتواند با این مردکنار بیاید. تناردیه با صراحت بیشتری منظورش را به زبان آورد. «رفیق! درست گوش

کن چی میگم. حتماً این آدم را که کشته ای جیبهایش خالی نبوده. نصفش را بده بهمن. آنوقت دریچه را وا میکنم.»

و کلید را از زیر بلوزش بیرون آورد و نیمی از آن را بهاو نشان داد و گفت: «حالاکه اصرار داری ببینی کلید آزادی را بهچه شکل ساختهاند، نگاه کن این هم کلید!»

ژان والژان مبهوت شده بود. تناردیه به او جمله ای گفت که از کُرنی ا بود. و به هر حال ژان والژان تردید داشت که آنچه می بیند واقعی باشد. لطف خداوند این بار به صورت هولناکی رخ نموده بود، و فرشتهٔ نجات به شکل تناردیه ظاهر شده بود.

تناردیه از کیسهٔ بزرگی که زیر بلوزش پنهان کرده بود، پاره طنابی درآورد، و به ژان والژان گفت: «این طناب را هم بگیر. به دردت می خوره این هم روی معامله!»

ژان والژان گفت: «طناب بهچه درد من میخورد؟»

ے غیر از طناب یه سنگ بزرگ هم لازم داری. آن بیرون هرچه دلت بخواد سنگ پیدا می شه.

\_سنگ برای چی؟

\_احمق! مگه نمیخوای این جنس قیمتی ارا بندازی توی رودخونه؟ یه طناب و یه سنگ بزرگ لازم داری، وگرنه می آد روی آب.

ژان والژان طناب راگرفت. آدمی گاهی بی اختیار، هر چیزی راکه بهاو بدهند میگیرد. تناردیه ناگهان فکری به ذهنش رسید، و فکر خود را با ژان

۱. Comeille نویسنده و شاعر فرانسوی. و این جمله را گرنی در فصل پنجم کتاب ژینا Ginna آورده. و امّا مبهوت شدن ژان والژان پیش از آنچه مربوط به شنیدن جملهای از کرنی از زبان کسی چون تناردیه باشد، به موضوع دیگری رابطه دارد زیرا آدمهای رمان بینوایان، معمولاً در مقابل هر وضع حیرت انگیز، متوجه مشیت الهی می شوند (ایو گ). ۲. به زبان عامیانهٔ تبه کاران Pantre چیزی را می گویند که ارزش دزدیدن داشته باشد.

والژان در میان گذاشت: «رفیق!.. سردر نمی آرم! چطور از آن باتلاق لجن گذشتی! من که جرأت نمی کنم یه قدم برم به طرف آن باتلاق... پیف! چه بوی گندی می دهی!»

و چند لحظه ای ساکت ماند و گفت: «می خوام چیزهایی ازت بپرسم، امّا اختیار با خودته. می تونی جواب ندی... جواب دادن به نظر من یه جور تمرین کردنه. آدم باید این جور تمرین بکنه تا وقتی جلو بازپرس می نشینه، بلد باشه که درست جواب بده و برای خودش دردسر درست نکنه. امّا از طرف دیگه، وقتی آدم ساکت باشه، و حرف نزنه کمتر ضرر می کنه. همان طور که گفتم اختیار با خودته. ببین!... توی این تاریکی درست نمی بینمت، و از اسم و رسمت خبر ندارم، امّا این را می دونم که دخل این بابا را آورده ای، و حالا می خواهی گوشه ای پیدا کنی و از دست این نعش صاحاب مرده خلاص بشی. رودخونه جای خوبیه. انبار بزرگی است برای پنهان کردن این جور آدمهایی که نفس کشیدن یادشون رفته. هر کمکی از دستم بر بیاد بهت می کنم که از دست این جنازه خلاص بشی.

خداوند این جانب را خلق کرده برای کمک به یه آدم خوب و دوست داشتنی مثل تو...»

با آنکه به او حق می داد که ساکت بماند و اسرارش را بازگو نکند، در عین حال سعی می کرد به ترتیبی به حرفش بیاورد. چند بار شانه اش را گرفت و تکان داد، بلکه بتواند نیم رُخ او را در روشنایی ببیند.

مرتب موضوع صحبت را عوض می کرد: «راستی رفیق، نگفتی که چه جور از آن باتلاق بیرون اومدی؟ مثل این که مغزت خوب کار نمی کنه. آخه آدم حسابی ا... چرا این جنازه را نینداختی توی اون لجنزار؟»

ژانوالژان چیزی نگفت، تناردیه کراواتش را که بهقاب دستمال بیشتر شباهت داشت، محکم کرد تا بهخیال خودش ظاهری با وقار و برازنده پیدا کند، سپس گفت: «نمی دونم. شاید هم کار درست همین بوده که تو

کردهای. فاضلاب ریزش کرده. و حتماً فردا کارگرها برای باز کردن راه لجنزار به این جا می آن، اگر جنازه را توی باتلاق لجن انداخته بودی، آن را پیدا می کردن و بعدش پای مأموران پلیس به قضیه کشیده می شد، و قدم به قدم می آمدن و ردّپای ترا پیدا می کردن و می قهمیدن که تا این جا اومده ای، و از این دریچه بیرون رفته ای. مأمور پلیس هم که نفهم و خِنگ نیست. بعضیها شون خیلی با هوش و بد ذاتن. مو را از ماست می کشن. آخه کمتر کسی جنازه را توی لجنزار فاضلاب می اندازه، امّا تا دلت بخواد رودخونه از این جنازه ها تحویل گرفته. رودخونه یه جور قبرستونه. امروز که جنازه را بندازی توی رودخونه، یه ماه بعد ماهیگیرهای سن کلو، اون را زنّه آب در می آرن. اون هم یه جنازهٔ داغون شده را و قضیه کمکم فراموش می شه.»

تناردیه پیوسته حرف می زد، و ژان والژان هم چنان ساکت بود. تناردیه بار دیگر شانه های او راگرفت و تکان داد و گفت: «خُب! بگذریم. حالا بر می گردیم سر قضیهٔ اوّل، یمنی سر قسمت کردن ارثیه. کلید را که دیدی؟ حالا نوبت توست که نصف ارثیه را به من بدی.»

حرفها و حرکات تناردیه تا حدودی عجیب بود، مثل آن ببود که از چیزی بیم دارد و آسوده خاطر نیست. با آنکه کسی جز ژانوالژان صدای او را نمی شنید، آهسته حرف می زد، و گاهی انگشت بر دهان می گذاشت و زیر لب می گفت: «هیس!» ژانوالژان به فکر افتاده بود که شاید جز تناردیه، تبهکاران دیگری هم باشند که در گوشهای پنهان شدهاند، و تناردیه می ترسد که آنها موضوع را بفهمند و سهمی بخواهند.

تناردیه سرش را جلو آورد و آهسته گفت: «خب دیگه، معامله را تمام کنیم. توی جیبهای این جنس قیمتی، چی پیدا کردی؟»

ژانوالژان دست در جیبهای خود فرو برد.

به یاد داریم که ژانوالژان همیشه مقداری بول در جیب داشت؛ از

ابتدای جوانی زندگی غمانگیز و دشواری را گذرانده و بههمین علّت یاد گرفته بود که برای هر مشکلی که پیش آید راه حلّی پیدا کند.

امّا اینبار به مشکل عجیبی برخورده بود؛ زیرا شب پیش که در سنگر لباس گارد ملّی خود را درآورده و به یکی از چند نفری بخشیده بود که قرار بود سنگر را ترک کنند و نزد خانواده خود بروند، فراموش کرده بود که که کیف بغلیاش را از جیب آن لباس در بیاورد. و حالا فقط کمی پول خرّد، در حدود سی فرانک در جیب جلیقه داشت. ناچار هرچه در آن جیب بود، یعنی یک لوئی طلا، دو سکهٔ پنج فرانکی، و پنج یا شش سکهٔ بیک سانتی را در آورد و روی سنگی در جلو خودگذاشت.

تناردیه به گردن خود پیچ و تاب معنی داری داد و گفت: «این مردک را برای همین چندتا سکّه کشته ای؟ برای جیزهای به این زیادی!»

و در این حال تا پیش آید، در جیبهای ژانوالژان و ماریوس دست بر د و همه را کاوید. ژانوالژان که سعی داشت همچنان پشتش به روشنایی دریچه باشد مانع کار او نشد و خود را در اختیار او گذاشت که جیبهایش را بگردد. تناردیه مانند یک جیب بر تردست، جیبهای ماریوس را نیز کاوید، و بی آنکه ژانوالژان متوجه باشد، با چاقویی که در دست داشت، تکهای از لباس پارهٔ ماریوس را برید و آن را زیر بلوز خود پنهان کرد.

شاید در این فکر بود که با در دست داشتن این تکه از لباس، در اولین فرصت «قاتل و مقتول» را شناسایی کند.اما از سوی دیگر چیزی علاوه بر آن سکه ها در جیب آن دو نیافت و گفت: «خب. معلوم می شه که غیر از این پول، آه در بساط ندارین،»

و «نصف کردن» نقدینه راکه خود پیشنهاد کرده بود، از یاد برد و همهٔ پول را برداشت.

برای برداشتن پولهای څرد یک سانتیمی کمی تردید داشت، که پس از چند ثانیه این تردید هم از بین رفت، و همه پولهای خرد را نیز تصاحب کرد و گفت: «عجب روزگاری است! بعضیها برای یه مشت پول خُرد، یه نفر را می فرستند سینهٔ قبرستون!»

آنگاه کلید را از زیر بلوزش درآورد و خندید و گفت: «رفیق! حالا می تونی از این دریچه بری بیرون. اینجا مثلِ فروشگاههای بزرگه، که موقع بیرون رفتن پول اجناس را از آدم میگیرن. تو هم پول دادی و می تونی بری بیرون.»

و هم چنان می خندید. آیا کمک او به یک مرد ناشناس، برای نجات از آن مهلکه صادقانه بود یا در صداقت او تردید باید کرد؟

تناردیه کمک کرد و ماریوس را به پشت ژانوالژان جای داد و پا برهنه کنار دریچه رفت و به ژانوالژان اشاره کرد که دنبال او برود. و از لابلای نردههای دریچه اطراف را نگاه کرد و انگشت روی دهان گذاشت و چند دقیقهای در آن حال ماند سپس کلید را در قفل فرو برد، زبانهٔ قفل به یک سو رفت و باز شد. نه از قفل صدایی شنیده شد نه از دریچه به هنگام باز شدن. ظاهراً این دریچهٔ آهنین و لوله هایش را تازگی روخن کاری کرده بودند. تبه کاران در شبهای تاریک، از این دریچه به راهروهای فاضلاب می آمدند و از آن بیرون می رفتند. گرگ جنایت با گامهای شوم خود در آن دهلیزهای زیرزمینی از این سو به آن سو می رفت، و فاضلاب شریک جرم و جنایت دسته ای از تبه کاران شده بود.

و این دریچهٔ خاموش، اسرار را پنهان میکرد.

چند لحظه بعد ژانوالژان روشنایی بیرون از فاضلاب را بهچشم میدید.

# هرکه ماریوس را در آن حال می شناخت مُردهاش می پنداشت

ژانوالژان ماریوس را در ساحل رود بر زمین گذاشت.

ژانوالژان دنیای بخارهای گندآلود، و ترس و تاریکی را پشتِ سر گذاشته بود، و اینک می توانست در هوای پاک و جانبخش و شادی انگیز نفس بکشد. همه جا در اطراف او سکوت بود؛ سکوت دلنشین آفتاب، که در آسمان نیلگون خفته بود. شفق در افق ظاهر شده بود. شب، این رهایی بخش بزرگ، این یار و یاور کسانی که برای گریختن از تشویش و اضطراب به جامه ای تیره فام نیاز دارند، فرا می رسید.

آسمان آرامش وسیع خود را در همه سوی گسترد، و آب رود در پای او آوایی هم چون بوسه داشت. پرندگان در لانههای خود بر فراز درختان خیابان شانزه لیزه، به هم دیگر بدرود می گفتند. چند ستاره آرام آرام در انتهای آسمان سوسو می زدند و هم چون رؤیایی در اعماق عظمتی بی پایان خودنمایی می کردند. شب همهٔ زیبایی های لایتناهی را نثار ژان والژان می کرد.

لحظات خوش امّا پر ابهامی بود، که نه شب به حساب می آمد و نه روز. زیرا شب آنقدر نزدیک آمده بود که آدمی می توانست در تیرگی آن از دور ناشناخته بماند، و فروغی از روز نیز که هنوز بر جای مانده بود

چهرهٔ آدمی را از نزدیک آشکار میکرد.

ژانوالژان لحظاتی در این صفای شکوهمند و نوازشگر اختیارش را از دست داد و خود را فراموش کرد.

انسان گاهی در چنین اوقاتی خود را فراموش میکند؛ و در چنین دقایقی، رنج و عذاب نیز از آزردن یک موجود بینوا دست برمی دارد، و بهاو فرصت می دهد که دمی را با تأمل بگذراند. آرامش هم چون شبی تاریک، آن بینوایِ مجذوب رؤیا را فرا میگیرد، و در پرتو شفق، روح آدمی نیز مانند آسمان شب، ستاره باران می شود. ژانوالژان از تماشای سایه روشنی که در بالای سرش بود غافل نبود و در آن حالِ رؤیایی، در دریای پهناور آسمان شب غوطه می خورد.

امًا ناگهان از این حال بیرون آمد و وظیفهٔ خود را به یاد آورد؛ خم شد و بساکف دست، از آب رود چند قطره ای به صورت ماریوس افشاند. ماریوس پلکهایش را نگشود؛ بی حرکت بود، امّا با دهانی نیم باز نفس می کشید.

ژانوالژان میخواست یک بار دیگر دستش را در آب رود فرود ببرد که ناگهان احساس عجیب و آزار دهندهای بهاو دست داد؛ مثل این حضور کسی را در پشت سر خود حس میکرد. و ما در جای دیگر از این احساس که همه با آن آشنا هستند، سخن گفته ایم.

زانوالزان دستش را عقب کشید.

در واقع، مثل آخرین لحظاتی که در فاضلاب بود و تناردیه بی سروصدا آمده و پشت سرِ او ایستاده بود، این بار نیز کسی پشت سرش بود.

ژانوالژان روی گرداند. مردی بلند قامت را رو در روی خود دید، باردنگوتی که همهٔ دکمه هایش را بسته بود و چوب قانون مخصوص مأموران پلیس را، که یک سر آن شربی بود در دست داشت. و با

ژانوالژن، که در کنار رود بهزانو نشسته بود، چند قدم بیشتر فاصله نداشت.

چون سایه ای بود، یا نوعی شبح. و هر کس که سایه روشن شفق، چنین شبحی را ببیند که چوب قانونی به دست دارد، وحشت می کند. ژان و الژان او را شناخت.

خواننده به حدس و گمان دریافته است که تعقیب کنندهٔ تناردیه نیز کسی جز ژاور نبود. ژاور پس از آنکه بهیاری ژانوالژان، از سنگر بیرون آمد و عمر دوباره یافت، نزد رئیس پلیس رفت و قضایا را شرح داد و سپس دنبال مأموریتی رفت که از چندی پیش در پی رفت و آمدهای مشکوک تبهکاران در ساحل راست رود سن، در حدود شانزه لیزه، به عهدهٔ او گذاشته بودند.

و در آنجا بود که تناردیه را از دور دیده و بهتعقیب او رفته بود.

قطعاً خوانندگان این نکته را نیز به حدس دربافته اند که تناردیه بی خود و بی جهت قفل دریچه را برای ژان والژان باز نکرده بود. بلکه این مردیقین داشت که ژاور درگوشه ای پنهان شده، و منتظر بیرون آمدن او از فاضلاب است. قاعدتاً کسی که در دام افتاده باشد، شامّهٔ تیزی دارد و با هوشیاری سعی می کند که استخوانی را پیش سگ شکاری بیندازد. تناردیه نیز به خیال خودش قاتلی را با مقتول او فرستاده بود و نزد خود حساب می کرد که ژاور دست از چنین طعمه ای بر نمی دارد، و با آنها مشغول می شود و از تعقیب او چشم می پوشد. زیرا بازداشت چنین قاتلی، که مقتول خود را بر دوش دارد، قطعاً مایهٔ سرفرازی و افتخار یک بازرس مقتول خود را بر دوش دارد، قطعاً مایهٔ سرفرازی و افتخار یک بازرس بیس خواهد بود. در ضمن چند فرانکی هم در این معامله گیرش آمده بود، و می توانست بعد از مشغول شدن ژاور با «قاتل و مقتول» از معرکه بگریز د.

امًا ژانوالژان از دامی جسته و بهدام دیگری افتاده بود.

برخورد او با تناردیه و سپس با ژاور یکی از دیگری عذاب آورتر بود. ژانوالژان چنان در فاضلاب آلوده شده و تغییر شکل یافته بود که ژاور او را نشناخت.

و در آن حال که چوب قانون را در دست می فشرد، به آرامی از او پرسید: «کی هستید؟»

- ــ من؟
- \_بله، شما!
- ـ ژانوالژان.

ژاور بَندِ چرمین چوب قانون را بهدندان گرفت، خم شد، و سرش را پایین آورد و با دستهای نیرومندش، شانههای ژانوالژان را چسبید و نگاهش را در چشمهای او دوخت. نگاه ژاور هراس آور بود.

ژانوالژان در زیر فشاردستهای ژاور هم چون شیری بود که پنجههای یوزپلنگ در کتف او فرو رفته باشد؛ امّا بی آنکه مقاومتی بکند، گفت: «بازرس ژاور! من در اختیار شما هستم. امروز صبح نشانی خانهام را به شما دادم. خیال فرار ندارم. بازداشتم کنید. امّا خواهشی از شما دارم.»

ژاور، که گویی صدای او را نمی شنید، مدتی با خشم چشم به ژاور، که گویی صدای او را نمی شنید، مدتی با خشم چشم به ژان والژان دوخته بود؛ سپس قد راست کرد و چوب قانون را در دست فشرد و در حالتی رؤیاگونه، این کلمات را زمزمه وار به زبان آورد: «شما اینجا چه کار می کنید؟ این مرد کیه؟ چه بر سر او آمده؟»

قطعاً به این نکته توجه کرده اید که ژاور به ژان والژان «شما» می گفت. ژان والژان در جواب او توضیحاتی داد؛ شناع این بود که با کلماتش او را از عالم رؤیا بیرون می آورد: «بازرس ژاور! خواهشی که دارم مربوط به همین جوان است. من در اختیارتان هستم. بازداشتم کنید. امّا پیش از بازداشت من، کمک کنید تا این جوان را ببرم به خانه اش. غیر از این خواهشی ندارم.»

چهرهٔ ژاور درهم رفت. معمولاً هر وقت میخواست گذشت و اغماضی بکند، همین قیافه را میگرفت.

چند لحظه ای خاموش ماند، و سپس از جیب خود دستمالی در آورد، خم شد و دستمال را در آب خیس کرد و با آن پیشانی ماریوس را شست و شو داد؛ و آهسته، چنانکه گویی با خود حرف می زند، گفت: «این جوان را در سنگر دیده بودم. ماریوس صدایش می زدند.»

بازرس ژاور در کار جاسوسی، درجه یک بود. در موقعی که او را به تیرک بسته بودند و در انتظار مرگ حتمی بود، همه چیز را دیده و شنیده بود و به ذهن سپرده بود. و حتی در حال احتضار، که بر نخستین پلهٔ زیرزمین گود نشسته بود، همه را زیر نظر داشت.

ژاور جلو رفت دست ماریوس را گرفت و نبضش را آزمود. ژانوالژان گفت: «حالش خوب نیست، زخمی است.» هرده؟

ژانوالژان گفت: «هنوز نمرده».

بازرس ژاور پرسید: «شما این جوان را از سنگر تا اینجا آورده اید؟» ژاور فکرش بسیار مشغول بود، و شاید به همین علّت اصرار نداشت که پی جویی کند و بفهمد که ژانوالژان چگونه از راه فاضلاب این جوان را بر دوش کشیده و تا اینجا آورده. و حتی به این موضوع توجه نکرد که ژانوالژان به جای آن که جواب او را بدهد، به قضیهٔ دیگری اشاره کرد: «بازرس ژاور!... خانهٔ بزرگ این جوان در ماره است، کوچهٔ دِفی دو کالور، اسم پدربزرگش را فراموش کرده ام.»

آنگاه دست در جیب ماریوس برد و دفترچهٔ او را درآورد و صفحهای راکه باز کردکه ماریوس با مداد، در آن نشانی خانهٔ پدر بزرگ را نوشته بود، و دفترچه را بهژاور داد.

روشنایی فضا هنوز به آن اندازه بود که بتوان نوشته ای را خواند.

وانگهی ژاور، که مانند پرندگان شبخیز چشمان تیزی داشت، و در تاریکی می توانست همه چیز را ببیند، به خط ماریوس نظری انداخت. و زیر لب نشانی پدر بزرگ ماریوس را بازگفت: ژیل نرمان خانهٔ شمارهٔ ۶، کوچهٔ دِفی دو کالور.

سپس درشکه چی را صدا زد.

به یاد داریم که در شکه ای همراه او آمده بود و در ساحل انتظار میکشید.

ژاور دفترچهٔ ماریوس را نزد خود نگاه داشت. درشکه از سراشیبی ساحل پایین آمد و در کنار آنها توقف کرد. ماریوس را در صندلی جای دادند. ژاور و ژانوالژان در کنار یکدیگر نشستند.

درشکه بهطرف بارانداز حرکت کرد و در آنجا بهطرف باستیل از بارانداز دور شدند و به کوچهای پیچیدند. درشکه چی هم چون شبحی تیره در جای خود نشسته بود و گاهی به اسبهای لاغر شلاق می زد. مسافران درشکه خاموش بودند. ماریوس حرکتی نداشت، به پشتی صندلی تکیه داده بود و سرش به سینه افتاده، و دستها و پاهایش خشک و بی جان به نظر می آمدند.

پنداری این جوان در انتظار چیزی نیست جزیک تابوت، ژانوالژان مثل این بود که از سایه درست شده و ژاور از سنگ. شب بود و تاریکی. و هر بار که روشنایی چراغی در درشکه میافتاد همه چیز رنگ باخته مینمود.

دست تصادف به گونهای نحوست بار و غمانگیز، سه چیز را در کنار هم جای داده بود؟

جنازهای را با شبحی و مجسمهای.

# بازگشت طفل گریزپا به خانهاش

هربار که چرخهای درشکه بهدستاندازی میافتاد، قطره خونی از موهای ماریوس می چکید. وقتی که بهخانهٔ شماره ۶ کوچهٔ دِفیدوکالور رسیدند. شب شده بود.

درشکه توقف کرد. ژاور پیاده شد و با نگاهی شماره ۶ را در بالای دَرِ بزرگ خانه دید، سپس باکوبهٔ بزرگ آهنی در راکه به سبک قدیم نقش یک بز کوهی و یک ساتیر ۱ روی آن بود، حرکت داد و چند ضربه به در کوفت. در نیمه باز بود. ژاور فشاری به آن داد و بازش کرد. سرایدار خواب آلود، و شمع به دست، خمیازه کشان پیش آمد. در آن خانه همه خفته بودند. در ماره همه زود می خوابیدند.

ژانوالژان و درشکه چی زیر بغل و زیر زانوی ماریوس را گرفته و او را از درشکه بیرون آوردند.

ژانوالژان در آن حال دستش را زیر لباس پارهٔ ماریوس بُرد و روی قلب او گذاشت.

قلب او هنوز تپش خفیفی داشت. مثل این که بالا و پایین افتادن در شکه در دست اندازها، تا اندازهای زندگی را در رگهای او بهجریان

۱. Satyres از ارباب انواع، و از همراهان و ملازمان دیونیزوس که نیمهٔ پائین بدنشان اسب یا بز بود و نیمه بالایی شان انسان.

انداخته بود.

ژاور، با لحنی تند و تحکم آمیز از سرایدار پرسید: «در اینجاکسی به اسم ژبل تُرمان دارید؟»

\_بله، با ایشان چه کار دارید؟

\_پسرش را آوردهایم.

سرایدار با تعجب گفت: «بسرش؟»

-نعش بسرش را آوردهایم.

ژانوالژان که عرق میریخت و غرق لجن بود و پشت سر ژاور ایستاده بود، با اشارهٔ سر و دست به سرایدار فهماند که ماریوس نمرده است. امّا سرایدار چنان گیج و آشفته بود که نه از حرفهای ژاور چیزی می فهمید و نه از ایما و اشارهٔ ژانوالژان.

ژاور برای سرایدار توضیح داد: «ما این جوان را از سنگر بهاینجا آوردهایم.»

سرایدار به وحشت افتاد و گفت: «پس این جوان در سنگر خودش را به کشتن داده.»

ژاور گفت: «معطل نکنید. زودتر برید آقای ژیل نرمان را بیدار کنید. فردا باید این جنازه را ببرند به گورستان.»

در نظر ژاور حوادث و اتفاقات شهری، تقسیم بندی بخصوصی داشتند. هر اتفاق و هر قضیه ای بایست پروندهٔ جداگانه ای داشته باشد و در کشوی مخصوص خود جای بگیرد؛ و بهموقع هر کدام را برای اقدام لازم، و طی سلسله مراتب، از کشو بیرون بیاورند. بر طبق تقسیم بندی او، حوادثی که در معابر ممکن بود اتفاق بیفتد، زد و خورد بود و آشوبگری و درگیری در کارناوال یا تشییع جنازه.

سرایدار باسک خدمتکار را بیدار کرد، و باسک نیز بهنیکولت خبر داد. نیکولت، دوشیزه ژبل نُرمان را بیدار کرد. امّا آقای ژبل نُرمان یعنی

پدربزرگ، را به حال خود گذاشتند؛ چون فکر می کردند که دیر یا زود از قضیه خبردار خواهند شد.

ماریوس را بی سروصدا به طبقهٔ اول بردند و او را روی نیمکتی در سرسراگذاشتند. در آن هنگام که باسک از خانه بیرون رفت تا دنبال پزشک برود، و نیکولت دَرِکُمُدی را باز میکرد تا لباس مناسبی برای ماریوس پیدا کند، ژانوالژان سنگینی دست ژاور را روی شانهٔ خود احساس کرد و همراه او به طبقهٔ پایین رفت. متوجه شده بود که ژاور لحظه ای از او چشم بر نمی دارد.

سرایدار وقتی که بازگشت آن دو را دید، با وحشت نگاهشان میکرد. ژاور و ژانوالژان سوار درشکه شدند. راننده نیز در جای خود نشست. ژانوالژان گفت: «بازرس ژاور!... خواهش دیگری هم دارم.» ژاور گفت:

- «چه خواهشی دارید؟»

بگذارید به خانه بروم. فقط چند دقیقه در آنجاکار دارم. بعد از آن در اختیار شما هستم.

ژاور چند لحظه ای به فکر فرو رفت، و سپس سرش را بیرون آورد، و به در شکه چی گفت: «برو به کوچهٔ لُوم آرمه، شمارهٔ هفت.»

## لرزه در اركانِ مطلق

ژانوالژان چه منظوری داشت؟ منظورش اینبود که کارهای ناتمام را به انجام رساند؛ کوزت را ببیند و به او بگوید که ماریوس کجاست و در چه وضعی است، و اگر لازم باشد، در این مورد او را راهنمایی کند و تصمیمی برایش بگیرد. امّا برای خود چیزی نمی خواست چون کار خود را تمام شده می دانست؛ به دست ژاور اسیر شده بود و قصد فرار هم نداشت. شاید اگر کس دیگری به جای او بود. در چنین وضع و حال نرمید کننده ای به فکر طنابی می افتاد که تناردیه به او داده بود؛ که می توانست با آن خود را به میله های زندانی که او را به آنجا می بردند بیاویزد. امّا ژانوالژان بعد از دیدار با اسقف، قلب و روحش را به صفای مذهبی سپرده بود و خودکشی را گناه می دانست.

خودکشی، که در مسیر اسرارآمیزش آدمی را به سوی دنیایی ناشناخته می برد، و شاید به نوعی به فنای روح منجر شود برای ژانوالژان معنی و مفهومی نداشت.

درشکه در سَرِ کوچهٔ لوم آرمه توقف کرد. زیرا کنوچه تنگ بود، و درشکه نمی توانست وارد آن شود.

ژاور و ژانوالزان بیاده شدند.

درشکه چی با احترام و فروتنی به آقای بازرس گفت که روکش مخمل

او ترخت درشکهٔ او پر از لکههای خون شده، و به خواهش و التماس مبلغی را برای جبران این خسارت مطالبه می کرد. در ضمن از آقای بازرس تقاضا کرد که چند کلمه ای در دفتر چهٔ او بنویسد و حسن خدمت او را گواهی کند. ژاور دفتر چه ای را که در شکه چی می خواست به دست او بدهد پس زد و گفت: «کرایه ات در این مدّت چقدر می شود؟»

درشکه چی گفت: «هفت ساعت و ربع در خدمت شما بودم. روکشِ مخمل هم باید تمیز شود. جمعاً می شود هشتاد فرانک، آقای بازرس!»

زاور چهار سکه بسیست فسرانکی نماپلئون از جمیب درآورد و بهدر شکه چی داد و بهاو گفت که می تواند برود؛ چون دیگر بهدر شکه نیازی ندارد.

ژانوالژان با خود فکر میکرد که ژاور قصد دارد او را تا پاسگاه بلانمانتو یا پاسگاه آرشیو که در آن نزدیکی بودند، پیاده همراه خود ببرد.

ژانوالژان و ژاور وارد کوچه شدند. در کوچه رفت و آمدی نبود. ژاور از جلو میرفت و ژانوالژان پشت سرِ او. بهشمارهٔ هفت رسیدند. ژانوالژان در زد. در باز شد.

ژاور گفت: «بسیار خوب. برید بالا.»

ميس با لحنى عجيب گفت: «در اينجا منتظرتان هستم.»

مثل این بود که به خود قشار زیادی آورده بود تا بتواند این جمله را بگوید.

ژانوالژان به ژاور نگاه معنی داری کرد. چنین رفتاری با عادتها و اخلاق او منافات داشت. امّا برای ژانوالژان چندان تعجب آور نبود که ژاور به او اعتماد می کند، و در عین حال با تکبّر و از بالا به او می نگرد. این حالت او مثل اعتماد گربه ای بود که به موش آزادی می دهد تا در زیر چنگالهای تیزش کمی به این طرف و آن طرف بدود. و ژانوالژان نیز

۱. Utrecht شهری در آلمان.

قصدی جز آن که تسلیم شود کار را یکسره کند، نداشت. سرایدار که از خواب بیدار شده و در را بهروی او باز کرده بود، در کناری ایستاده، و ژانوالژان شتابان به طبقهٔ بالا رفت.

به طبقهٔ اوّل که رسید، کمی مکث کرد. همهٔ راههای بُر از رنج و عذاب، توقفگاههایی نیز دارند. دریچهٔ بالای پلکان باز بود. در اکثر خانههای قدیمی از این دریچه ها هست، که معمولاً رو به کوچهاند و از بیرون روشنایی می گیرند. پرتو کم فروغی از چراغ کوچه، از دریچه بر پلکان می افتاد که نوعی صرفه جویی در روشنایی بود.

ژانوالژان، بی اختیار سرش را جلو برد و از دریچه به بیرون خم شد. چراغ کوچه آن اطراف را روشن می کرد. ژانوالژان ناگهان از تعجب در جای خود بی حرکت ماند. هیچکس در کوچه نبود.

ژاور رفته بود.

باسک و سرایدار، ماریوس راکه همچنان بی حرکت بود، از روی نیمکت سرسرا، به تالار بردند. پزشک نیز با شتاب به بالین ماریوس آمده بود. خالهٔ ماریوس هم در آنجا بود.

دوشیزه ژبل ترمان، خالهٔ ماریوس، می رفت و می آمد و وحشت زده بود؛ دستهایش را بههم می فشرد و بی آنکه کاری بکند، می گفت: «خدایا! خداوند!!... باورم نمی شود!» و گاهی می گفت: «چه کنم؟ همه چیزمان غرق خون می شود!» و بعد از چند دقیقه، که وحشت او کمتر شد و از این حال بیرون آمد، به تعبیر و تفسیر قضیه پرداخت و گفت: «این کارها عاقبتش همین است»، امّا فرصت نکرد، چنانکه مرسوم است بگوید: «من از اوّل همه چیز را پیش بینی می کردم. گفته بودم که عاقبت کار او به اینجا می رسد.»

به توصیهٔ پزشک، ماریوس را روی یک تختخواب تسمه ای گذاشتند؛ سپس پزشک او را معاینه کرد و متوجه شد که نبض او هنوز می زند، و قلب او زیاد آسیب ندیده، و خونی که در گوشهٔ لبش جمع شده از بینی اوست. دستور داد که او را به پشت، و بدون بالش، بخوابانند تا سرش هم سطح بدن او، و حتی پایین تر قرار بگیرد، و پیراهنش را نیز به توصیهٔ دکتر درآوردند تا نفس کشیدنش آسان شود. دوشیزه ژبل نرمان، وقتی که

پیراهن ماریوس را از تن او در می آوردند، بهاتاق خود رفت و به دعا خواندن مشغول شد.

زخمهای ماریوس عمیق و مرگبار نبود. گلولهای آمده بود و بعد از برخورد با کیف بغلیاش، منحرف شده، یک شکاف سطحی و بدشکل امّا بی خطر به جای گذاشته و گذشته بود. امّا این مدّت طولانی، که ژانوالژان در فاضلاب او را بر دوش کشیده بود، بر وخامتِ زخمهایش افزوده بود. در صورتش زخمی که عمیق باشد و شکل او را تغییر بدهد، دیده نمی شد. با این حال، سّرِ او از هر طرف خراشهایی داشت، که بعضی از آنها ناراحت کننده بودند. آیا این زخمها به کاسهٔ سر او نیز صدمه زده بود یا فقط پوست سرش خراش خورده بود؟ هنوز معلوم نبود. امّا پزشک برای او نگران بود، زیرا زخمهای سّرِ ماربوس او را بیهوش کرده بود، و غالباً کسی که بدینگونه از هوش می رود، دیگر به هوش نمی آید. از سوی دیگر، خونریزی بسیار هم توش و توان او را به پایان رسانده بود.

پایین تنهٔ او، یعنی از کمربند بهپایین، در پناه سنگر از زخم خوردن درامان مانده بود.

باسک و نیکولت، با پارجههای سفید نوارهای زخمبندی درست می کردند. نیکولت نوارها را می دوخت، و باسک آنها را روی زخمها می بست. پیش از آن که باسک و نیکولت نوارهای زخمبندی را آماده کنند، پزشک موقتاً با پنبه جلو خونریزی را گرفته بود. در کنار تختخواب، روی میزی که ابزار و لوازم پزشک جراح را گذاشته بودند سه شمع نورافشانی می کردند. پزشک صورت و موهای ماریوس را با آب سرد شست، آب از خون او سرخ رنگ شده بود. سرایدار هم در کنار پزشک ایستاده بود و شمعدانی به دست داشت که چند شمع در آن می سوخت.

پزشک متأثر و در عین حال متفکر بود. گاهی سرش را تکان می داد؛ مثل آنکه از خود سؤالی می کرد و به آن جواب منفی می داد. معمولاً وقتی

پزشک با خود چنین پرسش و پاسخی داشته باشد، معلوم می شود که وضع بیمار وخیم است.

در این موقع که پزشک صورت بیمار را می شست و آرام آرام پلکهای بستهٔ او را مالش می داد، در تالار باز شد و پیرمردی با رنگ پریده به درون آمد.

او، پدربزرگ بود.

از دو روز پیش، شورش پاریس ژیل نرمان را سخت مشغول کرده بود. و در عین حال نگران و معذّب بود. شب پیش نتوانسته بود بخوابد، و آن روز هم از شدّت ناراحتی تب کرده بود، و اوایل شب سفارش کرده بود که درها را قفل کنند و کرکره ها را ببندند؛ و بهبستر رفته بود.

سالخوردگان خوابشان سبک است. خوابگاه آقای ژبلُتُرمان در کنار تالار پذیرایی بود.

با آنکه در تالار سعی کرده بودند سروصدا کستر باشد، امّا آقای ژبل تُرمان متوجه وضع غیر عادی خانه شد و از بستر بیرون آمد و خود را به تالار رساند و در را نیمه باز کرد، و هم چنانکه دستش بر دستگیرهٔ در بود، بُهت زده نگاه کرد. در لباس خواب سفید رنگ خود، مانند شبحی بود که کفن پوش باشد و به گودال قبر خود خیره شود.

تختخواب را می دید، و روی تشک آن جوان خون آلود را می دید که تا کمر برهنه بود و بدنش مثل موم سفید بود، و چشمانش بسته و دهانش نیمه باز. و در زیر نور شمعها می دید که بدن آن جوان پر از زخم است و خون آلود.

لرزش عجیبی سراپای بدن استخوانی پدر بزرگ را گرفته بود. چشمان او، که قرنیهاش به علّت کِبَرِ سنِّ او بهزردی گراییده بود، تیره فام می نمود. چهرهاش در این لحظه خاکی رنگ شده و به مردگان شباهت یافته بود.

دستهایش مثل فنرهایی که در رفته باشند بیحال در دو طرف او

آویزان شده بودند، و انگشتانش بی اراده از همدیگر باز می شدند تا حیرت او را نشان بدهند. زانوانش به جلو خم می شدند. پاهای لخت و لاغرش، باموهای سفید و از ترس راست ایستاده، از زیر لباس خواب او به چشم می آمدند. او در این حال زیر لب گفت: «ماریوس!»

باسک گفت: «آخ!... همینالسّاعه آقای ماریوس را آوردند. از توی سنگر.»

پیرمرد با وحشت فریاد زد: «مُرده؟... آخ!... این پسر با راهنها و بی سروپاها رفته بوده به سنگر؟»

و ناگهان رفتارش عوض شد. پیرمرد نود و چند ساله مئل جوانان راست و استوار ایستاده، و رو بهپزشک کرد و گفت: «دکتر! این جوان مرده است یا نه؟ مرده؟»

پزشک، که بسیار نگران بود، در جواب چیزی نگفت. آقای ژبل نرمان دستهایش را بالا و پایین برد و خندهٔ وحشت آوری کرد و گفت:

«شرده؟ به سنگر رفته با آن بی سروپاها، خود را به کشتن داده!... از لج من این کار راکرده. برای اذیت کردن من این بلا را سر خودش آورده. حالا این پسرهٔ بی عقل خون آشام، با این وضع برگشته پیش من... وای بر من!» به طرف پنجره رفت، مثل این که احساس خستگی می کرد، پنجره را گشود؛ در قسمت تاریک اتاق ایستاد و رو به کوچهٔ تاریک، چیزهایی گفت، مثل این که می خواست برای تاریکی سخنرانی کند:

-ببینیدش... که چطور به خانهٔ من برگشته! با بدن پُر از شکاف و زخم شمشیر، بدن تکه پاره و بی جان، ببینید این بی سر و پا را. می دانست که چشم به راهش هستم. خودم اتاقش را مرتب کردم. عکس دوران بچگی اش را گذاشته ام کنار بالینم. می دانست که عاقبت چاره ای ندارد و غیر از این که پیش من برگردد، می دانست که اینهمه سال به یادش بوده ام. صدایش می زدم. همه شب در کنار آتش بخاری می نشستم و نمی دانستم

چه بکنم. چقدر احمق بودم. پسر!... تو که خودت می دانستی منتظرت هستم، بایست می آمدی و به من می گفتی که برگشته ام. آن وقت همه چیز مالِ تو بود.

خانهام مالِ تو بود. هرچه میگفتی گوش می دادم، قبول می کردم: این پدر بزرگ احمق تو حاضر بود گوش و هوشش را در اختیار تو بگذارد. امّا تو با او سَرِ لج بودی، همهاش می گفتی که حاضر نیستی با این پدربزرگ احمق شاه پرست و مرتجع کنار بیایی. به جای آن که بیایی پیشِ من، به سنگر رفتی، شرارت کردی و خودت را به کشتن دادی. می خواستی از من انتقام بگیری، به خاطر چیزهایی که دربارهٔ دوک دوبِری کفته بودم. حالا راحت شدی ؟ از من انتقام گرفتی ؟... آسوده شدی ؟ منِ احمق باید نصف شب از خواب بیدار شوم و جسد بی جان ترا ببینم ؟

پزشک که کمکم برای پدربزرگ نگران شده بود، نزدیک او رفت و بازویش را گرفت.

آقای ژیل نرمان روی گرداند. چشمانش قرمزفام شده بود. به پزشک نگاهی کرد و گفت: «آقا! ازتان متشکرم. برای من دل واپس نشوید. جان سختم و مقاومتم زیاد است. من مرگ لوئی شانزدهم را دیده ام، می توانم هر مصیبتی را تحمّل کنم. به نظر من باعث و بانی همهٔ بدبختیهای ما این روزنامه ها هستند. شما در این مملکت نویسنده هایی دارید که مطلب بی اساس می نویسند. شما در اینجا وکیل دارید. سخنران و خطیب دارید، تریبونهای آزاد دارید، اجازهٔ بحث و گفت و شنود دارید، مرتبا از حقوق بشر حرف می زنید، آزادی مطبوعات دارید، و همین چیزها باعث می شود که نعش جوانان را به این شکل تحویل شما بدهند... آه! ماریوس! چه بگویم؟

چرا باید ماریوس در سنگر کشته شود؟ دکتر! من شما را خوب

<sup>1.</sup> duc deBerry

مى شناسم. خانة شما در اين محلّه است.

درشکهٔ شما همه روز در این کوچه از پای پنجرهٔ اتاق من میگذرد. بگذارید همه چیز را به شما بگویم. فکر نکنید که من از دست این جوان عصبانی هستم. آدم که از دست مرده عصبانی نمی شود. خودم بزرگش کرده ام.

وقتی بچه بود او را بهباغ تویلری می بودم. خاک انداز کوچک و صندلی کوچکی داشت. در آنجا خاک بازی میکرد و هر گوشهٔ باغ را با خاكاندازش ميكند. و من براي آنكه نگهبانان باغ نيايند و غُرولند نكنند، گودالهایش راکه کنده بود با خاک پُر میکردم. یک روز که داشتم این کار را مى كردم ماربوس كوچولو عصباني شد و فرياد زد: مُرده باد لوئي هیجدهم! و دوید و رفت. امّا من که نظر بدی نداشتم؛ میخواستم جلو غُرولند نگهبانهای باغ را بگیرم. این بچه سرخ و سفید بود و موهایش بور بود. پدرش مرده. پدر این بچه از راهزنان و شمشیربندهای منطقهٔ لوار ا بود. امّا بچهها مسئول گناهان پدر خودشان نیستند. خوب به یاد دارم وقتی كه بچه بود، قد و بالايش اين اندازه ..... بود. نمي توانست حرف «دال» را درست بگوید. آنقدر شیرین و نامفهوم حرف می زد که آدم خیال می کرد یک پرنده دارد آواز می خواند. به یاد دارم این بچه از بس که قشنگ بود، یک روز عدهای جلو مجسمهٔ هرکول فارنز ۲ دورش جمع شده بودند تا تماشایش کنند. سر و گردنش بههمان قشنگی بود که در تابلوهای نقاشی می بینید. من سَرَش داد می زدم، عصایم را برای ترساندنش بلند می کردم، امًا خودش میدانست که قصد زدنش را ندارم، و برای تفریح این جور

<sup>1.</sup> Loire

<sup>2.</sup> Hercule Farnese

Ticoy de Corcelle را عمداً Ticoy de Corcelle می گوید، و او از نمایندگان لیبرال مجلس بود: ۱۸۴۲-۱۷۶۸ (ایوگ).

کارها را میکنم. جلو این جور بچه ها آدم نمی تواند قیافه بگیرد. شما را مجذوب میکنند، شما را می گیرند و دیگر رهایتان نمیکنند. در حقیقت، در دنیا هیچکس را به اندازهٔ او دوست نمی داشتم. حالا شما دربارهٔ لافایت، بنژامن گنستان، تیرکوئیر دو گرسل، چه می گویید که افکار و اعتقاداتشان بچهٔ مرا به کشتن داده؟»

دیگر چیزی نگفت و همراه پزشک بهبالین ماریوس رفت. ماریوس هنوز بی حرکت بود و بی جان می نمود. لبهای پیرمرد بی اختیار تکان می خوردند. آه می کشید، آهی که به ناله شباهت داشت، آهسته زیر لب می گفت: «آه! ای جوان بی رحم! بی انصاف! ای پسرهٔ راهزن!... ای طرفدار آدم کشان ماه سپتامبر ای، در واقع پیرمرد ماریوس را که بی جان می پنداشت، سرزنش می کرد.

کمکم هم چنانکه در اینگونه حالات و هیجانات انفجاری سابقه دارد، آرام شد و کلامش شکل معقول تری یافت. امّا مثل این بود که پدر بزرگ همهٔ نیرویش را برای نشان دادن خشم خود به کار برده و دیگر توانایی گفتن ندارد، صدایش آنقدر آهسته و خفه بود که گویی از دنیایی دیگر به گوش می رسید:

برای من تفاوت نمی کند. با مرگ فاصلهای ندارم، امّا نمی توانم ساکت باشم. می خواهم بدانم که در سرتاسر پاریس یک دختر لوند و سبکسر پیدا نمی شد که آتش شر و شور این جوان را خاموش کند. و سرش را گرم کند؟ این جوانک، چقدر بی شعور و احمق بود، که به جای تفریح و خوشگذرانی دنبال این کارهای مسخره رفت، به سنگر رفت و بدنش را گذاشت جلو آتش و گلوله که سوراخ سوراخش کنند.

برای چی؟ به خاطر کی؟... برای برقرار شدن جمهوری! یعنی یک چیز احمقانه و بی قواره!

۱. اشاره به قتل عام زندانیان طرفدار سلطنت در ماه سپتامبر ۱۷۹۲.

مادرهای بدبخت برای چه باید آنقدر زحمت بکشند و پسرهای قشنگ بزایند؟... که چه بشود؟ که پسرهای قشنگشان را با گلوله بزنند و بکشند؟ باید بهاین جوانک گفت، برای چی خودت را بهاین روز انداختی؟ برای ژنرال لامارک؟ مگر ژنرال لامارک برای تو چه کار کرده! لامارک کی بود؟ یک شمشیربند، یک آدم یاوه گو و مسخره! وانگهی جنازهٔ لامارک را می بردند که دفن کنند. آدم برای یک جنازه، خودش را به کشتن می دهد؟ آدم از شنیدن این چیزها دیوانه می شود!... بله.

یک جوان باید بمیرد آن هم در بیست سالگی، برای هیچ و پوچ! آن وقت، صدها مرد سالخورده و بدبخت، باید در گوشهٔ تنهایی بنشینند و برای جوانان خودشان عزا بگیرند. آن وقت باید به یک نفر مثل من، بگویند کهای جغد پیرا در لانهٔ خودت بمان و از تنهایی و غصه بمیر! و صدایت هم نباید دربیاید.

بسیار خوب خفه می شوم، حرف نمی زنم، من خیلی پیرم، صد سال دارم.

بایست چند سال پیش مرده باشم، امّا حالاکه زنده مانده ام، با این ضربهٔ کاری می میرم و آسوده می شوم. برای چه آمونیاک جلو بینی اش نگاه می دارید؟ برای چه داروهایتان را روی او آزمایش می کنید؟ قایده ندارد. ماریوس مرده است. و قتتان را تلف نکنید. شما پزشک بی حقلی هستید، کارهایتان بی فایده است، پسر من مُرده، خود من هم مُرده ام دوره و زمانهٔ شرم آوری است!

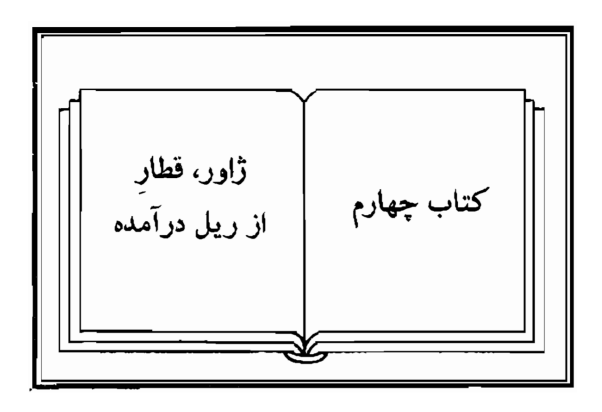
افکار و عقایدتان، پزشکهای بی عقلتان، نویسندگان پست فطرتتان، فلاسفهٔ گداصفتتان، و همهٔ انقلابهایتان که در این شصت سال کلاخهای قصر تویلری را چندین بار به وحشت انداخته اند، و همه چیزتان شرم آور است و ننگین... و حالا تو...تو ای جوان، چقدر احمق و بی رحم بودی که خودت را برای این جور چیزها به کشتن دادی. می خواستی که مرا غصه خودت را برای این جور چیزها به کشتن دادی. می خواستی که مرا غصه

بدهی؟ میخواستی مرا زجرکش کنی؟ بسیار خوب، موفق شدی!... ای قاتل بی رحم!

در این لحظات، ماریوس نرمنرم پلکهایش را بازکرد و همه چیز را از پشت پردهٔ ابهام دید، و ناگهان نگاهش به چهرهٔ پدربزرگش افتاد و ثابت ماند.

پیرمرد فریاد زد: «ماربوس! ماریوس عزیزم! ماریوس کوچولوی من! پسرک محبوبم! داری بهمن نگاه میکنی؟ پس زندهای... ممنونم ماریوس.»

و بی هوش روی زمین افتاد.



ژاور، آهسته آهسته، از کوچهٔ لوم آرمه دور شده بود.

در عمرش، این نخستین بار بود که سر بهزیر قدم بر می داشت، و نخستین بار بود که دستهایش را به پشت نهاده بود.

تا آن روز ژاور تنها از یکی از دو عادت ناپلئون تقلید میکرد.

ناپلئون هر وقت که میخواست تصمیمی بگیرد، دستهایش را روی سینه بههم قُلّاب میکرد، و در هنگامی که در تردید بود و بی تصمیم، دستهایش را پشت سر می نهاد. و اینک ژاور از عادت دوم ناپلئون تقلید کرده و دستهایش را پشت سر نهاده بود. چنین کاری برای ژاور بی سابقه بود، و نشان می داد که سراسر وجود او به سستی و اندوه گراییده و دستخوش اضطراب شده است.

ژاور در کوچههای خلوت راه می سپرد.

نزدیکترین راه به طرف رود سن را انتخاب کرد، به بارانداز آرم ارسید. در ساحل راه می پیمود، از «گِرو» گذشت، در جایی بین شاتله و پُلِ نُتردام ایستاد. در اینجا رود سن، بین پُلِ نُتردام و پُل شانژ، از یک سو، و از سوی دیگر بین بارانداز مِژیسری و بارانداز فلور، به صورت نوعی دریاچهٔ چهارگوش در می آید که گذرگاه گردابهاست.

کشتیها از نزدیک شدن به این نقطهٔ سن پرهیز میکنند، که گذشتن از میان گردابها خالی از خطر نیست؛ بخصوص در آن موقع چند حوضچه در اطراف رود ساخته بودند، که امروز اثری از آنها نیست.

دیوارههای حوضچهها نیز مسیر را تنگ تر می کردند و بر فشار و سرعت آب می افزودند، و در این فاصله، و نزدیک دوپُل، تندابها سرعت بیشتری می یافتند و امواج با شتاب بسیار به چشمههای پُل می رسیدند در آنجا چرخ می خوردند و برهم می غلتیدند و بالا می آمدند و با چنان فشاری به پایههای پل هجوم می بردند که گویی قصد دارند آنها را ویران کنند. اگر کسی تصادفاً در این گرداب می افتاد، دیگر از آن بیرون نمی آمد؛ حتّی بهترین شناگران در آن غرق می شدند.

ژاور در آنجا آرنجهایش را روی لبهٔ پل، و چانهاش را بهدستهایش تکیه داد و ناختهایش بی اختیار در موهای زبرِ ریش او فرو می رفتند. و در این حال به فکر فرو رفته بود.

یک ماجرای بی سابقه، یک دگرگونی، یک فاجعه، اعماق جان او را در هم ریخته بود و او را به فکر واداشته بود.

دردی هراس آور بهجان ژاور افتاده بود.

چند ساعتی بود که ژاور آرامش همیشگیاش را از دست داده بود، پریشان شده بود، ذهنش که همیشه در عین ظلمت، صاف و زلال بود، کدر شده بود. تیره ابری در بلور درخشان ذهن او راه یافته بود. ژاور احساس میکرد که وظیفه در عمق وجدان او بهدو پاره تقسیم شده است. در درون او دو احساس متضاد پدیدآمده بود؛ یکی احساس گرگی که شکار از دست رفتهاش را دوباره به چنگ آورده بود؛ و دیگر احساس سگی که صاحب خود را باز یافته بود.

ژاور به دام تردیدی افتاده بود که وصف ناشدنی بود.

ژانوالژان به او عمر دوباره بخشیده بود. و امّا عمر دوباره را به یک

تبهکار مدیون بودن، و یاری و بخشندگی چنین کسی را در آن تنگنا پذیرفتن و فداکاری و بخشش او را جبران کردن، و جوانمردی و مددکاری او را بههمان شکل پاسخ گفتن و چنین تبهکاری را به سبب مساعدت و بزرگواری او از قید و بند رها ساختن، و وظیفه را فدای مسائل شخصی کردن، و در آن حال با احساسی تازه و والا مواجه شدن، و قوانین جامعه را به خاطر یک امر وجدانی نادیده گرفتن، و همهٔ این قضایا بر دوش او بار سنگینی شده بودند و او را از پا درآورده بودند.

بهت زده بود و نمی دانست که چگونه ژان والژان با او یکدل و همزبان شده بود، و چگونه او، یعنی مأمور وظیفه شناس و بی نهایت سختگیر، با تبهکاری چون ژان والژان کنار آمده و رهایش کرده بود.

در کجا ایستاده بود؟ خود را در این میان می جست و نمی یافت!

تکلیف او چه بود؟ بهتر نبود که ژانوالژان را تحویل مقامات دولتی می داد؟ به نظرش چنین کاری درست نمی آمد. آیا آزاد گذاشتن ژانوالژان را که کار درستی بود؟ این کار هم به نظرش معقول نمی نمود. اگر ژانوالژان را که عمر دوباره به او بخشیده بود، تحویل می داد از نظر اخلاقی در سطحی پایین تر از یک تبهکار قرار می گرفت، و اگر او را رها می کرد، قانون را زیر پا می گذاشت؛ و در هر دو حالت شرف و حیثیت او لکه دار می شد. به هر کدام از این دو راه می رفت، سقوطش حتمی بود. آدمی گاهی در مسیری ناممکن در نهایت برفراز قله ای می رسد که در پس آن جز پرتگاه چیزی ناممکن در نهایت برفراز قله ای می رسیده بود!.

نگرانی و پریشانی اش به آن جهت بود که ناگزیر به اندیشیدن بود. در درون او هیجانات متضادی درگیر شده بودند و او را به فکر کردن و امی داشتند؛ تفکّر برای او بی سابقه بود و در عین حال دردناک؛ زیرا پاره ای

در فصل «طوفانی در کاسهٔ مغز» نیز ژانوالژان به همین گرفتاری دچار شده بود. و این دو، از این حیث، باهم شباهت یافته اند. (ایو گ).

از هیجانات درونی در اندیشهٔ آدمی راه مییابند، و چنین آشویی ژاور را به خشم می آورد.

اندیشیدن به هر موضوعی که خارج از محدودهٔ امور و وظایف پلیسی او بود، در نظرش بی فایده بود و کسالت آور. اندیشیدن دربارهٔ وقایع آن روز برای او نوعی شکنجه بود. با این وصف بعد از وقایع تکان دهندهٔ آن روز چارهای جز تفکر نداشت و ناچار بود که در وجدان خود بکاود و کار خود را بسنجد و معایب و محاسن آن را سبک و سنگین کند.

کاری کرده بود که برای او تکان دهنده بود؛ زیرا او، یعنی ژاور، برخلاف همهٔ قواعد و مقررات دستگاه پلیس، و همهٔ اصول و قوانین اجتماعی و قضایی، تبهکاری را بهمیل خود رها ساخته بود، و امیال شخصی خود را جایگزین منافع و مصالح جامعه کرده بود. آیا چنین کاری نادرست نبود؟ در دادگاه اندیشه، هر بار که خود را محاکمه میکرد، سراپا میلرزید. و حالا که چنین کاری کرده بود، باید به کدام سو می رفت؟ چه راهحلی در برابر او بود؟ به نظرش می آمد که تنها یک راه حل وجود دارد؛ شتابان به کوچهٔ لوم آرمه باز گردد و ژان والژان را بازداشت کند. راهی جز این وجود نداشت، اما توان چنین کاری را نداشت.

چیزی در اینجا وجود داشت که راه را بر او میبست؟

چه چیز؟ چگونه چیزی بود؟ مگر در این جهان جز دادگاهها و مقررات بی چون و چرای پلیس و قوانین و احکام دولتی، چیز دیگری هم هست؟ ژاور، منقلب شده بود.

این زندانی برای او به صورت یک موجود مقدّس در آمده بود. این زندانی فراری، کسی نبود که بتوان رفت و او را بازداشت کرد. ژاور به چنین نتیجه ای رسیده بود.

او و ژانوالژان، دو انسان بودند که یکی برای مجازات کردن آفریده شده بود و دیگری برای مجازات شدن. و حالا این دو انسان، که هر دو

گرفتار قید و بند قانون بودند، از قانون فراتر رفته بودند.

و چنین چیزی هراسانگیز نبود؟

چه باید گفت؟ باید چنین موضوع هراسانگیزی را پذیرفت؟ باید پذیرفت که چنین چیزی برخلاف اصول و قوانین اتفاق بیفتد، و کسی به مجازات نرسد؟ باید پذیرفت که ژانوالژان از نظام اجتماعی فراتر برود و آزاد و آسوده زندگی کند، و ژاور نیز هم چنان کارمند و حقوق بگیر دولت باشد؟

این خیالپردازی ها کمکم وحشت انگیز می شد.

ژاور، نه تنها ژانوالژان تبهکار را رهاکرده بود، جرم دیگری هم مرتکب شده بود، و در رساندن یک جوان نیمه جان شورشی بهخانهٔ پدربزرگش کمک کرده بود. امّا ژاور به این قضیه نمی اندیشید. جرم کوچک در برابر جرم بزرگ کم فروغ می شود. وانگهی ژاور آن جوان شورشی را مُرده می پنداشت و با خود می گفت که مرگ او را به کیفر نهایی رسانده است.

تنها ژانوالژان، روح او را زیر فشار گذاشته بود.

ژانوالژان فکرش را پریشان کرده بود. همهٔ اعتقادات و تصوّرات او، ناگهان در برابر ژانوالژان تکان خورده و فروریخته بودند. در برابر جوانمردی ژانوالژان از پا درآمده و درمانده شده بود. گذشتهٔ ژانوالژان حال در نظر او رنگ و جلوهٔ دیگری یافته بود. در پس چهرهٔ ژانوالژان، آقای مادلن را می دید، و هر دو چهره روی هم می افتادند و یکی می شدند و ستایش او را بر می انگیختند. ژاور احساس می کرد که احساس عجیب و هولناکی به او مسلّط می شود: احساس تحسین و ستایش یک زندانی سابقه دار؛ احساس احترام به یک زندانی محکوم به اعمال شاقه. احساس می کرد که همهٔ تنش می لرزد، نمی توانست خود را از این وضع برهاند، و می کرد که همهٔ تنش می لرزد، نمی توانست خود را از این وضع برهاند، و حالا پس از گذار از آنهمه وقایع و آنهمه گیر و دارها، در ذهن خود عظمت

این مرد بینوا را تصدیق کند. و چه احساس نفرتانگیزی بود!

احساس می کرد که ژانوالژان تبه کاری است نیک نفس، محکوم سابقه داری است که مهربان است و مددکار نیازمندان؛ خیرخواه است و بردبار؛ انسانی است که بدی را با خوبی پاسخ می گوید؛ به کسی که آنهمه عذابش داده، عمر دوباره می بخشد. ژاور در محکمهٔ وجدان خود قبول کرده بود که ژانوالژان به اوج تقوا و پارسایی رسیده و به فرشتگان نزدیک تر است تا به آدمیان، و او را موجود شگفت انگیزی می دانست.

چنین افکاری نمی توانست در مغز کسی چون ژاور چندان دوام بیاورد.

در اینجا نکتهای را به تأکید می گوییم که ژاور به آسانی به این مخلوق عجيب، بهاين فرشته ننگين، بهاين قهرمان رسوا، كه هم مايه نفرت او بود و هم باعث تعجب او، روی خوش نشان نداده بود. در آن موقع که در درشکه، در کنار او نشسته بود، بیش از بیست بار ببر درندهٔ قانون، در اعماق جانش به فُرش درآمده بود، و بیش از بیست بار تکان خورده و تصمیم گرفته بود که بهاو حملهور شود و بازداشتش کند. این کار بسیار ساده و آسان بود. و برای این منظور می توانست در جلو نزدیکترین پاسگاه، او را از درشکه پایین بکشد و تحویل مأموران بدهد، و بگوید که این مرد یک زندانی فراری است و مقامات قضایی در جست و جوی او هستند؛ می توانست ژاندارم ها را صدا بزند و بگوید که او را در بازداشتگاه خودتان نگاه دارید تا مقامات قضایی تکلیفش را روشن کنند؛ می توانست بعد از تحویل دادن او از پاسگاه بیرون بیاید پی کار خود برود. و کاری نداشته باشد که چه بهروز او می آید و عاقبتش به کجا می کشد. کار او با قانون بود، و قطعاً این بهترین کار بود. ژاور این قضایا را در درشکه، در ذهن خود بررسی کرده بود و بهاین نتیجه رسیده بود که باید او را تحویل نزدیکترین پاسگاه بدهد. امّا هر بارکه اعصابش متشنج می شد و می خواست که دست بلند کند و گریبانِ ژانوالژان را بگیرد، مثل اینبود که وزنهٔ سنگینی بهبازویش بسته اند، و توان آن را نداشت که دستش را بالا ببرد و گریبان ژانوالژان را بچسبد. در این حال، ندایی از اعماق جان خود می شنید که به او نهیب می زد و می گفت: «تردید را از خود دور کن! نجات دهندهٔ خود را به دست قانون بسپار! و بعد از آن بگوی تا طشت پونس پیلات را بیاورند و دسته ایت را بشوی ۱۱»

و سرانجام این افکار را از سر بیرون کرد، و خود را در کنار ژانوالژان، با آنهمه بزرگواری و جوانمردی، حقیر و ذلیل می دید.

یک زندانی سابقه دار و محکوم به اعمال شاقه نجات دهندهٔ او بود! چرا به ژان والژان اجازه داده بود که به او عمر دوباره ببخشد. کشته شدن در آن سنگر حقّ او بود.

می توانست شورشیان را با فریاد خبر کند تا بیایند و او را تیرباران کنند. بهتر بود که اینکار را می کرد.

غم بزرگش این بود که اعتماد به نفسش را از دست داده بود؛ احساس می کرد که دیگر بُن و ریشه ای ندارد؛ و کتاب قانونی که خود را حافظ آن می دانست، در دست او به ورق باره ای تبدیل شده است. با نوعی وسوسه های ناشناخته درگیر شده بود. این گونه چیزها با خلق و خوی قانونگرای او، بیگانه بود.

پیش از آن، همه چیز را با میزان و معیار قانون می سنجید، امّا دیگر نمی توانست با آن معیار محاسن و معایب کار خود را بسنجد. نظام جدیدی از گوشه ای ناآشنا برآمده و او را به فرمان خود درآورده بود. دنیای تازه ای در اعماق جان او پدید آمده بود؛ دنیای نیکی کردن، نیکویی دیگران را بذیرفتن، و آن را با نیکویی باسخ دادن؛ دنیای دوستی و

۱. Ponce Pilate یا Pilatos که در سال ۲۹ میلادی از جانب رومیان حاکم بهودیه شد، و او بود که عیسی مسیح را به یهودیان تسلیم کرد.

دلسوزی و مهربانی و بردباری، و اغماض و چشمپوشی از خطای محکومان؛ دنیای پرهیز از آزردن دیگران؛ دنیایی که در چشمهای قوانین آن، می توان اشک را یافت؛ دنیایی که در آن عدل الهی جایگزین مقرّرات و قواعد انسانی می شود. ژاور در نهایت تاریکی، دمیدن آفتاب را به چشم می دید و از آن بیم داشت و به آن خیره شده بود؛ جغدی بود که در برابر نگاه عقاب افسون شده بود.

با خود میگفت که معلوم می شود استثنائاتی هم وجود دارد؛ و چیزهای دیگری نیز غیر از قوانین و مقرّرات دولتی بر دنیای ما انسانها حکم می رانند. گاهی آدمی مرتکب اعمالی می شود که مجموعهٔ قوانین در قضاوتشان در می مانند؛ و گاهی تقوا و پاکدامنی یک زندانی سابقه دار، می تواند دامی در سَرِ یک مأمور درستکار و وظیفه شناس بگسترد؛ و حتّی گاهی یک دیو می تواند به مقام فرشتگان دست یابد. و او نومیدانه احساس می کرد که در جنین دامی گرفتار شده است.

ناچار این مسأله را پذیرفته بود که در دنیا نیکی و مهر وجود دارد، و این زندانی سابقه دار مهربان و نیکوکار است. و عجیب تر آنکه خود اونیز به نیکی و مهر گراییده بود، و خود را تباه شده می دید!

خود را حیثیت باخته می دید، و از خود می ترسید.

ژاور، قصدش این نبود که رفتارش انسانی باشد، بزرگوار باشد و به کمال اخلاقی برسد، بلکه میخواست که کارش بی عیب و نقص باشد. پس به مطلوب خود نرسیده بود.

امًا چگونه به اینجا رسیده بود؟ چرا این کار را کرده بود؟ پاسخ این قضایا را نمی دانست. سرش را میان دو دست گرفته بود و نهایت سعی خود را به کار می برد تا پاسخ این پرسشها را بیابد، امّا نمی توانست.

در این نکته تردیدی نبود که ژاور همیشه قصد داشت که ژانوالژان را بهدست قانون بسپارد. به هر تقدیر، ژانوالژان محکوم قانون بود، و ژاور خدمتگزار قانون؛ و در همهٔ لحظاتی که او را در کنار خود، و در اختیار خود داشت، ذرّهای در فکر آزاد ساختن او نبود. و می توان گفت که، به نوعی، به رغم میل خود از او دست برداشته و رهایش کرده بود.

هر دم، موضوع تازهای پیش می آید و به صورت معماً در برابر او خودنمایی می کرد. از خود چیزهایی می پرسید و پاسخهایی به خویشتن می داد؛ و این پاسخها او را می ترساند. از خود می پرسید که این زندانی سابقه دار و این مرد بینوا، که آن قدر او را آزرده بودم و زجرش داده بودم، چرا وقتی که مرا در چنگال خود دید به فکر انتقام جویی نیفتاد؟ اگر چنین می کرد حقش بود، امّا او بر عکس مرا بخشید و رهایم کرد. راستی چرا چنین کاری کرد؟ به حکم وظیفه بود یا چیزی بالاتر از وظیفه او را به این کار واداشته بود؟

من هم که او را اختیار داشتم و بخشیدمش، به حکم وظیفه چنین کردم؟ نه؟ چیزی بالاتر از وظیفه وادارم کرد که او را رها کنم. بنابراین، از وظیفه بالاتر هم چیزی هست، و همین که بحث و جدلهای درونی اش به اینجا می رسید، به وحشت می افتاد. میزانها و معیارهایش به هم می خوردند. یک کفهٔ ترازوی او تا قعر نیستی پایین می آمد و کفهٔ دیگرش تا بلندگاه آسمان بالا می رفت. و ژاور از هر دو کفهٔ این ترازو می ترسید؛ هم از آن کفه که بالا رفته بود می ترسید، و هم از آن کفه که پایین آمده بود. حال آن که از پیروان مسلک ولتر نبود، و کسی نبود که مانند آنان به همه چیز با نظر تردید بنگرد، و به دین و آیین بی توجه باشد، بلکه بر عکس دین را جزئی بزرگ و با صلابت از گل جامعه می دانست، و قواعد و قوانین جامعه، اخلاق و اصول دینی او به شمار می آمدند.

برای او جای همه چیز را گرفته بودند. از ابتدای جوانی، که بهاستخدام پلیس درآمده بود، دین و آیین او در امور پلیسی خلاصه می شد، و آنگونه که پیش از این گفته ایم، بار دیگر، بی آنکه قصد شوخی داشته باشیم، بلکه بهجد، و بهمعنای درست کلمه میگوییم که او همانقدر بهجاسوسی اعتقاد داشت که یک کشیش بهامور و وظایف مذهبی خویش؛ و کسی را که از همهٔ جهان برتر می دانست، آقای ژیسکه، رئیس پلیس بود. و تا این هنگام به کسی که از آقای ژیسکه برتر بود، یعنی خداوند، فکر نکرده بود.

در این لحظات، زاور، بی اراده رئیس جدیدش، یعنی خداوند را در برابر خود می دید، و فکرش پریشان شده بود.

حضور نامنتظر رئیس جدید، تعادل فکری او را برهم زده بود؛ نمی دانست با این مافوق جدید تکلیفش چیست؛ تنها چیزی که می دانست این بود که در برابر رئیس جدید سرفرود آورد و مطیع او باشد، گستاخی نکند، و چون و چرا راکنار بگذارد، از بحث و جدل بپرهیزد. امّا اگر رفتار و کردار رئیس به گونهای باشد که زیر دست او را به تعجب وادارد، تنها چارهٔ او استعفای از شغل و مقام است.

امًا برای مستعفی شدن از دستگاه خداوندی چه کار باید کرد؟

به هر حال همهٔ این تفکّرات، به هر طرف که چرخ می زد به یک نقطه، یعنی به تخلّف او از قانون باز می گشت. و این قضیه برای او از هر چیز دیگر مهم تر بود که یک تبهکار فراری، یک محکوم سابقه دار را نادیده گرفته و او را آزاد گذاشته بود، و مردی را که باید به قانون می سپرد، خودسرانه رها کسرده بود. چنین کرده بود، و به حواشی مطلب نمی پرداخت. برای او بقیهٔ قضایا اهمیّت نداشت، حتی به این موضوع نمی پرداخت که چرا و به چه دلیل به چنین کاری دست زده است. ژاور، تا این هنگام، با ایمان و اعتقادی دربست، و بی چون و چرا، با صداقت و امانتی ظلمانی و بی رحمانه خدمت کرده بود، و حالا اعتقاد و ایمان رهایش کرده بود، و حالا اعتقاد و ایمان

امانت و صداقت از او جدا شده بودند، و پندارها و باورهای آن

سالهای طولانی از او دست برداشته بودند، و حقایقی که هرگز به آنها علاقه مند نبود در ذهنش می نشستند و فکر او را درهم می ریختند. به رغم میل خود، ناگزیر شده بود که از آن پس انسان دیگری باشد. ناگهان آب مروارید چشمهایش را عمل کرده بود و دنیا را روشن تر می دید، و عذاب و جدان او را رنج می داد. زیرا چیزهائی را می دید که سالها از دیدنشان پرهیز می کرد. اینک خود را تهی و بی فایده و عاطل و باطل می پنداشت، از زندگی گذشتهٔ خود جدا شده بود و دیگر انگیزهای برای زنده ماندن نداشت.

وضع و حالى بود ترس آور و اندوهبار.

سنگ سخت بودن و سستی تردید را بهخود راه ندادن، مجسمهٔ مجازات بودن ـ مجسمهٔای یک پارچه و ریخته شده در قالب قانون، و ناگهان در زیر سینهٔ سنگی خود قلبی را احساس کردن، فاجعه آمیز است. به مرحلهٔای رسیده بود که می دید جز مجازات چیز دیگری هم هست. فهمیده بود که نیکی را می توان با نیکی پاداش داد. حال آن که قبلا تصوّر می کرد که نیکی نیز با بدی تفاوت ندارد. حالا همه چیز رنگ تازه ای یافته بود. سگ نگهبان بودن و رام مهربانیها شدن، یخ بودن و ذوب شدن، دست بند بودن و به دست تبدیل شدن، و در عین سختگیر بودن و بی انعطاف بودن، ناگهان خود را مانند انگشتانی حس کردن، که باز می شوند و آنچه را که گرفته اند رها می کنند جز فاجعه چه می تواند باشد؟ جز فاجعه چه می تواند باشد؟ جز فاجعه یه می تواند باشد تیر از جن که مانند تیر از جن که کمان رها شده و شتابان به سوی هدف می رود، ناگهان راهش را گم کند و به عقب باز گردد.

اگر آدمی متوجه خود شود، می تواند این حقیقت را قبول کند که خطاناپذیر همیشه خطاناپذیر نیست؛ اصول و احکام و قوانین نیز عاری از خطا نیستند، و همهٔ مسائل را در مجموعهٔ قوانین نمی توان یافت؛ جامعه

نیز در حد کمّال نیست. و قدرت دولت در معرض ضعف و زوال است و امکان فروپاشی آن وجود دارد. وانگهی قضات نیز انساناند و مانند همهٔ انسانها گاهی اشتباه میکنند.

حتّی قانون گاهی در اشتباه است. احتمال دارد که آرای دادگاهها نادرست باشد. چنین افکاری در ذهن ژاور پیدا شده بود، و در نظر او آسمان با همهٔ وسعتش شکاف برداشته بود.

چیزی که در درون ژاور می گذشت، «فامیوی» ایک وجدان شرافتمند بود، از ریل درآمدنِ روح یک انسان بود، درهم شکستن اعتقادات او بود؟ اعتقاداتی که از خط همیشگی خود خارج شده بودند و خداوند را در برابر خود می دیدند. و بی تردید، چنین چیزی شگفت آور بود. بنداری رانندهٔ کارشناس قطار نظام حکومتی، در آن حال که سوار بر مرکب آهنین خود در راهی دشوارپیش می رفته، ناگهان با وضع عجیبی روبه رو می شود و نور خیره کنندهای در چشمهایش می تابد، و دیگر اختیار خود را از دست می دهد. بنداری چیزی که بی عیب و نقص و کامل بود و از هر جهت شکل نهایی خود را یافته بود، و هیچگونه تغییر و تبدیلی را نمیپذیرفت، ناگهان دگرگون شده و لکوموتیوی از مسیر همیشگی خود بیرون رفته بود. خداوند، که همیشه در درون آدمی است، و وجدان واقعی او، و با بدیها و نادرستیها سازگاری ندارد، روشنایی ها را از خاموش شدن باز مىدارد و بهذرّات نور فرمان مىدهدكه خورشيد را بهيادداشته باشند، و اعماق روح آدمی را وا می دارد که در مقابل مطلق ساختگی، مطلق واقعی را از یاد نبرند. و در این میان انسانیت هرگز مفقود نمی شود، و قلب، این عجیب ترین و زیباترین عضو درونی ما، صفات اصلی خود را حفظ

۱. Fampoux فامپو، جایی بُود که در ژوئیه ۱۸۴۶ قطاری از ریل خارج شد و عدّهای کشته شدند. عنوان این فصل: «ژاور قطاری از ریل درآمده»، به همین مناسبت انتخاب شده است.

می کند. و آیا ژاور چنین حقایقی را دریافته بود؟ به یقین، نه! امّا در زیر فشار این چیز بی چون و چرای پر ابهام، ناخواسته احساس می کرد که فکرش باز شده است.

امّا به جای آن که دگرگونی را بپذیرد، خود را قربانی بلادیدهٔ این قضیهٔ عجیب می دانست، و با خشم این وضع را تحمّل می کرد و آن را بی نهایت سخت و طاقت سوز می پنداشت، و گمان می کرد که از این پس تا پایان عمر حتّی نفس کشیدن او در دناک خواهد بود.

تا آن روز عادت نداشت تصوّر کند که موجود ناشناخته ای بالای سَرِ اوست.

تا این هنگام، آنکه را که برتر از خود می دید ظاهر و قیافهای مشخص و معلوم داشت. در آن موجود برتر چیز ناشناخته و مبهمی وجود نداشت؛ چیزی بود معلوم و واضح و مشخص و دقیق و قابل وصف که حدود و اندازهای داشت، و همهٔ امور مربوط بهاو، در خورِ توضیح و پیشبینی بود. دستگاه دولتی نه کسی در مقابل آن به سرگیجه می افتاد. ژاور در دستگاه دولتی هرگز با چیز ناشناختهای بوبهرو نشده بود. تنها افراد طبقات پایین برای او ناشناس مانده بودند که به نظر او همهٔ کارهایشان بی قاعده و نامعقول و دور از انتظار بود. افراد بی شمار این طبقات پست، یاغیان بودند و تبه کارهای هولناک سرنگون کارهای دور از عقل و منطق خود، در قعر پرتگاههای هولناک سرنگون می شدند. تا این موقع، ژاور هرچه گودال و پرتگاههای هولناک سرنگون می شدند. تا این موقع، ژاور هرچه گودال و پرتگاه دیده بود در پایین دست بود، و حالا پرتگاهی را می دید در آن بالا.

یعنی چه؟ یعنی هرچه بوده، از بن معیوب بوده است؟ هرچه بوده، مطلقاً بی اساس بوده است؟ پس به چه کسی اطمینان باید کرد؟ هر چیز که تا آن هنگام برای او مسلم و خدشه ناپذیر بود، به تباهی می گرایید.

یعنی چه؟ مگر امکان دارد که مرد بینوا و شرافتمندی بتواند در زره

پولادین اجتماع، نقص یا شکافی بیابد؟ عجب! چرا باید مأمور درستکاری چون او، ناگهان گرفتار چنین وضعی شود که، در هر دو حال یعنی آزاد گذاشتن یک تبهکار و یا بازداشت کردن او، مرتکب خلاف شود؟ با این حساب دستورهایی که دولت به مأمورانش می دهد بی عیب و نقص نیست، و امکان دارد که در راه انجام وظیفه بن بستهایی هم باشد. یعنی چه؟ یعنی امکان دارد که یک دزد سابقه دار و محکوم به اعمال شاقه، شرافت و جوانمردی خود را به اثبات برساند. و در جامعه سربلند کند؟ آیا چنین چیزی باور کردنی است؟ پس در بعضی موارد، قانون باید در برابر تبهکاری که متحوّل و دیگرگون شده، عقب نشینی کند و با لکنت زبان از او عذر بخواهد.

آری! جنین چیزی محال نیست. و ژاور آن را به چشم دیده بود و حقیقت را دربافته بود، و نمی توانست دیده ها و دریافته ها را انکار کنند. چون خود نیز در این قضایا شریک شده بود. پس حقیقت داشت، واقعی بود؛ و چنین واقعیاتی در نظر او بسیار زشت و پلید می نمود.

اگر حوادث و وقایع به وظایفشان عمل می کردند، دلایل و مدارکی برای اجرای قانون فراهم می آوردند. امّا حوادث و وقایع را خداوند به سراغ ما می فرستد. ژاور از خود می پرسید که آیا این همه آشفتگی و هرج و مرج از آن بالانازل می شود؟

وبا این بحث و جدلها که با خویشتن داشت، هر دم مضطرب تر می شد، و در توهم و حیرت فرو رفته بود. آنچه می توانست تأثراتش را از میان بردارد و به افکارش نظم بدهد محو شده بود، و اجتماع و انسانها و عالم خلقت، همه در نظر او بد شکل و بد هیبت بودند. به این نتیجه رسیده بود که قوانین کیفری، موضوعات مورد قضاوت، قوهٔ قانونگذاری، آرای محاکم عالی، هیأت قضات، حکومت، اتهامات و مجازاتها، تصمیمات اداری، مصونیت قانونی، و مسئولیتهای دستگاههای دولتی، همهٔ قواعد و

مقرّرات زیربنای جامعهٔ مدنی، دادگستری، زیر پایههای قوانین، اختیارات سازمانهای اجتماعی، حقوق عمومی، و همه و همه تلّ خاک و خاکستری بیش نیستند، و خود او، یعنی نمونهٔ درستکاری و شرافت در دستگاه پلیس، و مظهر خدمتگزاری صادقانه، و سگ پاسبان جامعه، موجودی است از دست رفته و مفلوک. و بر مزار این تلّ خاک و خاکستر، تبهکاری را می دید که ایستاده بود و کلاه سبز بر سر داشت، و هالهای از نور دور صورتش را گرفته بود. ژاور تا این درجه دگرگون شده بود. و این توهمات و تصوّرات هولناک در اعماق روحش راه یافته بود.

این توهمات برای او تحمل پذیر بود؟ نه!

حتی اگر می توانست چنین وضعی را تحمّل کند، کار دشواری بود، و برای بیرون رفتن از این مخمصه دو راه بیشتر نداشت: یکی آنکه عزم خود را جزم کند، و استوار و بی تردید، نزد ژانوالژان بازگردد و او را بازداشت کند و به زندان بیندازد؛ دیگر آنکه...

ژاور وقتی در عالم تفکّر به اینجا رسید، آرنج را از روی لبهٔ پل برداشت و با سری افراشته و قدمهایی محکم به طرف پاسگاهی رفت در گوشه ای از میدان شاتله، که در بالای در آن چراغی روشن بود.

در آنجا از پشت پنجره گروهبانی را در داخل پاسگاه دید و وارد شد. مأموران هم دیگر را از طرز باز کردن در و چگونگی ورود به پاسگاه می شناسند. ژاور نام خود راگفت و ورقهٔ شناسایی اش را به گروهبان نشان داد.

و پشت یکی از میزها، که شمع افروختهای روی آن بود، نشست. روی آن میز قلم بود و دوات و چند ورق کاغذ، که معمولاً اینگونه چیزها در دفتر هر پاسگاهی هست تا پاسبانان و شبگردان بتوانند صورت جلسهها و گزارش کار خود را بنویسند. چنین میزی با یک صندلی حصیری، در دفتر هر پاسگاه برای خود جایی دارد، و معمولاً روی آن میز

یک نعلبکی پُر از خاک ارّه هست و یک کاسهٔ مقوایی پُر از خمیر سرخ برای مهرکردن.

مشابه چنین میزی را با این چیزها، در ادارات دیگر نیز می توان یافت، ولی در پاسگاههای پلیس کیفیت نازل تری دارد، و پشت همین میزهاست که ادبیات دولتی شکل می گیرد. و پشت چنین میزی بود که ژاور قلم را برداشت و روی یک ورقه کاغذ چنین نوشت:

«جند تذکّر لازم و مفید، برای خیر و صلاح اداره:

اول: از آقای رئیس شهربانی تقاضا دارم که با دقت به عرایض من توجّه فرمایند.

دوم: زندانیانی که از بازپرسی بر میگردند، کفشهای خود را در موقع بازبینی بدنی در می آورند و روی سنگفرشها پابرهنه راه می روند، و بعضی از آنها در نتیجهٔ همین عمل، بعد از بازگشت به زندان سرفه می کنند؛ و سرماخوردگی آنها باعث می شود که هزینهٔ بهداری زندان بالا برود.

سوّم: معمولاً پاسبانهایی که در نقطههای معین پاس می دهند افراد مشکوک را زیر نظر می گیرند، و غالباً کار خود را به خوبی انجام می دهند. امّا باید در موارد مُهم و حساس، پاسبانها را در فاصله هایی بگماریم که بتوانند هم دیگر را از دور ببینند، تا اگر برای یکی از پاسبانها مسئلهای پیش آید و نتواند از عهدهٔ کار برآید، پاسبان دیگر که او را می بیند، بتواند جانئین او شود، و انجام وظایف او را به عهده بگیرد.

چهارم: کسی نمی داند به چه دلیل مقرّرات خاصّی در زندان مادلوین ا برقرار کرده اند که براساس آن، به زندانی، حتّی اگر مبلغی نیز بپردازد، اجازهٔ داشتن یک صندلی را نمی دهند؟ پنجم: در زندان مادلویت، محل توزیع غذا دومیله بیشتر ندارد؛ و بهاین ترتیب، مأمور تقسیم غذا و زندانی ها فاصلهٔ زیادی ندارند.

ششم: زندانیانی که مأمور می شوند در محوطهٔ زندان نام کسی را که باید به محل ملاقات برود، با صدای بلند اعلام کنند، و به آنها «بلندگو» می گویند، از زندانیان دیگر رشوه می گیرند تا نام آنها را در این گونه مواقع بلندتر و واضح تر بگویند؛ گرفتن چنین پولی، دزدی است.

هفتم: بهزندانیانی که در کارگاه بافندگی زندان کار میکنند، در هس قرقره دو سو کمتر از مرسوم اجرت میدهند؛ در صورتی که پارچههایی که می بافند از بافتهٔ جاهای دیگر نامرخوب تر نیست.

هشتم: کسانی که در زندان فورس، به ملاقات زندانیان می روند، از حیاط مخصوص بچه ها می گذرند تا به محل ملاقات سنت ماری اِژیپتین ابرسند؛ این کار نادرست است.

نهم: هر روز در حیاط ادارهٔ شهربانی میبینم که بعضی از ژاندارمها، قضایای محرمانهٔ بازپرسیها و محاکمات متهمان را برای مراجعان شرح می دهند، درصورتی که ژاندارم باید رازدار باشد؛ و نقل مطالبی که در دفتر بازپرسیها و دادسراها شنیده، برای دیگران کاری خلاف قاعده است.

دهم: خانم هانری زن درستکار و با شرفی است. اغذیه فروشی او بسیار پاکیزه است. امّا درست نیست که دکّان این زن محل افشای اسرار ادارهٔ پلیس باشد. این امر برازندهٔ زندان کُنسیِرژری، در یک مرکز بزرگ تمدّن نیست.»

ژاور این چند سطر را به آرامی، و با خطّ خوب نوشت. و حتّی یک ویرگول راکم و زیاد ننوشت، و در تمام این مدّت صدای کشیده شدن قلم

روی کاغذ شنیده می شد؛ و در زیر آخرین سطر چنین امضاکرد:

«ژاور بازپرس درجه اول پلیس درجه اول پلیس در پاسگاه میدان شاتله مفتم ژوئن ۱۸۳۲ ـدر حدود یک ساعت بعد از نیمه شب»

ژاور با خاک ارّه رطوبت مرکّب را خشک کرد، سپس کاغذ را تا زد و لاک و مهر کرد و روی آن نوشت: «یادداشت برای ادارهٔ یلیس» و آن را روی میز گذاشت و از اداره بیرون رفت.

و در پشت سرش بسته شد.

از میدان شاتله بهبارانداز بازگشت، و با قدمهای استوار بهنقطهای رسید که یک ربع ساعت پیش نیز در آنجا بود؛ بار دیگر آرنج را بر لبهٔ پل تکیه داد، و باز در همان وضع بود و همان جا، چنانکه گویی از جای خود تکان نخورده و بهجایی نرفته است.

تاریکی شب در نهایت خود بود، لحظهٔ مرگباری بود؛ سقفی از ابرهای تیره، ستارگان را پنهان میکرد.

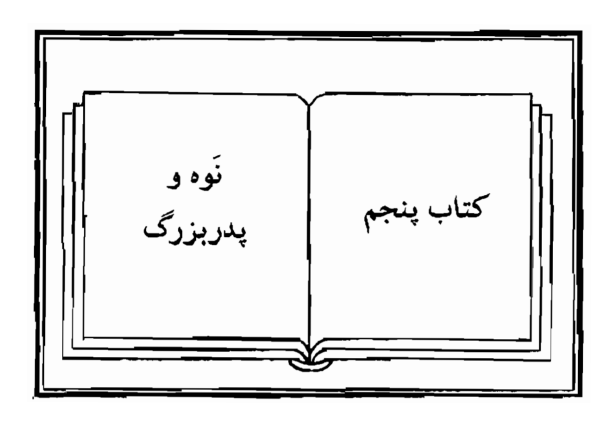
آسمان چیزی نبود جز انباشتهٔ شومی از تاریکی. در خانههای اطراف اسیته تقی یک چراغ روشن نبود. رهگذری در کوچهها نبود، در ساحل رود کسی نبود. تُتردام و برجهای کاخ دادگستری به نقش مبهمی از شب در تابلوهای نقاشی می ماندند. نور فانوسی دهانهٔ بارانداز را سرخ فام کرده بود. پلها یکی بعد از دیگری در مِه انبوه شبانه رنگ می باختند و به صورت اشباح در می آمدند. بارانهای پیاپی رود را پر آب ترکرده بودند.

چنانکه گفتیم، جایی که ژاور ایستاده بود، در بالای گرداب هراسناک رودِ سن بود. و این نقطه هم چون دماغهای در دل این گرداب، که هر دم پیچ و تاب می خورد وگیره هاش گشوده می شد، پیشرفته بود.

ژاور خم شد و به آبها خیره شد. هرچه می دید، تاریک بود، هیچ چیز دیده نمی شد.

آبها کف میکردند و آوایشان به گوش میرسید. گرداب در تاریکی محو شده بود. تنها در لحظاتی، در قعر سرسامانگیز آن، نور لرزانی پدیدار می شد. آب این توان را دارد که در تاریکترین شبها، نمی دانم از کجا، خط نور را بگیرد و پیچش مار مانند به آن بدهد. امّا این خطّ نور زود ناپدید می شد، و با محو شدن نور همه چیز سیاه و نامشخص می شد؛ گویی بی نهایت، در آنجا کام گشوده بود، و آنچه در آن پایین بود آب نبود، گرداب بود.

و اگر دیوار بارانداز راکه در این میان با ابهام به چشم می آمد ناگهان از جا بر می داشتند، سراشیبی عجیبی به وجود می آمد که به لایتناهی متصل می شد.



## آنجاکه بَر تنهٔ درختی ورقهای هست از روی

مدّتی بعد از این ایّام پُرماجرا، کسی به نام بولاتروئل اسخت به هیجان آمده بود. و این مرد همان کارگر راه بود که قبلاً در بخشهای تیره و تار این رمان با او آشنا شده ایم.

شاید بولاتروئل را بهیادداشته باشید؛ او بههر حال مردی بود که به کارهای پُر آشوب و گوناگون می پرداخت. گاهی در گوشهای از جنگل گودال می کند و گاهی راهزنی می کرد، و در حاشیه به کارهای دیگری می پرداخت، مانند دزدی و جاده صاف کُنی. مدّتی بود که رؤیای شیرینی او را مشغول می کرد، زیرا اطمینان داشت که در گوشهای از جنگل مون فِرمی، گنجی دفن کرده اند. و امیدوار بود که روزی بتواند گنج پنهان را در گودالی، یا در پای یک درخت، پیدا کند. به امید چنین روزی راه را بر رهگذران و مسافران می بست و هرچه در جیب و کیسه داشتند از آنها می ربود.

با این حال احتیاط می کرد، چون تازه از دام خطر جسته بود.

قطعاً به خاطر دارید که او نیز در ویرانکدهٔ ژوندرت، یعنی تناردیه، با دزدان دیگر همکاری کرده و در آن اطراف به دست مأموران گرفتار شده بود. امّا عیب دیگر او، یعنی باده خواری مدام، به دادش رسیده بود! زیرا

مستِ مست به دام مأموران پلیس افتاده بود، و کسی نمی دانست که چنین کسی با این حال، که سر از پا نمی شناخت، دزد بوده است یا تصادفاً گذارش به آنجا افتاده. و به همین علّت، او را رها کرده بودند. بولاتروئل به سَرِکار خود بین گانیی ا و لانیی ا بازگشته بود. تا دوباره به جاده صاف کنی، یعنی شغل رسمی خود، مشغول شود. و از آن پس بیشتر در عالم خیال فرو می رفت.

زیرا از راه دزدی و همکاری با تبهکاران پاریسی چیزی عایدش نشده بود، و فقیرانه تر از پیش میزیست، و بیش از پیش باده خواری میکرد. شاید هم خود را مدیون شراب میدانست که او را یک بار از بند نجات داده بود!

امّا هیجان شدیدی که پس از رهایی از زندان و بازگشت به زیر سقف کلبهٔ جنگلی اش، فکر و ذهن او را به آشوب کشیده بود، علّت خاصّی داشت:

یک روز صبح زود، پیش از طلوع آفتاب، بولاتروثل طبق معمول سر کار خود می رفت که در بین راه، در میان درختان جنگل، مردی را از پشت سر دید که طرح اندام او، با آنکه از فاصلهای و در روشنایی کمفروغ سپیده دم دیده می شد، چندان نا آشنا نبود. بولاتروثل با آنکه همیشه مست بود، امّا حافظه اش خوب کار می کرد. و قرّت حافظه، معمولاً برای کسی که با نظم و قانون در می افتد، می تواند سلاح خوبی باشد.

بولاتروئل در ذهن خود می کاوید و از خود می پرسید که این مرد را در کجا دیده است؟

پاسخ درست را پیدا نکرد، امّا می پنداشت که این مرد، با کسی که قبلاً او را در جایی دیده، شباهت دارد.

بولاتروئل که نتوانسته بود آن شخص را بشناسد، در ذهن خود

بهبررسیها و محاسباتی پرداخت. به نظرش چنین می آمد که ایس مرد از اهالی این دوروبر نیست و از جایی دیگر آمده، و چون در آن ساعت کالسکههای مسافرتی از مُون فرمی عبور نمی کردند، قاعدتاً باید این مرد شب قبل به مون فرمی رسیده و پای پیاده خود را به جنگل رسانده باشد. از کجا آمده؟ از جایی نه چندان دور، زیرا نه کوله پشتی دارد و نه ساک دستی؛ و شاید از پاریس آمده باشد. اما برای چه کاری به این جنگل دستی؛ و شاید از پاریس آمده باشد. اما برای چه کاری به این جنگل منظوری دارد؟

بولاتروئل به یادگنج افتاد؛ در حافظهٔ خود کاوشی کرد و به خاطر آورد که چند سال پیش نیز در این جنگل مردی را دیده بود که همین وضع و حال را داشت، و چیزی یا جایی را جست و جو می کرد.

با خود گفت: این، همان مرد است.

در فکر فرورفته بود، و در زیر بارِ سنگین تفکّر سر به زیر افکنده بود، که طبیعی می نمود، امّا زیرکانه نبود. زیرا وقتی که سبر از گریبان تفکّر بیرون آورد، دیگر کسی را در اطراف خود ندید. آن مرد در روشنایی سییده دم نایدید شده بود.

بولاتروئل با خود میگفت: «در زیر سنگ هم که باشد گیرش می آورم، در هر سوراخی که قایم بشود، درش می آورم. این مردک راهزن حتماً دلیلی دارد برای پرسه زدن در جنگل، از همه چیزش سر در می آورم. اینجا جنگل من است. هیچکس حق ندارد بی اجازه و اطلاع من چیزی در اینجا پنهان کند.»

کلنگش راکه لبهٔ تیزی داشت، برداشت و گفت: «هر جاکه گنج را زیر خاک کرده باشد، درش می آورم.»

به راه افتاد، و بی آنکه یک وجب را در اطراف خود نادیده بگذارد، در مسیری که مرد ناشناس را دیده بود، در میان درختان، پیش می رفت.

چند قدمی که جلو رفت، روشنایی روز به یاری او آمد. بولاتروثل جای کفشهای او را بر ماسه ها پیدا کرد و به اطراف چشم انداخت.

علفها و بوتههای خار زیر پای این مرد له شده بودند. چند شاخهٔ نازک را دید که مانند بازوان زنِ زیبایی به هنگام بیدار شدن، خم و راست می شدند، و فهمید که آن مرد تازه از آنجا گذشته است. رد پاها را دنبال کرد و پیش رفت، امّا ناگهان رد پاها را گم کرد، و ناچار در جنگل راهی را انتخاب کرد و پیش رفت.

بهبلندگاهی رسید. از آنجا شکارچی سحرخیزی را دید که در حاشیهٔ جنگل بهسویی می رفت و ملودی تصنیف قدیمی گییری ارا با سوت می زد. بولاتروئل با آنکه سالمند بود، فرز و چابک بود، و هم چون تی تیر از درخت سپیداری بالا رفت.

فکر خوبی بود. از آن بالا به گوشهای از جنگل نظر انداخت. که درختهایش درهم برهم و وحشی بودند، و در آنجا گمشدهاش را پیدا کرد. تازه او را یافته بود که تا آمد به خود بجنبد، دوباره آن مرد از نظرش ناپدید شد.

آن مرد، از آنجا بهطرف محوطهٔ بی درختی، در نقطهٔ دور دست جنگل رفته و در پشت درختان بلند ناپیدا شده بود. بولاتروئل آن گوشه را خوب می شناخت، زیرا در آنجا درخت بلوطی را نزدیک کُپهای از سنگهای سیاه، نشان کرده بود. این درخت شکسته و بیمار بود و با ورقهای از فلز شکستگیهایش را بههم متصل کرده بودند. این محوطهٔ بی درخت را سابقاً بلارو می نامیدند، و معلوم نبود که چرا سنگهای سیاه

۱. Guillery از تصنیفهای قدیمی. ۲. Tityre ۲. چوپانی افسانهای.

۳. این محوطهٔ بی درخت جنگل، در این فصل از رُمان، که پیش از تبعید نوشته شده بود، نامی نداشت. امّا ویکتور هوگو در دوران تبعید، در این فصل تغییراتی داد، و این محوطه

را در گوشهای از آن روی هم کُپه کرده بودند، و سی سال بود که این سنگها در همینجا بود. و شاید هنوز هم هست.

اینگونه سنگهای روی هم انباشته، عمری بس طولانی دارند. شاید در ابتدا به دلیلی آنها را روی هم انباشته باشند. امّا بعداً به هیچ دلیل سنگها به همان حال می مانند.

بولاتروئل چنان ذوق زده شده بود که از درخت به جای آن که پایین بیاید، خود را پایین انداخت. لانهٔ جانور گمشده را پیدا کرده بود، و حالا کاری جز آن نداشت که جانور را از لانه بیرون بیاورد.

و احتمالاً گنج پنهان نيز در همانجا بود.

رسیدن به آن محوطه کار آسانی نبود؛ باید از کوره راههای پست و بلندی، که پیچ و خم بسیار داشت، می گذشت. تقریباً یک ربع ساعت راه بود. راه مستقیم میانبر، و لابه لای درختان جنگل، هر چند نزدیکتر امّا دشوارتر بود، و در حدود نیم ساعت طول می کشید تا از این راه پُر از سنگ و خار به مقصد برسد.

با این وصف، او راهِ میانیر را انتخاب کرد و گمان میکرد که زودتر میرسد. اینگونه تصمیم گیریها شاید ظاهراً به مصلحت باشد، امّا نتیجهٔ مطلوبی ندارد. او از انبوهی درختان جنگل واهمهای نداشت و خیال میکرد که راه بهتری است، و با خود میگفت که «از گذرگاه گرگها میروم و به مخفیگاه آن راهزن میرسم».

بولاتروئل که همیشه در زندگی راه کج را انتخاب میکرد، اینبار راه در ست را انتخاب کرده بود، و چه اشتباه بزرگی!

<sup>→</sup> را بلارو Blaru نام نهاده که نام مستمار لئونی دونه Leonie d'Aunet (همسر بی یار Biard) است. به نظر می آید که هوگو در اینجا به صورتی رازگونه خاطرات سفر کو تاهش را با این زن به مون فرمی بازگو کرده است. ارتباط نمادین این عشق قدیمی را با گنج پنهان در این جنگل، می ثوان دریافت (ایو گ).

بی ترس و بی درنگ، خود را بهمیانِ انبوه درختان و بوتههای خار انداخت.

در این راه، ناچار بود که با شاخهها و بوتههای راج، گزنه، خفچه، خارشتر، و درختهای پر شاخ و برگ نبرد کند و پیش برود. در هر قدم، گوشهای از بدنش خراشیده می شد، و در پایان بهبرکهای رسید که باید از میان آن می گذشت.

و عاقبت بعد از چهل دقیقه، عرقریزان و نفس زنان، و سراپا زخمی و خون آلود، به محوطهٔ بلارو رسید.

هیچکس در آنجا نبود.

بولاتروئل بهطرف كپهٔ سنگهاي سياه دويد، كُپهٔ سنگها دست نخورده بود.

از مردناشناس خبری نبود. شاید گریخته بود. به کجا؟ از کدام سو؟ معلوم نبود.

امًا چیزی ذهن بولاتروئل را مشغول کرده بود. نزدیک کپهٔ سنگهای سیاه، در کنار درختی که با ورقههای فلزی، شکافهایش را بههم متصل کرده بودند، گودالی کنده شده بود. و کلنگی هم در کنار آن افتاده بود.

در این گودال چیزی نبود.

بولاتروئل مشتهایش را بالا برد و فریاد زد: «آی دزد!»

#### ماریوس در جنگ خانگی پس از جنگ در سنگر

ماربوس مدّتی بین مرگ و زندگی دست و پا میزد، چند هفتهای تب داشت و هذیان میگفت که از آثار وخیم اختلالات روانی بود. ظاهراً ضربهٔ مغزی او را به این روز و حال انداخته بود.

در این تبهای سیاه، بارها نام کوزت را، در ضمن هذیانهای شوم و تب آلود، به زبان می آورد. بعضی از زخمهای او چرک کرده بود، که ممکن بود ترشّحات آن جذب بدن شود و بر وخامت حال او بیفزاید. پزشک مرتباً توصیه می کرد که باید مراقب بود که بیمار آرام باشد و دچار هیجان نشود. زخمبندی در آن ایام بسیار دشوار و عذاب آور بود، زیرا هنوز نوارهای چسب دار امروزی به وجود نیامده بود، و قرار دادن باریکههای پارچه روی زخمها بسیار دشوار بود. نیکولت یک شَمَد بزرگ را، که بهقول خودش به اندازهٔ «سقف اتاق» بود، تکّه تکّه کرده و برای زخم بندی به کیار می برد. مرهمهایی از نیترات نقره او کُلُر ا، که روی زخم ها می گذاشتند، مانع از آن می شد که کار به قانقاریا برسد. هر وقت که بیماری می شد که مانند ماریوس وخیم تر می شد، آقای ژبل تُرمان بر بالین نوه اش، چنان پریشان حال می شد که مانند ماریوس به حال نیمه جان در می آمد.

همه روز وگاهی دوبار در روز، آقایی با سوهای سفید و با سر و

وضعی مرتب بدانگونه که سرایدار توصیف میکرد به دَرِ خانه می آمد و جویای حال ماربوس می شد. و یک بستهٔ بزرگ زخم بندی هم با خود می آورد و آنها را به سرایدار می داد و می رفت.

و امًا روز هفتم سپتامبر، یعنی چهار ماه بعد از روزی که ماریوس را به خانهٔ پدر بزرگ آورده بودند، پزشک مژده داد که خطر رفع شده است. و از آن پس دوران نقاهت او بود. با این حال، به علّت شکستن استخوان ترقوه، و ناراحتیهای دیگر، ماریوس ناچار بود که روی یک صندلی بزرگ، در حدود دو ماه تقریباً بی حرکت بماند. معمولاً در این دوران، آخرین زخمی که باقی می ماند، به این آسانی التیام نمی پذیرد و بیمار را دمادم آزار می دهد.

این بیماری و نقاهت طولانی، ماریوس را از تعقیب و مجازات رهایی بخشید. در فرانسه هیچ خشم و عصیانی، حتّی اگر سراسر جامعه را بگیرد، بیش از شش ماه دوام ندارد. در آشوب و شورش نیز، با ویژگیهایی که این جامعه دارد. گناه به گردن همهٔ مردم می افتد و تقصیرات افراد را نادیده می گیرند.

و بر این نکته بیفزاییم که ژیسکه، رئیس پلیس، از مردم خواسته بود که هر جا یکی از شورشیان زخمی و آسیب دیده را دیدند، او را بهپاسگاهها تحویل بدهند. این دستور ناخوش آیند، با خشم و نفرت عموم و حتی شخص شاه روبهرو شد. مردم هر جا که یکی از شورشیان زخمی را می یافتند، او را به گوشهٔ امنی می بردند و از او پرستاری می کردند. جز کسانی که در سنگر و در روز درگیری، بهدست سربازان و ماموران پلیس افتاده بودند، هر که توانسته بود از معرکه بگریزد، در امان مانده بود. و به این ترتیب ماریوس نیز از مجازات بر کنار ماند.

آقای ژیل نرمان در روزهای اوّل در بالین ماریوس به حال و روز بدی می افتاد، امّا از وقتی که حال ماریوس بهتر شده بود، از شوق و شادی روی

پای خود بند نبود، و شبها بهزحمت او را از بالین ماریوس دور می کردند. گفته بود که صندلی راحتی او را در کنار تختخواب ماربوس بگذارند. گفته بود که دخترش، یعنی خالهٔ ماریوس، بهترین پارچههای سفید را که در خانه داشتند، برای بستن زخمهای ماریوس بیاورد. دوشیزه ژبلنرمان، که یخته و عاقل بود، در عین حال که نشان می داد که بهمیل پدر رفتار می کند، سعی میکرد که بهترین پارچه ها را دور از چشم او در گوشه ای پنهان کند. آقای زیل نرمان مستبدّانه دستور می داد و اجازه نمی داد به او بفهمانند که پارچههای ظریف و نازک، برای زخمبندی بهخوبی پارچههای کتانی و درشت بافت نیستند. هر وقت که پیراهن ماریوس را در سی آوردند تا پارچهٔ روی زخمها را عوض کنند، دوشیزه ژیل نُرمان شرم زده از اتاق بیرون می رفت. امّا پدر بزرگ بالای سر ماربوس می ایستاد. و هر بار که گوشتهای فاسد را با قیچی میبریدند، نالهاش در می آمد. و چه غمانگیز بود وقتی که پیرمرد در نهایت مهربانی و با دستهایی لرزان، فنجانی پُر از داروهای مایع را به دست بیمار می داد، و پزشک را با برسشهای پیاپی خود کلافه میکرد. خود او نیز توجّه نداشت که بیشتر پرسشهایش تکرار است.

روزی که پزشک به او خبر داد که خطر رفع شده است، پیرمرد از شدت شوق به هذیان گوئی افتاد، و سه لوثی به سراید ار انعام داد، و آن شب در اتاق خود گاؤت امی رقصید و با دو انگشت خود بشکن می زد و این ترانه را می خواند:

در فوژِر ا بهدنیا آمده، دلدارم، ژان ا

۱. gavotte یک رقص تند.

۲. Fougeres شهر کو چکی در فرانسه،

۳. Jeanne در این ترانه با زولیت دروئه، نقاط مشترکی دارد (ایو ـگ).

آشیان خوبی برای یک دختر چوپان؛ و من دلبستهٔ دامن او هستم و از عشق او سرمستم.

ای عشق! می بینمت که در او هستی به و تیرهای عاشق کُشَت را در چشم او می گذاری، و می کشی ما را به خواری!

من شعر و ترانه می خوانم برای ژان و دوستش دارم بیش از دیان، هم خودش را و هم پستانهای سفتش را دوست دارم و به خاطر او جان می سپارم.

و بعد از این رقص و پایکوبی، زانویش را بر زمین نهاد و خم شد. باسک که او را از لای در نیم گشوده می دید، به گمانش رسید که مشغول دعا خواندن است.

تا آن هنگام، آقای ژبل تُرمان هرگز به خداوند ایمان نیاورده بود.

هر قدر که ماریوس حالش بهتر می شد، پدربزرگ بیشتر از این کارهای عجیب می کرد و شوق و شادی اش را بی اختیار نشان می داد، گاهی او را می دیدند که از پلکان شتاب زده بالا می رود و پایین می آید. و خود نیز نمی دانست که چرا این کار را کرده. یک روز صبح دسته گلی برای زن بسیار زیبایی فرستاد که در همسایگی آنها منزل داشت. شوهر آن زن و قتی که از قضیه با خبر شد، حسودانه با همسر زیبایش درافتاد. و زن و

<sup>1.</sup> Diane الهد شكار طبيعت.

شوهر جنگ و دعوای سختی کردند. آقای ژبل نُرمان، گاهی نیکولت را صدا می زد و سعی داشت که او را روی زانوی خود بنشاند. به ماریوس می گفت، «آقای بارون» و گاهی فریاد می زد: «زنده باد جمهوری!»

از پزشک مُدام می پرسید: «پس دیگر خطری نیست؟ حالش خوب شده؟» و ماریوس را با نگاهی «مادربزرگانه» می نگریست، وقتی که ماریوس غذا می خورد، با محبّت مواظب او بود، دیگر در بندِ خودش نبود.

خودش را هیچ می دانست، و ماریوس در نظر او صاحب خانه بود، و خود را به جای ماریوس می دید.

نوهٔ نوهٔ خود شده بود!

در این حال جذبه و شادمانی، دوست داشتنی ترین بچهٔ عالم بود. از بیم آن که بیمار را خسته و ناراحت کند، برای لبخند زدن پشت سر او پنهان می شد. موهای سفیدش به چهرهٔ شاد او شکوه دلنشینی می بخشید. مهربانی اگر با چین و چروک چهره در آمیزد، ستایش را بر می انگیزد. و پیری اگر با شکوفائی همراه باشد، فروغ دلپذیری دارد.

امًا ماریوس که خود را بهمراقبت و پرستاری آنان سپرده بود، تنها در فکر کوزت بود.

از وقتی که حالش بهتر شده بود و هذیان نمیگفت، دیگر نام کوزت را بهزبان نمی آورد.

و ظاهرش نشان نمی داد که در فکر کوزت باشد، زیرا خاموش بود. امّا در واقع روحش نزد او بود.

نمی دانست چه بر سر کورت آمده است. ماجراهای سنگر کوچهٔ شانور ری در ابرهای ابهام فرورفته بود. سایه هایی نامعلوم، در افکار و تخیّلاتش پس و پیش می رفتند. اپونین، گاور ش، ما بف، تناردیه ها، و همهٔ دوستانش در پشتِ گردوغبار سنگر چهره های نامشخصی پیدا می کردند.

ظهور بی هنگام آقای فوشلوان را در آن سنگر مرگبار، گاهی به گونهای مبهم به یاد می آورد. همه چیز برای او معمّا شده بود. نمی دانست چه کسی و چگونه او را از سنگر به خانهٔ پدربزرگ آورده، و نجات دهندهٔ او که بوده است.

کسانی که در اطراف او بودند هیچ کدام چیزی نمی دانستند. تنها گفته بودند که شبی او را با یک درشکه به خانهٔ پدربزرگ آورده اند. گذشته و حال و آینده در نظر او تصوّرات و توهماتی بیش نبودند. امّا در میان اینهمه تصوّرات و توهمات، تنها یک نقطهٔ ثابت و بی حرکت وجود داشت؛ و آن چهرهٔ کوزت بود که آن را شفّاف و روشن می دید. برای او زندگی از کُوزت جدا نبود. در اعماق جانش این احساس را داشت که زندگی و کوزت را جدا از هم دیگر نمی خواهد، و عزمش را جزم کرده بود که از پدربزرگ، از سرنوشت، از دوزخ، و هر چیز و هر کس دیگر بخواهد که بهشت گمشده اش را به او بازگردانند تا به زندگی امیدوار شود.

امًا از دشواریها کم و بیش چیزهایی می دانست.

در اینجا باید موضوعی را شرح بدهیم که ماریوس روحاً تغییر یافته بود، و دلسوزیها و مهربانیهای پدربزرگش او را چندان نرم نکرده بود. از عمق قضایا خبر نداشت؛ در رؤیاهای بیمار گونهاش از نرمی و انعطاف دوری می جست و گمان می کرد که همهٔ این کارها برای رام کردن اوست. به همین سبب، دو برابر مهربانیها بی اعتنا می ماند، و لبخندهای مهرآمیز پدربزرگ در او اثری نداشت. ماریوس با خود می گفت پدربزرگ تا وقتی با لو مهربان است که او چیزی نگوید و مطیع باشد. امّا اگر برخلاف میل خود حرفی بشنود، و او نام کوزت را به زبان بیاورد، پدربزرگ به خشم خواهد آمد و چهرهٔ واقعی اش را نشان خواهد داد، و بار دیگر همه چیز به صورت اول باز خواهد گشت، و بگومگوهای خانوادگی شروع خواهند شد، و پدربزرگ او را سرزنش خواهد کرد، و یک باره همهٔ مخالفتها، و شد، و پدربزرگ او را سرزنش خواهد کرد، و یک باره همهٔ مخالفتها، و

همهٔ گرفتاریها در مقابل او صف خواهند کشید. این تصورات ماربوس را رنج می داد و آزرده اش می کرد.

ماریوس، روز به روز حالش بهتر می شد، و در آن حال به فکر سالهای گذشته می افتاد، و خاطرات عذاب آور آن سالها به ذهن او راه می یافتند. بار دیگر احساس می کرد که روح پدرش، سرهنگ بُون مرسی، میانِ او و پدر بزرگش فاصله انداخته است. با خود می گفت که نباید با پدربزرگش کنار بیاید، زیرا این مرد در مورد پدرش رفتاری دور از انصاف و مروّت داشته است. و با این ترتیب، هرچه بیماری و ضعف از او دور تر می شد، از پدر بزرگش روحاً بیشتر فاصله می گرفت و با او خشن تر و بی اعتناتر رفتار می کرد. پیرمرد این قضیه را می فهمید و رنج می برد.

آقای ژبل نرمان بهروی خود نمی آورد، امّا متوجه شده بود که ماربوس از روزی که هوش و حواس خود را باز یافته، حتّی یک بار بهاو نگفته است: «پدرم!» هر چند که بیگانهوار، بهاو «آقا» هم نمی گفت، امّا هر بار کلام را چنان پیچ و تاب می داد که ناچار نباشد الفاظ «آقا» و یا «پدرم» را به زبان بیاورد.

بى تردىد، لحظات بحرانى نزديك مىشد.

و آنچنان که در اینگونه مواقع مرصوم است، ماریوس پیش از آغاز نبرد، آزمایشی کرد و بهمواضع پدر بزرگ مختصر حملهای برد. ماجرا از این قرار بود که یک روز صبح آقای ژبل نُرمان دربارهٔ مطالبی صحبت می کرد که در روزنامهای خوانده بود، و دامنهٔ بحث را به کنوانسیون کشید و با گوشه و کنایه از دانتون، روبسپیر و سَن ژوست نام برد. ماریوس به او اعتراض کرد و گفت: «مردان انقلابی سال ۹۳، بزرگانی بودند سزاوار ستانش.»

پیرمرد خاموش ماند و دیگر چیزی نگفت.

ماريوس، كه پدر بزرگ انعطافناپذيرش را خوب مىشناخت،

دریافته بود که در سکوت او خشمها روی هم انباشته شده، و پیش بینی می کرد که پدربزرگ خود را برای حملهٔ متقابل آماده می سازد، و باید از او نیز در تدارک و سایل دفاعی باشد.

تصمیم گرفته بود که اگر پدر بزرگ با نظرش مخالفت کند، همهٔ نوارهای روی زخمهایش را تکه پاره کند، و بهاستخوان ترقوهاش مشت بکوبد و دیگر لب به غذا نزند. زخمهایش نیز برای او حُکم اسلحهٔ جنگی را داشتند. یا کوزت یا مرگ!

پس با صبر و تحمل در انتظار لخطهٔ مناسب برای این منظور بود. و آن لحظه فرا رسید.

#### ماريوس يورش مىبرد

روزی دوشیزه ژبل ترمان شیشه های دارو و استکانها را روی مرمر قفسه، در کنار هم میگذاشت، و پدر بزرگ بر بالین ماریوس خم شده بود و با مهربانی بسیار به او میگفت: «ماریوس کوچولو! اگر من به جای تو بودم، بیشتر گوشت می خوردم تا ماهی. برای کسی که دوران نقاهت را می گذراند، کُتلت از هر غذایی بهتر است.»

ماریوس که تقریباً سلامت خود را بازیافته بود. همه نیروی خود را جمع کرد و تکانی خورد، بر دستهای خود تکیه کرد و روی تختخواب نشست و به چشمهای پدر بزرگش خیره شد، و با لحنی تند و خشم آلود گفت:

- ـ من باید چیزی را بهشما بگویم.
  - ـ بگو، جانم.
  - ـ من ميخواهم ازدواج كنم.
- پدر بزرگ قاهقاه خندید و گفت: «این که اشکالی ندارد!»
  - -اشكالي ندارد؟
- ـ بله پسرک من!... آن دخترکی که دوستش داری در انتظار توست.

ماریوس مبهوت شده بود و می لرزید. آقای ژبل نرمان برای او توضیح داد: «ماریوس صزیزم! فرزندم!... خیالت آسوده باشد. آن دخترک

خوشگل در انتظار توست. آن دختر هر روز خودش را بهشکل پیرمردی در می آورد و دَر خانه می آید و از تو خبر می گیرد.

از روزی که تو در اینجا افتادهای، آن دختر قشنگ شب و روز گریه میکند. برای تو نوارهای زخم بندی آماده میکند و به خانهٔ ما می فرستد. موضوع را دنبال کردهام و اطلاعاتی هم دربارهٔ او به دست آوردهام. تا آنجا که من می دانم، خانهٔ او در شمارهٔ هفت کوچهٔ لُوم آرمه است. مثل این که درست گفتم ؟... پس رسیده ایم به اصل قضیه. تو این دختر را دوست داری، او هم دوستت دارد. همین! مثل این که توی ذوق تو زدم و همهٔ نقشه هایت را به هم ریختم. پیش خودت زمینه چینی می کردی و با خودت می گفتی که این موضوع را به این پدر بزرگ احمق یک دنده، این مومیایی پیر دوران استبداد، این «دورانتِ» ادیروز و «ژیرونتِ» امروز، می گویم، و پیر دوران استبداد، این «دورانتِ» ادیروز و برای خودش معشوقه هایی داشته، بسوده و سب کسر و هوسباز، و برای خودش معشوقه هایی داشته، بسوده و سب کسر و هوسباز، و برای خودش معشوقه هایی داشته، این موضوع را به او بفه ماند. با خودت می گفتی که حقیقت را به پدر بزرگ احمق می گویم و جنگ و دعوا راه می اندازم.

و حالا دیدی که همهٔ نقشه هایت نقش بر آب شد. من به تو می گویم که باید کُتلت بخوری، و تو به جای این که به حرف من گوش بدهی و به فکر سلامت خودت باشی، می گویی که خیال داری زن بگیری.

این دو مطلب به هم بی ربط نیست! تو می خواستی جنگ و دعوا راه بیندازی، امّا خبر نداشتی که پدر بزرگت از آن لاتهای بی غیرت قدیمی است! خیال نمی کردی که پدربزرگت از خودت بی عقل تر باشد!

منتظر بودی که با نظر تو مخالفت کنم و آن وقت برای من سخنرانی

۱. Geronte ، مظهر خوشگذرانی و هوسرانی،

۲. ژرونت، نماد پیری و ناتوانی.

كنى و يك مشت مُهمل بههم ببافي.

آقای وکیل محترم دادگستری! عذر میخواهم که مانع سخنرانی تو شدم. نوبت سخن با من است! حالاً به حرفهای من خوب گوش کن! من برعکس تو آدم زیرکی هستم. رفتم و کنجکاوی کردم و همه چیز را فهمیدم. ماریوس کوچولو! آن دخترک که میگویی هم قشنگ است و هم دلربا، و در عین حال چیز فهم و عاقل. در این مدّت آنقدر نوار زخمبندی درست کرده و برای تو فرستاده که نگو و نپرس. این دختر یک پارچه جواهر است.

دوستت دارد وترا می پرستد. اگر می مردی، من و آن دختر هم با تو مى مُرديم؛ و تابوت او هم دنبال تابوت من به گورستان مى آمد. از روزى كه تو حالت بهتر شده، در نظر داشتم آن دختر را بیاورم اینجا. ولی هـرچـه فكر كردم، ديدم نمي شود. وقتي پيراهنت را در مي آوردند كه نوار زخمهایت را عوض کنند خالهات از اتاق بیرون می رود تا چشمش بهبدن برهنهٔ تو نیفتد. پس چطور می توانستم به خالهٔ تو، یعنی دختر خودم، بگویم که قصد دارم دختر جوانی را بیاورم بهبالین تو، که همیشه نصف بدنت لخت است. از نیکولت که مدام در کنار تو بود و پرستار تو بود، بپرس تا بهتو بگوید که با آن حال و وضعی که داشتی خوب نبود که آن دختر را بهاینجا بیاورم. وانگهی بایست بهتوصیههای پرشک هم گوش مى داديم كه گفته بود تو بايد در آرامش كامل باشى. و به هر حال آمدن آن دختر بهاینجا، تب ترا پایین نمی آورد! در این مورد دیگر چیزی نمیگویم. هرچه باید بگویم گفته ام. کارهایی که لازم بود، کرده ام. بسیار خوب. حالاً مي خواهي با أن دختر ازدواج كني؟ باشد! من حرفي ندارم... درست توجّه کن که چه می گویم. حس کرده بودم که دیگر دوستم نداری. با خودم گفتم که چه کار کنم که این پسرهٔ بی شعور دوستم داشته باشد؟ به این نتیجه رسيدم كه تنها يك راه دارد؛ كوزت كوچولو را بهماريوس بدهم. آن وقت، ماریوس از کردههایش پشیمان می شود، به من علاقه مند می شود. بله، خیال می کردی که وقتی از عشق و علاقه ات به آن دختر حرف بزنی، طوفان به پا می کنم، نعره می کشم، عصایم را به تنت خرد می کنم.

نه! اصلا و ابدا... کوزت را می خواهی؟ من که مانعت نمی شوم، جناب وکیل دادگستری!... تشریف ببرید و زن بگیرید... ماریوس کوچولو!... ناراحت نباش! تو پسرک محبوب من هستی، و دلم می خواهد که خوشبخت باشی.»

پیرمرد در اینجابه گریه افتاد. سَرِ ماریوس را میان دو دست گرفت و بر سینه فشرد، و هر دو باهم گریستند. این هم نوعی است از خوشبختی که به کمال خود می رسد.

ماریوس ناله ای کرد و گفت: «پدر عزیزم.»

پیرمردگفت: «ماریوس! پس تو هم دوستم داری؟»

لحظه ای بود که وصفش ناگفتنی است. گریه در گلو داشتند و نمی توانستند چیزی بگویند. پیرمرد پس از مدّتی گریستن گفت: «دیگر بس است! چقدر منتظر این لحظه بودم که به من بگویی پدر عزیزم!»

ماربوس سرش را از روی سینهٔ پیرمرد برداشت و گفت: «پدر عزیزم! حالاکه حالم خوب شده، می توانم او را ببینم؟»

پیرمرد گفت: «البته که می توانی. فردا او را می بینی؟»

\_پدر عزیزم؟

ـ بله جانم، چه ميخواهي بگويي؟

ـنمى شودكه امروز او را ببينم؟

بسیار خوب! همین امروز او را میبینی. تو سه بار بهمن گفتی: پدر عزیزم. و آنچه از من میخواهی ارزش این را دارد. نمی دانم چرا به یاد

آندره شنیه افتادم که چنین موضوعی را به شعر درآورده. در منظومهٔ غمانگیزش به نام «جوان بیمار». بله، همان آندره شنیه، که در دوران ترور، او راکشتند. و به دست غولهای وحشت انگیز سال ۹۳ کشته شد. همان...

آقای ژیل ترمان احساس می کرد که ماریوس کمی اخم کرده و حاضر نیست این مطلب را که برخلاف عقیدهٔ اوست بشنود. امّا در واقع ماریوس، این سخنان پدربزرگ را نمی شنید، و چنان به وجد آمده بود که فقط در فکر کوزت بود، و به حوادث سال ۱۷۹۳ فکر نمی کرد. امّا پدر بزرگ بینوا، با احتیاط دنبالهٔ کلام راگرفت: «شاید در اینجا نباید بگویم که سرش را بریدند. نه! حقیقت آن است که بزرگان انقلاب فرانسه افراد نابکاری نبودند، و کارشان سر بریدن نبود؛ بلکه یک نفر مثل آندره شنیه رامزاحم خود می دانستند، و به همین علّت او را به گیوتین تسلیم کردند؛ یعنی بزرگان انقلاب از آندره شنیه خواهش و تمنا کردند که ایشان تشریف ببرند و گردنشان را قرار بدهند زیر گیوتین تا ساطور گیوتین گردن ایشان را…»

آقای ژیل نرمان نتوانست جملهاش را تمام کند، امّا به هر تقدیر سخنی برخلاف عقیدهٔ ماریوس گفته بود و نمی توانست حرفش را پس بگیرد. در این هنگام؛ دخترش، دوشیزه ژیل نرمان، بالشهای روی تختخواب ماریوس را مربّب می کرد. پیرمرد، از یاد آوری ماجرای بریدن سَرِ آندره شنیه به هیجان آمده بود از اتاق بیرون دوید و در آنجا باسک را دید که مشغول واکس زدن کفشهاست و یقهٔ او را گرفت و فریاد زد! «بله... آن راهزنهای بی همه چیز، سران انقلاب فرانسه را می گویم، خیانت کردند و

<sup>1.</sup> Andre Chenier شاعر فرانسوی (۱۷۶۲-۱۷۶۲) نخست به نهضت انقلابی پیوست، ولی چون تندرویهای بعضی از زعمای انقلاب را در قتل مخالفان سیاسی دید، با آنان به مبارزه پرداخت و بعد از آن که محاکمهٔ لوئی شانزدهم هم آغاز شد، به فکر افتاد از پادشاه معزول دفاع کند. آندره شنیه در دادگاه انقلابی به اعدام محکوم شد، و حکم اجرا شد.

او راکشتند.»

باسک وحشت زده پرسید: «اقا! چه کسی راکشتند؟» \_ آندره شنیه را.

باسک، که همچنان وحشت زده بود و از حرفهای پیرمرد چیزی نمی فهمید، گفت: «بله آقا!... حق با شماست!»

# دوشیزه ژیل نرمان کمکم نرم شد و دیگر عیب نمی دانست که آقای فوشلوان با بسته ای در زیر بغل به خانهٔ آنها بیاید

كوزت و ماريوس همديگر را ديدند.

از شرح جزئیات این دیدار چشم می پوشم، در این جهان چیزهایی هست که در وصف آنها سعی نباید کرد. آفتاب از آن جمله است.

در هنگام ورود گُوزت، همهٔ اعضای خانواده حاضر بودند.

برای باسک و نیکولت هم، پدیدار شدن کوزت در آستانهٔ در، هم چون هالهای از نور بود.

در همان لحظه، پدر بزرگ دستمال در دست، میخواست دماغش را پاک کند، که منتظر ماند؛ او از بالای دستمال چشم به کوزت دوخته بود و در آن حال با خود میگفت: «چه دختری! پرستیدنی است!»

آنگاه با صدای بلند دماغش را باک کرد.

کوزت سرمست و مفتون و بیمناک و بُهت زده بود. از همه سو سعادت به او روی آورده و گیجش کرده بود. زبانش بند آمده بود، از شرم سرخ شده بود، دلش می خواست خودرا به آغوش ماریوس پرتاب کند، امّا جرأتش را نداشت، و ناچار بود در میان جمع با محبوب خود گفت و گوکند.

چه بیرحماند آنهاکه دلدادگان مشتاق را تنها نمیگذارند؛ زیراکه در

این لحظات دلدادگان به حضور دیگران نیاز ندارند.

پشت سرِ کوزت، مردی وارد اتاق شد که سفید موی بود و با وقار، لبخند میزد، لبخندی غمآلود. او آقای فوشلوان بود، ژانوالژان بود که بهقول سرایدار، ظاهر آراستهای داشت، و لباسی نو از ماهوت سیاه پوشیده بود و کراوات سفیدی زده بود.

سرایدار فرسنگها از حقیقت دور بود، و حتّی تصوّرش برای او محال می نمود که این مرد، با ظاهر بورژوای تمام عیار خود، که به سردفتر دفترهای اسناد رسمی شباهت داشت، همان پاره پوش سراپا آلوده به خون و لجنی باشد، که شب هفتم ژوئن، ماربوس نیمه جان را به آنجا آورده بود.

با این وصف، وقتی که سرایدار او را در کنار کوزت دیده بود، بهزنش گفته بود: نمی دانم چرا هر بار که این آقا را می بینم، به نظرم می آید که چهرهٔ او برایم آشناست.

آقای فوشلوان در اتاق ماربوس، نزدیک در، و تقریباً جدا از دیگران، ایستاده بود. بسته ای شبیه به کتابی با قطع بزرگ، که در کاغذی پیچیده شده باشد، زیر بغل داشت. کاغذی که سبزرنگ بود، و به نظر کهنه و پوسیده می آمد...

دوشیزه ترمان، که باکتاب میانه نداشت، آهسته از نیکولت پرسید: این آقاکتاب زیر بغل دارد؟

آقای ژبل نرمان که سؤال او را شنیده بود، آهسته گفت: «از اتفاق، بسیار خوب است. معلوم می شود که این آقا از دوستداران کتاب است، و شاید اطلاع نداشته باشد که آقای بولار اهم صادت داشت که همیشه کتابی را به خودش می چسباند.

وبا لحن احترام آميزي گفت: بفرماييد، آقاي ترانشلُوان!

آقای ترانشلوان!... در نهایت افتخار از حضرتعالی، دخترتان را برای نوهام، آقای بارون ماریوس پونمرسی، خواستگاری میکنم.»

آقای فوشلوان هم بی آنکه چیزی بگوید، در مقابل آقای ژیل ترمان به علامت قبول سر فرود آورد. پدر بزرگ آهسته گفت: «همه چیز به خوبی و خوشی تمام شد.»

و رو به ماریوس و کوزت کرد و دستهایش را از هم گشود و گفت: «از این لحظه مجاز هستید که هرچه دلتان میخواهد همدیگر را دوست بدارید و همدیگر را بپرستید.» ماریوس و کوزت حتّی منتظر اجازهٔ بزرگترها نشدندو سر در هم فرو بردند، و بهزمزمههای عاشقانه مشغول شدند. ماریوس روی صندلی راحتیاش نشسته و آرنجها را بر دستهای آن تکیه داده بود. کوزت نزدیک او ایستاده بود و پچپچ کنان می گفت: «خدای من! اصلاً باورم نمي شودكه دوباره مي بينمتان، خودتان هستيد؟... ماريوس! رقتيد و جنگ و جدال كرديد و اين بلا را سَر خودتان آورديد؟.. برای چه؟... چه روزهای وحشتناکی بود! در این چهار ماه زندگی میکردم و زنده نبودم، مرگ را در کنار خودم می دیدم. واقعاً کار بدی است که آدم برود و خودش را بیندازد توی اینجور جنگ و جدالها. مگر از من چه دیده بودید که رفتید و خودتان را بهاین روز انداختید؟ این دفعه چشم پوشی میکنم، امّا دیگر نباید دنبال این جور کارها بروید. یک ساعت پیش که به ما خبر دادند به اینجا بیاییم، از خوشحالی نزدیک بود نفسم بند بیاید. راستی سر و وضع نامناسبی دارم. ببینید که یقهام چطور چین و چروک خورده؟ امّا چرا حرف نميزنيد؟ همهاش من دارم حرف ميزنم. خانه ما هنوز در كوچهٔ لوم آرمه است. شنيدم كه زخم شانهٔ شما ناجور بوده، شکافش طوری بوده که پنج انگشت تویش جا می گرفته! این طور که شنیدهام، گوشتهاتان را با قیچی چیدهاند. چقدر ترسیدم! وقتی که شنیدم، چقدر گریه کردم! دیگر چشم برایم نمانده! عجیب است که آدم اینقدر

طاقت درد کشیدن را داشته باشد. پدر بزرگ شما باید آدم خوبی باشد. بهتر است احتیاط کنید. این طور روی آرنجتان فشار نبارید. راستی که من چه آدم خوشبختی هستم. مثل این که دوران بدبختی ما به آخر رسیده. چه آدم کم عقلی شده ام. چه مهملاتی به هم می بافم. فکرش را کرده بودم که وقتی شما را ببینم چه چیزهایی بگویم، امّا یک کلمه اش یادم نیست. هنوز دوستم دارید؟ مثل این که برایتان گفتم که خانهٔ ما فعلاً در کوچهٔ لوم آرمه است، شاید هم نگفتم. اینجا که فعلاً هستیم، مثل خانهٔ قبلی باغ و باغچه ندارد.

در این مدّت که شما مریض بودید، همهاش نوار زخم بندی تهیه میکردم. نگاه کنید چه بهروز انگشتهای من آورده اید!

از بس که بریدم و دوختم... این دیگر تقصیر حضرت والاست... بله، حضرت آقا!»

ماریوس در جواب او، یک کلمه را تکرار می کرد: «فرشتهٔ منا» فرشته تنها کلمه ای است که مستعمل نمی شود و از مُد نمی افتد. آنهمه کلمات عاشقانه، که ورد زبان دلدادگان اند، ظرفیت و تاب و توان کلمهٔ «فرشته» را ندارند.

وامّا چون در حضور جمع بودند، ماریوس و کوزت بیش از این حرف نمی زدند، دستهای هم دیگر راگرفته بودند و چیزی نمی گفتند، تا وقتی که آقای ژبل تُرمان رو به جمع کرد و با صدای بلند گفت: «چرا همه تان ساکتید؟ چرا چیزی نمی گویید؟... حرف بزنید، سر و صدا کنید، تا این بچه ها بتوانند در گوشهٔ خودشان راحت باشند و پچ پچ کنان حرف بزنند.» و به ماریوس و کوزت نزدیک شد و گفت: «بچه ها! اصلاً کاری به کار ما نداشته باشید. هرچه دلتان می خواهد بگویید. باهم خودمانی تر باشند.»

دوشیزه زیل تُرمان، خالهٔ ماریوس، فوران نور عشق را در چند قدمی

خود با حیرت می نگریست. حیرتش باکینه و دشمنی آمیخته نبود. هم چون جغدی نبود که حسودانه و هوس آلود دو کبوتر دلداده را زبر نظر می گیرد، بلکه نگاه او، نگاه ابلهانه و شاید حسرت آمیز زنی معصوم و مفلوک و پنجاه و هفت ساله بود؛ حسرت و ناکامی بود که به بزرگترین پیروزی عالم، یعنی عشق، خیره شده بود.

آقای ژبلُنرمان درگوش دخترش گفت: «بارها به توگفته بودم که روزی چنین چیزی اتفاق می افتد.»

و لحظهای خاموش ماند و گفت: «حالا خوشبختی دیگران را تماشا کن!»

سپس به کوزت اشاره کرد و گفت: «این دختر عزیز من چه زیباست. به دخترهای قشنگ تابلوی گروز شباهت دارد... ماریوس!... ای پسرک شیطان!... خیال داری این دختر قشنگ را در انحصار خودت نگاه داری؟...پسرهٔ بد ذات!... عجب فریبم دادی و این دختر زیبا را از چنگم درآوردی!... اگر پانزده سال کمتر داشتم، با شمشیر رو در روی تو می ایستادم و با تو می جنگیدم. آن وقت می دیدی که این دختر نصیب کدامیک از ما می شد. دوشیزه کوزت! من شیفتهٔ شما شده ام.

هرچه بگویید قبول می کنم. باید عروسی شما و ماربوس را خیلی باشکوه و مفصّل جشن بگیریم. کلیسای سندنی دوساکرمان بهخانهٔ ما خیلی نزدیک است. امّا من اجازه نامهای می گیرم که در کلیسای سنب پُل ازدواج کنید. کلیسای خوبی است. ژِزُوئیتها آن را ساختهاند، جای قشنگی است؛ رو بهروی آب نمای کاردینال دوبیراگ ؟ شاهکار معماری

۱. ژان باتیست گروز Greuze (۱۸۰۵-۱۷۴۵) نقاش فرانسوی. پرترههای زیادی دارد و بعضی از آثارش در موزهٔ لوور نگاهداری می شود (لاروس).

۲. Saint - Denis du Saint - Sacrement این کلیسا در سال ۱۸۳۵ هنوز تمام نشده بود. لئوپلدین در کلیسای سن پُل ازدواج کرده (ایوگ).

ژزوئیتها در نامور ۱ است. بعد از ازدواج، یک سفر بروید و آنجا را ببینید. به زحمتش مى ارزد، دوشيزه كوزت! از هر نظر با شما موافقم! من عقيده دارم که دختر خانمها باید در اولین فرصت شوهر کنند. اصلاً دخترها را برای همین آفریدهاند. در این کلیسایی که برابتان گفتم، راهبهای هست بهنام سنت کاترین که خیلی زیباست. من همیشه دلم می خواست این راهبهٔ زیبا مقنعهاش را بردارد تا موهایش را ببینیم. دختر ماندن مثل این راهبه خوب است، امّا سرد و بيروح است. انجيل مقدس توصيه ميكند: «زاد و ولد کنیدا». ژاندارک ملّت را نجات می دهد، امّا مادر ژبگوننی ۲ ملّت را به وجود می آورد. پس دختران خوشگل، ازدواج کنید. من که نمی دانم باكره بودن چه لطفي دارد؟ بعضي از دخترها به كليسا و صومعه يناه مى برند و از حضرت مريم پيروى مى كنند. امّا بهنظر من، اگر دخترى شوهر خوب و رشیدی پیداکند، و یک سال بعد از عروسی بسرک قشنگی به دنیا بیاورد، که با دستهای کوچکش بستانهای بر شیر مادر را بچسبد و شیر بخورد، خیلی بهتر از آن است که آن دختر برود و معتکف صومعه و کلیسا شود و در شامگاه شمع به دست بگیرد و دعای Turris eburnea بخواند.

پیرمرد نود ساله به چالاکی روی پاشنهٔ پا چرخی زد. و زبانش مثل فنری که دوباره به حرکت افتاده باشد، دنبال پرگویی را گرفت و این بار شعری خواند با این مضمون:

آلسیب، اینگونه، در پایان دوران خیالبردازیها

<sup>1.</sup> Namure

۲. Gigogne اشاره بهنمایشی است که در آن، از زبر دامنِ مادر ژیگونی، بچههای بسیار بیرون می آیند.

دیری نمی گذرد که تن بهازدواج خواهد داد. ا

و بی آنکه فرصتی به دیگران بدهد، به ماریوس گفت: «پسرم!» \_بله، پدر جان!

سمئل اینکه دوستی داشتی که با او خیلی صمیمی بودی و باهم یک جا زندگی می کردید.

ـ بله ... حتماً كورفراك را مى گوييد.

حچه بر سر او آمد؟

ـ جانش را از دست داد.

\_ أسوده شد.

و به ماریوس و کوزت نزدیک شد. و نشست و کوزت را در کنار خود نشاند، و دستهای ماریوس و کوزت را در دستهای چروک خوردهٔ خود گرفت و گفت: «این دختر ملوس و قشنگ است، شاهکار است، هم یک دختر کوچولوست و هم یک خانم متشخص.

بعد از ازدواج می شود خانم بارون. امّا شأن او از این هم بالاتر است، یک مارکیز به تمام معنی است.

یک مُژهٔ او به تمام دنیا می ارزد. بچه های من!... ببینید چه می گویم. عقل و منطق را کنار بگذارید و هم دیگر را تا حد جنون دوست بدارید. عشق سفاهت آدمی است و ذکاوت خداوند.»

آقای زیل ترمان در این لحظه چهرهاش درهم رفت و غمگین شد و گفت: «باید خبر بدی بهشما بدهم، غصّهٔ این قصّه را میخورم. حقیقت را بهشما میگویم. بیش از نصف درآمد من تا وقتی وجود دارد که من زنده

۱. شعری است از بوالو Boileau که مؤلف در اینجا کلمهٔ galanteries به معنای زن قریبی ها را که مناسب حال ماریوس نبوده، تغییر داده و به جای آن، کلمهٔ Revasseries به معنای خیالپردازیها را قرار داده است (ایو \_اگ).

باشم و بعد از مرگم از بین می رود. بچه های بینوای من! حتی یک سو از این درآمد، بعد از مرگم نصیب شما نمی شود. بله، خانم بارون! متأسفانه بعد از مرگ من، یعنی بیست سال بعد، این درآمد از بین می رود، و دستهای قشنگ و سفید تو باید با کار و زحمت انس بگیرد.»

در این موقع، صدای متین و محکم ژانوالژان، همه را متوجه خود کرد: «غصه این چیزها را نخورید. دوشیزه افرازی فوشلوان ششصد هزار فرانک دارایی نقد دارد.»

تا آن وقت ژانوالژان حتّی یک کلمه حرف نزده بود، و حاضران وجود او را فراموش کرده بودند و نمی دانستند که او بی حرکت و خاموش، پشت سر این انسانهای خوشبخت ایستاده است.

پدر بزرگ حیرت زده، روی گرداند و گفت: «این دوشیزه افرازی فوشلوان که می گویید، کیست و کجاست؟»

كوزت گفت: «منم.»

آقای ژبل نُرمان گفت: «پس! این دختر خانم ششصد هزار فرانک دارایی نقد دارد؟»

بله، و دقیقاً بگویم، در حدود چهارده یا پانزده هزار فرانک کمتر از ششصد هزار فرانک.

و بسته ای را که دوشیزه ژیل ترمان گمان می کرد کتاب است، روی میز گذاشت و آن را گشود. یک دسته اسکناس در آن بسته بود. اسکناس ها را شمر دند پانصد تا اسکناس هزار فرانکی بود، و صدوشصت و هفت تا اسکناس پانصد فرانکی، که جمعاً پانصد و هشتاد و چهار هزار فرانک می شد.

آقای ژیل نرمان گفت: «چه کتاب خوبی!»

دوشیزه ژبل ترمان آهسته گفت: «پانصد و هشتاد و چهار هزار فرانک!»

پدر بزرگ گفت: «بله، دوشیزه ژیل نُرمان! این پول به زندگی آنها قاعده و نظم می دهد. این ماربوس زرنگ و شیطان، در لابه لای درخت خیال، لانهٔ یک دختر قشنگ و میلیونر را پیدا کرده. با این حساب باید به عشق جوانان اعتقاد داشته باشیم.

یک دانشجوی جوان برای خودش دختر دانشجویی را پیدا میکند که ششصد هزار فرانک دارایی نقد دارد. معلوم می شود که فرشتهٔ عشق از رؤچیلد هم، کارش بیشتر حساب و کتاب دارد.»

دوشیزه ژیل نرمان، مرتباً زیر لب میگفت: «پانصد و هشتاد و جهار هزار فرانک. یعنی تقریباً ششصد هزار فرانک. یعنی تقریباً ششصد هزار فرانک. عجب! عجب!»

امًا كوزت و ماريوس به هم ديگر چشم دوخته بودند و توجّهى به اينگونه چيز ها نداشتند.

۱. Rothshild بانکدار معروف آلمانی تبار، که در فوانسه به دنیا آمد (۱۸۱۲-۱۷۴۴) و سلسلهٔ قدر تمندی از ثروت و مکنت را بنیاد نهاد.



### نقدینهٔ خود را در جنگلی پنهان کنید و نزد سردفتری به امانت نسیارید

قطعاً خواننده، بی آنکه قضایا را شرح داده باشیم، به حدس و گمان دریافته است که ژانوالژان بعد از ماجرایی که باشان ماتیو داشت، توانسته بود بگریزد و چند روزی به پاریس بیاید، و همه اندوخته اش را، که در مؤنتروی سورمر با کار و زحمت به دست آورده و در بانک لافیت به امانت گذاشته بود، دریافت کند، و از بیم آنکه دوباره گرفتار شود، این مبلغ را در گوشه ای از اراضی بلارو ا در جنگل مُون فرمی زیر خاک پنهان کرده بود. مشصد هزار فرانک، با اسکناسهای درشت، حجم زیادی نداشت و در یک جعبه جای می گرفت. و ژانوالژان برای آنکه رطوبت در آن ائر شمعدانهای اسقف را نیز در کنار آن نهاد. و حتماً به یاد دارید که به هنگام شمعدانهای اسقف را نیز در کنار آن نهاد. و حتماً به یاد دارید که به هنگام فرار از مونتروی سورمر، شمعدانها را نیز به همراه برده بود که بادگار اسقف نیکوکار بود. ژانوالژان پس از دفن این صندوقچه مبلغی بر می داشت. اسقف نیکوکار بود. ژانوالژان پس از دفن این صندوقچه مبلغی بر می داشت. و در یکی از این سفرها بود که بولاتروئل او را در جنگل دیده بود. و گلت سفرهای کوتاه و گاه به گاه ژانوالژان، که در طئ داستان به آنها اشاره و گلت سفرهای کوتاه و گاه به گاه ژانوالژان، که در طئ داستان به آنها اشاره

<sup>1.</sup> Blaru

می کردیم، همین بود. ژانوالژان کلنگی در میان علفها، در گوشهٔ ناپیدایی پنهان کرده بود و هر بار که می خواست صندوقچه را از زیر خاک بیرون بیاورد، از آن استفاده می کرد. در روزهایی که ماریوس دوران نقاهت را می گذراند و ژانوالژان دریافته بود که وقت بهره برداری از این اندوخته فرا رسیده، به جنگل می رفت، و این بار نیز بولاتروئل، او را به هنگام سپیده دم دید و در این میان تنها چیزی که نصیب بولاتروئل شد کلنگ ژانوالژان بود، که دیگر به کار او نمی آمد.

از اندوختهٔ او پانصد و هشتاد و چهار هزار و پانصد فرانک باقی مانده بود، که ژانوالژان پانصد فرانک را برای خود برداشت و با خود گفت: «همین برای من بس است تا ببینیم که چه پیش می آید.»

ژانوالژان دو شمعدان نقره را نیز روی پیش بخاری آپارتمانش در کوچهٔ لوم آرمه گذاشت. زیبایی و درخشندگیِ شمعدانها، توسّن خدمتکار او را به تحسین وا می داشت.

از این نکته ها که بگذریم، ژان والؤان دریافته بود که خطر ژاور برای همیشه از میان رفته است. ماجرای خودکشی ژاور را شنیده بود و جزئیاتش را در روزنامهٔ مونیتور خوانده بود. جسد بیجان این بازرس پلیس را در زیر قایق رختشویان، بین پل شانژ و پُلِ تُو، یافته و از آب بیرون کشیده بودند. روزنامهٔ مؤنیتور در ضمن شرح این مطلب، به این نکته اشاره کرده بود که دست نوشته ای از این بازرس در پاسگاه پلیس بهجای مانده است، که مطلب آن ظاهراً عادی می نماید، ولی با مطالعهٔ دقیق تر معلوم می شود که بازرس در موقع نوشتن این یادداشت در حالت روانی مفاد این نوشته می توان یافت. ژان والژان بعد از خواندن این مقاله در روزنامهٔ مؤنیتور با خود گفت: «همین کار او که مرا به چنگ آورد و رهایم روزنامهٔ مؤنیتور با خود گفت: «همین کار او که مرا به چنگ آورد و رهایم کرد، علامت جنون ناگهانی او بوده است».

# دو پیرمرد، هر یک به شیوهٔ خود، همهٔ توانشان را برای خوشبختی کوزت به کار می بردند

برای عروسی همه چیز را تدارک دیده بودند. پزشک نظر داده بودکه ماربوس تا ماه فوریه کاملاً بهبود می بابد. ماه دسامبر بود و چند هفته ای در نهایت خوشی و خوشبختی گذشت.

خوشحالی پدر بزرگ از دیگران کمتر نبود. گاهی یک ربع ساعت به تماشای کوزت می نشست و با صدای بلند می گفت: «چه دختر زیبایی! باید او را پرستید. چقدر مهربان است و چقدر جذّاب. نمی گویم که صاحب قلب من شده، امّا می گویم که جذّاب ترین دختری است که در عمرم دیده ام. این دختر بوی بنفشه های بهاری را دارد، نمایشی از الطاف خداوند است. در کنار چنین موجودی باید شریف و با تقوا بود. ماربوس! پسرک عزیزم!... تو بارون هستی، ثروتمندی، هیچ کم و کسر نداری. خواهش می کنم شغل و کالت را کنار بگذار.»

کوزت و ماریوس از پرتگاه مرگ گذشته و ناگهان به بهشت رسیده بودند، و چنان گیج شده بودند که این دگرگونی را آن چنان که باید درک نمی کردند.

ماریوس به کوزت می گفت: «راستی چه شد که به اینجا رسیدیم؟» کوزت می گفت: «خبر ندارم، امّا خیال می کنم که خدای مهربان به ما

نظر دارد.»

ژانوالژان هرچه در توانش بود انجام میداد، همه چیز را آماده میکرد، هر مانعی را از سر راه بر میداشت؛ شتابان، و ظاهراً شادمان، در راه سعادت کوزت پیش میرفت.

ژانوالژان، که روز و روزگاری شهردار بود و از فوت و فن امور اداری مطلع بود، توانست مسأله هويّت كوزت را، كه غير از او كسى از اين راز خبر نداشت، حل کند. اگر اصل و نسب او، آنگونه که بود معلوم می شد، ممكن بود بهمانع بزرگی تبديل شود. امّا ژانوالژان راه كار را می دانست و این مشکل را آسان کرد، و ترتیبی داد که نام خانوادگی فوشلوان در اوراق هویّت کوزت ثبت شود. و این طور وانمود کرد که کوزت دختر برادر اوست، که به نام فوشلوان، در صومعهٔ پتی پیکبوس باغبانی می کرد. برای تحقیق این مطلب، از آن صومعه پرس و جو کردند، و مسئولان صومعه گواهی دادند و بهخصوص تأکید کردند که فوشلوان، باغبان پیر صومعه، در زمان حیاتش مردی شریف و با تقوا بوده است. راهبههای نیک نفس صومعه، در اینگونه مسائل دقیق نمی شدند، و حتّی در تصوّرشان نمی گنجید که کسی در این مورد دروغهایی به هم بافته باشد. آنها در آن سالها گمان می کردند که کوزت فرزند یکی از آن دو «برادر» است. به هر حال، با مهربانی و روی خوش، بهسؤالات مأموران جواب دادنـد، و در نتیجه یک سند رسمی تنظیم شد، و کوزت قانوناً «دوشیزه آفرازی فُوشلوان» نام يافت.

در این سند قید شد که پدر و مادر او فوت کردهاند؛ و ژانوالژان ترتیبی داد که در این سند نوشته بود که او سرپرست قانونی کوزت بوده است. از آقای ژبل نرمان نیز به عنوان ناظر و نایب سرپرست نام برده شد. امّا دربارهٔ پانصد و هشتاد و چهار هزار فرانک، ژانوالژان برای آن که حقیقت مکتوم بماند، گفته بود که مرد ناشناسی پیش از مرگ خود مبلغ

پانصد و نود و چهار هزار فرانک به کوزت هدیه کرده بود که از این مبلغ ده هزار فرانک برای آموزش و پرورش کوزت هزینه شده است.

و این پول را شخص نالنی به امانت نزد خود نگاهداشته، تا در هنگام از دواج در اختیار کوزت قرار دهد. این دروغ را همه باور کردند، بخصوص که چنین دروغی بیش از نیم میلیون فرانک پشتوانه داشت. البته این داستان پردازی، بعضی از گوشه هایش سست و دور از ذهن بود، امّا کسی به فکر نیفتاد که در جزئیات آن دقیق شود. چون در این موقع، همه به دو موضوع چشم دوخته بودند: اوّل، عشق و علاقهٔ کوزت و ماربوس؛ دوّم، مبلغی بیش از نیم میلیون فرانک، و هر چیز جز این دو موضوع، از فروع مطلب بود.

کوزت تازه پی میبرد که آقای فوشلوان، یعنی ژانوالژان، پدر او نیست، و براساس داستانی که شنیده بود، می پنداشت که پدر واقعی او قُوشلوان دیگری بوده.

اگر در وقت دیگری چنین چیزی را بهاو میگفتند، چه رنجی می بردا ولی در این ساعت، چنان خود را خوشبخت می پنداشت که این ماجرا در فضای ذهن او سایهٔ کمرنگی به وجود آورده، و اندوه خفیفی در جان او نشست که چندان دوام نداشت. در این هنگام، ماریوس از آنِ او بود. مرد جوانی به زندگی او قدم گذاشته بود، و پیرمردی ازاین صحنه بیرون می رفت؛ رسم زندگی چنین است!

وانگهی، کوزت سالها بود که با معمّا زندگی میکرد، و زندگی او سراسر معمّا بود. و با اینگونه مسائل تو در تو عادت کرده بود، و هر کس که در کودکی زندگی پر معمّایی داشته باشد، در بزرگی بسیاری از عجاب را نادیده میگیرد. با این حال مثل گذشته، ژانوالژان را «پدر» می نامید.

کسوزت هم چون فرشتگان بود، آقای ژانوالژان را بسیار دوست می داشت. پیرمرد نیز او را تحسین می کرد و هدیه های بسیار به او می داد.

ژانوالژان ترتیبی داده بود که زندگی آیندهٔ کوزت از هر حیث اساس و زبربنای استواری داشته باشد؛ و ژبل ترمان جشن بزرگی برای عروسی او تدارک می دید، و این کار برای او سرگرمی خوبی بود؛ دلش میخواست در این جشن همه چیز شگفت انگیز باشد. پیراهن سفید توری بافتِ بینش ا را، که از مادر بزرگش به یادگار مانده بود، به کوزت داده بود تا در شب عروسی بپوشد، و می گفت: «مُلِد لباس آن روزگار دوباره مُلِد روز شده. این جور چیزهای قدیمی الهام بخش اند.

زنان جوان دوران پیری من، مثل پیرزنان زمان کودکی من لباس میپوشند.»

گنجه هایش را که سالها بود، درشان باز نشده بود، میگشود در آن حال میگفت: «حالا برویم سراغ این پیرزنها، و ببینیم چه چیزهایی در شکم گندهٔ خودشان پنهان کرده اند.»

و این گنجه ها پر بود از زر و زیورهایی که از زنهایش، معشوقه هایش، و مادر و مادر بزرگش باقی مانده بود: پارچه های زری و پرنیان و مخمل، و پیراهنهای حریر بافت تور ، دستمالهای بافت هند با قلاب دوزبهای طلایی، اطلسهای گلدار، شبکه دوزیهای زرین جنوا و آلنسون ، سینی های عاج با نقش شکارگاه، و نوارهای رنگارنگ. پدر بزرگ همهٔ این چیزها را از گنجه ها در می آورد و به کوزت می داد؛ و کوزت مسحور عشق ماریوس بود و مفتون بحثهای آقای ژبل نُرمان.

همهٔ هدایای پیرمرد را میپذیرفت. دنیای سعادت آمیزش را آراسته از مخمل و پرنیان می دید و فرشتگان را در نظرش مجسم می کرد که برای او هدیه می آورند؛ پنداری بال و پُری پیدا کرده بود از تورهای بافتِ

۱. Binche شهری در بلزیک.

۳. Genes ژن یا جنوا، بندری در ایتالیا.

۴. Alencon از شهرهای فرانسه.

مالین ۱، و پرواز کنان در آسمان خیالی پرواز میکرد.

سرمستی دو دلداده، با شور و شوق پدربزرگ هماهنگ بود. در کوچهٔ دِفی دوکالور چه غوغایی بود!

هر روز صبح پدر هدیهٔ تازهای، از زر و زیورها آماده میکرد و برای کوزت میفرستاد، و دور و بَرِ او پر شده بود از انواع پارچهها و نوارها و خرده ریزهای قدیمی.

روزی ماریوس، نمی دانم دربارهٔ کدامیک از وقایع انقلاب فرانسه، به جد می گفت: «رجال نام آور انقلاب بزرگ فرانسه، مایهٔ افتخار و اعتبار نوع بشرند، هر کدام خاطرهٔ بزرگی را مثل کاتون و فوسیون ، یعنی نام آوران دنیای قدیم، در ذهن انسان زنده نگاه می دارند، و هر یک «مهموار» می هستند از روزگار قدیم.»

آقای ژیل نرمان گفت: «خوب شد به یادم آوردی، ماریوس، گفتی «مِه موار»، و مرا به یاد «موار» انداختی. باید آن را پیدا کنیم!»

و روز بعد، پدر بزرگ پیراهن زیبایی از پارچهٔ «موار»، یعنی اطلس موجدار، را در گنجهای پیدا کرد که بهرنگ چای بود. و آن را همراه با هدیههای دیگر برای کوزت فرستاد.

پدر بزرگ دربارهٔ پارچه های گوناگون و رنگارنگ قدیمی، فلسفهٔ خاصی داشت و می گفت: «عشق چیز خوبی است. امّا این گونه چیزها هم باید همراه عشق باشد. در لابه لای سعادت، چیزهای بی فایده را هم باید

۱. Maline شهری در بلزیک.

۲. Caton، سیاستمدار رومی (۲۳۴-۱۴۹ پیش از میلاد)، که از نخستین نویسندگان بزرگ
 زبان لاتین نیز بود.

۳. Phocion سردار و سخنور یونان قدیم (۳۱۸-۴۰۲ پیش از میلاد).

۴. memoire به معنی یاد بود خاطرات است.

۵. moire نوعی پارچهٔ موجدار و قدیمی است که مزّاج است و از هر سو به اَن بنگریم اَن را به رنگ تازه ای می بینیم.

جای داد. سعادت لازم است و سودمند. پس باید با چیزهای زائد آن را چاشنی زد.

یک قصر بهزیباییهای داخلی هم نیاز دارد. قصر لورر با آراستگیها و تزییناتش، و قصر ورسای با آبنماها و باغهای چشمنواز اطرافش، زیباتر جلوه میکنند. دخترک نازنین جوپان را بهمن بسپارید، و یک لقب

«دوشس» هم برای او دست و پاکنید، فیلیس از ببا را از میان کشتزار، با تاجی از ساقههای گندم برای من بیاورید، امّا سالی صدهزار فرانک درآمد هم برای او تدارک ببینید، و در زیر ستونهایی از مرمر، یک زندگی روستایی، با چنین خصوصیاتی، باب طبع من است. البته من زندگی پر زرق و برق و پریگونه خصوصیاتی، باب طبع من است. البته من زندگی پر زرق و برق و پریگونه و اهم دوست دارم. سعادت به نان خشک می ماند. می شود به نان خشک می اما من چیزهای تفننی و بیهوده و بی فایده و زاید امّا مجلّل را دوست دارم؛ چیزهایی را دوست دارم که ظاهرشان قشنگ است و اصلاً به درد نمی خورند. به خاطر دارم که کلیسای بزرگ استراسبورگ ساعت بزرگی داشت، به بلندی یک ساختمان سه طبقه. این ساعت مثل همهٔ بزرگی داشت، به بلندی یک ساختمان سه طبقه. این ساعت مثل همهٔ بود؛ چون هر وقت که زنگ می زد، دریچه ای در بالای این ساعت عظیم بود؛ چون هر وقت که زنگ می زد، دریچه ای در بالای این ساعت عظیم باز می شد و نقشها و پیکره هایی از ماه و ستارگان و زمین و دریا، و پرندگان باز می شد و نقشها و پیکره هایی از ماه و ستارگان و زمین و دریا، و پرندگان و ماهیها، و فِبوس و فِبه که و دوازده حواری عیسی مسیح، و شارل پنجم که و ماهیها، و فِبوس و فِبه که و دوازده حواری عیسی مسیح، و شارل پنجم که و اپونین و و سابینوس آن دریچه گشوده بیرون می آمدند، و چند عروسک

۱. Philis نام زن. ۲. Phebus ۲ و Phebus از نامهای آپولُن و آرتمیس.

۳. Charles Quint شارل پنجم، امپراتبور اقبوام ژرمانی ۴ و Sabinus ۵ و Eponine. سابینوس از سرکردگان اقوام «گل» بود و اپونین همسر او.

۴. اپونین همسر سابینوس بود.

۵. سابینوس از سرکردگان اقوام «گل» بود.

طلایی در کنار آنها با نوای شیپورها وقت را اعلام میکردند. و علاوه بر نوای شیپورها نغمههای گوشنواز دیگری نیز در فضا طنین می افکند. حالا از شما می پرسم که یک ساعت کوچک و معمولی، که وقت را نشان می دهد، با چنین ساعت بزرگ و زیبایی قابل مقایسه است؟ من چنان ساعت با عظمتی را در استراسبورگ بر ساعت فاخته ای و ناچیز فوره نوار ترجیح می دهم. »

آقای ژیل نُرمان، بخصوص دربارهٔ جشن عروسی حرفهای نامعقولی میزد، و علاقه داشت که این جشن زنگ و لعاب ضیافتهای قرن هجدهم را داشته باشد:

ـ شما از فوت و فنّ جشن خبر ندارید، اصلاً بلد نیستید که فضای سیاسی برای روز جشن فراهم بیاورید. قرن نوزدهم بیحال است و بیرمق. در این عصر، از سخاوت و گشاده دستی، خبری نیست. از جلال و شکوه و جلوههای اشرافی خبری نیست. در همه چیز خسّت به خرج میدهند.

افراد طبقه سوم در جامعهٔ شما بی رنگ و بی خاصیت و بی قواره اند. بورژواها حداکثر سلیقه شان این است که اتاق ظاهراً قشنگی درست کنند، با کمی نقش و نگار. آن وقت پز بدهند و بگریند: ببینید چقدر عالی شده! آقایی به اسم گریپسو عروسی خودشان را جشن می گیرند و به خیال خودشان با شکوه و عظمت!... ولی به نظر من آن قدر محقّر و مضحک است که دلم می خواهد از اینجا فرار کنم و بروم به سارماتهای فیمه وحشی پناه ببرم.

۱. نوعی ساعت دیواری، که فاخته ای چوبین با صدای مخصوص این پرندهٔ هر ساعت وقت را اعلام میکند. ۲. Foretnoire ـ جنگل سیاه در اروپای مرکزی.

Grippesou . F Grigou . T

۵. Sarmates، اقرامی که در کنار دریای بالتیک زندگی میکردند.

در ابتدای سال ۱۷۸۷ وقتی دوک دوروآن را دیدم که با شاهزاده دُولئون، و دوک شایر، و دوک دو مونبازُن، و مارکی دوسوبیر، و ویکنت دوتو آر عضو مجلس اعیان فرانسه، با چه کالسکههای کوچک و بی قوارهای به لُون شان ۱، می رفتند، متأسف شدم و پیشگویی کردم که باید منتظر حوادث بدی بود. و همان بی سلیقگی ها بود که کار ما را به اینجا کشانید. در این قرن، مردم برای پول درآوردن هزار جور کار میکنند؛ از معاملات بورس و کارهای دیگر پول زیادی بهجیب میزنند، امّا حاضر نيستند پولشان را خرج كنند؛ همه خسيس شدهاند. مردم اين دوره ظاهراً سر و وضعشان مرتّب و آراسته است، خوب لباس مع پوشند، بـهرو و مویشان پودر و کِرم میمالند، ریششان را از ته می تراشند، کفشهایشان را برق می اندازند، و از هر جهت ظاهرشان بی عیب و نقص است، بُراق و شسته و رفتهاند، ولي من قسم ميخورم كه اعماق جانشان بـوي گـند می دهد. اگر یک زن گاوچران، که دماغ خود را با انگشتهایش پاک میکند، اگر این بو را بشنود، ناراحت می شود! بگذارید حرفم را بزنم. من که از مردم بدگویی نمی کنم. دربارهٔ آن طبقه از مردم که مورد علاقه تو هستند حرفهای زبادی دارم، امّا فعلاً میخواهم بهبورژوازی مشت و لگد بزنم، من خودم از همین طبقهٔ بورژوا هستم. کسی که چیزی را زیاد دوست دارد، زیاد از آن عیب و ایراد می گیرد. به همین جهت، با صراحت می گویم که امروز مردم عروسیها را جشن می گیرند، بی آن که جشن گرفتن را بلد باشند. حسرت آداب و رسوم قديميها را ميخورم. حسرت آن جشنها را مى خورم، حسرت آن بزرگ مَنشيها، و آن حركات ظريف و مؤدبانه، و آن نازک اندیشیها، و آن ترجمّلات و شادیها را می خورم. در جشنهای عروسی، چه موسیقی دلنوازی می نواختند... در عروسیهای اشراف چه

۱. Longchamp محلّی در جنگل بواونی در اطراف پاریس. که در سال ۱۸۶۲ میدان اسب دوانی بزرگی در آنجا ساخته شد.

سمفونیهای باشکوهی اجرا میکردند، در عروسیهای مردم عادی چه بزن و بکوبی بود! چه رقصهایی بود و چه آوازهایی که گروهی میخواندند؛ و چه خندههایی بود و چه شور و غوغاهایی! حسرت میخورم برای بند جوراب عروس!...

بند جوراب عروس همطراز کمربند ونوس است. جنگ تروا بر سر چه بود؟ معلوم است، بر سر بند جورابِ هلن. چرا دیومدا افسانهای کلاهخود مفرغی خود را بر سر مریونه می شکند؟

چرا آشیل و هکتور با سرنیزه به جان هم دیگر می افتند؟ جوابش معلوم است. این جنگ و جدالها برای آن بود که هلن بند جورابش را به باریس داد. اگر هُومِر بند جوراب کوزت را دیده بود «ایلیادِ» دیگری می نوشت، در این منظومه از پیرمرد پُر حرفی مثل من هم نام می برد، و نام این پیرمرد را نستور می گذاشت.

دوستان!... در آن ایّام دوست داشتنی، مردم از روی فهم و صقل به ازدواج تن می دادند، و بعد از قول و قرار عروسی، جشن مفصّلی بر پا می کردند. همین که گوژاس از در بیرون می رفت، گاماش وارد می شد. به هر حال، معدهٔ آدمیزاد هم جانور خوش سلیقه ای است و سهم خود را می طلبد، و او هم می خواهد که عروسی داشته باشد. غذاهای خوب و مفصلی بر سر میز می آوردند، و هر کس در سَرِ میز شام در کنار زن زیبایی می نشست، که چندان خودش را نمی پوشاند و گلو و گردنش تا حدودی نمایان بود. در آن زمان، لبها خندان بود و دلها شاد. جوانی مثل یک دستهٔ

<sup>1.</sup> Diomede، بادشاه افسانهای تیراس Thirace.

<sup>2.</sup> Merionce

۳. Nestor، پادشاه افسانه ای پیلوس Pylos از قهرمانان جنگ تروا. و نمادی از یک پیرمرد خردمند و اندرزگو.

نک شخصیت داستانی که ضیانت بزرگی برپاکرده است.

گل بود. جوان از هر راه که می رفت می رسید به شاخه های پر از گل یاس و دسته ای گل سرخ. و این جوان اگر مرد جنگاور بود، جامهٔ چوپانی می پوشید، و اگر فرضاً از افسران دستهٔ سوار بود، راهی پیدا می کرد تا او را فرزند روستا بنامند. هر کس سعی می کرد به نوعی زیبا باشد. لباس هایشان را با گلدوزی قشنگتر جلوه می دادند، لباس ار غوانی می پوشیدند، یک بورژوا به یک گل شباهت داشت و یک مارکی به جواهری تمام عیار. شلوارها رکابی نبود، کسی چکمه نمی پوشید، همه شیک بودند و آراسته و ظریف و خوش آمدنی و البته گاهی شمشیری هم به کمر می بستند. چه می شود کرد؟ پرندهٔ به آن زیبایی هم چنگالهای تیز دارد و منقار تیز. دوران عیش و خوشگذرانی بود. قرنی بود از یک سو ظریف و از سوی دیگر عیش و خوشگذرانی بود. قرنی بود از یک سو ظریف و از سوی دیگر باشکوه. و مردم چقدر از زندگی لذّت می بردند. امّا امروز همه جدّی و عبوساند.

آقای بورژوا خسیس است و خانم او ریاکار. قرن شما قرن بیچارگی است. اگر زیبایی سراغ مردم این زمانه بیاید، او را به علّت برهنگی از خود می رانند. افسوس!... که در این دوره زیبایی را هم مئل زشتی از نظر پنهان می کنند. بعد از انقلاب فرانسه، همهٔ مردم شلوار می پوشند، حتّی رقاصه ها هم، و می گویند که رقاصه ها هم باید متین و موقر باشند. هنرپیشگان فیلسوف شده اند، و می گویند همه باید با حیا و با وقار باشند. اگر کراوات کسی مرتب نباشد، ناراحت می شود. جوان بیست ساله ای که کارش نوکری و آشپزی است، زن می گیرد و می خواهد همهٔ کارهایش شبیه کارهای آقای روایه -کولار ا باشد. می دانید که اینهمه فخرفروشی و خودبزرگ بینی چه نتیجه ای دارد؟ انسان را حتی کوچکتر از آن چه هست خودبزرگ بینی چه نتیجه ای دارد؟ انسان را حتی کوچکتر از آن چه هست نشان می دهد. این حرف را از من قبول کنید که شادی، فقط شادی نیست بلکه جلال و عزّت آدمی است.

۱. Royer - Collard سیاستمدار فرانسوی (۱۸۴۵-۱۸۶۲).

پس شما را به شیطان قسم می دهم که شاد باشید و خوش باشید و عاشق باشید و بگذارید که جشن عروسی شما با شور و شادی وهای و هوی و برن بکوب همراه باشد. می گویند که در کلیسا باید متین و سنگین بود، این را قبول دارم. ولی بعد از تمام شدن مراسم کلیسا باید سبک بود و بالا و پایین پرید. باید در اطراف عروس خانم طوفانی به پاکرد و یک دنیای رؤیایی به وجود آورد. عروسی باید با شکوه باشد و خیال انگیز. موکب عروس باید با جلال و عظمت از کلیسای بزرگ رئیس احرکت کند، و شانتلو، یعنی معبد چینیها، را دور بزند. من از عروسیهای سرد و سنگین وحشت می کنم. عروسی یک روز است یا یک شب.

دست کم این یک روز را باید رفت به قلهٔ کوه اُلمپ و به جای خدایان نشست. هر کسی می تواند خدای شادی باشد و خدای شادی و خوشی و خدای سرمستی و خدای عروسی. امّا مثل این که همه تان می خواهید نمونه ای باشید از جدّی بودن و عبوس بودن. دوستان!... هر تازه دامادی باید مثل شاهزاده اَلدوبراندینی اسلا. از این لحظات شیرین زندگیتان لذّت ببرید. از گودال بورژوازی قورباغه ها بیایید بیرون، و با قوهای سفید و عقابهای آسمان پرواز کنید. هرگز در عروسی، از اقتصاد و صرفه جویی حرف نزنید. روزی که آفتاب سعادت به زندگی شما می تابد، در فکر کمی و زیادی هزینه نباشید. عروسی خانه داری نیست که با صرفه جویی همراه و زیادی هزینه نباشید. عروسی خانه داری نیست که با صرفه جویی همراه باشد. اگر من می توانستم به ذوق و سلیقهٔ خودم عروسی شما را جشس بگیرم، چه هنگامه ای بر پا می شد. حتماً در این عروسی از پشت هس درختی نوای و بولنی می شنیدید؛ و کاری می کردم که همهٔ زیباییهای درختی نوای و بولنی می شنیدید؛ و کاری می کردم که همهٔ زیباییهای

<sup>1.</sup> Reims

از خویشاوندان پاپ کلمان Aldobrandini پیی تروالدوبراندینی (۱۵۷۲-۱۶۲۱) از خویشاوندان پاپ کلمان هفتم، که به دستور او ویلایی در شهر ژم ساخته شد و وی بسیاری از شاهکارهای هنری قلیم را در آن گرداورد.

اسمانی و زمینی در این عروسی بههم بیامیزد.

حوری و پری را به این جشن دعوت می کردم و جشنی ترتیب می دادم که مثل عروسی آمفیریت، الههٔ دریا، ابرهای گلی رنگ، و پریان سراپا برهنه در آن حضور داشتند. دربارهٔ آن عروسی که دلخواه من است یکی از اعضای فرهنگستان شعری سروده که در آن لحظه باشکوهی را وصف می کند که غولهای دریایی، گردونه ای را با خود می برند:

تربتون ۱، پیشاپیش می دوید و در شیپورش می دمید نوای او چنان دلنشین بود که هر شنونده ای را مسحور می کرد.

جشنی که من دوست دارم این چنین است؛ و اگر غیر از این باشد، بهدرد من نمی خوردا

در آن حالی که پدر بزرگ با شور و حرارت سخن میگفت، کوزت و ماریوس بی آنکه گوش به او بدهند، شیفته وار به هم دیگر نگاه می کردند.

دوشیزه ژبل نرمان، با سکوتی حزن آمیز، شاهد این قضایا بود. این پنج شش ماه را با دلواپسی و اضطراب گذرانده بود. بازگشت ماریوس زخمی و نیمه جان، عمر دوباره یافتن ماریوس، آشتی کردن ماریوس با پدر بزرگ، داماد شدن ماریوس، ازدواج ماریوس با دختری بینام و نشان و دارای یک نقدینهٔ ششصد هزار فرانکی، و همهٔ این چیزها او را دچار حیرت و حسرت کرده بودند. امّا کمکم بر خود چیره شد و سردی و بی اعتنایی زنان پارسا را بازیافت و دوباره برای انجام مراسم مذهبی مرتبا به کلیسا می رفت و دعا می خواند. گاهی نیز در گوشهٔ اتاق خود می نشست و زیر لب ورد «یا مریم مقدس» می خواند؛ حال آن که در گوشهٔ دیگری از همین خانه ورد «آی لاو یو» می خواندند. ماریوس و کوزت در نظر او

<sup>1.</sup> Triton، ربالنوع درياها.

I Love you .Y به معنای دوستت دارم، در متن به زبان انگلیسی.

هم چون اشباح و ارواح جلوه می کردند. امّا در واقع شبح؛ خود او بود.

نوعی ژهدِ بی حال و بی رمق وجود دارد که اگر آدمی به آن تن دهد، بی حس و بی درد می شود؛ و در این حالت، از زمین لرزه و بعضی از حوادث طبیعی که بگذریم، چیزهای دیگر را خواه غمانگیز و خواه شادی بخش، درک نمی کند. آقای ژبل نُرمان به دخترش می گفت: «این زهد و پارسایی مغز و حواس تو را از کار انداخته، بوی زندگی دیگر به مشام تو نمی رسد، نه بوی خوب آن و نه بوی بد آن...

آن ششصد هزار فرانک، فکر و حواس این پیردختر را از کار انداخته بود. پدرش او را در کارها دخالت نمی داد و نظرش را نمی پرسید. دربارهٔ عروسی ماریوس و کوزت نیز چیزی از او نپرسیده و مثل همیشه سریع و برق آسا تصمیم خود را گرفته بود. این پیرمرد مستبد، در اینجا بردهٔ ماريوس شده بود و علاقه داشت كه به هر قيمتي، نظر مساعد ماريوس را بهدست آورد؛ و اصلاً در این فکر نبودکه دخترش به هر حال خالهٔ ماریوس است؛ حتّی در فکرش نمی گنجید که او نیز باید نظری بدهد. دوشیزه ژبل نُرمان، با آنکه همیشه در برابر پدر حکم بَرّه را داشت، این بار به خشم آمده بود، امّا ظاهرش خشم او را نشان نمی داد و با خود مى گفت حالاكه بدرم دربارة مراسم عروسي ماريوس نظر مرا جويا نمی شود، من هم در مورد ارث و میراث با او مشورت نخواهم کرد. حقیقت این بود که این دوشیزهٔ پیر ثروت و مکنت داشت و پدرش برعكس ثروتمند نبود، و بههمين جهت مي خواست كه خود به تنهايي تصمیم بگیرد. در ابتدا گمانش این بود که پسر خواهرش یعنی ماریوس، می خواهد با دختر فقیری ازدواج کند؛ چرا او باید مال و مکنتش را به آنها ببخشد و از فقر نجاتشان دهد؟ امّا وقتى متوجّه شدكه كوزت فقير نيست و ثروتی معادل ششصد هزار فرانک دارد، نـظرش تـغییر کـرد؛ و ظـاهراً چارهای جز آن نداشت که همهٔ ثروتش را بهاین دو دلداده ببخشد، هرچند

که ثروتمند بودند و به مال و مکنت او نیازی نداشتند.

توافق کرده بودند که ماریوس و کوزت بعد از عروسی در خانهٔ پـدر بزرگ زندگی کنند.

آقای ژبل نرمان اتاق بخصوص خود راکه از همهٔ اتاقهای خانه زیباتر بود به آنان داد، و در این باره می گفت:

«آنها در اتاق من زندگی می کنند، و من دوباره احساس جوانی می کنم! از مدّتی پیش این فکر را کرده بودم. دلم می خواست که اتاقم حجلهٔ عروس باشد». و برای آنکه اتاق باب سلیقهٔ عروس خانم باشد، به ذوق خود آن را با خرده ریزهای گرانبها و تجمّلی آراسته بود. به توصیهٔ او کاغذ دیواریهای اتاق را عوض کردند و دیوارها را با پارچههای بافتِ اوترِخت که گلهایی از مخمل و تاروپودهای طلایی داشت، پوشش دادند. خود او می گفت: «عین همین پارچه را در ژوشگوین ، روی تخت خواب دوشس دانویل انداخته بودند.» روی پیش بخاری مجسمهای بود از کارهای دستی منطقهٔ ساکس ، که شکم برهنهاش را با پارچه پوشانده بودند. اتاق مخصوص کتابخانهٔ آقای ژبل تُرمان به دفتر وکالت ماریوس اختصاص داده مخصوص کتابخانهٔ آقای ژبل تُرمان به دفتر وکالی دادگستری ملزم بودند شد. قبلاً نیز گفته بودم که بر طبق مقررات، وکلای دادگستری ملزم بودند

دو دلداده، همه روز، هم دیگر را می دیدند. کوزت همراه آقای فوشلوان برای دیدار ماریوس بهخانهٔ پدر بزرگ می آمد. دوشیزه ژیل تُرمان، خالهٔ ماریوس، می گفت که کار دنیا وارونه شده، و در این دوره و زمانه زن به دیدار شوهر آیندهاش می آید امّا ماربوس دوران نقاهتش را طی میکرد، و همین موضوع همه را با آن وضع عادت داده بود، و همه پذیرفته بودند که نیمکتهای کوچهٔ دفی دو کالور از صندلی های حصیری کوچهٔ آوم آرمه برای دیدار دو دلداده مناسب تر به نظر می آیند. ماریوس هم چنان در جای خود بی حرکت مانده بود و محبوبهاش به دیدار او می آمد. در این ساحات، ماریوس و آقای فوشلوان نزدیک همدیگر مىنشستند، امّا كمتر باهم حرف مىزدند. گويى اينگونه بهمصلحت نزدیکتر می نمود. کوزت نمی توانست تنها، وبی آقای فوشلوان، به این خانه بیاید. برای ماریوس، آقای فوشلوان و کوزت لازم و ملزوم همدیگر بودند، و او این شرط را پذیرفته بود، و گهگاه با ایهام، و نه با صراحت، بحثى سياسى بيش مى كشيد و دربارهٔ اصلاح امور و بهبود اوضاع چیزهایی میگفت. در اینگونه مواقع، ماریوس موفق می شد چند کلمهای، هر چند مختصر، از زبان آقای فوشلوان بشنود. یک روز که ماربوس عقاید خود را دربارهٔ آموزش و پرورش بیان می کرد و می گفت که

باید این امر برای همه رایگان و اجباری باشد، و مانند نور آفتاب همه بتوانند از آن بهره مند شوند، آقای فوشلوان نیز چیزهایی گفت، و معلوم شد که در این زمینه هم عقیده اند. ماریوس ضمن این بحث دریافت که آقای فوشلوان کم و بیش خردمند انه سخن می گوید و از مردان محافل بالا، چیزی کم دارد و چیزی بیش.

ماریوس، آقای فوشلوان را، که ظاهراً مردی نیکوکار و بی اعتنا به به مسائل سیاسی پیرامون خود بود، در اعماق ذهن خود به سؤال و جواب می گرفت، و در افکار خود می کاوید و بلکه او را بهتر بشناسد. امّا در این کند و کاو، به ذهنیات و حافظه خود بدگمان می شد. در مدّت چهار ماه، که تقریباً نیمه جان بود و بین مرگ و زندگی، در حافظه اش گودال سیاهی به وجود آمده بود؛ بسی چیزها را نمی توانست درست و دقیق به خاطر بیاورد، و حتّی گاهی از خود می پرسید که آقای فوشلوان، این مرد با وقار و میزان داشت. تنها این یک مسأله نبود که او را به حیرت واداشته بود، بلکه سی چیزها در ذهن او ناپدید شده بود. امّا نباید تصوّر کرد که او در برابر این وسوسه، که آدمی را وادار می کند حتّی در عین سعادت، به گذشتهٔ اندوهبار خود نظری بیندازد، بی اعتنا مانده بود. سری که به سوی افقهای گمشدهٔ گذشته برنگردد و در صدد کشف مسائل بر نیاید، نه عشق دارد و گمشدهٔ گذشته برنگردد و در صدد کشف مسائل بر نیاید، نه عشق دارد و

مساریوس گاهی سسرش را با دو دست مسیگرفت و به گذشته می اندیشید؛ آن صبح پر آشوب را به یاد می آورد که ماریوس بر خاک افتاده بود، صدای گاورش را می شنید که زیر باران گلوله ترانه می خواند، پیشانی سرد اپونین را در زیر فشار لبهای خود حس می کرد؛ آنژگراس، کورفراک، ژان پروور، کمبوفر، بوسوئه، گرانیر، و همهٔ دوستانش را می دید که از جا بر می خیزند و خودی نشان می دهند و ناگهان ناپیدا می شوند. آیا

همهٔ این چیزها، همهٔ این موجودات دوست داشتنی و دلاور و جندًاب، خواب و خیال بودند؟

آیا در عالَمِ واقع وجود نداشتند؟ یا وجود داشتند و در میان آتش و دود شورش از میان رفته بودند؟

ماریوس در آغوش تب و درد، در دیار رؤیاها پیش می رفت، می خواست همه چیز را بداند، در اعماق فکر خود جست و جو می کرد؛ سرش گیج می رفت، از خود می برسید که آنها کجا رفته اند؟ آیا همهٔ آنها جان سپرده اند؟ آیا همه در پرتگاه تاریکی فرو افتاده اند؟ از میان جمع تنها او باقی مانده؟ ... گویی قضایا را در صحنهٔ یک تأتر می بیند، و با فرو افتادن پرده همه چیز ناپدید می شود. در زندگی واقعی نیز گاهی این گونه پرده ها فرو می افتند و همه چیز را در پشت خود پنهان می کنند.

حتّی دربارهٔ خودش نیز به شک افتاده بود؛ زیرا همه چیز برایش تغییر یافته بود. پیش از این، جوانی بود فقیر و تهی دست، و حالا ثروتمندبود؛ طرد شده بود و حالا به آغوش خانواده بازگشته بود؛ نومید و سرگشته بود و حالا امیدوار بود، و به زودی با کوزت عقد زناشویی می بست؛ به گودال قبر فرو رفته و از آن درآمده بود. امّا بر سَرِ دیگران چه آمده بود؟ همه در قعر گودال مانده بودند؟ گاهی همهٔ آن موجودات جان می گرفتند و نزد او باز می آمدند و در اطرافش حلقه می زدند و عذابش می دادند. و او سعی می کرد که آن رؤیاها را از خود براند و تنها به کوزت بیندیشد. و هر وقت که به کوزت می اندیشید، با صفا و شفّاف می شد، و این سعادت همهٔ آن مصیبتها را از دلش می زدود.

آقای فوشلوان نیز در رؤیاهای او، یکی از همان موجوداتی بودکه در غبار سنگر ناپدید می شدند.

امًا ماریوس تردید داشت و نمی توانست باور کند که این فوشلوان همان فوشلوان است. گاهی با خود می گفت که این مرد نمی تواند با آن

مرد یکی باشد. و با همان گوشت و پوست و استخوان باشد. گمان می کرد که فوشلوان سنگر، از همان کابوسهایی است که در بحران بیماری به ذهن او راه یافته. از سوی دیگر، رؤیاها و واقعیات چنان در ذهن او به هم آمیخته بودند که همه چیز در نظرش در ابهام فرو رفته بود؛ و به همین سبب، نمی خواست از آقای فوشلوان در این باره چیزی بپرسد، حتی چنین فکری به ذهن او راه نمی یافت. و ما خصوصیات این وضع روحی را پیش از این شرح داده ایم.

تنها یک بار، ماریوس آزمایشی کرد و در ضمن گفت و گو عمداً نام کوچهٔ شانوِرُری را بهزبان آورد، و سپس به آقای فوشلوان رو کرد و گفت: «شما آنجا را خوب می شناسید.»

\_كجارا؟

ـکوچهٔ شانوژري را.

آقای فوشلوان با لحنی که طبیعی تر از آن در عالم یافت نمی شد، گفت: «تا حالا نام چنین کوچهای را نشنیده ام.»

و هر چند گفته بود که نام آن کوچه را نشنیده، و از خود کوچه چیزی نگفته بود، سخن او در ماریوس تأثیر عجیبی گذاشت و با خود گفت: «معلوم می شود که هرچه دیده ام در عالم رؤیا بوده، و آن شخص با آقای فوشلوان شباهت داشته... و آقای فوشلوان قطعاً در آنجا نبوده.»

## باز یافتن آن دو مرد ممکن نیست

هرچند که شور و شوق ماریوس بسیار بود، امّا فکر او از پرداختن به قضایای دیگر باز نمی ماند.

در آن هنگام همه در تدارک سقد مات عروسی بودند؛ و او نیز در انتظار بود، امّا سعی داشت که در کند و کاوهای دشوار خود به گذشته بپردازد و گوشه های تاریک آن را روشن کند.

ماربوس خود را ملزم می دانست که از دو مرد، که در حق او و پدرش نیکی کرده بودند، قدرشناسی کند. از یک طرف در فکر تناردیه بود، که پدرش را از مرگ نجات داده بود، و از طرف دیگر به فکر مرد ناشناسی بود که او را از مرگ نجات داده و از سنگر به خانهٔ پدر بزرگش آورده بود.

ماریوس میخواست این دو مرد را بیابد و با خود میگفت که نباید در بحبوحهٔ خوشبختی، که میخواهد با کوزت پیمان زناشویی ببندد، آن دو مرد را به فراموشی بسپارد و وظیفهٔ خود را نسبت به آن دو مرد از یاد ببرد. او نمی خواست این مسائل را نادیده بگیرد، بلکه سعی اش آن بود که به هر ترتیب در آستانهٔ سعادت، با گذشتهٔ خود حسابش را صاف کند.

حتی جنایت پیشه بودن تناردیه، در نظر او، از ارزش کاری که برای پدرش سرهنگ پون مرسی انجام داده بود نمی کاست. به هر حال، او پدرش را از مرگ نجات داده بود. دیگران تناردیه را جنایت کار می دانستند،

امًا برای ماریوس چنین نبود.

ماربوس از وقایع میدان نبرد واترلو چیزی نمی دانست و خبر نداشت که پدرش در چه وضع و حالی با تناردیه رو در رو شده بود. هر چند تناردیه او را از مرگ رهانده بود، امّا در واقع چندان به او مدیون نبود.

ماریوس برای یافتن تناردیه، چند نفر را به کمک گرفت، امّا هیچ کدام ردّپای او را پیدا نکردند، گویی همهٔ اعضای این خانواده نیست و نابود شده بودند. زن تناردیه در گیرودار بازجویی و تحقیق در زندان مرده بود. تناردیه و دخترش آزلما، شاید تنها بازماندگان این گروه آه و نفرین بودند، امّا آنها هم در تاریکی فرو رفته بودند، و کسی از روز و روزگارشان خبری نداشت. گرداب ترسناک اجتماع آنها را بلعیده و کام خود را با سکوت فروبسته بود. در سطح این گرداب، نه چین و شکنی بود و نه لرزش و جنبشی، که نشان بدهد که چیزی در آن افتاده است.

بعد از مرگ زن تناردیه، برای بولاتروئل حکم منع تعقیب صادر کرده بودند. کلاگزوس از زندان گریخته بود، و اعضای دیگر این گروه هر یک به نحوی از زندان بیرون آمده بودند: چون در جریان دادرسی جزئیات واقعهٔ ویرانکدهٔ گوربو معلوم نشده بود. دادگاه جنایی ناچار دو تن از متهمان فرعی، یعنی پانشو، معروف به پرنتانیه، و دُمی لیار، معروف به دومیلیاردی، را هر یک به دو سال زندان با اعمال شاقه محکوم ساخت و برای متهمان اصلی و همکاران آنها غیاباً حکم حبس ابد صادر کرد؛ تناردیه را نیز سردستهٔ این توطعه گران شناختند و غیاباً به اعدام او رأی دادند. و این حکم، مانند شمعی که در کنار تابوتی بگذارند، روشنایی شوم خود را بر این فراری جنایت پیشه می افکند.

تناردیه از ترس این حکم غیابی، برای آنکه به چنگ مأموران نیفتد، به ژرف ترین نقطهٔ گودال تاریکی بناه برد، و در ژرفای این تاریکی انبوه، یافتن او تقریباً محال می نمود.

دربارهٔ مرد دیگر، یعنی کسی که ماریوس را از سنگر به خانه آورده و از مرگ نجات داده بود، جست و جو در ابتدا به جایی نرسید و سپس به بن بست کشید؛ زیرا درشکه ای که ماریوس را در شامگاه ششم ژوئن به کوچهٔ دِفی دوکالور آورده بود یافتند و از درشکه چی پرس و جو کردند؛ و او به خاطر آورد که آن روز به دستور یک مأمور پلیس، درشکه اش را در ساحل رودِ سِن و نزدیک دهانهٔ فاضلاب متوقف کرد و در حدود ساعت نه بعد از ظهر دیده بود که دریچهٔ آهنین فاضلاب رو به ساحل گشوده شد و مردی از آن بیرون آمد، که مرد نیمه جان و شاید بی جانی را بر دوش داشت. و مأمور پلیس آن مرد را بازداشت کرد. درشکه چی به یاد می آورد که آنها را ابتدا به کوچهٔ دِفی دوکالور آورده، ومرد نیمه جان را به سرایدار خانه ای سپر ده بودند و سپس به کوچهٔ آرشیو رفته بودند.

مأمور پلیس بابت كرایه و خسارت، مبلغی به او پرداخت كرده و آن مرد را با خود برده بود. درشكه چی بیش از این چیزی نمی توانست، زیرا آن شب هوا بسیار تاریک بود، و او نمی توانست ببیند كه مأمور پلیس و آن مرد، از آن كوچه به كجا رفته اند.

ماریوس، همچنانکه گفتیم، چیزی به یاد نداشت؛ و تنها چیزی که می دانست آن بود که در سنگر تیر خورده، و در آن حال، که از پا در می افتاد، از پشتِ سر دست زورمندی او را گرفته بود. بعد از آن، دیگر همه چیز از نظرش محو شده بود، و ساعتها بعد در خانهٔ پدربزرگ به به وش آمده بود. آنچه می دانست و می پنداشت براساس حدس و گمان بود.

در این نکته تردیدی نداشت که آن مرد نیمه جان کسی جز او نبوده. امّا چگونه و چه کسی او را از کوچهٔ شانوِرُری تا دهانهٔ فاضلاب رو بهرودِ سِن آورده بود. و چرا مأمور پلیس نجات دهندهٔ او را بازداشت کرده بود. این فکر مدام ذهنش را مشغول می کرد که آن مرد چگونه و از چه راه او را

از کوچهٔ شمانورری تما دهانهٔ فاضلاب رو بهرود سِن آورده؟ از راه فاضلاب؟ و می دانست که چنین چیزی فداکاری بی مانندی است.

بی تردید، کسی این فداکاری راکرده بود. امّا چه کسی؟ ماریوس میخواست این مرد فداکار را پیداکند.

و از این مرد هیچ اثری بر جای نمانده بود؛ نه رد پایی و نه نشانهای.

ماریوس با احتیاط بسیار موضوع را از طریق ادارهٔ پلیس دنبال کرد؛ در آنجا اطلاعات تازهای به دست آورد، و با این وصف به جایی نرسید. اطلاعات مأموران پلیس از آن درشکه چی بیشتر نبود؛ حتّی در آنجا کسی نمی دانست که در شامگاه ششم ژوئن نزدیک دهانهٔ فاضلاب رو به رود سن، مأموری کسی را دستگیر کرده باشد. ادارهٔ پلیس این قضیه را افسانه می پنداشت، زیرا هیچ کدام از مأموران پلیس چنین چیزی را گزارش نداده بودند. و به همین علت، معتقد بودند که درشکه چیها برای آن که پاداشی بگیرند، از این گونه افسانه ها جعل می کنند. با همهٔ این حرفها، هم چنان که گفتیم، ماریوس تردیدی در این قضیه نداشت که مرد ناشناس او را، ظاهرا، از راه فاضلاب تا خانهٔ پدر بزرگ آورده است.

در این معمّا همه چیز عجیب و دور از ذهن می نمود.

تردیدی نبود که آن مرد ناشناس او را بر دوش کشیده بود، و در شکه چی موقع بیرون آمدن از دهانهٔ فاضلاب آنها را دیده بود. مأمور پلیس نیز شاید به جرم حمل یک جوان شورشی او را بازداشت کرده بود.

امًا آن مرد ناشناس کی بود و کجا رفته بود؟ بر سَرِ آن مأمور پلیس چه آمده بود؟ چرا آن مأمور سکوت کرده بود؟

آیا آن مرد از دست مأمور فرار کرده بود، و مأمور برای آنکه توییخش نکنند، موضوع راگزارش نداده بود؟

چرا مرد ناشناس، که ماریوس همه چیز خود را مدیون او میدانست، خود را نشان نمی داد؟ این مرد چه کسی بود که حتّی در برابر فداکاری

بی مانند خود پاداشی مطالبه نمی کرد؟ شاید مقام و شأن او از این گونه چیزها بالاتر بود، و شاید پس از این ماجرا به شکلی جان داده بود. امّا مرد ناشناس چگونه کسی بود؟ چه شکل و قیافه ای داشت؟ هیچکس جوابی برای این سؤالات نداشت. در شکه چی می گفت که شب بود و تاریکی، و او را درست ندیده بود. و باسک و نیکولت، در آن شب چنان پریشان حال بودند که تنها به جسم نیمه جان و خون آلود ماربوس می نگریستند و به چیزهای دیگر توجهی نداشتند. سرایدار که در آن شب، شمعدانی به دست داشت، در نور شمع آن مرد را دیده بود و می گفت: «سر و وضعی به دست داشت، در نور شمع آن مرد را دیده بود و می گفت: «سر و وضعی وحشتناک داشت»، و چیزی بیش از این نمی گفت.

ماریوس لباس خون آلودی را که در هنگام آوردن او به خانهٔ پدربزرگ برتن داشت، نگاه داشته بود تا شاید در شناسایی مرد ناشناس به کار آید. تکهای از این لباس را، گویا عمداً پاره کرده بودند، و ماریوس علّتش را نمی دانست.

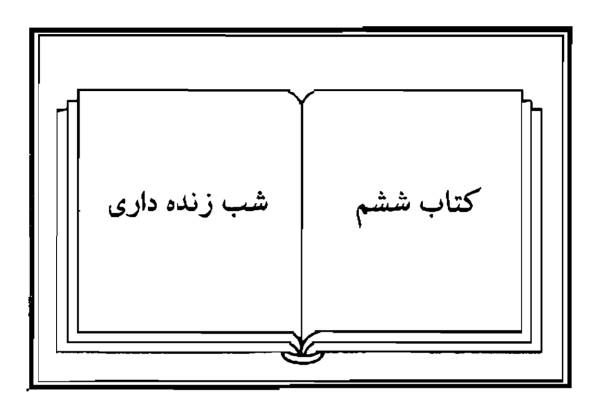
یک شب، ماریوس بسرای کسوزت و ژانوالژان شسوح داد که چه اطلاعاتی به دست آورده، امّا نتوانسته است که آن مرد ناشناس را بشناسد. آقای فوشلوان، خونسرد و بی اعتنا، به سخنان او گوش می داد و چیزی نمی گفت: «من نمی دانم چیزی نمی گفت: «من نمی دانم که آن مرد کیست. امّا هر که باشد، موجودی است با شرف و بزرگوار... آقا!... می دانید آن مرد کی بود؟ فرشتهٔ نجات بود که خودش را در میان دود و آتش انداخت و در زیر آتش و گلوله، مراکه تیر خورده و بی هوش بودم، از آغوش مرگ بیرون کشید و بر دوش گرفت و از دریچهٔ فاضلاب بودم، از آغوش مرگ بیرون کشید و بر دوش گرفت و از دریچهٔ فاضلاب وارد آن راهروهای پیچ در پیچ زیرزمینی شد، و بیش از یک فرسنگ در آن گنداب هولناک، از میان گل و لجن، نعش نیمه جان مرا تا دهانهٔ فاضلاب رو به رودخانهٔ سن حمل کرد؟ من در آن مدّت ظاهراً بی جان بودم، و آن مردگمان می کرد که نیمه جانی دارم. و برای آن که به من عمر دوباره بدهد، و مردگمان می کرد که نیمه جانی دارم. و برای آن که به من عمر دوباره بدهد،

خودش را به خطر انداخت و آنهمه زحمت و مرارت را تحمّل کرد؛ در آن زیرزمین، به استقبال مرگ رفت، و در هر قدم با خطر مرگبار تازه ای روبه رو می شد، و تازه به محض بیرون آمدن از فاضلاب، آن مرد ناشناس دستگیر شد. و همین، مهمترین دلیل است برای آنکه بدانیم که مرد ناشناس با چه خطرهایی رو به رو بوده. امّا من چه کسی بودم؟ یک جوان شورشی و یک شورشی شکست خورده. و آن مرد برای کسی مثل من چرا این فداکاری را کرد؟ چرا؟ اگر این ششصد هزار فرانک کوزت مال من بود...

ژان والژان کلام او را قطع کرد و گفت: «مال شماست.»

ماریوس گفت: «اگر این پول مال من بود، همه را برای پیدا کردن آن مرد خرج میکردم.»

ژانوالژان چیزی نگفت.



## ۱۶ فوریه ۱۸۳۳

شب شانزدهم تا هفدهم فوریه، ساعات فرخندهای بود. برفراز تاریکی آن شب، آسمان چهرهای پر فروغ و گشاده داشت. شب عروسی ماریوس و کوزت بود.

عروسی به آن طرز و شیوه نبود که پدربزرگ در دنیای رؤیاییاش مجسّم میکرد، و آن را جشن آسمانی، شور و نشاط پریان، و رقص و

۱. این تاریخ مصادف است با شب عروسی و یکنور هموگو و ژولیت درونه. و مؤلف، به عمد یا به سهر، این تاریخ را با روز جشن و کارناوال Mardi gras که در سال ۱۸۳۳ مصادف با ۱۹ فوریه بود، می آمیزد. امّا تضاد بین آرامش شب زفاف و غوغای کارتاوال، به منظور انحراف از موضوع نیست، بلکه و یکتورهوگو به عمد و از روی قهم، این دو را در کنار هم قرار می دهد. مؤلف در تاریخ بیستم فوریه ۱۸۴۹ به ژولیت دروئه می نویسد: «آن روز صبح را هرگز فراموش نمی کنم که از خانه بیرون آمدم، و روح و قلبم مسحور تو بود. باران می بارید و روز جشن سرد بود و جمع زیادی غوغاکنان یا ماسکهای رنگارنگ به طرف بلوار تامیل می رفتند. و من چهرهٔ آرام ترا در رؤیاهایم می دیدم، و آن جمع به نظرم همچون اشباح می آمدند.» در این قصل از «بینوایان» نیز تناردیه و آزلما با ماسکهایشان به صورت اشباح درآمده اند، و رؤیاهای خیال انگیز آقای ژیل ترمان دربارهٔ مراسم عروسی، به صورت اشباح درآمده اند، و رؤیاهای خیال انگیز آقای ژیل ترمان دربارهٔ مراسم عروسی، با شور و غوغای این جشن مردمی در سال ۱۸۳۲ می آمیزد. در سخنان او نیز تضاد با شکاری، به نوعی دیگر، وجود دارد؛ زیرا می گوید: «این دو جوان می خواهند ازدواج آشکاری، به نوعی دیگر، وجود دارد؛ زیرا می گوید: «این دو جوان می خواهند ازدواج کنند، و از این به بعد مجبورند زندگی را جدّی بگیرند؛ پس بهتر است که کمی لودگی و مسخرگی تماشاکنندا» (ایو گ

پایکوبی فرشتگان میپنداشت. با این حال، مراسم آن به خوبی و خوشی برگزار شد.

سبک عروسیهای سال ۱۸۳۳ با امروز تفاوت داشت. در فرانسه هنوز به به تقلید از انگلیسیها باب نشده بود که داماد پس از پایان مراسم در کلیسا، زنش را بردارد و بگریزد، و شرمسار از خوشبختی در گوشهای پنهان شود. و فاجعهٔ فرار یک تاجر ورشکسته را با جذبه و حال «غزل غزلها» بیامیزد. هنوز در آن ایّام کسی آن درک و فهم را نداشت که تشخیص بدهد که چه ظرافت و قداستی هست در این طرز، که داماد با عروس بگریزد و بهشت خود را به تکان تکان کالسکهٔ کرایهای بسپارد، و رمز عشق را به ترق تروق چرخهای کالسکه واگذارد، و به جای حجلهٔ آراسته، در تختخواب ناراحت یک مسافرخانهٔ بین راه شب را به صبح برساند، و مقدس ترین لحظات زندگی اش را در خوابگاه نامناسبی، که هر شب در اختیار مسافر تازه از راه رسیده ای است، بگذارند.

در روزگار ما، یعنی از نیمهٔ دوم قرن نوزدهم، شهردار با حمایلش ا، و کشیش با ردایش، یعنی شرع و قانون برای انجام مراسم عروسی بس نیستند، بلکه آنها را با کالسکههای کرایهای لونژومو ۱، کُتِ آبی لبه قرمز، دکمههای زنگوله شکل، و بازوبند، و شلوار کوتاه از پوست سبز فام، و داد کشیدن و نامزا گفتن به اسبهایی که دمشان را گره زده اند، و سردوشیهای بدلی و کلاه مشمع و موهای زبر و پودر زده،، و شلاق دراز و نیم چکمههای زُمخت، باید تکمیل کرد. فرانسه هنوز از حیث مراعات آداب و اصول و ظرافت اجتماعی به آنجا نرسیده است که به سبک اشراف

۱. بعد از انقلاب کبیر، در فرانسه رسم بر این است که شهردار حمایل می بندد، و با اجرای مراسمی در تالار ازدواج شهرداری به عقد ازدواج صورت قانونی می بخشد.

۲. Longjumeau شهر کوچکی در فرانسه، که در دوران قدیم، از مراکنز و چهارراههای مهم ارتباطی بود، و کالسکه های کرایه ای و دلیجانهای پست در آن توقف می کردند.

انگلستان، روی کالسکهٔ عروس و داماد، رگباری از دم پاییهای کهنه و پاره را فرو ریزد. این کار، بعد از دوران مالبرو، یا مالبورک، و در عروسی چرچیل در آنجا باب شد. داستان از این قرار بود که عمهٔ چرچیل همهٔ وسایل و مقدمات عروسی او را فراهم کرد، امّا در روز عروسی به علّتی از دست او خشمگین شد، و هرچه دم پاییهای کهنه و پاره در خانه بود روی کالسکهٔ او پرتاب کرد... بله... هنوز پرتاب کردن این دم پاییهای کهنه و پاره جزو رسوم عروسیهای ما در نیامده است. امّا اگر صبر داشته باشید، قطعاً این رسم جدید را هم در سالهای آینده اقتباس خواهیم کرد. زیرا این نوع خوش سلیقگی ها در همهٔ جا تأثیر خواهد گذاشت!

در سال ۱۸۳۳، صد سال بودکه مردم مراسم عروسی را شتاب زده برگزار نمی کردند.

و عجب آن که در آن ایّام هنوز بر این اعتقاد بودند که عروسی باید همراه باشد با جشنی صمیمانه، و جمعی باید در این جشن شرکت داشته باشند. یک ضیافت صمیمانه به وقار خانواده لطمه نمی زند. به کسی زیان نمی رساند، و به هر روی، خوش آیند و دلپسند است؛ زیرا دو سرنوشت را به هم می آمیزد و خانوادهٔ تازهای را پدید می آورد. و بعدها حجلهٔ عروس و داماد در خانه هم چون گواه خانواده باقی می ماند.

مردم در آن ایّام چنان بیپروا بودند که جشن عروسی را در خانهٔ خود میگرفتند.

و چنین جشنی به طرز آن ایّام، که دیگر مرسوم نیست، در خانهٔ آقای ژیل نُرمان برگزار شد.

امًا هر قدر که این مراسم طبیعی و عادی باشد، باز هم اعلام رسمی ازدواج و تنظیم اسناد، و حضور در شهرداری و کلیسا برنامههای دقیق و حساب شدهٔ جشن را برهم میزند. بههمین علّت نتوانستند پیش از ۱۶ فوریه مقدّمات کار را فراهم کنند. از سوی دیگر چون روز ۱۶ فوریه با

جشن Mardi gras مصادف می شد، دوشیزه ژبل ترمان و دیگران حتّی برای انجام مراسم در این روز تردیدهایی داشتند، امّا بدر بزرگ زیر بار نرفت و بانگ برآورد که: «باشد!... روز کارناوال است؟ از این بهتر نمی شود، که از قدیم گفته اند: در روز کارناوال عروسی کنید تا بچههای ناسیاس به دنیا نیاورید.»

و سپس رو به ماربوس کرد و گفت:

ماریوس!... به نظر من، پرگوییهای ما بی فایده است. تو باید تصمیم بگیری... حالا بگو ببینم، می خواهی که عروسی را عقب بیندازیم؟

ماریوس شیفته وار در جواب گفت: «اصلاً نمی خواهم.»

پدر بزرگ گفت: «پس دیگر حرفی نمیزئیم. باید ترتیب کارها را بدهیم.»

و عروسی روز ۱۶ فوریه انجام شد. جشن Mardi gras بود، و روز جشن و شادمانی همهٔ مردم، و باران می بارید. امّا همیشه در آسمان ابرآلود، گوشه ای پیدا می شود که به خاطر میل و رضای سعاد تمندان صاف و شفّاف و آبی است.

و دلدادگان، حتّی وقتی که دیگران زیر چتر بارانی پنهان شدهاند، آن گوشهٔ بی ابر را می بینند.

شب پیش از عروسی، ژانوالژان در حضور آقای ژیل نُرمان، پانصد و هشتاد و چهار هزار فرانک را بهماریوس داده بود.

چون عروسی براساس اشتراک اموال زوجین بود. تنظیم اسناد و قراردادها بسیار ساده بود. توسن، خدمتکار پیر، دیگر در خانهٔ ژانوالژان زاید بود. بنابراین، کوزت او را نزد خود آورد و قول داد که در کنار خود نگاهش دارد.

امًا در خانهٔ آقای ژیل تُرمان اتاق مبله و مرتبی برای ژانوالژان آماده کرده بودند، و کوزت از او خواهش کرده بود که بیایدو در آنجا بـماند.

ژانوالژان، که نمی توانست در برابر خواهش کوزت مقاومت کند، بهاو قول مساعد داد.

چند روز پیش از عروسی، ظاهراً انگشت شست راست ژانوالژان ضربهای خورده بود. و او به هیچ کس، حتّی کوزت، اجازه نداده بود که بر زخم انگشتش مرهمی بگذارد و آن را ببندد؛ و خود دستش را با پارچهٔ سفیدی بسته بود و از گردن آویزش کرده بود. که با این وضع نمی توانست چیزی را امضا کند.

ما خواننده را نه به شهرداری می بریم و نه به کلیسا، که معمولاً وقتی که داماد رخت دامادی پوشید، مردم کار را تمام شده می دانند و با مراسم بعدی کاری ندارند. امّا در اینجا از واقعه ای یاد می کنیم که همراهان عروس به آن اهمیّت ندادند. و این واقعه بین کوچهٔ دِفی دو کالور، و کلیسای سَن پُل اتفاق افتاد.

در آن هنگام، سنگفرشهای انتهای شمالی کوچهٔ سن لوئی را بازسازی می کردند، و بعد از خیابان مارک روایال راه را بسته بودند، و به همین علّت کالسکه های عروس و داماد و همراهانشان نمی توانستند از این راه به کلیسای سن پّل بروند و ناچار بودند که مسیر دیگری را انتخاب کنند. و از همه ساده تر آن بود که از راه بولوار به آن سمت بییچند. یکی از مهمانان یاد آوری کرد که روز جشن Mardi gras است، عبور از بولوار بسیار دشوار است. آقای ژبل ترمان علت را برسید. و آن مهمان در جواب گفت: «در این ساعت عدهٔ زیادی، که ماسکهای عجیب بر چهره دارند، از آنجا می گذرند». پدر بزرگ گفت: «باشد!... از همان جا می رویم. این جوانها دارند ازدواج می کنند. و از این به بعد ناچارند زندگی را جدّی بگیرند. پس چه بهتر که کمی لودگی و مسخرگی را تماشا کنند!»

کالسکه ها به طرف بولوار حرکت کردند. در نخستین کالسکه کوزت و آقای ژیل نژمان و دوشیزه ژبل ترمان و ژانوالژان نشسته بودند. ماریوس

که هنوز به پیروی از آداب و رسوم بایستی از نامزدش جدا می نشست، در کالسکهٔ دوم بود. این کالسکه ها بعد از بیرون رفتن از کوچهٔ دِفی دوکالور، وارد خط زنجیر کالسکه هایی شدند که از مادلن تا باستی و برعکس در حرکت بودند.

در بولوار هرکس ماسکی به صورت زده بود. در آن روز چند بار باران آمده بود، و در هر گوشه از بولوار پایاس ، پانتلون ، ژیل به دیدار هم دیگر رفته بودند. زمستان آن سال آنقدر باران آمده بود که پاریس حال و هوای بندر ونیز را پیدا کرده بود. امروز دیگر Mardi gras را به آن صورت جشن نمی گیرند، و اگر کارناوالی هم به این مناسبت باشد، چندان فراگیر نیست.

در پیاده روها و در کنار درها و پنجره ها، گروهی به نظاره ایستاده بودند. ایوانها و روی بام ساختمانهای رو به بولوار پر بود از تماشاگران کنجکاو، که هم به گروه ماسکداران چشم دوخته بودند و هم به صف طولانی کالسکه های بزرگ و کوچک، دونه ها، دوچرخه ها، و درشکه های تک اسبه، که در بولوار در حرکت به ند؛ و مأموران پلیس به حرکت آنها نظم بخصوصی داده بودند. به این ترتی ، و سایل نقلیه در یک ردیف و نزدیک به هم پیش می رفتند، و مثل آن بو که قطاری روی ریل حرکت می کند. معمولاً کسی که در این کالسکه ها و گردونه ها نشسته باشد، هم دیگران را تماشا می کند، و هم دیگران او را تماشا می کند.

مأموران پلیس در دو طرف بولوار حرکت این خط زنجیر را در دو جهت زیر نظر داشتند و مراقب بودند که این دو رشتهٔ متحرک، که یکی به طرف پایین می رفت و دیگری به بالا می آمد، قطع نشوند. از یک طرف، گروهی به طرف شوسه دانتن می رفتند، و در طرف مقابل، گروهی به سوی حومهٔ سنت آنتوان در حرکت بودند. کالسکه های مخصوص سناتورها و

سفیران کشورهای خارجی از مسیری در وسط بولوار، آزادانه رفت و آمد می کردند. بعضی از دسته های مخصوص در این کارناوال، که بسیار شاد و پر غوغا بودند، از این امتیاز بهره مند می شدند. و از جمله گروهی بودند که Boeof Gras نام داشتند. در شور و غوغای این گونه روزهای شاد پاریس، انگلستان نیز سهم همده ای داشت، و معمولاً گرد سیمور در چنین روزهایی سوار بر دلیجانی می شد که سور چی آن، یکی از دلقکهای محبوب مردم بود، و این دلیجان با هیاهو و غوغای شادمانهٔ بسیار در صف کارناوال حرکت می کرد.

در طول این دو رشتهٔ طولانی رفت و آمد، گاردهای شهرداری نیز مثل سگهای چوپان مُدام به این سو و آن سو می دویدند. کالسکه های آبرومند خانوادگی، پر بودند از خاله ها و عمه ها و پدر بزرگ ها و مادر بزرگ ها، و کودکانی شاد و پر هیاهو، که ماسکهای پی پرت و پی پرو را به صورت زده بودند، و این اطفال خردسال ک در جشنهای مردمی، معمولاً سهم عمده ای دارند، خوشحال بودند و احساس می کردند که در این جشن جشن جنریت و اعتبارشان از بزرگترها کمتر نیست.

گاهی گوشهای از این نظم به هم می خورد، و کالسکه ها و وسایل نقلیه توقفی می کردند تا نظم برقرار شود؛ چون اگر کالسکه ای بیهوده عجله می کرد، قطعاً صف عبورو مرور را به آشوب می کشید.

کالسکههای عروس و داماد و مهمانانشان در خطّی بودند که از سمت راست بولوار به طرف باستی می رفت. و در سر بالایی کوچهٔ پُونت او شو، دقایقی ناچار به توقف شدند. در آن موقع، از سمت مقابل، گردونهٔ بزرگی

۱. Lord Seymour (۱۸۶۰ ـ ۱۸۶۰) به علّت کارهای جـ ذّاب و شادی بخش خود در پاریس مشهور و محبوب بود و او را "لُرد تفریحات" لقب داده بودند، که لقب به جـا و درستی بود. ابو ـ گ.
 ۲. Pierrot از شخصیتهای داستانی بچهها.

۳. Pierrette، از شخصیت مای داستانی بچه ها.

به سوی آنها می آمد. که یک دسته از ماسکداران در آن نشسته بودند و به طرف مادلن می رفتند. این کالسکه ها که بهتر است آنها را گردونه های روباز بنامیم برای پاریسیها وسیلهٔ نقلیهٔ آشنایی بودند؛ و اگر در Mardi روباز بنامیم برای پاریسیها اسی گردونه های gras یا در جشنهای مردمی و کارناوالهای دیگر، پاریسیها این گردونه های روباز را با سرنشینان شاد و پر هیاهوی آنها نمی دیدند، حرفهای عجیب و موذیانه ای می زدند و می گفتند: «بله، معلوم می شود که اوضاع خراب است، و حکومت به زودی سرنگون می شود!» آن شب، عدّه ای ماسکهای مضحک کاساند را، آرلکن و کولمبین ۳ بر چهره داشتند، هر نوع ماسک و هر جور لباسی در میان جمع پیدا می شد.

از ماسک و لباس ترکها گرفته تا وحشیان جنگلنشین. هرکولهایی در این میان بودند که زنهایی را با لباس و ماسک اشراف بر دوش گرفته بوند، که اگر رابله زنده بود، گوشش را می گرفت تا صربده هایشان را نشنود؛ هم چنان که آربستوفان در جشن شراب در برابر زنان مست و عربده جو از شرم سر به زبر می انداخت.

انواع کلاه گیسها، لباسهای چسبان و قرمز رنگ، عینکهای بد منظر و کلاههای سه گوش «ژانو»، در هر طرف به چشم می خورد، و بسیاری از این ماسک داران بر سر رهگذران و تماشاگران فریاد می زدند. اندامهای ستبر شانههای عربان، صورتهای ماسک دار، و بی پروائی ها و گستاخیها به هم آمیخته بودند. یکی از سور چی ها کلاهی از گل به سر گذاشته بود، و همهٔ این چیزها از مختصات آن جشن بود.

يونان به گردونهٔ «تس پيس» نياز داشت و فرانسه به كالسكه «واده».

از هر چیز می توان تقلید کرد، و حتّی از خود تقلید. جشنهای ساتورن در روم قدیم، با همهٔ آداب و زیباییهایش از نسلی به نسل دیگر رسیده، و بی پرواییهای آن جشنها به بی پرواییهای دیگری انجامیده، و سرانجام

۱ و ۲ و ۳ ، Colombines Arlequins، در تشخصیتهای افسانهای و تئاتری.

به Mandi gras منجر شده است. ملکهٔ جشنهای شراب، تاجی از شاخههای مرو بر سر میگذاشت و در پرتو آفتاب درخشان، سینهٔ مرمرینش را نمایان میکرد. امّا امروز در هوای مرطوب شمال، آن ملکه درخشش تابناک خود را از دست داده و به یک زن پاره پوش و مسخره تبدیل شده است.

کالسکههای روباز وگردونههای حامل ماسک داران و دلقکان، از نظر سنّت و سوابق، به دوران پادشاهان قدیم باز می گردند. در دوران لوئی یازدهم، هر سال بیست سو در وجه «سه گردونهٔ حامل مسخره چیان سر جهارراهها» می پر داختند. در این روزگار، گاری قراضهای در اختیار این دسته از دلقکان و مسخره چیان پُر سر و صدا میگذارند، و گاهی خود آنها یک کالسکهٔ روباز دولتی گیر می آورند و بیست نفری، سوار بر این کالسکهٔ روباز، که حداکثر ظرفیتش شش نفر است، می شوند؛ چند نفرشان بغل دست سورچی مینشینند، و چند نفری هم در پشت کالسکه یا روی رکابها جایی برای نشستن پیدا میکنند. حتی بعضی از آنها بهچرخهای این گردونه آویزان می شوند، و ایستاده، خوابیده، بههم پیچیده و واژگونه، و یه هر وضع که ممکن باشد، خود را در گوشهای از آن بند میکنند. معمولاً زنها روی زانوان مردان می نشینند. هنر و حرفهٔ این گروه آن است که در هر قدم، شوری به پا میکنند و غوغایی به راه می اندازند، و ترانه های کُوله، پانار، و پیرون را میخوانند و عامیانهترین کلمات را در لابهلای ترانهها بهزبان می آورند. در ضمن، هر یک از اعضای این گروه، از میان جمع سری می جنباند و متلکی بار عابران و تماشاگران میکند. در واقع، این آدمهای مسخره به فاتحان جنگ می مانند و خود را از همه برتر می دانند. همهٔ آتها داد می زنند، نعره می کشند و قاهقاه می خندند، از شدّت خوشی به خود می پیچند، سرمستی در آن میان به خروش می آید و لودگی شعله مىكشد.

و این کالسکه رویاز قراضه را دو اسب لاغر میکشیدند؛ و در حقیقت، این، گردونهٔ پیروزی خنده است.

کارشان بسیار وقیحانه خندیدن بود، و خود را بی خیال و بی غم وانمودن! امّا خندهٔ آنها شک آدمی را بر می انگیخت، زیرا خندیدنشان نوعی مأموریت بود؛ آنها مأمور بودند که این چنین بخندند تا ضوغای شادی کارناوال را به پاریسیها بنمایانند.

این گردونه های حامل آدمهای مسخره، معلوم نبود چه نوع ظلمت و نکبتی را القا مسی کردند کسه هر ناظر خردمندی را به تأمّل و تفکّر وامی داشتند. در آن گردونه ها عوالم مخصوصی می توان یافت؛ در آنجا آثاری از توافق مرموز مردان و زنان هرزه را می توان دید.

این مسأله که بی شرمیها و بی عفتیها را آشکارا در جایی جمع کنند تا حاصلی به نام «شادی» به دست آید، و با نمایش هرزگیها مردم را مجذوب کنند، چه غمانگیز است! چه غمانگیز است که دستگاه انتظامی مظهری از فحشا بسازد، و بی پروا در خیابانها جلو چشم مردم به نمایش بگذارد، تا همه آن را ببینند و بخندند. مردم نیز دوست دارند که ببینند آن گردونهٔ انباشته از شادی و پلیدی را، که هم پر از نور است و هم پر از زباله.

آن گردونه جلو چشم آنها روی چهارچرخ حرکت میکنند، و گروهی از زنان و مردان مسخره، پارس میکنند، و عربده میکشند و تصنیفهای رکیک میخوانند، و تماشاگران تحسینشان میکنند، و برای آنها کف میزنند. و از عجایب آنکه مأموران پلیس، گردانندهٔ اصلی این گردونهاند. و چه غمانگیز است که پلیس گمان میکند که اگر این گردونه را، که بیست تا زن و مرد هرزه در آن نشستهاند، و بهاژدرهایی بیست سر میمانند، بهراه نیندازد، شور و شادمانی کارناوال به کمال خود نمی رسد.

رنگین آراسته شدهاند، و مردم با خندههایشان، در واقع هم به آنها ناسزا

می گویند و هم بی شرمیهایشان را به چشم عفو و اغماض می نگرند.

این خندهٔ همگانی، همدست و همراه انحطاط همگانی است. بعضی از جشنهای فسادانگیز، ملّتی را فرو می باشد و مردم را به بستی و فرومایگی می کشد. مردم پست و فرومایه، مانند پادشاهان بی رحم و سمتکار، به دلقکان و مسخره چیان نیاز دارند. شاه، «روکلور» را دارد و مسردم، شاعر هجوپردازی چون پایاس را دارند. پاریس هر بارکه نمی خواهد عقل و درایت خود را نشان دهد، به یک شهر دیوانه تبدیل می شود. کارناوال، یعنی کاروان شادی، نیز در آن به صورت بخشی از سیاست در می آید. اقرار باید کرد که پاریس خود را با میل و رغبت به کمدی رسوایان تسلیم می کند، و کارفرمایان شهر داگر کارفرمایانی در این کار باشند می خواهند که باری از گِل و لجن بر دوش او بگذارند. ژم این کار باشند می خواهند که باری از گِل و لجن بر دوش او بگذارند. ژم نیز چنین خلق و خوبی داشت. رم نیز، نِرون، امپراتور سفّاک و خونریزش نیز چنین خلق و خوبی داشت. رم نیز، نِرون، امپراتور سفّاک و خونریزش

آن روز، در گیرودار چنین جشنی، یکی از گردونههای شادی و پلیدی، که حامل زنان و مردان ماسکدار بود، از سمت چپ بولوار، در راه بندان ناچار متوقف شد، و کالسکههای عروس و داماد و همراهانشان، که از طرف مقابل، یعنی از سمت راست بولوار می آمدند، در همین لحظات، درست رو در روی گردونهٔ ماسکداران توقف کوتاهی کردند. یکی از مردان ماسکدار، آن کالسکهها را بهرفقایش نشان داد و گفت: «بچهها!... اون جا را!... دارن عروس می برن!». و ماسکدار دیگری در جوابش گفت: «عروسی درست و حسابی این جاست، بین خودمون... اون عروسی الکی یه عروسی الکی یه عروسی الکی یه.»

و امّا گردونه نشینان مسخره با آن کالسکه ها، که در سمت دیگر خیابان متوقف شده بودند، فاصله داشتند. وانگهی جون از مأموران پلیس که حسرکاتشان را زیسر نظر گرفته بودند، می ترسیدند، بیش از ایس

به کالسکه های عروس و داماد نبر داختند.

در این میان تماشاگران، که سکوت و بی اعتنایی آن گروه شادمانی را تحمّل نمی کردند، سر و صدایشان درآمد، و چند نفری که نگاهشان به کالسکه های عروس و داماد دوخته شده بود، ناچار با بقیهٔ رفقای هرزه و مسخرهٔ خود هم آواز شدند و صدا در صدای آنها انداختند، و متلکها و ناسزاهایی را که از قوم اراذل آموخته بودند، نثار مردم کردند تماشاگران نیز گاهی به این کنایات و اشارات جواب می دادند. و دوباره شادمانی عمومی به اوج رسید.

و امّا دو نفر از میان این هرزگان ماسکدار، که یکی از آنها مردی بود با صورتک یک پیرمرد دماغ گندهٔ اسپانیایی، و دیگری دختر جوان و لاغر اندامی بود با صورتک گرگ، چشم از کالسکههای عروس و داماد بر نمی داشتند، و در عین حال که وانمود میکردند با جمع اراذل همصدا هستند، آهسته و در گوشی با هم دیگر دربارهٔ کسانی که در آن کالسکهها نشسته بودند، حرف می زدند.

هیاهو جنان اوج گرفته بود که صدای آن دو نفر را نمی شنیدند. بارانهای پیاپی آن روز، گردونه را خیس کرده بود و دختر جوان، که صورتک گرگ داشت و پیراهنی پوشیده بود که گردن و سینهٔ او را به نمایش گذاشته بود، با مردی که صورتک پیرمرد اسیانیایی را داشت، هم چنان دَر گوشی حرف می زدند. و چنین بود مضمون گفت و گویشان:

- آهای دختر!... بگو ببینما
  - \_چي يگم، بابا جون؟
  - -اون پیرمرده را می بینی؟
    - كدوم پيرمرد؟
- \_اون جا.. اون طرف خیابون، توی کالسکه اوّل، همون کالسکه هاکه دارن عروس می برن.

- ـ همان که انگشتشو با یه نوار بسته؟
  - ـ آره، خودشه.
    - ـخودش؟
  - \_ م*ی شناسمش.* 
    - ــ آه!...
- اگه اشتباه کرده باشم، حاضرم گردنمو بزارم لای ساطور قصّاب که با یه ضربه سرمو از تن جداکنند.
  - \_پس اونو می شناسی؟
- راستی دختر. بگو ببینم، عروس را از اینجا می بینی؟... اگه خم شی، می تونی عروسو بهتر ببینی.
  - نمی بینمش
  - ـ داماد رو چطور؟
  - داماد توی این کالسکه نیس.
    - \_به!
  - ـشاید اون پیرمرده داماد باشد.
  - ــدرست خم شو تا عروسو ببيني.
    - -نمىيينمش.
- من این پیرمرد رو، که انگشتشو با نوار بسته، می شناسم. شک ندارم که می شناسمش.
  - \_حالا اومديم و اونو شناختي، فايدهاش چيه؟
    - ـنمي دونم... بعضى وقتها آدم...
  - \_من که از ریخت و قیافهٔ هرچی پیرمرده بدم می آد.
    - \_من مىشناسمش.
- ـ یابا جون! هرچی دلت میخواهد اونو بشناس... کمکم داری حوصله مو سر میبری.

چی شده که این شیطون بی همه چیز توی اون کالسکه نشسته؟ توی اون عروسی چه کار میکند؟

ـ خب. این که چیزی نیست. ما هم توی عروسی هستیم.

ـعروسی با اون دَم و دستگاه، و اون همه کالسکه و برو و بیا شوخی نداره. حتماً خبرهایی هست. باید بفهمم اون توی عروسی چه کارهاس!

\_من که از حرفهات سر در نمی آرم.

ــگوش کن چی میگم، دختر.

\_بگو!

باید کاری برای من بکنی.

ـ چه کار کنم؟

-از این گردونه پیاده شو و برو دنیال آن کالسکه ها.

ـ برای چی؟

میخوام بدونم که کجا میرن، و قضیه از چه قراره، زود برو پایین، دخترم!... تو جوونی و قبراق، و هر کاری ازت بر می آد.

- نمی تونم از این گردونه برم بیرون.

\_چرا؟

سبرای این که به من مُزد می دن.

ـ چه حرفهای مضحکی میزنی، دختر.

اين مسخره بازيها خرجش با اداره بليسه.

ــ من هم مثل تو... امّا...

\_اگه از گردونه پیاده بشیم، اولین مأمور پلیس که منو ببینه، بازداشتم میکنه و می بره تو هلقدونی. بابا جون! تو که بهتر از من خبرداری.

ـآره، مي دونم.

ـ امروز من در استخدام ادارهٔ پلیسم.

ــامًا اون پيرمرد بدجوري منو اذيت ميكنه.

- ـ بابا جون! تو دیگه چرا با پیرمردها بدی؟
- \_دخترم !... درست گوش کن چی میگم...
  - \_بگو!
  - اون پیرمرده توی کالسکهٔ اوّل نشسته.
    - \_ خُب.
- ـ يعنى اون پيرمرده توى كالسكة عروسه.
  - \_ خب، باشه.
  - ــ.پس معلوم ميشه كه پدر عروسه.
- \_حالا پدر عروس باشه. من باید چی کارکنم؟
- ـ گفتم که پدر عروسه، بگو خُب، و گوش کن!
  - \_گوشم بهتست، بابا جون!
- ماسکمو بردارم، وگرنه گرفتار می شم، من زبر این ماسک من نمی تونم ماسکمو بردارم، وگرنه گرفتار می شم، من زبر این ماسک منخفی شده ام. فردا روز پرهیزه، و دیگه هیچ کس ماسک به صورتش نمی زاره. باید هرچه زودتر از وسط شماها بزنم به چاک و برم توی سوراخ، امّا تو آزاد هستی.
  - ـ من هم زیادی آزاد نیستم.
  - ـ هرچی باشه، بیشتر از من دست و بالت بازه.
    - \_خب، بر فرض که این طور باشه ...
- باید هر جورکه هست، بفهمی که کالسکه ها اون عروس و داماد را کجا می برن.
  - \_كجا ميبرن؟
    - \_ آره.
  - \_من مي دونم كجا مي برن.
    - \_كجا؟
    - \_مىبرن بەكادران بلو.

- \_كادران بلو، كه از اين طرف نيست.
  - ـخب، پس مىرە بەراپە.
    - ـ يا په جاي ديگه.
- ـهرچی باشه آزادن، و هر جاکه دلشون بخواد میرن.
- منظورم این نیست دختر. میگم که هر جور هست باید ته و توی قضیه را در بیاری و بهمن خبر بدی که قضیهٔ این عروسی چیه، و اون پیرمرد توی این عروسی چه کارهاس.
- دست بردار باباجون، کار آسونی نیس. چند دقیقهٔ دیگه راه باز میشه، و این کالسکهها میرن پی کارشون. روزهای بعد هم من از کجا می تونم رد این کالسکهها را پیداکنم؟... مثل این که آدم بخواد توی انبار کاه یه سوزن پیداکند.

ــ باشه، امّا باید سعی خودمونو بکنیم. تو هم سعی خودتو بکن، آزلما!

در این موقع راه باز شد، و وسایل نقلیه در دو طرف بولوار، در دو سوی مخالف به حرکت درآمدند. گردونهٔ هرزگان ماسکدار حرکت کرد؛ و دیگر کسانی که در آن نشسته بودند، نمی توانستند کالسکه های عروس و داماد را بینند.

## ژان والژان همچنان دستش به گردن آویخته است

تا حال چه کسی را دیده اید که به همهٔ آرزوهای خود رسیده باشد؟ شاید در آسمانها برای این منظور انتخاباتی باشد، و فرشتگان رأی می دهند و با بعضی از نامزدهای این انتخابات نظر موافق دارند. کوزت و ماریوس از برگزیدگان چنین انتخاباتی بودند.

کوزت در مراسم عروسی در شهرداری و کلیسا، جذّاب و دلربا بود. توسین، و نیکولت لباس عروس را به او پوشانده بودند، که دامنش از تافتهٔ سفید بود، و پیراهن توری او بافتِ بینش و روسری اش از حریر انگلیسی. عروس خانم گردنبندی داشت از مروارید و تاجی از بهار تاریج، که همه سفید بودند و کوزت در میان این همه سپیدی می درخشید. پاکی و سادگی او در گسترهٔ نور لطف و زیبایی تازه ای یافته بود؛ پنداری دوشیزه ای بود که در راه الهه شدن گام نهاده بود.

موهای پُر پشت ماریوس معطر بود و برّاق، و در چند جای سر او، لابهلای موهایش جای زخمهای سنگر بهیادگار مانده بود.

آقای ژیل نیرمان، باوقار بود و آراسته، و طرز لباس پوشیدن و حرکاتش، آداب و اصول دورانِ باراس ارا بهیاد می آورد. او در این مراسم، جای ژانوالژان را برای کوزت گرفته و راهنمای او شده بود؛ زیرا

۱. Barras از سیاستمداران فرانسه، که به شیک پوشی معروف بود (۱۷۵۵-۱۸۲۹)،

ژانوالژان دستش را با پارچهای به گردن آویخته بود و نمی توانست با آن حال بازویش را به عروس خانم بسپارد، و در کنار او راه برود.

ژانوالژان جامهٔ سیاه پوشیده بود و لبخندزنان دنبال آنها قدم بر میداشت.

پدر بزرگ به او میگفت: «آقای فوشلوان! امروز روز خوبی است، روز پایان غمها و غصه هاست. از امروز به یعد، در هیچ کاری عالم نباید غم و غضه وجود داشته باشد! من حکم میکنم که شادی در همه جا باشد. و به بدی اجازهٔ ماندن نمی دهم.

اگر بعد از حکم من، باز هم انسانهای غمگین و بدبخت وجود داشته باشد، آسمان باید خبالت بکشد. کسی که باطنش خوب باشد کار بَد از او بر نمی آید. همهٔ بدبختیهای انسان یک مرکز دارند، و آن هم دوزخ است. و به عبارت دیگر کاخ «توبلری» شیطان. و عجیب است من که دیگر به اعتقادات سیاسی پای بند نیستم حرفهای عوام فریبانه می زنم. به هر حال دلم می خواهد که همه بی نیاز باشند، همه خوش باشند. حرف من این است.»

پس از پایان این مراسم، پس از آری گفتنهای مرسوم در شهرداری و کلیسا، پس از امضای دفترهای شهرداری و کلیسا، پس از رد و بدل کردن انگشتریها و پس از زانو زدن عروس و داماد در کنار هم دیگر، و بازو بهبازو در انداختن در زیر توری حریر سفید، آن دو در فضایی عطرآلود دست بهدست هم دادند.

همه تحسین شان سی کردند و به سعاد تشان حسرت می بردند. ماریوس در لباس سیاه و کوزت در جامهٔ سفید، در پی خادم کلیسا، که لباس مجللی پوشیده بود با سردو شیهای سرهنگ وار، و نیزهٔ محصوصی به دست گرفته بود، و تَهِ آن را به هنگام حرکت به سنگفرش می کوبید، به راه افتادند و از میان حاضران، که در دو صف ایستاده و برای عبور آنها راه باز کرده بودند،

و با شادمانی و شیفتگی به آنها شاد باش میگفتند، گذشتند و از میان دو لنگه دَرِ کلیسا بیرون آمدند و پای کالسکه رسیدند. در آن وقت، که همهٔ میراسم و تشریفات به پایان رسیده بود، کوزت عاشقانه به ماریوس می نگریست. و باورش نمی آمد که به چنان سعادتی دست یافته است.

کوزت به مردم نگاه می کرد، به آسمان نگاه می کرد، و پنداری بیم داشت که ناگهان از خواب خوش بیدار شود.

و این حیرت و اضطراب او بر زیبایی اش می افزود. برای بازگشت به خانه، هر دو در یک کالسکه نشستند.

ماریوس در کنار کوزت نشست. آقای ژیل تُرمان و ژانوالژان در کنار هم و رو در روی آنها نشستند.

و امّا دوشیزه ژیل تُرمان در بازگشت، یک درجه تنزل پیداکرده بود. و در کالسکهٔ دوم نشست.

آقای ژیل ترمان به کوزت و ماریوس میگفت: «بچههای من! از این به بعد شما آقای بارون و خانم بارون هستید، و سالانه سی هزار فرانک درآمد دارید.» کوزت سر در گوش ماریوس گذاشته بود و با صدایی که به نوعی زمزمهٔ آسمانی می ماند، می گفت: «ترا به خدا راست بگو! من همسر تو شده ام؟ باور کنم؟»

این دو جوان می درخشیدند، و در لحظاتی از زندگی بودند که نه باز آمدتی است و نه بازیافتنی؛ به جایی رسید، بودند که جوانی و شادمانی با همهٔ ابعادشان به هم می رسند و شعر ژان پروور را تجسّم می بخشند! هر دو جمعاً بیش از چهل سال نداشتند. مراسم عروسی آنها در نهایت شکوه و زیبایی به انجام رسید، بود. مثل دو گل بودند که هم دیگر را نمی دیدند، بلکه هم دیگر را تماشا می کردند. کوزت، ماربوس را در قلهٔ افتخار می دید و ماریوس، کوزت را در اوج آسمان. و در آن قلّه و در این اوج، دو فرشتهٔ

۱. اشاره بهاشعاری است که ژان بروور در سنگر برای دوستان خود میخواند.

سعادت، باهم یکی شده بودند. برای کوزت در پَسِ ابری نازک، و برای ماریوس در میان شعله ای تابناک، چیزهایی وجود داشت که ایده آل بود، و آن دیدارگاه، بوسه و رؤیا بود، و همبستری در شب زفاف.

عذابهایی که کشیده بودند در جامهای از مستی و بی خبری به سویشان باز آمده بود. می پنداشتند که غصّه ها، بی خواب ماندنها، گریه ها، دل واپسیها، بیم و امیدها، نومیدیها، همه و همه تبدیل شدهاند به نور و نوازش، تا ساعات دلخواهی را که به آن نزدیک شده اند دلخواه تر کنند.

غمهای گذشته به صورت کنیزانی درآمده بودند که می خواستند در خدمت شادی باشند و آرایشگر شادی. چه خوش است رنج بردن! رنج آنها هالهٔ نورانی خوشبختی آنها شده بود، و عشقشان، که مدّتهای طولانی در حال رنج بردن و جان کندن بود، اینک به معراج می رفت.

در دل و جان هر دوی آنها، کشش و جذبهٔ همانندی به وجود آمده بود، که در ماریوس با هوس و در کوزت با شرم در آمیخته بود. آهسته در گوش هم دیگر پچ پچ می کردند که در روزهای بعد، باید سری به باغ کو چکمان در پلومه بزنیم. در کالسکه، چینهای دامن کوزت روی پای ماریوس افتاده بود.

این ساعات آمیخته ای است از ناگفتنی ها، و از تخیّلات و واقعیات. در تملک هم دیگرند و لبریز از تصوّرات. هنوز ساعاتی برای تخیّل و تصوّر در پیش داشتند. چه پر شور و پر هیجان است که نیمروز باشد و آدمی در فکر نیمه شب. رؤباها و افکارشان سرشار از خوشی و لذّت بود، و در جمعی که در دو سو ایستاده بودند تأثیر می گذاشت.

گروهی در خیابان سنت آنتوان، نزدیک سن پُل ایستاده بودند تا از شیشه های کالسکه، لرزش بهار نارنج را برگیسوان کوزت تماشاکنند.

و سرانجام به کوچهٔ دِفی دوکالورِ، و به خانه بازگشتند. ماربوس در کنار کوزت، پهلو به پهلوی او، با احساس خوشی و پیروزی، از پلهها بالا

میرفت. چندی پیش او را نیمه جان و خون آلود و از همین پله ها بالا برده بودند. گدایان جُلو دَرِ خانه جمع شده بودند و سکّه هایی را که کوزت و ماریوس به آنها داده بودند قسمت میکردند. همه جا پر از گل بود. فضای خانه هم چون صحن کلیسا معطّر بود. پس از بخور عود و کُندر در کلیسا، حالا نوبت به عطر گل سرخ در خانه رسیده بود. عروس و داماد، پنداری نغمه هایی را از دوردست، از لایتناهی مسی شنیدند؛ خداونسد را در قلبهایشان حس میکردند. سرنوشت در نظرشان چون سقفی پر از ستاره بود. گویی در آن وقت شب، روشنایی سپیده را در بالای سر خود حس میکردند، که ناگهان ساعت زنگ زد. ماریوس به بازوهای برهنه و خواستنی کوزت، و گردن گلفام او که از زیر زیورها پیدا بود نگاهی انداخت. سرخی شرم بر گونهٔ کوزت دوید، زیرا معنای نگاه ماریوس را دربافته بود.

چند نفر از دوستان قدیم خانوادهٔ ژیل نرمان دعوت شده بودند، که هر کدام سعی میکردند زودتر خود را به کوزت برسانند و زودتر از دیگران به خانم بارون تبریک بگویند.

ستوان تئودول ژیل ترمان، که تازگی به درجهٔ سروانی رسیده بود، از پادگانش در شارتر ۱، به ضیافت نوهٔ عمویش و بارون پون مرسی، آمده بود. کوزت او را نشناخت.

تئودول نیز که همیشه گمان می کرد همهٔ زنها خاطرخواه او هستند، کوزت را به یاد نیاورد.

زیل نرمان پیر با خود میگفت: «حق با من بودکه داستانهای بی اساس این جوان شمشیر بند را باور نمی کردم!»

آن شب، کوزت با ژان والژان از همیشه مهربان تر بود. ژبل نُرمان پیر با کلام نغز و شیرین خود شادی را در همه سو میگسترد، و کوزت دوستی و

مهر را مانند عطر در اطراف خود می پراکند. خوشبختی خوشی را برای همه می خواهد.

کوزت در هر فرصت و با هر بهانه، با ژانوالژان، شیرین و کودکانه، مانند وقتی که خردسال بود، سخن میگفت و با لبخندهایش روح او را نوازش میداد.

تالار غذاخوری را برای این ضیافت آماده کرده بودند.

شادمانی با چنین وسعتی، نوری میخواهد با همان وسعت. سعادتمندان مه و تاریکی را نمی بسندند، نمی خواهند که اطرافشان سیاه باشد؛ حتّی اگر شب باشد، خورشیدی خلق میکنند که همه جا را نورپاشی کند.

در تالار غذاخوری، همه چیز شادی بخش بود. در بالای میز سفید و برّاق غذا، چلچراغ ساختِ وِنیز، به سقف آوبزان بود، با شاخه های بسیار، که کاسه های لاله مانندش با نقشهای پرندگان به رنگهای آبی و بنفش و قرمز و سبز زینت یافته بودند. انواع چراغها؛ آینه های قدّی، ظروف و اشیای بلور و شیشه ای و چینی و لعابی و سفالی و نقره ای و طلائی، در گوشه و کنار، بر شادی این فضا می افزودند.

و دسته های گل نیز جاهای خالی بین آینه ها و چراغها را پر کرده بودند. در هر جاکه چراغ روشنی بخش نبودگل عطر پراکنی می کرد.

سه نوازندهٔ ویولن و یک فلوت نواز با سوردین ۱، کوارتتی ۱ از هایدن را می نواختند.

ژانوالژان، در گوشهای روی یک صندلی نشسته بود، و پشت یک

۱. Sourdine وسیلهای که برای ملایمتر کردن نوای بعضی از آلات موسیقی به کار میرود.

۲. کوارتث، آهنگی که برای چهارساز ساخته شده باشد. در اینجا این چهارساز، سه ویولن و یک فلوت است.

لنگه از در، که باز بود، تقریباً پنهان شده بود. کوزت لحظاتی پیش از آن که مهمانان را برای رفتن سرِ میز شام دعوت کنند، فکری به ذهنش رسید؛ با دو دست، پیراهن بلند سفید فامش را گرفت و نزد ژانوالژان رفت با مهربانی به او چشم دوخت، و با احترام خم شد و از او پرسید: «پدرا... راضی هستید؟ خوشحالید؟»

ژانوالژان گفت: «بله، خوشحالم.»

كوزت گفت: «پس، لبخند بزنيد، خوشحالي تان را نشان بدهيد.» ژانوالژان لبخند زد.

چند لحظه بعد، باسک با صدای بلند بهمهمانان اطلاع داد که شام آماده است.

مهمانان، و بعد از آنان آقای ژبل نرمان، که بازویش را به کوزت داده بود، وارد تالار غذاخوری شدند و به ترتیبی که معیّن شده بود دورِ میز جای گرفتند.

در دو طرف صندلی عروس، دو صندلی بزرگ گذاشته بودند که آقای ژبل نُرمان در صندلی سمت راست نشست، و صندلی سمت چپ برای ژان والژان بود، امّا از او خبری نبود.

نگاهها بهاطراف چرخید.

از ژانوالژان اثری نبود.

آقای زیل نرمان از باسک پرسید: «آقای فُوشلوان کجا هستند؟»

باسک در جواب گفت: «آقای فوشلوان گفتند به شما بگویم که زخم دست اذبتشان میکند، و نمی توانند با آقا و خانم بارون شام بخورند؛ و عذرخواهی کردند، و گفتند که فردا صبح می آیند، و از خانه بیرون رفتند.»

هرچند که خالی بودن صندلی ژانوالژان، کمی از شور و حرارت آن ضیافت کاست. امّا آقای ژیلنرمان در آنجا حاضر بود، و بهجای دو نفر بهمجلس نور و سرور می بخشید. و برای حاضران توضیح داد که آقای فوشلوان به خاطر آن که با دَردِ دست باعث ناراحتی دیگران نشود، برای استراحت به خانهٔ خود رفته است. بعد از این توضیح، دیگر کسی چیزی در این باره نپرسید. وانگهی در چنین فضای پر نوری، اگر گوشهای تاریک باشد، تأثیری ندارد. کوزت و ماریوس نیز ساعات فرخنده و با شکوهی را می گذراندند و جز به سعادت خود به چیزی نمی اندیشیدند. از سوی دیگر فکری به ذهن آقای ژبل ترمان رسید، و به ماریوس گفت: «تو بیا، روی این صندلی خالی بنشین، خالهات هم این اجازه را به تو می دهد. این کار بسیار درست و نجیبانه است و قانونی، که «فور توناتوس» در کنار «فور توناتا» بنشیند.

حاضران با کف زدن سخن او را تأیید کردند؛ و جای ژانوالژان، ماریوس در کنار کوزت نشست.

کوزت که از غیبت ژانوالژان ناراحت و نگران شده بود، کمکم آرام شد. از لحظه ای که ماریوس جانشین ژانوالژان شد و در کنار او نشسته بود، برای غیبت خدا نیز افسوس نمی خورد. و پای ظریف و کوچکش را، که در کفشی ابریشمین بود، روی پای ماریوس گذاشت.

و بدینگونه، آقای فوشلوان فراموش شد، و دیگر چیزی کم و کسر نبود، و پنج دقیقه نگذشت که حاضران، از این سر تا آن سَرِ میز، با شور و سرور میگفتند و می خندیدند.

در هنگام خوردن دِسِر، آقای ژبل نرمان در جای خود ایستاد و جام خود را، که از شامپانی نیمه پر کرده بود تا لرزش دستهای نود سالهاش آن را سرریز نکند، بالا برد و به سلامتی عروس و داماد نوشید و با صدای بلند گفت: «بچهها!... از این دو عهد و پیمان نمی توانید بگریزید؛ صبح در مقابل کشیش عهد و پیمان بستید، و حالا باید با پدربزرگ عهد و پیمان ببندید. گوش بدهید که چه می گویم. به هر دوتان نصیحت می کنم که همم دیگر را دوست بدارید، و هم دیگر را بپرستید. نمی خواهم

مقدّمه چینی کنم. از همین اوّل اصل مطلب را میگویم. به نظر من، در دنیا دلدادگان ازیقیه عاقل ترند. فیلسوفان میگویند: در شادی افراط نکنید، امّا من برعکس، میگویم که برای شادی حدّ و مرز معین نکنید. تا آنجا که توان دارید، شادی کنید و از زندگی لذّت ببرید، خوش باشید، موقع خوشگذرانی، خودتان را فراموش کنید؛ به حرف فیلسوفان گوش نکنید. یاوه مَیگویند. کاش می توانستم فلسفه بافیهایشان را به حلقومشان فرو کنم. فیلسوفان می گویند: «مگر می توان در زندگی صاحب همه چیز شد؟ و زیبایی غنچههای گل سرخ و نغمهٔ بلبلان و سرسبزی برگ و طراوت صبحدم را یک جا در اختیار داشت؟ مگر دو جوان می توانند بیش از حد و اندازه هم دیگر را دوست بدارند؟ استل !... حواست را جمع کن! و اندازه هم دیگر را دوست بدارند؟ استل !... حواست را جمع کن! می گویند: «مگر می شود که آدمی شاد باشد. و از همه طرف ناز و نوازش می گویند: «مگر می شود که آدمی پر شور و پر حرارت باشد؟ مگر می شود که آدمی پر شور و پر حرارت باشد؟ مگر می شود که بیند؟ مگر می شود که آدمی پر شور و پر حرارت باشد؟ مگر می شود که شاد یا به ناه ناهی شود، پس باید در شور و پی نفر به منتها در جهٔ سعادت بر سد؟... نه! نمی شود، پس باید در شور و شادی میانه روی کرد و متعادل بود!»

من که دارم از دست این فیلسوفان دیسوانه می شوم. مرگ بر همهٔ فیلسوفان جهان! اگر عقل و خردی در جهان باشد، در همین خوش بودن و لذت بردن از زندگی است، که گفته اند: «خوش باش! خوش باشید! خوش باشیم!...

ما خوشبختیم، چون خوشیم؛ و خوشیم، برای آنکه خوشبختیم. اگر به الماس سانسی، امروز هم الماس سانسی میگویند، به آن علّت است که متعلق به هارله دوسانسی " بوده، یا برای آنکه صد و شش قیراط

۱ و Estelle .۲ و Nemorin از شخصیتهای داستانی که به حد پرستش هم دیگر را دوست داشتند.

۳. Harley de Sancy از سیاستمداران فرانسوی در ۱۸۵۰ سانسی از پادشاه پرتقال

وزن دارد؟ من كه از اين چيزها سر در نمي آورم. دنيا پر است از اين گونه چيزها. مهم آن است كه الماس سانسي را داشته باشيم و خوشبخت باشيم.

خوشبخت باشیم و حرفهای بیربط به هم نبافیم. و کورکورانه دنبال نور و روشنایی برویم، دنبال آفتاب برویم.

آفتاب جیست؟ آفتاب همان عشق است. و عشق هم چیزی نیست جز زن... در دنیا اگر قادر مطلقی وجود داشته باشد همین زن است. همین ماريوس حقّه باز عوام قريب را مي بينيد؟ غلام حلقه به گوش اين دختر کوچولوی خوشگل یعنی کوزت، شده. و با جان و دل این غلامی را پذیرفته، چرا؟ برای اینکه کوزت، زن است. روبسپیر بی خود و بی جهت می گوید که من فرمانروای فرمانروایانم، چون در واقع، قدرت و حکومت بهدست زنهاست. من ديگر طرفدار سلطنت نيستم، امّا بهسلطنت زن ایمان دارم. مگر بابا آدم کی بود؟ یکی از رعایای کشور حوّا. بـرای حـوّا انقلاب ۸۹ معنی ندارد. روزی روزگاری، در این مُلک روی عصای سلطنت نقش گل زنبق را حک کرده بودند؛ عصای شارلمانی عصایی بود از آهن، عصای لوئی چهاردهم از طلا بود. انقلاب بزرگ فرانسه همه ا عصاهای سلطنتی را در میان انگشت شست و انگشت ابهامش گرفت و با یک فشار آنها را له کرد، و دیگر عصائی باقی نماند. پس دیگر عصای سلطنتی در این مُلک پیدا نمی شود که شما بروید و بهخاطر شکستن عصا انقلاب كنيد. پس بياييد انقلاب كنيد بر ضدّ اين دستمال كوچك و ظريف و گلدوزی شده که بوی عطر می دهد. من می خواهم شما را در حال چنین انقلابي ببينم. جرا نشسته ايد؟ انقلاب كنيد! امّا نمي توانيد اين دستمال را با هیچ انقلابی از بین ببرید.

 <sup>→</sup> الماسی خرید که سالها در تاج پادشاهان فرانسه جای گرفته بود و بیش از صد قیراط
 بود.

چون از پارچهٔ ظریف و در عین حال محکمی درست شده. شما انسانهای قرن نوزدهم هستید و چنین کاری را نمیکنید. ما هم که در قرن هیجدهم زندگی می کردیم از عهدهٔ این کار برنیامدیم. آنها هم باهوش و عاقل نبودند، فکر تکنید که شما انسانهای قرن نوزدهم کارهای بزرگی کردهاید. به دل خوردگی و تهوّع می گوییدو با؛ به جای رقصهای دو ضرب آن موقع، کاچوچا میرقصید. اصل زندگی این است که زنها را دوست داشته باشیم. توصیه می کنم که هیچ وقت از عاشق شدن و پرستیدن زنها غافل نشوید. این شیطانهای مؤنّث فرشتگان ما هستند. عشق و زن و بوسه، حلقهای درست کردهاند که هیچ وقت نباید از این حلقه بیرون آمد. و اگر راستش را بخواهید، من هم میخواهم دوباره قدم در این حلقه بگذارم. ونوس را، ستارهٔ زهره را، در آسمان بی کران دیدهاید؟ دیدهاید این زیبای طنّاز را، این سِلِمن مشوه گر را؟ که وقتی در آسمان طلوع می کند، در پناه نور خود بههمه چیز آرامش می بخشد، اقیانوسهای سرکش را رام میکند. و مثل یک زن به امواج خیره می شود. اقیانوس چیست؟ السستِ مخشن و بهظاهر رام نشدنی، که مدام می غرّد. امّا وقتی که زهره در بی کران آسمان در می آید، اقیانوس مانند جانوری وحشی رام مي شود. ما هم همين وضع و حال را داريم. خشم و طوفان و صاعقه به جان ما افتاده، و مي غريم و مي خروشيم. امّا همين كه زني وارد زندگي ما می شود، و ستارهای طلوع میکند، از آن خشم و خروش می افتیم و سر بهراه می شویم. شش ماه پیش، ماریوس برای جنگیدن بهسنگر رفته بود. و حالا داماد شده. و این کار درستی است. کوزت! این حق را بهشما می دهم. برای همدیگر زنده باشید و زندگی کنید، همدیگر را نوازش

۱. Cachoucha از رقصهای مردم اسپانیا

۲. Cclimene، از زنان نمایشنامه های مولی یر، که زیبا و طنّاز است.

۳. Alceste مردی از شخصیتهای تنانری که مظهر خشونت است.

کنید. و ما را که نمی توانیم مثل شما شاد باشیم و از زندگی لذّت ببریم، از حسرت و حسادت بکشید. همدیگر را مثل بت بپرستید. مثل پرنده ها هر پَرِ کاهی را که روی زمین می بینید، با نوکتان بردارید و آشیانه ای بسازید برای زندگی تان. تا وقتی که آدم جوان است، دوست داشتن برای او از هر چیز بالاتر است، موهبت است. خیال نکنید که شما دوست داشتن را اختراع کرده اید. همهٔ ما عاشق بوده ایم. من هم جوان بوده ام، رؤیاها و آرزوهایی داشته ام، در راه عشق رنج برده ام، شادیها کرده ام، عشق هنوز دوران کودکی اش را می گذراند، کودکی است شش هزار ساله، این کودک می تواند ریش بلند و سفیدی داشته باشد.

ماتوزالم ادر برابر کوپیدن کودکی بیش نیست. از شش هزار سال پیش تا حالا، زن و مرد به نیروی عشق خودشان را از هر پرتگاهی بیرون میکشند. شیطان که زیرک و موذی است با انسان دشمنی کرد.

و امّا انسان که از شیطان زیرک تر و موذی تر است، به دوست داشتن متوسّل شد، و با این کار، بیش از آنچه شیطان به او بدی کرده بود، به خود نیکی کرد. دوستان عزیز! عاشق بودن و هم دیگر را دوست داشتن، از اکتشافات بسیار قدیمی آدمی است، امّا در عین کهنگی همیشه تازه است. از حشق غافل نشوید! دافنیس و کلو ثه باشید، تا روزی به مقام فیله مون و بوسیس برسید. و سراپای هم دیگر را بی عیب ببینید.

۱. Matusalem پدر بزرگ نوح. که میگویند هزار سال عمر کرد.

۲. Cupidon فرشتهٔ عشق در اساطیر رومیان قدیم.

۳ و ۴. Daphnis et Chloe دلدادگان داستان عاشقانهای در یونان قدیم، که براساس آن موسیقی دانان بزرگ سمفونی ها و باله هایی آفریده اند.

یکی از معروفترین آنها در سال ۱۹۱۲ با هنرمندی راول و فوکین خلق شد، و هنرمندان بالهٔ روس آن را به صحنه آوردند.

۵ و ۶. Philemon و Baucis که در اساطیر یونان و روم، ژوپیتر کلبهٔ این زن و شوهر مهربان

بگذارید که کوزت آفتاب ماریوس باشد و ماریوس همهٔ دنیای کوزت. کوزت! تو باید در لبخند شوهرت همهٔ خوشبختیهای جهان را احساس کنی. و ماریوس! توجه داشته باش که اشکهای کوزت همچون باران است. و ای کاش که در خانهٔ خوشبختی شما هیچ وقتی باران نبارد. بزرگترین جایزهٔ بخت آزمایی نصیب شما شده، یعنی ازدواج با عشق. پس آن را حفظ کنید، آن را به هدر ندهید، یکدیگر را بپرستید، و جز عشق و پرستش، همهٔ چیزهای دیگر را دور بریزید، حرفم را باور کنید. حکم عقل این است. عقل سلیم اشتباه نمی کند.

دین و آیین هم دیگر باشید. هر کس برای خداپرستی رسم و شیوهای دارد. به خدا قسم، بهترین طرز خداپرستی آن است که مرد، زنش را دوست داشته باشد. این دوست داشتن حکم اصول دین را دارد. مؤمن کسی است که دوست بدارد. هانری چهارم، تقدّس را در نوش خواری و مستی می بیند. یعنی در شکم پیچ پیچ مقدس! امّا من به چنین چیزی معتقد نیستم، چون نام زن در این میان فراموش شده. دوستان! بگذارید فریاد بزنم: زنده باد زن! من پیر شده ام.

البته دیگران میگویند که پیر شده ام، وگرنه خود من حس میکنم که به طرف جوانی می روم. دلم می خواهد به دشت و صحرا بروم و به نوای نی روستاییان گوش بدهم. وقتی می بینم که این جوانها عروسی میکنند و خوشبخت می شوند، هوس می کنم که زن بگیرم. ای کاش کسی پیدا می شد و دست و آستین بالا می کرد و برای من زن می گرفت. باور کنید که خداوند ما را برای همین جور چیزها آفریده، برای پرستیدن و خود را آراستن و زیبا شدن، و مثل کبوترها و خروسها، از صبح تا شب دور معشوقه ها چرخ زدن و بغبغو کردن، و روی خود را در آینهٔ رخسار زن

را بهپرستشگاه نبدیل میکند، و آنها از ژوپیتر میخواهند کاری کند که آنها همیشه
 همدیگر را دوست داشته باشند. و هرگز از همدیگر جدا نشوند.

محبوب خود دیدن، و خوش بودن و پرگفتن. معنی زندگی این است. اگر به شما بر نخورد، باید بگویم که ما و امثال ما در عهد جوانی به فکر این جور چیزها بودیم. روزگار خوبی بود. در آن دوره زنها چقدر ملوس و این جور چیزها بودیم. روزگار خوبی بود. در آن دوره زنها چقدر ملوس و دلربا بودند. من بیشتر اوقاتم را با عشق و عاشقی میگذراندم. در این کاز افراط میکردم. پس هم دیگر را دوست داشته باشید. اگر دوست داشتن نباشد، بهار به چه درد می خورد؟ اگر دوست داشتن در عالم نبود، از خداوند می خواستم که همهٔ نعمت هایش را از میان ما بردارد و در گوشه ای پنهان کند، و گلها و پرنده ها و دختران قشنگ را دوباره در صندوق خویش جای بدهد. بچه های عزیزما دعای خیر و برکت این پیرمرد سرمست و خیرخواه را قبول کنید!»

شب خوب و شادی بود. شوخ و شنگی پدر بزرگ فضا را شادتر کرده بود، و همهٔ حاضران سعی داشتند که شاد باشند و خود را با این مرد نود ساله هم آهنگ کنند. کمی رقصیدند و بسی خندیدند، جشنی بود خوب، مثل عروسی همهٔ بچههای خوب. و در این جشنها حضور نمایندهای از عهد قدیم ضرورت دارد. و آقای ژبل نرمان با حضورش این نیاز را برآورده بود. ناگهان پچپچه در میان جمع افتاد. و سپس همه خاموش شدند. عروس و داماد از میان جمع بیرون رفته بودند.

کمی بعد از نیمه شب، خانهٔ آقای ژبل نُرمان، پرستشگاه شده بود. لب از سخن فرو ببندیم! شب زفاف، فرشتهای لبخندزنان ایستاده

است که انگشت بر دهان نهاده و ما را به سکوت فرا می خواند.

آدمی در برابر پرستشگاهی که مراسم عشق در آن انجام میشود، به تفکر و تأمل فرو می رود.

بر فراز چنین خانه هایی، نوری به چشم می آید. آن شادی عاشقانهای که در چنین خانه هایی است، قطعاً به صورت نور در می آید. و از لابه لای دیوارها می گذرد، و ذرّات نور را در پهنهٔ شب پخش می کند. محال است

که چنین جشن مقدّس و سرنوشتسازی، شعاعی از نور خود را به لایتناهی نفرستد. عشق هم چون کورهٔ بی همتایی است که زن و مرد را در خود می گدازد و درهم می آمیزد، و از این گداختن و درهم آمیختن، وجودي يگانه به وجود مي آيد؛ وجودي واحد، و در عين حال مركّب از سه جزء او وجود نهائی و تثلیث بشری از اینجا پدید می آید. این یکیی شدن دو روح، در عالم نادیدنی انقلابی به وجود می آورد. عاشق رهبر روحانی است، و دختر دلداده، باکرهای که در عین شیفتگی هراسناک است. و از این شادمانی چیزهائی بهبارگاه الهی فرامی رود، و عروسی واقعی در آنجاست. یعنی در آنجاکه عشق باشد ایده آل نیز خود را با آن می آمیزد. بستر زفاف، در تاریکی، تکهای از سپیده دم را به وجود مى آورد. اگر چشم آدمى توان آن را داشت كه رويدادهاى عالم بالا را بیند، شاید فرشتگان، این رهگذران جادههای آسمانی را میدید، که گروه گروه فرود آمدهاند و گرداگرد مجلس عروسی جمع شدهاند. و لبخند زنان و تقدیس کنان، عروس باکره را، که اندی هراسی دارد، بههمدیگر نشان می دهند و برق سعادت را در چهرهٔ عروس و داماد می بینند. اگر در این ساعات، عروس و داماد که خود را تنها حس میکنند و غرق لذّت اند، در سکوت گوش فرا می دادند، صدای برهم خوردن بالهای فرشتگان را مے شنیدند.

هر وقت که سعادت بهنهایت خود برسد، فرشتگان آسمان برای تماشای آن بهزمین می آیند.

خوابگاه کوچک و تاریک عروس و داماد، سقف آسمانها را بالای سر خود دارد، و هنگامی که دو دهان بهبرکت عشق، بهجایگاه تقدّس میرسند، و برای آفریدن به یکدیگر نزدیک می شوند، محال است که

۱. اشاره به تثلیث در اعتقاد مسیحیان، پدر و پسر و روحالقدس، که وحدتی است از سه جزء ترکیب یافته، و هر سه در وجود عیسی مسبح با همدیگر ترکیب شدهاند.

بوسهٔ توصیفناپذیرشان در دنیای بی کران ستارگان لرزشی نیندازد.

سعادت واقعی همین است، و بیرون از این دایره، شادی دیگری در عالم نیست. عشق تنها جاذبهٔ عالم است، و جز آن هرچه هست، گریه است و افسوس.

دوست داشتن یا محبوب بودن برای ما بس است. جز این چیزی نطلبید، در چین و شکنهای تاریک زندگی، جز این مرواریدی نمی توان یافت. دوست داشتن رسیدن به کمال است.

## چمدان کوچک «جدا نشدنی»

## ژانوالژان به کجا رفته بود؟

ژانوالژان بعد از آن که به توصیهٔ مهرآمیز کوزت لبخندی زد و به اطراف نظری انداخت، و دریافت که کسی به او توجّه ندارد؛ از جا برخاست و بی آنکه کسی ببیند، به سرسرا رفت. این سرسرا همان جایی بود که هشت ماه پیش، زخمی و خون آلود، وارد آن شده، پیکر نیمه جان ماریوس را روی نیمکتی جای داده بود. دیوارهای کهنهٔ سرسرا نقشهایی از گل و برگ داشت. در گوشه ای از آن، نوازندگان بر همان نیمکتی نشسته بودند که در آن شب بحرانی، ژانوالژن ماریوس را روی آن قرار داده بود. باسک با لباس سیاه و شلوار کوتاه و جوراب و دستکش سفید، تاجهای باسک با لباس سیاه و شلوار کوتاه و جوراب و دستکش سفید، تاجهای گل را به تالار غذاخوری می برد و در کنار بشقابها و روی میز شام جای می داد. ژانوالژان دستش را که به گردن آویخته بود به او نشان داد و از او خواست که علّت رفتنش را به مهمانان بگرید، و از در بیرون رفت.

پنجرهٔ تالار غذاخوری به کوچه باز می شد. ژانوالژان چند دقیقه در کوچهٔ تاریک، رو به روی پنجرهٔ روشن این تالار ایستاد و گوش فرا داد. سر و صدای مهمانان را کم و بیش می شنید. سخنان شیوای پدر بزرگ، نوای و یولون، صدای به هم خوردن بشقابها و جامها، و قامقاه خنده ها را می شنید در میان همه صداها، صدای شاد و شیرین کوزت را تشخیص

مىداد.

بعد از چند دقیقه، از کوچهٔ دِفیدوکالور بهراه افتاد و بهسوی کوچهٔ لوم آرمه رفت.

برای رسیدن به خانه مسیر خیابان سن لوثی و خیابان سن کاترین و کوی بلان مانتو را طی کرد. هر چند که این مسیر کمی دور تر بود، امّا همان راهی بود که در این سه ماه اخیر، مسیر او و کوزت شده بود تا از کوچهٔ تامپل، که بازسازی اش می کردند، عبور نکنند.

و چون در این اواخر، باکوزت از این مسیر میگذشت، دیگر حاضر نبود مسیر دیگری را انتخاب کند.

ژانوالژان به خانه بازگشت. شمعی را روشن کرد و به طبقهٔ بالا رفت. در خانه هیچ کس نبود.

توسن هم نبود. قدمهای ژانوالژان در خانهٔ خالی از سکنه طنین بیشتری داشت. در همهٔ گنجه ها باز بود.

به اتاق کوزت رفت. دیگر بر تختخواب رواندازی نبود. بالش کتانی و بی رویه را، روی لحافی در بالای تشک گذاشته بودند؛ که از این به بعد کسی روی آن نمی خوابید. همهٔ زر و زیورها و خرده ریزهایی که در این اتاق، متعلق به کوزت بود، به خانهٔ ژیل نُرمان برده بودند، و در اتاق چیزی نمانده بود جز چند مبل بزرگ. تخت خواب توسن نیز به همان وضع بود، و تنها تختخوابی که در این خانه دست نخورده باقی مانده و در انتظار کسی بود، از آنِ ژان والژان بود.

ژانوالژان، به دیوارها نگاهی انداخت، در گنجه ها را بست و شمعدان را روی یک میزگذاشت.

پارچهای را که به دست و دور گردنش بسته بود باز کرد. دست او ظاهراً هیچگونه عیب و علتی نداشت! به بستر خود نزدیک شد، و از اتفاق، چشمش بی اراده به چمدان کوچک و به قول کوزت، «جدا نشدنی»

افتاد. روز چهارم ژوئن که به این آپارتمان نقل مکان کرده بودند، این چمدان را روی میز سه پایهای گذاشته بود. کلیدی از جیب درآورد و در چمدان «جدا نشدنی» را باز کرد، و از توی آن لباسی را درآورد که ده سال پیش کوزت، به هنگام ترک مون فرمی، آن را پوشیده بود... اوّل پیراهن کوتاه او را درآورد، و سپس روسری سیاهش را و کفشهای زمخت و بچگانهٔ او را؛ کوزت هنوز پاهایش به همان کوچکی بود. بلوز کرکی ضخیم، دامن بافته، پیش بند جیب دار و جورابهای پشمی کوزت در آن موقع را، یک یک، از چمدان بیرون آورد. این جورابها شکل ساق پاهای کوچک و ظریف او را نشان می دادند. و از کف دست ژان والژان بزرگتر کوچک و ظریف او را نشان می دادند. و از کف دست ژان والژان بزرگتر

این چیزها همه سیاه بودند. خود او این چیزها را برای کوزت به مونفرمی برده بود. ژانوالژان به همان ترتیب که تکههای لباس را از چمدان درمی آورد، و روی تختخواب می گذاشت، به فکر فرورفته بود و گذشته را به یاد می آورد. زمستان بود، ماه دسامبر بود، و بسیار سرد بود؛ کوزت در لباس پارهٔ خود می لرزید، پاهای کوچک او در کفشهای چوبی اش کبود شده بود. ژانوالژان به او گفته بود که آن لباس پاره را در پیاورد و این لباس سیاه رنگ را بپوشد. زیرا تصورش این بود که روح مادر کوزت، وقتی احساس کند که دخترش در سوک او لباس سیاه پوشیده، آرام خواهد شد. به یاد روزی افتاد که با کوزت از میان جنگل مونفرمی گذشته بود. در آن هنگام هوا بسیار سرد بود. درختها برگ نداشتند. در جنگل پرنده ای نبود و آسمان بی آفتاب بود. با این وصف، همه چیز به نظر ژانوالژان خوب و دلنشین می نمود.

تکههای لباس را روی تختخواب با نظم خاصی در کنار هم گذاشت. روسری را در کنار دامن، جورابها را نزدیک کفشها، و زیرپوش را در کنار پیراهن قرارداد. به هر یک جداجدا نگاه می کرد. کوزت در آن موقع بجه

بود. عروسک بزرگش را در بغل گرفته بود، سکّهٔ طلایی را که ژانوالژان به و داده بود، در جیب پیش بندش گذاشته بود. کوزت خوشحال بود، می خندید، دست ژانوالژان راگرفته بود و دنبال او می رفت. در دنیا غیر از او هیچ کس را نداشت.

ژانوالژان در کنار تختخواب زانو زد. سَرِ او با آن موهای سفید، روی تختخواب در میان تکههای لباس کوزت فرو رفت. قلبش شکسته بود، و اگر کسی در آن لحظه نزدیک او بود، صدای هقهق گریهٔ او را می شنید.

## جِگَر فناناپذیر۱

جدال و کشش عذاب آوری که در فصلهای گذشته، چندین مرحلهاش را شرح داده ایم. بار دیگر در درون ژانوالژان آغاز شد.

یعقوب با فرشته، تنها یک شب در جنگ و جدال بود؛ و ما بارها ژانوالژان را در چنین جنگ و جدالی دیده ایم و شاهد بوده ایم که در تاریکی با وجدان خود، چه کشمکشهایی داشته است.

کشمکشی بی مانند! گاهی اتفاق می افتد که آدمی پایش می لغزد و زمین می خورد، امّا گاهی قضیه به صورت دیگر است؛ زمین در زیر پای آدمی فرو می ریزد. بارها، وجدان او در زیر فشار به ستوهش آورد، بود تا بتواند او را به سوی نیکی ببرد. بارها حقیقت زندگی او را بی رحمانه درهم پیچیده و به زانو در آورد، بود. بارها روشنایی تابناک حقیقت، چنان بر او تابیده بود که وی به خاک افتاده و از خداوند تقاضای عفوکرد، بود. بارها این روشنایی خیره کننده، که اسقف در او برافروخته و بر او تابانده بود، در هنگامی که می خواست از آن بگریزد، چنان در او اثر گذاشته بود که وجود

۱. به زبان لاتین IMMORTALE JECUR، به معنای جگر فناناپذیر، که ابتدای شعری است از ویرژیل، از استفائهٔ ثبتوس Tityos سخن میگوید. تیتوس غول مانندی است که سرنوشتی همچون پرومته دارد، و یک عقاب تا ابد جگر او را می جود، و جگر در فرهنگ مذهبی آنها همان معنا و مفهومی را دارد که امروز «دل» در بین ما پیدا کرده است.

خویش را فراموش کرده بود. بارها در این جنگ و جدال، کمر راست کرده، دستها را بهدر و دیوار گرفته، و از سفسطه و یاوهپردازی مدد گرفته بود و وجدانش را در میان گرد و غبار کشانده، و از پایش در افکنده بود. و باتوسّل بهدلایل عوامپسند و دور از حقیقت، خودخواهانه وجدانش را کنار زده بود، و در این راه چنان پیش رفته بود که وجدانش بر سر او فریاد کشیده بود: «ای بی غیرت! ای پست فطرت!»

بارها روح سرکش او در زبر بارِ سنگین انجام وظیفه، متشنّج شده و به آه و ناله افتاده بود. بارها احساس کرده بود که زخمهای پنهانش سر باز کرده خون می بارند. بارها مجروح و درهم شکسته و از پا افتاده و نومید، امّا با صفا و روشن، از خاک برخاسته بود و در منتهای شکست، خود را پیروز می دید. وجدانش پس از درهم شکستن مقاومت او، آرام و مطمئن دست بر شانهٔ او می گذشت و می گفت: «آسوده باش، و به راه خود برو!» امّا پس از بیرون آمدن از این جنگ و جدال، صلحی در برابر خود می دید که نحوست بار بود!

با این وصف، آن شب ژانوالژان احساس می کرد که بار دیگر به پیکار درونی خود نیاز دارد. و شاید این، آخرین پیکار او بود.

اتفاقی افتاده و آتش بهجان او زده بود.

جادّههای سرنوشت، همه هموار و مستقیم نیستند، و بهصورت یک خیابان سرراست پیش پای آدمی قرار نمی گیرند. این جادّهها بن بستهایی دارند، گاهی منحرف می شوند، پیچهای تند دارند، چهارراههای پر حادثه و شلوغ دارند، که به چندین سو می روند، و انتخاب راه درست از همه کس بر نمی آید. و در این لحظات، ژانوالژان به چنین چهارراه خطرناکی رسیده بود.

به آخرین نقطه ای رسیده بود که محل تلاقی نیک و بد بود. و این تقاطع خطرناک در برابر او بود. این بار نیز مانند مراحلی که در گذشته طی

کرده بود، دو راه در پیش روی او بود؛ یکی وسیوسهانگیز، و دیگری هراس آور.

كدام راه را انتخاب كند؟

انگشت راهنمای اسرارآمیزش راه هراس آور را بهاو نشان می داد؛ ما نیز هر وقت که به چنین مرحلهای می رسیم و در سایه های اسرارآمیز فرو می روبم، همین راه را انتخاب می کنیم.

بار دیگر، ژانوالژان به جایی رسیده بود که باید بین دو چیز، یعنی راهِ هراس آور، و راه وسوسه انگیز، یکی را انتخاب میکرد.

پس این موضوع صحّت دارد که روح آدمی عملاج پذیر است. امّا سرنوشت را نمی توان علاج کرد. چه هراس انگیز است این سرنوشت علاج ناپذیر!

و مشكل در اينجا بود.

ژانوالژان، کوزت و ماریوس را خوشبخت می دید، و چه می توانست کرد؟ که او خود این خوشبختی را برای آن دوساخته و پر داخته بود، و همهٔ وسایلش را فراهم آورده بود، و با دست خود کاردی در شکم خود فرو برده بود. حال و روز اسلحه سازی را داشت که با کارد ساخت کارخانهٔ خود کشته شود، و در هنگام بیرون کشیدن کارد خون آلود از سینه اش، نام کارخانهٔ خود را روی دستهٔ کارد بیند، و ناچار باشد که شادمانه لبخند بزند و رضا و خشنودی اش را نشان بدهد!

کوزت، ماریوس را داشت و ماریوس کوزت را. هر دو صاحب همه چیز بودند. مال و ثروت نیز داشتند، زیرا او گنجینهٔ خود را به آنها بخشیده بود.

امًا حالا که کوزت در کنار ماریوس به سعادت رسیده بود، ژان والژان در این میان که بود و تکلیفش چه بود؟ آیا می توانست به گونهای رفتار کند که پنداری این سعادت از آنِ او نیز هست؟

تردیدی نبود که کوزت در این ماجرا نصیب دیگری شده بود. و آیا ژانوالژان می توانست مقام و جایگاه تازهای را که در زندگی کوزت یافته بود، بپذیرد؟ آیا می توانست برای کوزت کم و بیش همچون پدر محترمی باشد و در کنار او بماند؟ آیا می توانست غرورش را زیر پا بگذارد و بهخانه کوزت برود، و در آنجا زندگی کند؟ آیا می توانست خاموش بماند و گذشتهٔ تاریک خود را با آیندهٔ درخشان کوزت پیوند دهد؟ آیا می توانست در محفل خوشبختی آنها وارد شود و خود را صاحب حق بداند، و در آن حال چهرهٔ تیره و تار خود را با نقابی بپوشاند؟ آیا می توانست لبخندزنان، دستهای آن دو جوان معصوم را در دستهای آلودهٔ خود بگیرد؟ آیا می توانست گامهای خود را، که سایهٔ رسوایی آمیز قانون را در پی خود دارند، در تالار پاک و باکیزهٔ ژبل نرمان بگذارد؟ آیا می تواند، در گوشهای دار خانهٔ بخت و اقبال کوزت و ماریوس، جایی پیدا کند و خود را سهیم بشمارد؟

آیا می توانست رسوایی خود را در کنار پاکدامنی و نیکبختی کوزت و ماریوس قرار بدهد، و در زندگی آنها به عنوان یک شخص ثالث جایی باز کند؟ و خلاصه بگوییم، آیا می توانست در کنار این دو موجود خوشبخت، هم چون قربانی شوم و خاموش سرنوشت، جایی بیابد و بقیهٔ عمر را بدین گونه بگذراند؟

باید با سرنوشت و رویدادهای نامنتظر مأنوس شد، تا هر وقت که دشواریها و گرفتاریها چهرهٔ هولناکشان را نشان میدهند، جرأت روبهرو شدن با آنها را داشته باشیم. نیک و بد در پشت این سؤال بسیار جدی پنهان می شوند که «می خواهی چه بکنی؟»

ژانوالژان سالها بود که عادت داشت با سختیها و گرفتاریها روبه رو به شود، و به همین علت در جواب موجود نادیدنی و اسرار آمیزی که از او می پرسید: «می خواهی چه بکنی؟»، در هاله ای از ابهام به او خیره شد.

و این قضیه را، که ابعادی بیرحمانه و هولناک داشت، بهدقت بررسی کرد.

کوزت، این موجود دلربا و جذّاب، هم چون تخته پارهای در دریای طوفانی به دست او افتاده و به آن آویخته بود. و حالا تکلیف او چه بود؟ آیا می توانست مثل گذشته، در آن تخته پاره بیاویزد و به کمک او در دل آبهای طوفانی اقیانوس پیش برود؟ یا باید از آن دست بردارد و خود را به امواج بسپارد.

اگر در آن می آویخت، از این درماندگی رهایی می یافت، به طرف ساحل و آفتاب می رفت.

و آب شورِ دربا را از جامهٔ خود میزدود، و زنده می ماند و زندگی می کرد.

اما اگر آن را رها می کرد؟

آن وقت در دل غرقاب فرو می رفت.

در رنج و عذاب بود و از فکر خود یاری می جست، و در واقع با فکر خود می جست، و در واقع با فکر خود می جنگید. خشمگین به درون خود حمله ور شده بود. گاهی با میل و ارادهٔ خود درگیر می شد و گاهی با ایمان خود.

به گریه افتاد، در چنین وضعی گریستن خوب بود؛ گریستن روح او را صفا می بخشید. امّا به هر حال وضع در دناکی داشت. طوفانی که این بار او را در میان گرفته بود، حتّی سهمگین تر از آن ایّامی بود که با نفس خود می جنگید و به سوی آراس می تاخت. گذشته به ذهن او باز می آمد و رو در روی حال می ایستاد، ژان والژان گذشته و حال را مقایسه می کرد. نالید، اشکش درآمد، نومیدوار به خود پیچید.

۱. Arras همان جایی بود که شان ماتیور را به گسمان آن که ژانوالژان است، مسحاکسمه کردند. و ژانوالژان، که بهنام آقای مادلن شهردار مؤنتروی سورمر شهرت داشت، بهدادگاه آراس رفت حقیقت را بازگفت.

احساس مى كردكه بهبند افتاده است.

از این زد و خورد هولناک، که بین خود و خودخواهیهای ما و اعتقاد ما به انجام وظایف و مسئولیتها در می گیرد، هر وقت که سرگشته و ناخشنود و خشمگین، در برابر ایده آلهایمان قدمی به قهقرا می رویم، بلکه بتوانیم راه گریز بیابیم، دیواری پیدا می شود و راه عقب نشینی و گریز ما را می بندد؛ و این دیوار مقاومت شوم ما را در هم می شکند.

احساس مرموز و مقدّسی در راه فرار ما مانعی پدید می آورد.

چیزی که نادیدنی است و سختگیر، با لجاجت راه فرار ما را سد میکند.

درگیری آدمی با وجدانش پایانی ندارد. بروتوس ا بگو چه خواهی کرد؟ کاتُن ا بگو چه خواهی کرد؟

وجدان آدمی خدای اوست، بی کران است. آدمی محصول همهٔ زحماتش را در این چاه می اندازد؛ سرنوشت و اقبالش را در آن می اندازد؛ مال و ثروتش در آن می اندازد؛ کامیابیهایش، آزادی اش، وطنش را در آن می اندازد؛ عیش و آسایش را در آن می اندازد، و همهٔ چیزهای دیگرش را! این ظرف را خالی کنید! این صندوق را واژگون کنید!... باید قلب خود را نیز در آن صندوق بیندازیم تاکارها به پایان برسد.

در میان مِه و دودِ دوزخ، گاهی از این صندوقها پیدا می شود.

آیا اگر کسی در آخرین مراحل عقب نشینی کند، سزاوار عفو نیست؟ آیا کسی که در این راه پی گیر و خستگی ناپذیر پیش رفته، نباید حقّی داشته باشد؟ آیا مقاومت تا آخرین مرحله، و پیش رفتن در این راه بی انتها مافوق طاقت بشری نیست؟ آیا سیزیف و ژانوالژان، حق ندارند در جایی که

۱. Brotos از قاتلان سزار.

Caton .۲ سیاستمدار رومی.

طاقتشان بهپایان میرسد، متوقف شوند و فریاد بزنند:

دیگر بس است!

مقاومت مادّه بر اثر ساییدن از بین می رود. آیا تمکین و قدرت تحمل روح آدمی نباید حدی داشته باشد؟ و حالاکه مقاوم بودن دائمی مادّه محال است، اخلاص و فداکاری چرا باید دائمی باشد؟

برداشتن قدم اوّل چندان دشوار نیست، تا آخرین قدم پیش رفتن سخت است. آن کاری که برای رهایی شانماتیو کرده بود در برابر کاری که برای عروسی کوزت انجام داده بود، ناچیز می نمود. آن بار خطر رفتن به به نفان با اعمال شاقه در پیش روی او بود، امّا این دفعه به سوی نیستی می رفت. ای نخستین پلّهٔ سرازیری، چه تیره و تاری! و ای آخرین پلّه، چه شوم و سیاهی!

این بار چگونه می توانست تاب بیاورد؟

شهادت نوعی تصعید جسم است؛ تصعیدی که جسم را به بخار تبدیل می کند. تحمّل چنین عذابی، از هر انسان یک قدّیس می سازد. در نخستین ساعت، آدمی همه چیز را می پذیرد، بر تختی می نشیند از آهن گداخته، تاجی بر سر می گذارد از آهن گداخته، و طوقی به گردن می آویزد از آهن گداخته، و عصایی به دست می گیرد از آهن گداخته، و در انتظار می ماند تا شِنِلی از آهن گداخته بر دوشش بیندازندا. و آیا لحظه ای فرا

دوزخ به قلّهٔ کوهی بالا میبرد، و آن سنگ وقتی به قلّه نزدیک میشود، باز به قعر دوزخ فرو می افتد.

۱. این تصورات از مدّنها قبل در ذهن ویکتورهوگو بـهوجود آمـده، و رفـتهرفته مـعنا و مفهوم عمبقی یافته بودند.

در سال ۱۸۲۰ در دفتر یادداشتهایش نوشته بود: «یکی از بزرگان مجاور در فکر تصاحب تاج و تخت بود. او را بر تختی از آهن گذاخته به زنجیر بستند و تاجی از آهن گذاخته بر سرش نهادند، و طوفی از آهن گذاخته به گردنش آویختند، و عصایی از آهن گذاخته به دستش دادند... که سروری و افتخار بزرگان این چنین است!»

می رسد که جسم بینوا تاب نیاورد و سرکشی کند، و آدمی فریاد بزند که دیگر حاضر نیستم عذاب بکشم و این شکنجه را تحمّل کنم؟

ژانوالژان بهچنین مرحلهای رسیده بود، درمانده شده بود.

با خود می اندیشید. در درون خود می کاوید. حرکات ترازوی مرموز روشنایی و تاریکی را می نگریست، و همه چیز را در ذهن خود سبک و سنگین می کرد.

به این نتیجه رسید که یا باید محکومیتش را بر این دو جوان پاک و پاکیزه تحمیل کند، یا آن که خود به تنهایی شاهد فرو رفتن خوبش در غرقاب باشد. دو راه بیشتر پیش پای او نبود؛ یا کوزت را فدای خود می کرد، یا خود فدای کوزت می شد.

در این کندوکاو، در کدام نقطه متوقف شد؟ فکرش به کجا رسید؟ چه پاسخی به پرسش بی چون و چرای تقدیر داد؟ کدام در را گشود؟ کدام سوی و کدام کس را محکوم کرد؟ در میان اینهمه نشیب و فراز به کدام طرف رفت؟ چه سرانجامی را پذیرفت؟ خود را به کدامیک از این غرقابهای ترس آور فرو افکند؟

تا اواخر شب، با این افکار سرسام آور مشغول بود.

تا طلوع آفتاب در همین وضع بود. در بسترش، در زیر فشار بار سنگین سرنوشت پشت خم کرده بود، و شاید خرد شده بود. دستهایش متشنّج بود؛ مانند مصلوبی بود که بر تختخواب میخکوبش کرده باشند. دوازده ساعت در آن شب سرد زمستانی، به آن حال افتاده بود، بی حرکت مانده بود.

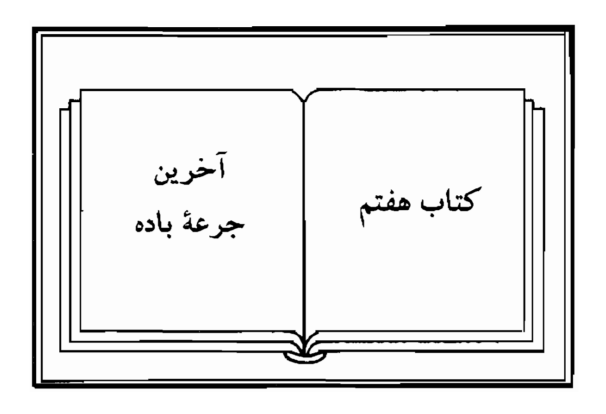
مثل یک نعش از حرکت بازمانده بود، امّا فکرش در چرخش بود. به به به سو می رفت و گاهی مثل عقاب در پرواز بود و گاهی همچون مارماهی در پیچ و تاب؛ اگر کسی او را در آن حال می دید، گمان می کود که مرده است. ناگهان تکانی خورد، لرزید، سراپایش در تشنیج بود. لباس

جِكُّرفُنَانَالِدُير / ۲۴۹۷

کوزت راکه روی صورتش افتاده بود، می بوسید. گویی زندگی را بازیافته بود.

امًا چه کسی می توانست او را در آن حال ببیند؟ هیچ کس. چون ژانوالژان تنها بود، و کسی در آنجا نبود.

چرا... کسی در آنجا بود، کسی که در تاریکی نیز همه چیز را میبیند.



## هفتمین حلقهٔ و هشتمین آسمان

فردای شب عروسی، صبحگاهان همه خاموشاند. در خانه کسی صدایش را بلند نمی کند تا آرامش عروس و داماد را، که شب تا دیرگاه بیدار مانده اند، برهم نزند. رفت و آمدها و دید و بازدیدهای اقوام و آشنایان نیز از چند روز بعد آغاز می شود، و عروس و داماد، فردای شب عروسی از این بابت خیالشان آسوده است.

روز هفدهم فوریه، کمی از ظهر گذشته بود. باسک مشغول گردگیری و تر و تمیز کردن مبل و اثاث سرسرا بود که صدایی از بیرون شنید؛ کسی آهسته به دَرِ خانه می کوفت. این شخص نخواسته بود زنگ دَرِ را بزند، که در چنان روزی محتاطانه و اسرار آمیز می نمود. باسک در را گشود و آقای فوشلوان را دید، او را به تالار برد، که هنوز نامر تب و درهم ریخته بود، و بعد از ضیافت شب گذشته، به میدان جنگ بیش از تالار پذیرایی شباهت داشت.

باسک گفت: «آقا!... ما امروز دیر بیدار شدهایم، هنوز فرصت نکردهایم خانه را مرتب کنیم.»

فُوشلوان گفت: «آقا بيدار شدهاند؟»

باسک به جای آن که به سؤال او جواب بدهد، پرسید: «دستتان بهتر شده!»

ـ دستم بهتر شده، حال بگویید ببینم. آقا بیدار شدهاند؟

\_ كدام آقا؟ قديم يا جديد؟

ـ منظورم آقای پون مرسی است.

باسک محکمتر ایستاد و گفت: «آقای بارون پُونمرسی را می فرمایید؟»

خدمتکاران معمولاً به عناوین و القاب اربابشان بیشتر از هر چیز اهمیّت می دهند. گوبی از عناوین و القاب ارباب سهمی به آنها می رسد.

شاید در نظر یک فیلسوف، از خواصِ «ترشحات» القاب باشد، که در هر حال ذرّاتی از این ترشحات به خدمتکاران می رسد؛ و آنها به همین، افتخار می کنند. در ضمن بگوییم ماریوس هرچند که جمهوریخواه و مبارز بود، و اخلاص و ایمانش را به اعتقاداتش نشان داده بود، خواه و ناخواه «بارون» بود؛ و همین لقب او انقلاب کوچکی در خانواده به راه انداخته بود. آقای ژبل ترمان اصرار داشت که ماریوس این عنوان، را حفظ کند، و ماریوس زیر بار نمی رفت. امّا چون پدرش سرهنگ پون مرسی در نامهاش نوشته بود: «پسرم، لقب مرا حفظ خواهد کرد.» ناچار ماریوس نیز این وضع را پذیرفت. کوزت هم که کمکم خلقیات زنانه در روحش جوانه می زد، خوشش می آمد که او را خانم «بارون» بنامند.

باسک بار دیگر گفت: «آقای بارون را می فرمایید؟ السّاعه صدایشان می رنم. به ایشان می گویم که آقای فوشلوان اینجا هستند.»

ژانوالژان گفت: «نه! بگویید که من اینجا هستم. فقط بگویید که یک نفر با ایشان کار دارد.»

ماسک گفت: «آه!»

مىخواهم سورپريزى برايشان باشد.

باسک گفت: «آه!»، و در پی آن، «آهِ» دوّم را در شرح و تفسیر «آهِ» اوّل بهزبان آورد و از تالار بیرون رفت.

ژانوالژان تنها ماند.

تالار ریخته و پاشیده بود؛ پنداری اگر گوش فرا می دادید، هنوز غوغای شاد جشن عروسی را در آنجا می شنیدید. تاج گلها و گل آرایی ها از هم پاشیده، و انواع گلها در کف اتاق پخش شده بودند. شمعها تا ته سوخته، و مومهای ذوب شده شان بر بلور جلچراغها به جای مانده بود.

حتّی یکی از صندلیها سَر جایِ خودش نبود. در بعضی از گوشههای تالار سه چهارتا صندلی دایره وار، و نزدیک به هم قرار گرفته بودند، که به به نظر می آمد هنوز چند نفر در آنجا دورِ هم نشسته اند و گفت و گو می کنند. جمعاً همه چیز شاد و شوق انگیز بود، که در جشن، حتّی پس از پایان آن شادمانی را می توان یافت، و هر بیننده ای احساس می کند که در این جا ساعاتی پیش گروهی بر این صندلیهای به هم ریخته، و در میان این گلهای پژمرده، و در زیر نور شمعهای تا ته سوخته ساعاتی را به خوشی گذرانده اند. و در آن تالار، آفتاب جایگزین، روشنایی شمعها می شد، و شادمانه به درون می تابید.

چند دقیقه گذشت، ژانوالژان بی حرکت مانده بود. و رنگش پریده بود. در اثر بی خوابی شب قبل، چشمانش گود افتاده بود. لباس سیاهش، که دیشب آن را در نیاورده بود، پر از چین و چروک بود، ژانوالژان بهشعاع نوری که از پنجره به درون می تافت، می نگریست.

با صدای در، ژانوالژان از خود بیرون آمد.

ماریوس به تالار آمد. لبش پُر از خنده بود، سیمایش شفّاف بود و پیشانی اش روشن و باز، و نگاهش پیروزمند. او نیز شب را نخفته بود.

ماربوس وقتی که ژانوالژان را دید، با شور و شوق گفت: «آقا شما هستید، پدر؟ باسک چه آدم نفهمی است. به من نگفت که شما آمده اید امّا چقدر زود آمده اید؟ نیم ساعت از ظهر گذشته، کوزت هنوز خوابیده.» ماربوس به ژانوالژان، «پدر» می گفت، و با این کلمه می خواست

صمیمانه به او خوشامد بگوید، و به یاد داریم که آن دو قبلاً روابط سردی داشتند. این یخ ناچار باید شکسته می شد.

امًا ماریوس چنان سرمست و ذوق زده بودکه تصوّر میکردکه این یخ یک باره باید شکسته و آب شود؛ زیرا می پنداشت که همهٔ فاصله ها از بین رفته، و او نیز مانند کوزت می تواند، آقای فوشلوان را «پدر» بنامد.

ماریوس در اوج شادی بود، دلش میخواست حرف بزند و شادی خود را بهزبان بیاورد:

بدر!.. نمی دانید چقدر از دیدنتان خوشحالم. دیشب همهاش برای شما نگران بودیم. یک دفعه گذاشتید و رفتید. راستی دستتان بهتر شده؟. بله.. بهتر شده!

به سؤال خود جواب داده بود. نمی دانست چه بگوید. راضی و خشنود بود و هم چنان حرف می زد: «من و کوزت دربارهٔ شما حرف می زدیم. کوزت شما را خیلی دوست دارد. اتاق شما در اینجا آماده است. دلمان می خواهد که از کوچهٔ لُوم آرمه بیایید به اینجا. کوچهٔ لُوم آرمه وضع خوبی ندارد، تر و تمیز است، اما شلوغ است، چشم انداز خوبی ندارد، یک طرفش راه بند عوارض شهر داری است. شما باید بیایید و در کنار ما زندگی کنید. از همین امروز. اگر نیایید، باید جوابگوی کوزت باشید. اتاقتان را دیده اید؟

نزدیک است به اتاق ما. پنجره اش رو به باغ است. همه چیز اتاق را مرتب کرده اند. تختخوابش هم آماده است.

برای شما هیچ زحمتی ندارد غیر از آمدن و زندگی کردن در آن اتاق.
کوزت در کنار تختخوابتان یک صندلی دسته دار با روکش مخمل او ترخت
گذاشته، و به این صندلی گفته است که «باید پدرم را در آغوش خودت
جای بدهی». در فصل بهار، که پنجره را باز کنید، یک درخت اقاقیا را جلو
خودتان می بینید: همه ساله بلبلی روی این درخت می نشیند و آواز

میخواند. لانهٔ بلبل در طرف چپ شماست. و لانهٔ ما در طرف راست شما. شبها بلبل برایتان آواز میخواند و روزها کوزت برایتان حرف میزند. کوزت برای کتاب سفرنامهٔ کابیتان کوک ۱، و انکوور ۲، و بقیهٔ کتابها و وسایل کارتان، در آن اتاق جای مناسبی در نظر گرفته، و این طور که میگوید، چمدان کوچکی هست که شما به آن خیلی علاقه دارید. حتی جای آن را مشخص کرده.

پدر بزرگم هم به شما علاقهٔ زیادی پیداکرده. اینجا جمع خوبی داریم. شما هم که بیایید، همه چیز کامل می شود. ویست که بلدید؟ اگر ویست بلد باشید، پدر بزرگم خوشحال می شود که با او بازی کنید. روزهایی که من در دادگستری کار دارم، کوزت را می توانید به گردش ببرید. کوزت را ببرید بهباغ لوگزامبورگ. ما خوشبختیم شما هم شریک خوشبختی ما باشید. راستی پدر، امروز که ناهار را با ما می خورید؟

ژانوالژان بی آنکه به سؤال او جوابی بدهد، گفت: «آقا! باید مطلبی را به شما بگویم. من یک زندانی سابقه دارم، یک محکوم به اعمال شاقه.»

گوش برای دریافت صداهای تیز و نافذ حد و مرزی دارد، که وقتی صداها از این حد بگذرد قادر بهدرکشان نیست، و کلمات «من یک زندانی سابقه دارم»، نیز از این حد و مرزگذشته بود. ماریوس نتوانست این کلمات را بشنود؛ احساس کرد که چیزی شنیده، امّا معنی و مفهومش را درک نکرده. و دهانش از حیرت باز ماند.

ژانوالژان، گره از پارچهای که با آن دستش را به گردن آوبخته بود گشود و نواری را که در روی دستش پیچیده بود باز کرد و گفت: «شستم را نگاه کنید! هیچ عیب و علتی ندارد.»

ماريوس شست او را نگاه كبرد؛ سالم و بي عيب به نظر مي آمد.

<sup>1.</sup> Capitaine Cook

ژانوالژان سپس گفت: «بهتر بود که من در جشن عروسی شما نباشم؛ در اولین فرصت بیرون رفتم، وانمود کردم که شست دست راستم زخم برداشته تا مجبور نباشم اوراق و اسناد ازدواج شما و کوزت را امضاکنم. نمی خواستم امضای من در پای این اوراق باشد.»

ماریوس با لکنت گفت: «منظورتان را متوجه نمی شوم»

محکوم به اعمال شاقه بوده ام.

ماربوس با وحشت گفت: «با این حرفها دیوانهام می کنید.»

ژانوالژان گفت: «آقای پونمرسی!... من نوزده سال از عمرم را در زندان با اعمال شاقه گذراندهام، به اتهام دزدی؛ بعد از آن هم به زندان ابد با اعمال شاقه محکوم شده ام؛ به اتهام دزدی، تکرار جرم. و حالا یک محکوم فراری ام.»

ماریوس سعی داشت که وانمود کند که حتّی یک کلمه از این کلمات را نشنیده، امّا ظاهراً چارهای جز پذیرفتن حقایق نداشت؛ و رفته رفته در می یافت که ژانوالژان چه می گرید. و چنانکه معمولاً در این گونه مواقع پیش می آید، حتّی از فهم واقعیات فراتر رفت و احساس کرد که صاعقه ای در درونش فرود آمد و او را لرزاند. تصوّری تکان دهنده در ذهن او راه یافت، و آینده را دیگر به آن روشنی و شفافیت لحظات قبل نمی دید. ناچار گفت: «حالا همه چیز را شرح بدهید. شما پدر بزرگ کوزت هستید. من باید شما را بهتر بشناسم.»

ژانوالژان با چنان شکوه و اقتداری سخن میگفت که پنداری سرش به سقف می ساید:

«آقا! حرفم را باور کنید! من پدر کوزت نیستم، به خدا قسم من پدرش نیستم. آقای بارون پون مرسی!... من در روستایی به دنیا آمده ام به نام فارول. کار من وجین کردن درختان بود. اسم من فوشلوان نیست، من

ژانوالژانم. هیچ نسبتی با کوزت ندارم، حرفم را باور کنید!» ماریوس بهلکنت افتاده بود: «چه کسی حرفتان را تأیید میکند؟» \_خود من... حرفم را باور کنید.

ماریوس نگاهی به او کرد. ژان والژان به نظر او آرام و غمگین می آمد. چنین مرد آرام و غمگینی نمی توانست دروغ بگوید. کسی که در چنین حالی باشد، صاف و صادق است حقیقت در سکوت سرد و مرگبار او نهفته بود. ماریوس ناچار گفت: «حرفتان را باور می کنم.»

ژانوالژان گفت: «حتماً میپرسید من چهجور آدمی هستم؟ باید بگویم که در زندگی کوزت، رهگذری هستم و دیگر هیچ. تا ده سال پیش، اصلاً خبر نداشتم که چنین دختری وجود دارد. بله، دوستش دارم. کسی که بچهای را میپذیرد و بزرگش میکند طبعاً بهاو علاقه پیدا میکند. در پیری آدمی خودش را پدر بزرگ همهٔ بچهها حس میکند. و بههر حال من هم دلی در سینه دارم. کوزت بنیم بود، نه پدر داشت و نه مادر، بهمن نیاز داشت؛ و من هم بههمین دلیل دلبستهٔ او شدم. این نوع کودکان بنیم آنقدر درمانده و ناتواناند که هر کس، و حتی آدمی مثل من، دوست دارد حمانتشان کند.

من در این سالها سرپرست کوزت بودم. و اگر این کار ناچیز را یک عمل نیک بدانید، می توانید در میزان محکومیت من کمی تخفیف بدهید. امّا از امروز کوزت از من جدا می شود. و هر کدام به راه خودمان می رویم. او دیگر خانم پون مرسی است، و سرنوشت دیگری دارد. و خوشحالم که می بینم در این جربان کوزت برنده است. در مورد این ششصد هزار فرانک هم فکر بد نکنید. این پول را کسی نزد من امانت گذاشته تا در اختیار کوزت بگذارم. بیش از این کنجکاوی نکنید، و چیزی در این باره نپرسید. امّا فکر بد نکیند. دربارهٔ خودم، یعنی دربارهٔ ژانوالژان، باید کمی برایتان توضیح بدهم.

ژانوالژان در چشمهای ماربوس خیره شد. ماربوس احساس غریبی داشت. افکار پریشان، وناهمسازی در ذهن داشت که گاهی تند باد سرنوشت چنین ابهامی را در روح آدمی پدید می آورد.

همهٔ ما در چنین مواقعی، گرفتار اینگونه پریشانیها می شویم که فکر و روح ما را درهم می ریزند.

و در این حال هرچه به فکرمان می رسد به زبان می آوریم و چیزهایی می گوییم که اغلب درست و به جا نیست. آدمی گاهی با حوادث و مسالکی عجیب و ناگهانی رو به رو می شود. که تحمّل ناپذیرند، و در این حال مثل کسانی که شراب بدی خورده باشند، بد مست می شود. ماریوس نیز در چنین وضعی بود و نمی توانست که چه می کند و چه می گوید، شگفت زده بود؛ مثل این که نمی خواست این اعترافات را بشنود. با این وصف گفت: «نمی دانم چرا باید این چیزها را به من بگویید؟ بهتر بود این اسرار را نزد خودتان نگاه می داشتید؛ چون نه کسی از این اسرار خبر دارد، و نه کسی در تعقیب شماست. «حتما برای این کار خودتان دلیلی دارید. حالا به من بگوییدکه به چه دلیل چنین رازی را افشا می کنید؟ «دارید. حالا به من بگوییدکه به چه دلیل چنین رازی را افشا می کنید؟ «دارید. حالا به من بگوییدکه به چه دلیل چنین رازی را افشا می کنید؟ «دارید. حالا به من بگویید که به چه دلیل چنین رازی را افشا می کنید؟ »

ژانوالژان با صدایی خفته و آهسته، چنانکه گویی با خود حرف می زند گفت: «می پرسید به چه دلیل؟ به چه دلیل یک محکوم زندانی سابق، می آید و می گوید که من چنین سوابقی دارم؟ علّت این کار واضح است. صدافت و شرافت وادارم می کنند که این کار را بکنم. توجّه کنید که چه می گویم. شاید فهمش کمی مشکل باشد. ولی واضح این است که روح و قلب من به رشته هایی بسته شده. وقتی که آدمی به سنّ پیری می رسد، این رشته ها محکم تر می شوند. همه چیز در این سنّ و سال می گسلد و پاره می شود، امّا این رشته ها محکم و مقاوم می مانند. اگر می توانستم این رشته های احساسی و عاطفی را پاره می کردم و دور می ریختم و آسوده خاطر می شدم و از این شهر می رفتم به یک نقطهٔ دور دست. هر روز از خاطر می شدم و از این شهر می رفتم به یک نقطهٔ دور دست. هر روز از

كوچه بولوا ا چند دليجان مسافري به اطراف مي رود. اوّل در اين فكر بودم که شما را به همین حال بگذارم و بی خبر از پاریس بروم. خیلی سعی کردم که این رشته های به هم تابیده را پاره کنم و از قیدشان رها شوم، امّا نتوانستم. به خودم گفتم که من نمی توانم به جای دیگری بروم، باید در این شهر بمانم. بله... درست فهميدهايد. من آدم احمقي هستم. مي توانستم همان طور که می گویید، بیایم و در اتاقی که برای من آماده کرده اید ساکن شوم. كوزت، يعنى خانم بارون بون مرسى، بهمن علاقه دارد. و بهصندلي مخصوصي كه در اتاقم گذاشته، توصيه كرده است كه بدرش، يعني مرا، در آغوش خود جای بدهد. پدربزرگتان بهمن علاقهمند شده و دوست داردكه اوقات فراغتش را در مصاحبت با من بگذراند. همهٔ ما مي توانستيم در اين خانه دور هم زندگي كنيم و خوشبخت باشيم. موقع غذا خوردن دُور یک میز بنشینیم. و من می توانستم بعضی از روزها بازوبه بازوي كوزت. خانم كوزت بارون پون مرسى به باغ لوگزامبورگ بروم؛ و همهٔ ما در زمستان در کنار بخاری پر از آتش یک اتاق، و در تابستان روی نیمکتی در کنار همدیگر، بنشینیم و زبر یک سقف زندگی كنيم. براى من نهايت خوشبختي بود، نهايت همهٔ چيزهاي خوب بود؟ همه مى توانستيم مثل يك خانواده زندگى كنيم؛ بله، يك خانواده.»

ژانوالژان وقتی به کلمهٔ «خانواده» رسید، یکباره به خشم آمد؛ دستهایش را در هم فرو برد و چنان به کف اتاق نگریست که پنداری می خواهد آن را با نگاه بشکافد. صدایش ناگهان به خشونت گرایید: «بله، خانواده، زندگی خانوادگی. امّا من به هیچ خانواده ای تعلّق ندارم، جیزو خانواده شما نیستم. اصلاً من از خانواده آدمیزاد نیستم؛ به هر خانهای که خانواده ای در آن زندگی می کند، قدم بگذارم، خود را زیادی حس می کنم. خانواده ای عالم، خانواده ها بسیارند، امّا من خانواده ندارم، موجود بدبختی

هستم.

می پرسید پدر و مادر داشته ام؟ نمی دانم! تنها کسی که با من بوده، همین دختر بوده، که بعد از ازدواج او، دیگر به آخر خط رسیده ام. این دختر خوشبخت شده، با مردی زندگی می کند که محبوب اوست. پیرمرد مهربانی در کنار اوست. در خانواده ای زندگی می کند که فرشتگان در آن جمع شده اند. بله آقا!... کوزت در اینجا سر و سامان پیدا کرده و به آرزوهای خودش رسیده. امّا من نباید در چنین خانه ای قدم بگذارم. به آرزوهای خودش رسیده. امّا من نباید در چنین خانه ای قدم بگذارم. البته می توانستم همه چیز را پنهان کنم دروغ بگویم، همه تان راگول بزنم و برای همهٔ شما آقای فوشلوان باشم. من تا وقتی که به نفع و مصلحت کوزت بود، این دروغ را می گفتم و خود را فوشلوان جا می زدم، امّا به خاطر خودم، دیگر نباید این کار را بکنم. بله، می توانستم ساکت بمانم و در این خوشبختی شریک شما باشم، ولی نتوانستم. می پرسید چرا؟ می پرسید چرا بی آن که مجبور باشم همه چیز را می گویم و آبروی خودم را می برسید چرا بی آن که مجبور باشم همه چیز را می گویم و آبروی خودم را می برسید چرا بی آن که مجبور باشم همه چیز را می گویم و آبروی خودم را می برسید چرا بی آن که مجبور باشم همه چیز را می گویم و آبروی خودم را وادار کرده.

دیشب تا سحر بیدار ماندم و فکر کردم. می خواستم خودم را قانع کنم و ساکت بمانم و حرفی نزنم. و حالا که شما دوست دارید همه چیز را بدانید، می گویم که دیشب برای خودم هزار جور دلیل می آوردم، دلایلی محکم و قانع کننده؛ و حتّی به این نتیجه رسیدم که ساکت بمانم. امّا دو چیز بود که راحتم نمی گذاشت، و همهٔ دلایل مرا سست و بی اعتنا می کرد. یکی رشته هایی بودند که قلب و روح من به آنها بسته شده، و نمی توانم پاره شان کنم و دور شان بریزم؛ چیز دیگر، وجدان من بود، چیزی که هر وقت تنها می شوم و در گوشه ای می نشینم با من حرف می زند و آسوده ام نمی گذارد. و این چیزها و ادارم کردند که بیایم و همه چیز را برای شما بگویم، تقریباً همه چیز را. چون مطالبی هم هست که چیز را برای شما بگویم، تقریباً همه چیز را. چون مطالبی هم هست که

فقط به خودم مربوط می شود، و آنها را برای خودم نگاه می دارم. البته مطالب اساسی همان چیزهایی بود که برای شما شرح دادم و در واقع صندوقچهٔ اسرارم را جلو شما باز کردم. دیشب با خودم تا دَمِ صبح جنگ و جدال داشتم، با خودم می گفتم که این قضیه با ماجرای شان ماتیو فرق دارد، که او را به جای من گرفته بودند و محاکمه اش می کردند، و من در آن موقع به دادگاه رفتم و حقیقت را گفتم. امّا این بار داستان دیگری بود، به خاطر خدماتی که به یک نفر کرده بودم، او نام فوشلوان را از روی حقشناسی به من داده بود، و من می توانستم با این نام در کنار شما و خانوادهٔ شما خوشبخت باشم. اگر به اینجا می آمدم، آزارم به کسی خانوادهٔ شما خوشبخت باشم. اگر به اینجا می آمدم، آزارم به کسی نمی رسید و در کنار کوزت هم بودم.

و اگر همیشه فوشلوان می ماندم، خوشبخت بودم، و همه چیز بی عیب و نقص بود. امّا چه کنم که قلب و روح من، در این صورت، تیره و تار می ماند. خوش بودن و خوشبخت بودن برای رضای روح آدمی کافی نیست، باید راضی و خشنود هم بود. پس اگر در کنار شما می ماندم و حقیقت را پنهان می کردم، در ظاهر خوشبخت بودم، امّا قلب و روحم مدام در تیرگی بود، و در کنار شما احساس می کردم که گذشته ام، سوابق محکومیتم را بی آنکه خبر داشته باشید، با زندگی و خانوادهٔ شما پیوند داده ام. در این صورت، در کنار شما بودم، و می دانستم که اگر بدانید چه سوابقی دارم از خانهٔ خود طردم می کنید. خدمتکاران خانه در خدمت من بودند، و امّا اگر می دانستند چه گذشته ای دارم، فریاد می زدند: چه افتضاحی! چه رسوایی بزرگی! در کنار شما بودم، دستم را می فشر دید، پهلو به پهلوی هم می نشستیم، امّا اگر می دانستید که چه بوده ام و که هستم، از من گریزان می شدید. در خانهٔ شما به موهای سفید من احترام می گذاشتند، حال آن که این موها در رسوایی و بد نامی سفید من احترام می گذاشتند، حال آن که این موها در رسوایی و بد نامی سفید شده بود. من و شما و کوزت و پدر بزرگ در کنار هم می نشستیم، و

دوستی و یگانگی ما به اوج می رسید، حال آنکه من در این میان بیگانه بودم.

پهلو به پهلو هم می فشردیم، در صورتی که من در واقع می خواستم گذشتهٔ پلیدم را با این دوستی و صمیمیت به فراموشی بسپارم، در کنار شما و کوزت خودم را جای می دادم، و کلاه سبز محکومان به اعمال شاقه را می گذاشتم سر هر سه نفرمان. حالا که شما چنین چیزی را در نظرتان می گذاشتم می کنید، بدنتان می لرزد. امروز من مردی هستم درمانده، اما اگر سکوت می کردم و حقایق را به شما نمی گفتم موجودی بودم پلید و وحشت انگیز؛ موجودی بودم که همه روز دستش را به جنایت آلوده می کند و به شما دروغ می گوید. چهره ام سیاه بود و روحم تیره، و همه روز مسمی از این تیرگی را به شما می دادم. همه روزا بله. همه روز به شما و کوزت، که عزیزان من هستید، فرزندان من هستید، به شما فرزندان معصوم و پاک و پاکیزهٔ خودم، دروغ می گفتم.

می گویید که بهتر بود ساکت می ماندم. امّا چنین سکوتی برای من آسان نبود. اگر سکوت می کردم، دروغ و ریا و پستی و فرومایگی و جنایت و خیانتم را با این سکوت ذرّه ذرّه می خوردم و از دهن بیرونشان می ریختم و دوباره می خوردمشان؛ و روز و شب کارم همین بود. هرچه به شماها می گفتم دروغ بود؛ با دروغ سر میز غذا می نشستم، با دروغ می خوابیدم، و با دروغ در چشمهای کوزت نگاه می کردم و لبخند فرشته گون کوزت را با دروغ دیومانند خودم جواب می گفتم؛ حیله گر بودم و نفرت انگیز.

و چرا باید سکوت می کردم؟ برای این که خوشبخت باشم؟ آیا من اصلاً حق دارم خوشبخت باشم؟ نه آقاا من چنین حقی ندارم.»

ژانوالژان در اینجا ساکت ماند. همه هوش و حواس ماربوس متوجّه او بود، که چنین افکار دردآلودی تداوم خاصّی دارد و نمی توان آنها را از هم گسست. ژانوالژان بار دیگر صدایش را پایین آورد. امّا این دفعه

صدایش خفه و آهسته نبود، نحوست بار بود:

می پرسید که چرا همه چیز را اقرار می کنم؟ و با آن که به قول شما کسی در تعقیبم نیست و کسی مرا افشا نکرده، همه چیز را می گویم. حقیقت آن است که من لو رفته ام، افشا شده ام، و کسی هست که مدام در تعقیب من است. می پرسید این تعقیب کننده کیست؟... خود من. بله. من هستم که خودم را تعقیب می کنم. سر در پی خود گذاشته ام و خودم را محکوم کرده ام، و حالا می خواهم حکم محکومیت را اجرا کنم. انسان وقتی گیر خودش بیفتد، واقعاً گیر افتاده.

آنگاه دستهایش را بالا برد و یقهٔ خود را گرفت، و خود را بهسوی ماریوس کشید و گفت: «می بینید؟ می بینید که با چه خشونتی یقهام را گرفته و رهایم نمی کند؟ این پنجهٔ من است، و پنجهٔ وجدان من. آقا! انسان اگر بخواهد در عالم خوشبخت باشد باید به مفهوم وظیفه پی ببرد.

اگر این مفهوم را متوجه شد، دیگر به آرامش و آسودگی خاطر نمی رسد. فکر کنید که وقتی به مفهوم وظیفه پی بردید، وظیفه مجازاتتان می کند. نه! برحکس! در این حال، وظیفه به شما پاداش می دهد.

زیرا شما را به دوزخی پر از عذاب می برد که در قعر آن خدا را در کنار خود می بینید، و با خودتان آشتی می کنید.»

سپس با لحنی مؤثر و جانگزا، گفت: «آقای پون مرسی! امّا من انسان با شرفی هستم، و با این اعتراف خودم را در نظر شما خوار و ذلیل می کنم تا نزد خودم سرافراز باشم. یک بار دیگر هم این وضع برای من پیش آمد، امّا این قدر عذاب آور نبود. اگر من با دروغ و تزویر در نظر شما ستایش انگیز جلوه کنم. موجود با شرفی نیستم. و حالا که شما به چشم حقارت به من نگاه می کنید، و من خودم را صادق و با شرف می دانم. من نمی خواهم احترام کاذب برای خودم کسب کنم. احترام کاذب با دروغ و تزویر به دست می آید.

و مرا نزد وجدانم پست و فرومایه میکند. بله، من سالها بهجرم دزدی در زندان بودهام، یک محکوم بهاعمال شاقه بودهام، و بهحکم وجدان حقیقت را بهشما میگویم. شاید به نظر شما همچوکسی نمی تواند وجدان پاکی داشته باشد و با شرف باشد؛ بین این دو هیچگونه رابطهای پیدا نمی کنید.

ولی من میخواهم اینطور باشم. با خودم عهد کرده ام که دروغگو و مزوّر نباشم. توجه کنید آقای پون مرسی! من در زندگی با حوادث و اتفاقات زیادی رو بهرو شده ام.

ژانوالژان چند لحظهای ساکت ماند، و سپس آب دهانش را که پنداری طعم تلخی داشت، فرو برد و گفت: «انسان وقتی که چنین سوابقی دارد، نباید دیگران را ناآگاهانه شریک خود سازد؛ حق ندارد طاعون خود را به دیگران سرایت بدهد، نباید دیگران را بی خبر به پرتگاه خود بکشد، حق ندارد لباس سرخ زندانش را به تن آنها هم بپوشاند، حق ندارد سعادت دیگران را موذیانه با بینوایی خودش مخدوش کند. به افراد سالم و تندرست نزدیک شدن، و با زخم ناپیدای خود آنها را آلوده کردن، کاری است نفرت انگیز. فوشلوان با نیّت پاک نام خودش را به من وام داد، امّا من حق ندارم که آن نام را تا ابد به دروغ روی خود بگذارم. هر نام، هویت و شخصیتی را نشان می دهد.

توجّه کنید آقا، من آدم بی فکر و بی منطقی نیستم، روستایی ام، امّا تا آنجاکه توانسته ام کتاب خوانده ام. و می توانم تا حدودی نیک و بد قضایا را بسنجم. و می بینید که در تحلیل و تجزیه افکار و احساساتم عاجز نیستم. از آموختن هیچ وقت غافل نبوده ام.

به همین دلیل، خوب می دانم که دز دیدن یک نام، و پنهان شدن زیر پوشش یک نام دروغین، شرافتمندانه نیست.

حروف الفبا را هم مثل كيف پول يا ساعت مي توان دزديد. با نام و

امضای ساختگی زندگی کردن، باکلید عوضی قفل خانهٔ انسانهای شریف را باز کردن و نزد آنها رفتن، هیچ وقت در چشمهایتان نگاه نکردن، و همیشه ناصاف و نادرست بودن، در ظاهر محترم و در باطن رسوا بودن، موردپسند من نیست. نه! نه!.. این طور زندگی کردن را نمی پسندم. عذاب کشیدن، خون دل خوردن، گریه کردن، ناخن در گوشت خود فرو بردن، همه شب تا صبح از درد به خود پیچیدن، شب را با اضطراب به صبح رساندن، خودخوری کردن، بهتر از آن است که به ناحق در شادی دیگران شریک شویم. به همین علّت، پیش شما آمدم تا همه چیز را برای شما برگویم و صادقانه همه چیز را برای شما گفتم.»

نفس کشیدنش دشوار شده بود، و بهزحمت این کلمات را بر گفته های خود افزود: «سالها پیش برای زندگی کردن یک نان دزدیدم، و حال نمی خواهم به همین منظور یک نام بدزدم.»

ماریوس حرف او را قطع کرد و گفت: «امّا برای زندگی کردن به این نام نیازی ندارید.»

ژانوالژان سرش را چندین بار بالا و پایین برد و تکان داد و گفت: «میدانم که چه میگویم و چه میکنم.»

لحظاتی ساکت شدند، و هر یک در گرداب افکار خود فرو رفتند. ماریوس کنار میزی نشسته بود.

و انگشتانش را به گوشهٔ لبهایش می فشرد. ژانوالژان که در تالار به این سو و آن سو می رفت، ناگهان در برابر آینهٔ قدّی بی حرکت ایستاد، و مثل این که با خود حرف می زند و به خود پاسخ می گوید، هم چنان که در آینه می نگریست، گفت: «حالا آسوده شدم.»

و باز بهراه افتاد و تا ته تالار رفت و بازگشت؛ و در این حال، متوجه شد که ماریوس او را زیر نظر دارد.

آن وقت، با لحنى كه توصيفش دشوار است، گفت: «موقع راه رفتن

کمی پایم را روی زمین میکشم. حالا که همه چیز را برایتان شرح دادم، شاید منوجه شده باشید که علتش چیست. پای محکومین اعمال شاقه را با زنجیر می بندند.»

و سپس رو به ماریوس کرد و گفت: «آقا!... اگر به شما نگفته بودم که ژان والژانم، برای همه آقای فوشلوان بودم، و در اتاقی که برای من آماده کرده بودید زندگی می کردم و در کنار شما بودم، و صبح کفشهای سرپایی ام را می پوشیدم و برای خوردن صبحانه سرِ میز شما می آمدم، و شبها باهم به تماشاخانه می رفتیم، و خانم بارون بون مرسی را به تویلری و میدان روایال می بردم. و همهٔ شما مرا از خودتان می دانستید و خوش و خرم زندگی می کردم. امّا یک روز در آن حال که در کنار هم نشسته بودیم و گل می گفتیم و گل می شنیدیم، ناگهان صدای مردناشناسی را می شنیدیم که فریاد می زد: آهای ژان والزان! اینجا چه کار می کنی؟... و دست ترسناک پیس از تاریکی بیرون می آمد و نقاب از چهرهٔ من بر می داشت. چنین چیزی را نزد خودتان مجسّم کنید.»

ماریوس سراپا لرزید و از جا برخاست. ژانوالژان گفت: «در اینباره چه می گویید؟»

ماربوس در جواب او چیزی نگفت. ژانوالژان گفت: «حالا که می بینید که حق با من بوده که سکوت را شکسته ام. به هر حال خوشبخت باشید، در آسمان خوشبختی پرواز کنید، فرشته ای باشید برای یک فرشته، برای کوزت. در روشنایی آفتاب زندگی کنید، دل واپس و نگران محکوم بینوایی مثل من نباشید که چرا سفرهٔ دلش را برای شما باز می کند و چرا می خواهد به حکم وظیفه عمل کند. آقا!... نگاه کنید! مرد بینوایی را در مقابل خودتان می بینید.»

ماریوس آهسته آهسته جلو رفت و به ژان والژان نزدیک شد و دست پیش برد تا دست او را بگیرد و بفشارد. و چون ژان والژان دستش را بیش

نیاورد، دست او را به رغم میل او گرفت. ژان والژان در برابر او مقاومتی نکرد، ماریوس احساس کرد که دست ژان والژان سرد و سخت است، مانند سنگ. به او گفت: «پدر بزرگ دوستان با نفوذ زیادی دارد. می توانم به کمک او حکم حفو شما را از مقامات قضائی بگیرم.»

ژانوالژان گفت: «این کار بی فایده است. فعلاً دستگاه قضائی و پلیس تصور می کنند که من مدتهاست مردهام.

و همین برای من بس است، چون کسی در جست و جو و تعقیب مرده ها نیست. مردگان را به حال خودشان وا میگذارند تا آهسته آهسته بپوسند. مرگ هم با نوعی عفو تفاوتی ندارد، عفو دائمی است.»

سپس دستش را از دست ماریوس بیرون کشید و گفت: «من وظیفهام را انجام می دهم و نیازی به عفو و بخشایش ندارم. من بخشایش وجدانم را می خواهم و بس.»

در این هنگام، در آن سوی تالار دری نیمه باز شد و کوزت به درون آمد. موهایش پریشان بود و چشمانش هنوز خواب زده و پف کرده؛ پرندهای بود که سر از آشیان بیرون آورده باشد.

کوزت ابتدا به شوهرش و سپس به ژان والژان نگاهی کرد و به خنده لب گشود؛ خندهٔ گلی بود به هنگام شکفتن. و گفت: «شرط می بندم که داشتید از سیاست حرف می زدید. به جای آن که مرا هم خبر کنید، دو تایی اینجا نشسته اید و از سیاست حرف می زنید، این کارتان را اصلاً نمی پسندم.» ژان والژان لرزید. ماریوس به لکنت افتاد و گفت: «کوزت!»

و خاموش ماند؛ گویی، ماریوس و ژانوالژان احساس می کردند که مانند دو گناهکار در برابر کوزت ایستادهاند. کوزت با خوشرویی، گاهی به این و گاهی به آن نگاه می کرد. در نگاه او چیزی بود که گویی از بهشت آمده بود. سرانجام گفت: «خوب گیرتان انداختم. از پشت در شنیدم که بابا فوشلوان از وظیفه و وظیفه شناسی و این جور چیزها حرف می زند. حتماً

این چیزها مربوط به سیاست است. من که موافق نیستم. اصلاً موافق نیستم که از صبح تا شب دربارهٔ سیاست حرف بزنیم. اصلاً خوب نیست.»

ماریوس گفت: «کوزت! ما دربارهٔ سیاست حرف نمیزدیم، یک موضوع کاملاً خصوصی و خودمانی بود. میخواهیم برای ششصد هزار فرانک تو جای امن و مناسبی پیداکنم. در یک بانک.»

کوزت حرف او را قطع کرد و گفت: «این حرفها را بگذاریدکنار. حالا که من آمدهام باید از خودمان حرف بزنیم.»

و جلوتر آمد. لباس خانهٔ بلندی پوشیده بود؛ چیندار با آستنیهای گشاد و بلند، که پای دامنش پنجههای پای او را می پوشاند. معمولاً در نقاشیهای گوتیک، در آسمان طلایی فام، فرشتهها را در این کیسههای زیبا جای می دهند.

کوزت سراپای خود را در آینهٔ قدی تماشاکرد و با شوق و هیجان گفت: «روزی روزگاری، یک پادشاه بود و یک ملکه... اوه!... که من چقدر خوشحالم.»

سپس در مقابل ماریوس و ژانوالژان سری فرود آورد و گفت:

«آن صحبتهای خودمانی شما تمام شد. آن چیزها را فراموش کنید. السّاعه من می آیم و در کنار شما دو نفر روی یک صندلی می نشینم. نیم ساعت دیگر ناهار می خوریم. بعد از ناهار نوبت می رسد که شما دو نفر گوشهای بنشینید و به صحبتهای خودمانی خودتان ادامه بدهید. مردها وقتی باهم هستند دوست دارند حرف بزنند. آن وقت من هم ساکت می نشینم. فول می دهم بچهٔ عاقلی باشم و به کارتان کاری نداشته باشم.» ماریوس بازوی او راگرفت و عاشقانه گفت: «عزیزه! صحبتهای ماریوس بازوی او راگرفت و عاشقانه گفت: «عزیزه! صحبتهای

خودمانی ما تمام نشده. کمی به ما فرصت بده تا تمامش کنیم.»

کوزت گفت: «راستی یادم رفت بگویم که پنجرهٔ اتاق راکه باز کردم، یک دسته از گنجشکهای کاکلی را دیدم. از امروز ایام پرهیز شروع

می شود.»

ماربوس گفت: «كوزت عزيز و كوچولوى من! چند دقيقه ما را تنها بگذار تا صحبتهايمان را تمام كنم.

حرف از عدد و رقم است؛ این جور چیزها خسته ات می کند. به

کوزت گفت: «ماربوس! امروز چه کراوات قشنگی زدهای. چقدر جذّاب شدهای. قول می دهم از هیچ چیز خسته و کسل نشوم. شما حرفتان را بزنید؛ من هم ساکت در این گوشه می نشینم.

ماریوس گفت: «مطمئنم که حرفهای ما خستهات میکند.»

کوزت گفت: «اصلاً مهم نیست که جه چیزهایی می گویید آدم وقتی کسی را دوست دارد، هر حرفی را که بزند می شنود و خسته نمی شود. فقط دلم می خواهد اینجا باشم، در کنار شما دو عزیز.»

ماریوس گفت: «عزیز من! غیر ممکن است که جلو تو حرفهایمان را پزنیم.»

۔غیر ممکن؟

\_بله

- حالا که اصرار دارید قبول می کنم. امّا اگر می گذاشتید که اینجا بمانم، مطالب و اخبار زیادی داشتم که برایتان بگویم. مثلاً می گفتم که پدر برگ خوابیده، خاله خانم رفته به کلیسا، بخاری اتاق پدر عزیزم، بابا فوشلوان بسیار عزیزم، دود می کند. نیکولت رفته دنبال بخاری پاک کن. توسن و نیکولت از همین حالا باهم نمی سازند و دعوا و مرافعه راه انداخته اند. نیکولت لکنت زبان توسن را مسخره کرده، و به او برخورده. بسیار خوب. حالا که دوست ندارید آخرین خبرهای روز را بشنوید، من هم می روم. امّا برای آخرین بار خواهش می کنم اجازه بدهید که اینجا بمانم و به حرفه ایتان گوش بدهم.

ماریوس گفت: «همان طور که گفتم صحبتهای ماکاملاً خودمانی

است، و هیچ کس غیر از ما دو نفر نباید در اینجا باشد.»

کوزت گفت: «گفتید که هیچ کس نباید اینجا باشد؛ امّا من که کسی نیستم.»

ژانوالژان حتّی یک کلمه نمیگفت. کوزت بهطرف او رفت، و با لحن شیرینی به او گفت: «پدر!.. جلوتر بیایید و مرا ببوسید. اصلاً چرا آن گوشه نشسته اید و نمی آیید جلو، از من جانبداری کنید؟... می بینید که شوهرم چه بلایی یه سّرِ من می آورد؟ از همین حالا می خواهد از اتاق بیرونم کند. چرا به او نمی گویید که حقّ چنین کاری را ندارد؟»

ژانوالژان قدمی به جلو برداشت. کنوزت منتظر بود که ژانوالژان پیشانی اش را ببوسد.

امًا ناگهان قدمی به عقب رفت و هراسان گفت: «پدر! چه اتفاقی افتاده؟ رنگ شما پریده، دستتان درد می کند؟»

ژانوالژان گفت: «نه، دستم خوب شده.»

مهس دیشب تا صبح بیدار بودهاید؟

ـ نها

ـشاید از چیزی ناراحت شده اید؟

ـنه، عزيزم.

- پس مرا ببوسید. اگر حالتان خوب باشد و خوب خوابیده باشید، و خوشحال باشید، ازتان بازخواست نمیکنم.

ژانوالژان پیشانی کوزت را، که نوری آسمانی بر آن می تافت، بوسید. کوزت گفت: «پدر لبخند بزنید.»

ڙانوالڙان لبخند زد.

کوزت گفت: «از من حمایت کنید. به شوهرم بگویید که حق ندارد از ا اتاق بیرونم کند.»

ماريوس گفت: «كوزت!»

کوزت رو به ژان والژان کرد و گفت: «پدر! به او بفهمانید که من باید اینجا باشم، و هر چیز را می شود جلو من گفت. برای من این حرفها که می زنید قابل فهم نیست. صحبتهای خودمانی دربارهٔ کارهای محرمانه، و پول گذاشتن در بانک... آخر این چیزها که اهمیت ندارد. مردها عادت دارند هر چیز کوچکی را بزرگ جلوه دهند. من می خواهم اینجا بمانم. ماریوس! بین که چقدر زیبا شده ام.»

کوزت با لحنی شوخ و دلپسند، همراه با حرکاتی دلپذیر، این چیزها را میگفت و اخمهایش را با ناز درهم فرو میبرد و بهماریوس نگاه میکرد. کوزت و ماریوس، به حضور شخص ثالث اهمیت نمی دادند. ماریوس به او گفت: «دوستت دارم.»

و کوزت گفت: «می پرستمت.»

و در آغوش هم افتادند. سپس کوزت چینهای دامنش را مرتب کرد و پیروزمندانه گفت: «پس دیگر اعتراضی نیست، من هم اینجا می مانم.»

ماریوس با زاری و التماس گفت: «ما کاری داریم که باید دو نفری تمامش کنیم.»

كوزت گفت:

«پس باز هم رضایت نمی دهی؟»

ماریوس آهسته، امّا به جد گفت: «کوزت! همانطور که گفتم، ماندن تو در اینجا غیر ممکن است.»

کوزت گفت: «بسیار خوب، معلوم می شود که مردها حاضر نیستند تسلیم حرفهای منطقی خانمها شوند. شما، پدر!... یادتان باشد که حاضر نشدید از من دفاع کنید. و شما ماریوس... هر دوی شما ظالم هستید.

گویی تنهاکاری که از دستم بر می آید آن است که بروم و بهپدر بزرگ شکایت کنم. مطمئن باشید که دیگر به اینجا بر نمی گردم. من آدم لجباز و زیر بار نروی هستم. می دانم که بی من اینجا صفا ندارد. باشد!... هر جور

که میل خودتان است.»

از تالار بیرون رفت. چند ثانیه بمد، کوزت یک بار دیگر در آستانهٔ در نمایان شد و گفت: «از هر دوی شماگله دارم.»

و سپس در را بست و دیگر باز نگشت. پس از رفتن او تالار در ابهام و تاریکی فرو رفت.

آمدن کوزت به تالار مثل آن بود که شعاعی از آفتاب، سرگشته و گمراه، بی آن که خود خبر داشته باشد. از میان یک شب تاریک عبور کند. ماریوس وقتی اطمینان یافت که دیگر کوزت باز نمی گردد، آهسته گفت: «بیجاره کوزت! اگر این چیزها به گوش او برسد.»

ژانوالژان کلام او را شنید و لرزید، و آشفته و دردمند به ماریوس نگاه کرد و گفت: «حق با شماست، راستی شما خیال دارید این چیزها به به کوزت بگویید؟ من اصلاً به این فکر نبودم. انسان می تواند بعضی چیزها را تحمل کند، و بعضی چیزها را نمی تواند، آقا! خواهش می کنم، تمنا می کنم، شما را به همهٔ مقدسات قسم می دهم که این موضوع را به کوزت نگویید. همین که شما حقیقت را بدانید بس است. اگر همهٔ عالم مرا آن طور که هستم بشناسند، برایم فرق نمی کند. امّا نمی خواهم کوزت چیزی بداند. یک روز صبح که باهم به گردش رفته بودیم، کاروانی از محکومان به اعمال شاقه را در سر راهمان دیدیم، که دست و پایشان را با زنجیر بسته بودند.. خدایا. خداونداا... چه روزی بود!»

ژانوالژان روی یک صندلی راحتی نشست و صورتش را در میان دو دست پنهان کرد. صدایش شنیده نمی شد، امّا شانه هایش تکان می خورد. معلوم بود که گریه می کند؛ گریهٔ بی صدا، گریه ای هراس آور.

سراپایش مرتعش شده بود. به پشتی صندلی تکیه داده و دستهایش را از هر دو طرف رها کرده بود. ماریوس چشمهای اشک آلود او را می دید. و صدای او را شنید، که می گفت: «ای کاش مرده بودم». و پنداری صدای او

از اعماق گور بیرون می آمد.

ماریوس گفت: «آرام باشید. من راز شما را به کسی نخواهم گفت.»

ماریوس کمتر از آنچه باید، متأثر شده بود. شاید در این یک ساعت با این وضع عادت کرده بود که چیزهای دور از انتظار را ببیند و بشنود. کمکم، آقای فوشلوان را بهصورت یک زندانی سابقه دار، و محکوم بهاعمال شاقه در نظر می آورد. و احساس می کرد که بین او و چنین مردی فاصله افتاده است.

و در این حال به او گفت: «باید موضوعی را بگویم. شما به هر حال در نهایت امانت و صداقت، پولی را که به شما سپرده شده، تمام و کمال، به کوزت منتقل کرده اید، و به همین علّت استحقاق آن را دارید که باداشی از این بابت قبول کنید.

حال خودتان بگویید که چقدر از این مبلغ را لازم دارید نترسید. هر مبلغی که بگویید، حتّی اگر خیلی زیاد باشد، در اختیار شما میگذارم.» ژانوالژان، آهسته گفت: «ممنونم آقا، نیازی بهپول ندارم.»

چند لحظه ای به فکر فرو رفت، بی اختیار نوک انگشت ابهامش را بر ناخن شست می فشرد؛ سپس با صدای بلند گفت: «تقریباً هرچه بوده، گفته ام. یک چیز دیگر هم هست که باید بگویم.»

ـ چه چيز؟

ژانوالژان با صدایی خفه، و زیر لب گفت: «حالاکه از همه چیز خبردار شدید، دیگر اختیار با شماست. بهنظر شما دیگر نباید بهدیدار کوزت بیایم؟»

ماریوس به سردی جواب داد: «بله، این طور بهتر است.»

ژانوالژان، آهسته گفت: «حالاکه مصلحت می دانید، دیگر به دیدنش نمی آیم.»

و بهطرف در رفت کنار در ایستاد، دست به دستگیرهٔ آن گذاشت، در

را نیمه باز کرد، امّا دوباره در را بست و به سوی ماریوس آمد. رنگ صورتش در این لحظه به مردگان شباهت داشت. چشمانش پر از اشک نبود، بلکه شعلهٔ سوزانی در چشمانش بود که ترحّم را بر می انگیخت. با صدایی بسیار آرام گفت: «گوش کنید آقاا اگر اجازه بدهید، باز هم به دیدن کوزت می آیم. اشتیاق زیادی به دیدنش دارم. اگر به خاطر کوزت نبود، آن اعترافات در دناک را از من نمی شنیدید ، بلکه ساکت می ماندم و به جای دور دستی می رفتم. حالا که به خاطر کوزت، صادقانه و شرافتمندانه همه چیز را برای شما گفتم، نمی دانم به من حق می دهید که گاهی بیایم و ببینمش؟ توجه داشته باشید که نه سال تمام این دختر در کنار من بوده، مدّنی را در آن ویرانسرای کنار بولوار گذراندیم، بعد از آن به صومعه رفتیم، و بعد، به خانه ای رفتیم نزدیک باغ لوگزامبورک. همان جا بود که شما او را دیدید. یادتان هست آن کلاه کرکی آبی رنگی که سرش می گذاشت؟

و از آن خانه به کوی انوالید رفتیم که یک دَر آهنی داشت با نرده، و یک باغ جلو ساختمانش بود، خانهای در کوچهٔ پلومه، من در آنجا در اتاق کوچکی در پشت ساختمان زندگی میکردم، و هر وقت که کوزت پیانو میزد، از آنجا صدایش را می شنیدم. زندگی من این بود. در این سالها هرگز از هم جدا نشدیم. نه سال و چند ماه این وضع ادامه داشت. من به به جای پدر او بودم. او فرزند من بود، آقای پون مرسی! درک میکنید که چه میگویم؟ با این سوابق چطور می توانم فراموشش کنم؟ اگر به نظر شما مانعی ندارد، اجازه بدهید گاهی به دیدنش بیایم. به او بگویید که در تالار کوچک طبقهٔ همکف مرا بپذیرد. از در کوچک پشت کوچه، در مخصوص خدمتکاران، می آیم.

۱. این کلمات نشان می دهد که عشق، ندای وجدان را در ژانوالژان بیدار کرده است. (ایو گ.)

امًا نه، اگر این کار را بکنم ممکن است خیلی عجیب به نظر بیاید. از در بزرگ می آیم. آقا!... می خواهم گاهی اوقات بیایم و کوزت را ببینم. امّا گاه بهگاه، دیر به دیر؛ خودتان را جای من بگذارید. غیر از این هیچ چیز در زندگی من نیست.

وانگهی باید ظاهر قضایا را حفظ کرد. اگر اصلاً بهدیدارش نیایم اثر بدی دارد. مردم می گویند چه اتفاقی افتاده که کاملاً از شما بریده ام. سعی می کنم که بعضی از روزها در اوایل غروب به دیدنش بیایم.

ماریوس گفت: «بسیار خوب، بهتر است که هر شب بیایید. کوزت منتظر شماست.»

ژانوالژان گفت: «متشكرم آقا، شما خيلي مهربانيد.»

ماریوس با ژانوالژان خداحافظی کرد و تا دَمِ در دنبال او رفت. مثل این بود که خوشبختی، چند لحظه ای، به بدرقهٔ تیره روزی و نومیدی رفته بود؛ و در آنجا این دو مرد از هم دیگر جدا شدند.

## تاریکیهای روشنگر

ماريوس دگرگون شده بود.

ماریوس از همان موقع که این مرد را در کنار کوزت در باغ لوگزامبورگ می دید، احساس عجیبی داشت و به نوعی از او دوری می گزید؛ و حالا به نظر خود، دلیل آن پرهیز و گریز را پیدا کرده بود.

و به غریزه دریافته بود که معمّایی در زندگی این مرد است.

و حالا متوجه شده بود که معمّای آن مرد چیزی بوده است زشت و پلید، و مایهٔ سرافکندگی، یعنی گذراندن سالهایی از عمر در زندان با اعمال شاقه. این آقای فوشلوان، کسی نبوده است جز ژانوالژان محکوم سابقه دار.

کشف چنین رازی در بحبوحهٔ خوشبختی، برای ماریوس مثل یافتن عقربی بود در آشیانهٔ فاخته.

آیا از این پس ماربوس و کوزت ناچار بودند با این وضع کنار بیایند؟ و پذیرفتن چنین کسی و همزیستی با او، برای آنها اجباری بود؟ و آیا دیگر برای تغییر این وضع، از هیچکس کاری بر نمی آمد؟

آيا ماريوس با آن محكوم بهاعمال شاقّه نيز پيوند يافته بود؟

حتّی اگر کسی تاجی از نور و شادی بر سر نهاده باشد، و طعم بهترین لحظات زندگی و عشق لبریز از سعادت را چشیده باشد، در مقابله با چنین

مسألهٔ تكان دهندهای، از اوج فرو میافتد، و چنین چیزی می تواند فرشتهای را در منتهای شوق و جذبه، و ربّ النوعی را در قلّهٔ افتخار بهلرزه درآورد.

چنانکه معمولاً در اینگونه مواقع پیش می آید، ماریوس دچار تردید شده بود و از خود می پرسید که آیا کار او در خور سرزنش نیست؟ آیا بدون توجّه و دقّت در این راه قدم نگذاشته است؟ آیا گیج و بی اراده در این دام نیفتاده است؟ و در جواب می گفت: «شاید. شاید این طور باشد!» از خود می پرسید که آیا بی آن که اطراف و جوانب کار را بسنجد، و محتاط و دوراندیش باشد، تن به تعهد از دواج نداده است؟ و به این سؤالات جواب مثبت می داد. معمولاً زندگی ما را در لحظاتی وادار می کند که دربارهٔ اعمال و رفتار خود قضاوت کنیم، و به این ترتیب در تنظیم و اصلاح رفتار و کردار ما تأثیر می گذارد.

ماریوس! این نکته را می پذیرفت که ابعاد رؤیایی و خیال پرست طبیعت او، یعنی آن ابرهای درونی که در هیجانات عاشقانه و در بحبوحهٔ رنج و درد، همهٔ وجود آدمی را در بر می گیرند، در این ایّام او را در فضایی مه آلود فرو برده، و مانع آن شده اند که روشن و شفّاف قضایا را ببیند. و ما بارها در این داستان شاهد برخورد ماریوس با وقایع و پیش آمدها بوده ایم و به یاد داریم که در آن شش یا هفت هفته ای که در کوچهٔ پلومه، هر شب با شور و شوق به دیدار کوزت می شتافت، در آن سرمستیهای عاشقانه، حتّی یک بار دربارهٔ ماجرایی که در ویرانسرای گوربور شاهد آن بود، با کوزت حرفی نزده بود. و برای او نگفته بود که آن مرد مرموز که در آن موقع تصور می کرد پدر کوزت است چگونه گریخته بود و حاضر نشده بود که با مأموران پلیس رو به رو شود، و ظلمی را که در حق او کرده بودند شرح بدهد و شکایتی بکند. حال آن که ماریوس آن ماجرای هراس آور را از نردیک دیده بود، و از سوی دیگر در تمام آن شبها که با کوزت از هر دری

سخن میگفت، حتّی یک بار نام تناردیه را به زبان نیاور ده بود. بعد از دیدن اپونین نیز، نخواسته بود که دربارهٔ این دختر چیزی به کوزت بگوید و پرس و جویی بکند. او در تمام این مدّت سکوت کرده بود، و حالا هرچه سعی میکرد نمی توانست دلیلی برای سکوت خود پیدا کند. حالا که به حقایق پی برده بود، به یاد می آورد که در آن مدّت، سرمست بوده است و گیج، و شیفته و دلدادهٔ کوزت. و این عشق هر چیز دیگری را برای او کمرنگ، و حتّی محو کرده بود؛ و چنان در عالم خود فرو رفته بود که نمی خواست از واقعیات حرفی بزند، و سعی داشت، همهٔ مشهودات خود را پنهان کند؛ گویی از نزدیک شدن به واقعیات بیم داشت و نمی خواست که واقعیات در دنیای عاشقانهٔ او نقشی به عهده بگیرند.

و به همین علّت؛ نمی خواست آن قضایا را برای کوزت باز گوید. وانگهی در آن چند هفته. روشنایی عجیبی وجود آن دو را لبریز کرده بود، و جز برای دوست داشتن برای هیچ کاری وقت و فرصت نداشتند.

از سوی دیگر، اگر سنجیده و فهمیده با قضایا روبه رو شده، و اتفاقات ویرانسرای گوربورا برای کوزت شرح داده بود، چه نتیجهای از این کار عاید او می شد حتّی اگر در آن موقع قضایا را دنبال کرده و فهمیده بود که ژانوالژان چنین سوابق تبهکارانهای دارد، و همه چیز را برای کوزت می گفت، آیا این وضع در اصل ماجرا اثر می گذاشت؟ آیا ماریوس را عوض می کرد؟ آیا کشف این حقیقت باعث می شد که از عشق کوزت دست بردارد. و از ازدواج با او منصرف شود؟

نه! آیا اگر چنان می شد، وقایع به صورت دیگری پیش می رفت و او با کوزت عروسی نمی کرد؟ نه!...

پس اگر چنین است، نه تأسفی باید در میان باشد و نه ملامتی. و هرچه اتفاق اقتاده، درست و به جا بوده؛ این بی خبران سرمست، که دلدادگاناند، برای خود خدائی دارند. ماریوس بی اراده و کورکورانه

مهراهی قدم نهاده بود که اگر در کمال عقل و اراده نیز بود، همین کار را میکرد و به همین راه میرفت. عشق چشمان او را بسته بود تا او را به کجا ببرد؟ به بهشت.

امًا این بهشت، باگوشهای از دوزخ همسایه شده بود.

پرهیز و گریز ماریوس از این مرد، که قبلاً فوشلوان بود، و فعلاً ژانوالژان شده بود، هرچند سابقه داشت، امّا از این پس با وحشت نیز همراه بود.

ناگفته نماند که با این وحشت، کمی حیرت و کمی دلسوزی و ترخم نیز همراه بود. زیرا این دزد، یعنی ژانوالژان، هرچند که مرتکب تکرار جرم هم شده بود، امّا بهاثبات رسانده بود که شخص امینی است. مبلغی در حدود ششصد هزار فرانک را، که هیچکس از وجودش خبردار نبود، سالها بهامانت نزد خود نگاه داشته بود. و با آنکه ساده و آسان می توانست آن را برای خود نگاه دارد، امّا چنین نکرده بود، و همه را به کوزت داده بود.

از این که بگذریم، این مرد بی آنکه در تعقیبش باشند، و اجبار در کار باشد، نقاب از چهرهٔ خود برداشته بود، با آنکه می دانست این اعتراف، نه تنها برای او حقارت به بار می آورد، بلکه احتمال دارد مایهٔ هلاکش شود؛ و برای یک محکوم فراری هیچ چیز بیش از یک پناهگاه امن اهمیت ندارد، برای یک محکوم فراری هیچ چیز بیش از یک پناهگاه امن اهمیت ندارد، و او با این اعتراف، از چنین پناهگاهی بیرون رفته ببود. اسم جعلی اش برای او امنیت فراهم کرده بود، و او از زیر نقاب این نام نیز بیرون آمده بود. این محکوم فراری، می توانست برای همیشه در سایهٔ حمایت یک خانوادهٔ شریف بماند و چهرهٔ واقعی خود را پنهان کند، ولی به این وسوسه تسلیم نشده بود. اما به چه دلیل این کار را کرده بود؟ به ندای و جدانش باسخ گفته بود، و با صداقت همه چیز را برای او اعتراف کرده بود. با این ترتیب، ژانوالژان هرچه بود و هر که بود، و جدان بیدار شده ای بود، و

کسی نمی دانست که در درون او چه میگذشت و چرا اینگونه ناگهان به زبان آمده بود تا حقایق را بگوید؟ قطعاً وجدانش از مدتها پیش در گوش او این ندا را درداده بود و بر او چیره شده بود. در دنیای ناچیز فرومایگان، چنین هیجاناتی پدید نمی آید؛ بیداری وجدان از عظمت روح آدمی حکایت میکند.

ژانوالژان، صادق و صمیمی بود. این صداقت محسوس و ملموس بود و انکارناپذیر، و در عین حال با شکوه و ابهّت همراه بود. وقتی افکار و تخیّلات ماریوس به اینجا رسید، همه چیز در نظرش دگرگون شده، و به نتیجهٔ عجیبی دست بافت؛ به نظرش می رسید که به فوشلوان بی اعتماد بوده، امّا به ژانوالژان اعتماد دارد.

ماریوس در افکار و تخیّلاتش ترازنامهٔ اسراراً میزی برای ژانوالژان آماده کرده بود و مبلغ موجودی و بدهکاری و درآمد و هزینه را در کنار هم مینوشت، و با جمع و تفریق آنها سعی میکرد بهجمع بندی متعادلی برسد. امّا مثل این بود که همهٔ این اعداد و ارقام در دل یک طوفان جای گرفته اند. ماریوس تلاش میکرد بلکه بتواند دربارهٔ ژانوالژان بهروشنی و دقّت نظر بدهد. در مسیر افکار خود، در پی ژانوالژان، بههر سو می شتافت؛ گاهی او را گم میکرد و گاهی او را در میان ابر و مِهِ شومی باز می یافت.

در این حسابرسی، چیزهایی به نفع ژان والژان بود؛ امانت او در پس دادن مبلغی که به او سپرده شده بود، و صداقت او، که وادار به اعترافش کرده بود، رشته های در خشان روشنایی را در میان مه و ابر پدید می آورد. اما این وضع چندان نمی پایید و دوباره ابرها متراکم می شدند.

ماریوس بهخاطرات خود پناه میبرد، که بسیار درهم ریخته بودند و به سیاهی و تاریکی میگراییدند.

ماجرای ویرانسرای گوربو چه معنا و مفهومی داشت؟ چرا این مرد

بعد از ورود مأموران پلیس، به جای آنکه تبهکاران را افشاکند، از آن میان گریخت؟ و حالاکه ماریوس ژانوالژان را بیشتر می شناخت، به این سؤال جواب می داد که چون او محکوم فراری بود و دادگستری در تعقیبش بود، از معرکه گریخته بود.

وامّا پرسش دیگری هم داشت که پیچیده تر بود. چرا این مرد به سنگر آمده بود؟ ماریوس حالا همه چیز را به یاد می آورد. و مثل خطی که بامرکّب نامرئی روی صفحهٔ کاغذی بنویسند و وقتی آن را جلو آتش بگیرند، مرثی و خوانا شود، او نیز بعد از پایان دورهٔ نقاهت، به خوبی می توانست جزئیات را به یاد بیاورد. به خاطر آورد که ژانوالژان برای جنگ به سنگر نیامده بود. پس برای چه منظوری آمده بود؟ و ناگهان ژاور را به یاد می آورد، و به این نتیجه می رسید که ژانوالژان قطعاً برای انتقام گرفتن از ژاور به آنجا آمده بود.

و بهخاطر می آورد که وقتی ژاور را، که طناب پیچ شده بود، به دست او دادند تا بیرون از سنگر به قتلش برساند و وقتی که ژاور را با خود می برد، چه قیافهٔ عجیبی داشت. ماریوس بعد از آنکه ژانوالژان، ژاور را به کوچهٔ مؤنده تور برده بود، صدای تیر را شنیده بود و یقین داشت که ژاور با تیر تبانچهٔ ژانوالژان کشته شده بود. پس ژانوالژان برای انتقام به سنگر آمده بود، و هرچند دیر تر از دیگران آمده بود، امّا شاید به طریقی اطلاع یافته بود که دشمن او، یعنی ژاور، گرفتار شده است. این نوع دشمنیها که در پست ترین قشر اجتماع به وجود می آید قانون خاص خود را دارد؛ و تبهکاران هرچند که گاهی از کرده پشیمان می شوند، و از دزدی دست بر دارند. و می دارند، امّا حاضر نیستند به هیچ قیمتی از انتقام جویی دست بر دارند. و در هر حال، برای ماریوس تر دیدی وجود نداشت که ژانوالژان ژاور را کشته بود.

و امّا آخرین سؤال، که از همه مهمتر بود و جوابی برای آن نداشت،

روح و فکر او را هم چون گازانبری در میان می فشرد. مسأله این بود که چه چیز کوزت را واداشته بو د که سالهای دراز در کنار ژانوالژان زندگی کند؟ آیا بازی سرنوشت این کودک را در کنار آن مرد قرار داده بود؟ پس معلوم می شود در کارگاههای عالم بالا هم زنجیرهائی درست میکنند، و دو انسان را با زنجیر بههم میبندند. آیا خداوند چگونه راضی میشود که دیوی را با فرشته ای با یک زنجیر به هم دیگر ببندد. و آن دو را همنشین و هم خانهٔ یکدیگر کند؟ آیا در زنجیرهٔ محکومان سرنوشت، ممکن است که دو انسان در کنار یکدیگر قرار گیرند، که یکی پاک و پاکیزه باشد و دیگری پلید و هراس انگیز؟ یکی در سییده دم باکی و بی گناهی غوطه ور شده باشد، و دیگری در صاعقهٔ ترسناک ابدی شکل یافته باشد؟ چه کسی می تواند این دوستی و آمیزش ناگفتنی را شرح بدهد؟ چگونه و با چه اعجازی این کودک معصوم آسمانی و آن مرد نفرین شدهٔ زمینی، سالها زندگی مشترکی داشته اند؟ چه کسی و چه نیرویی توانسته است بره و گرگ را در یک جاگردآورد؟ و از آن عجیبتر مهر و محبت برّه را در دل گرگ جای دهد، گرگی که در واقع این بره را دوست می داشته و بلکه می پرستیده است؛ و نه سال تمام این فرشته، آن دیو را حامی و تکیهگاه خود می پنداشته، کو دکی کوزت، بلوغ او، و رسیدن بهبامداد جوانی، و سیر و کشش معصومانهٔ او به سوی زندگی و نور، همه در پناه محبّت و صفای این مرد پلید انجام گرفته است.

وقتی که حسابرسیهای ماریوس به اینجا رسید، پرسشهای بسیاری مثل برگهای پاییزی در اطراف فرو می ریختند و معمّای بسیاری در برابر او قسرار میگرفتند، و پرتگاههای عمیقی دهان میگشودند. ماریوس نمی توانست خم شود و قعر این پرتگاهها را ببیند، و مدام از خود می پرسید که ژانوالژان چگونه مردی است؟

نمادهای پیدایش انسان جاودانی اند. در میان آدمیان، تا روزی که

واقعهٔ بزرگتری روی ندهد و جهان به صورت دیگری در آید، همیشه قضیه از این قرار بوده و هست که دو انسان وجود دارند؛ یکی پاکدل است و دیگری پلید و فرومایه. آن که نیکوکار است هابیل نام دارد و آن که بد ذات و بد عمل است، قابیل. امّا این قابیل مهربان چگونه آدمی است؟ و این مرد تبهکار کیست که با اخلاص و فداکاری، خود را وقف سعادت دختری کرده، و شب و روز مراقب و پرستار او بوده، و در آموزش و پرورش او سنگ تمام گذاشته، و او را با شرف و با آبرو بار آورده؟ و با آنکه خود ناباب و ناپاک است، آن دختر را با پاکی و پاکیزگی پوشش داده؟ چگونه می توان باور کرد که چنان موجود پلیدی، این دختر را با عصمت و طهارت آشنا کرده، و نگذاشته است که کوچکترین لکهای بر دامان او بنشیند؟ این ژانوالژان کیست که تعلیم و تربیت کوزت را بر عهده داشته؟ این تاریکی بیم آور چیست که تعلیم و تربیت کوزت را بر عهده داشته؟ این تاریکی بیم آور چیست که تنها عشق او حفظ و نگهداری یک ستاره

معمّای ژانوالژان اینگونه بود، و معمّای خداوند نیز این چنین است. ماریوس، در برابر این رازهای دو لایه عقب می نشست، که یک بعد از این معمّا به نوعی خیال او را از بابت بُعدی دیگر آسوده می کرد. در این قضیه خداوند نیز مانند ژانوالژان مرئی و محسوس بود.

زیرا خداوند برای انجام منظور خود، ابزار و وسایلی دارد و هر یک از آنها را که بخواهد بهموقع خود به کار میگیرد.

خداوند در برابر آدمی مسئول نیست. آیا کسی می تواند از کارهای خداوند سر در بیاورد؟ ژانوالژان برای کوزت زحمت بسیار کشیده بود و تا حدودی کوزت را، او با چنین صفات و خلقیاتی بار آورده بود؛ و در این نکته تردیدی نبود. کارگری بود هراسانگیز، امّا دست ساخت او ستایش آمیز بود. خداوند معجزاتش را چنان که خود می پسندد آشکار می کند. در این مورد نیز کوزت دلربا را آفریده و ژانوالژان را به خدمت او

گماشته بود. خداوند چنان خواسته بود که چنین همکار عجیبی را برای این منظور انتخاب کند. و ما حق نداریم از او بازخواست کنیم. نخستین بار نبود که کود، در موسم بهار به پرورش گل یاری می رساند.

ماریوس بهپرسشهای خود اینگونه پاسخ می داد و سعی می کرد خود را قانع کند که هرچه اتفاق افتاده، خوب و به جا بوده است. و در همهٔ این بحث و جدلها که با خود داشت، جرأت نمی کرد ژانوالژان را زیادی زیر فشار بگدارد، و دربافته بود که چنین جرأتی را ندارد. کوزت را می پرستید، کوزت را در کنار خود داشت، کوزت پاکی شکوهمندانهای داشت، و همین برای او بس بود. دیگر بهروشنایی دیگری نیاز نبود. کوزت او نور بود، و نور نیازی به دریافت روشنایی ندارد. و او کوزت را داشت و همه چیز را داشت و بیش از این چه می خواست؟

برای آدمی بس نیست که همه چیز را داشته باشد؟ به او مربوط نبود که ژانوالژان که بوده و چه کرده بود. هر بار که بهسرگذشت ژانوالژان نظری می انداخت، به یاد این کلمات او می افتاد که گفته بود: «من هیچ نسبتی با این دختر ندارم. تا ده سال پیش حتّی از وجود او خبر نداشتم.»

ژانوالژان رهگذری بیش نبود، و خود او نیز چنین گفته بود. کوزت خردسال را در گذرگاهی دیده و دست او راگرفته و بهخانهٔ خود برده بود، و همین و دیگر هیچ. گذشته ها گذشته، و از این پس کوزت در کنار او، در اختیار او بود. کوزت از دل تاریکی بیرون آمده و حالا در زیر آسمان نیلگون، همراهش را، دلداده اش را، شوهرش را، جفتش را، که همرنگ و همگون اوست، پیدا کرده بود.

او همچون پروانه ای از پیله بیرون آمده، و پیلهٔ تهی و زشت خود، یعنی ژان والژان، را بر جای گذاشته و خود بهیرواز درآمده بود.

حلقه های تصورًات ماریوس چرخی زد. ماریوس از هر حلقه، با وحشت بیرون می آمد. و شاید این وحشت، از تقدّس نیز عاری نبود؛

چون ماریوس در این مرد بُعدِ خداگونه نیز پیدا کرده بود. امّا بههر روی، ژانوالژان هرچه بود و هر که بود، و هر صفت خوب و بدی که داشت، سوابق محکومیتش در نظر ماریوس از همه مهمتر بود. او یک تبهکار فراری بود و یک زندانی محکوم به اعمال شاقه، و طبعاً چنین کسم ، حتم ، نمی توانست در پایین ترین پلهٔ نردبان اجتماع قدم بگذارد. و در طبقه بندی، از فرومایه ترین افراد یک جامعه نیز پایین تر قرار می گیرد و در کنار انسانهای زنده جایی ندارد. زیرا قانون او را از امتیازات یک انسان زنده محروم كرده است. ماريوس با آنكه در سياست دموكرات بود، دربارهٔ تبهكاران سختگير و سنگدل بود، و محكومان را تنها از لحاظ مجازاتهايي که قانون برای آنها در نظر گرفته بود درجهبندی می کرد؛ ناگفته نگذاریم که هنوز جوان بود و مراحل تكامل را در عرصهٔ معنوبات طي نكرده بود، هنوز بهمرحلهای نرسیده بود که بتواند بین قوانینی که بهدست آدمی نوشته شده، و آنچه خداوند نوشته و مقرر کرده فرق بگذارد. به عبارت دیگر، تفاوت حق را با قانون درک نمی کرد، و آن حق و حقوقی راکه ثابت است و فسادنایذیر، هنوز نسنجیده و نیازموده بود و هنوز از لفظ «مجازات قانوني» بالاتر نرفته بود؛ به نظر او طبيعي مينمود كه قانون شکنان را بگیرند و بهمجازات برسانند، و معتقد بود که اینگونه مجازاتها و محکومیتها برای حفظ دنیای متمدّن لازم است. برای آنکه از ایس مرحله بالاتر برود، بهزمان نياز داشت.

چون سرشتی نیکو داشت، قطعاً، بهاین درجه از فهم و درایت نیز می رسید.

امّا در این هنگام، و با آن تصوّرات، ژانوالژان در نظرش مهاجم زشت منظری می آمد و مردی مطرود و محکوم بهاعمال شاقّه؛ این الفاظ در گوش او هم چون صوراسرافیل مؤثر بود. و پس از آنکه در ذهن خود مدّتی ژانوالژان را به محاکمه کشید، سرانجام به تلخکامی سری تکان داد،

گویی عبارتی از کتاب مقدّس را در ذهن خود تکرار میکرد: «ای شیطان! از من دور شو!» ا

این نکته را نیز بگوییم که ماریوس با آنکه چیزهایی از ژانوالژان پرسیده بود، و ژانوالژان به او جوابهایی داده بود، امّا چیزهایی هم به ذهنش رسیده بود که جرأت نکرده بود از ژانوالژان بپرسد.

ماریوس علاقه داشت دربارهٔ ماجرای خانوادهٔ ژوندرت، حضور او در سنگر، و قضیهٔ ژاور، سؤالاتی بکند، امّا در همان جا متوقف شده بود. و حالا انتظار داشت که ژانوالژان را بار دیگر ببیند و در لحظهٔ مناسب این چیزها را از او بپرسد. آیا برای ما پیش نیامده است که چیزی از دیگری پرسیده باشیم، امّا بعد از طرح سؤال گوشهایمان راگرفته باشیم تا جواب طرف را نشنویم؟ معمولاً وقتی که آدمی به کسی علاقه دارد، دوست ندارد دربارهٔ او زبادی کنجکاوی کند، جون می ترسد چیزی بشنود که موجود محبوبش را از نظر او بیندازد. در اینگونه موارد، هر کس از عقل و منطق فاصله می گیرد.

ماربوس نیز می ترسید که اگر زیادی پیش برود و از ژانوالژان دربارهٔ همه چیز توضیح بخواهد، روشنایی ترسناکی همهٔ قضایا را آشکار کند، و کوزت هم در این میان مبرّا نماند. ماربوس می ترسید که آن روشنایی هراس آور و دوزخی، شعاعی نیز بر پیشانی این فرشته بتاباند، که گاهی شعاع نور کم از صاعقه نیست، و تقدیر چنان وسعت و پیوستگیهایی دارد که در روشنایی رنگین و بیم آلودش، گاهی بر چهرهٔ معصومیت آثاری از جنایت باقی می ماند. پاکترین چهرهها گاهی انعکاسی از مجاورت با چیزی زشت و خوفناک را، برای همیشه، در خود نگاه می دارند.

ماربوس، درست یا نادرست، می ترسید، و تا همین جا نیز زیادی می دانست، و به جای آن که سعی کند بیشتر بداند، دلش می خواست که

۱. به لانین Vade retro me' Satana (انجیل مرقس، باب هشتم آبه ۳۳)

همین چیزها را هم نمی دانست. کوزت را در بر می گرفت و چشم بهروی ژان والژان فرو می بست.

ژانوالژان، مردی بود از شب، از میان تاریکیهای بیم آلود بیرون آمده بود. چه کسی جرأت دارد که در اعماق این تاریکی جست و جو کند؟ در تاریکی چیزی را از کسی پرسیدن وحشت آور است، که کسی پاسخ آن مرد شب نورد را نمی داند؛ و شاید پاسخ او به گونهای باشد که روشنایی صبح سعادت را برای همیشه به کام تاریکی بکشد.

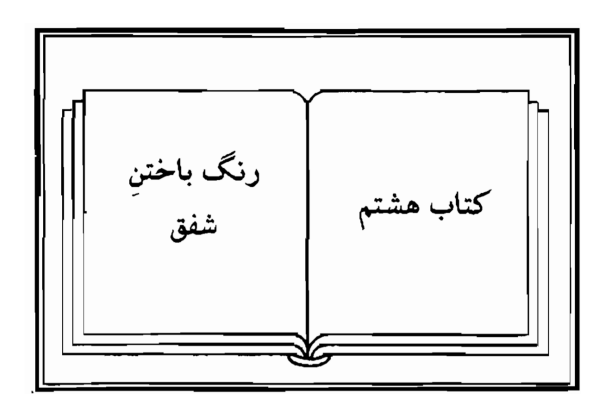
ماریوس در چنین وضع روحی، حتّی از تصوّر آن که چنین مردی با کوزت تماس داشته باشد، پریشان می شد؛ و گاهی خود را سرزنش می کرد که چرا آن مسائل باریک و دقیق را از ژانوالژان نپرسیده، تا بتواند تصمیم نهائی اش را بگیرد. خود را زیادی نرم و ملایم و، به عبارت بهتر، ناتوان حس می کرد. و همین ناتوانی او را به تسلیم واداشته بود، تسلیمی که از احتیاط دور بود. خود را در انبوه تأثرات رها کرده بود و اشتباه کرده بود. بهتر بود که در برابر ژانوالژان قرص و محکم می ایستاد و او را با صراحت از خود می راند. ژانوالژان آتش بود، و وظیفهٔ او بود که از آن آتش دوری بجوید تا شعله هایش در خانه و خانوادهٔ او نیفتد، و همه چیز را نسوزاند. خود را ملامت می کرد که چرا در گردباد هیجانات درونی گرفتار شده و با زانوالژان چنین نرم و دور از عقل رفتار کرده بود.

و حالا تکلیف او چه بود؟ گاه به گاه، ژانوالژان به دیدن کوزت می آمد و همین، کینه و نفرت ماربوس را بر می انگیخت. چنین مردی نباید پایش به خانهٔ او برسد. چه باید کرد؟ وقتی به اینجا رسید، از جواب در می ماند. نمی خواست بیش از این دنبال قضیه را بگیرد، نمی خواست بیش از این درون خود بکاود.

با ژانوالژان توافق کرده بود که گاهی بهدیدن کوزت بیاید، و ژانوالژان این اجازه را یافته بود. ماریوس نمیخواست در برابر یک زندانی سابقه دار و محکوم فراری زیر قول و قرار خود بزند. امّا وظیفه به او حکم میکرد که در درجهٔ اول مدافع کوزت باشد، نه آنکه با محکوم فراری به نرمی رفتار کند. و جمعاً آنچه او را به هیجان می آورد احساس نفرت او بود.

ذهن ماربوس با این تصوّرات درهم ریخته مشغول بود، و از تصوری به تصوری دیگر می پرداخت، و هر تصوری به جای خود پریشانش می کرد. آشفته می شد؛ و کار آسانی نبود که آشفتگی اش را از کوزت پنهان کند. امّا عشق هنری است بزرگ، و ماربوس به یاری این هنر در کار خود موفق شد.

از سوی دیگر، بی آنکه ظاهراً تعمدی داشته باشد، از کوزت که پاکیاش به یک کبوتر سفیدبال می ماند، و هیچ شک و شبههای در ذهن کسی به جای نمی گذاشت، چیزهایی می پرسید و از او دربارهٔ کبودکی و دوران نوجوانی اش پرس و جو می کرد؛ و بیش از پیش به این نتیجه می رسید که آن مرد، یعنی ژانوالژان، رفتارش با او در حد اعلای نجابت و مهربانی بوده است، و سزاوار هر گونهٔ احترام و ستایش. با این پرسش و پاسخها، ماربوس دریافت که آنچه در این مبورد تصور می کرده است درست و بی عیب و نقص بوده، و همه جزئیات ثابت می کرد که آن علف هرزهٔ پرخار، دوستدار این گل زنبق بوده است، و حامی و نگهدار او.



## اتاق طبقة يايين

فردای آن روز، به هنگام غروب، ژانوالژان به خانهٔ آقای ژبل ترمان رفت و به دَر کوفت. باسک در را به روی او گشود؛ گویی باسک از پیش منتظر بود، و به او دستور داده شده بود که در آن ساعت گوش به زنگ باشد؛ گاهی پیش می آید که صاحبخانه به خدمتکارانش می گوید آماده باش که فلان آقا در فلان ساعت می آید.

باسک او را به اتاق طبقهٔ پایین برد و بی آن که منتظر باشد که ژانوالژان حرفی بزند، گفت: «آقای بارون گفتند که از شما بپرسم، به تالار طبقهٔ بالا تشریف می برید یا همین جا می مانید؟»

ژانوالژان گفت: «همین جا می مانم.»

باسک با لحن احترام آمیزی گفت: «السّاعه میروم و به خانم خبر می دهم که شما اینجا هستید.»

اتاقی که ژانوالژان در آنجا منتظر کوزت بود، در طبقهٔ همکف بود و در و دیوارش مرطوب بود. سقفی گنیدی شکل داشت که گاهی به جای انبار آذوقه از آن استفاده می کردند. آجر فرش آن قرمز رنگ بود. روشنایی از پنجرهای رو به کوچه، که نرده های آهنین داشت، در آن می تافت.

این اتاق وضع و حالی داشت که کمتر با جارو و گردگیری از چهرهاش می روبیدند، و گرد و خاک با آسودگی خاطر بر در و دیوارش نشسته بود. هرگز در آنجا با عنکبوتهاکاری نداشتند. و به همین علّت عنکبوتی در کنار شیشهٔ پنجره تارهای سیاه رنگش را تنیده بود، و چندین مگس بی جان در میان تارها خودنمایی می کردند. در گوشه ای از این اتاق، بطریهای خالی را روی هم چیده بودند.

دیوارش، کم و بیش، در بعضی از گوشهها فرو ریخته بود و در چند جا باگچ قرمز مایل بهزرد، بر دیوار نقشهایی کشیده بودند. بخاری دیواری سیاه رنگی نیز در تهِ اتاق به چشم می خورد. در بخاری آتشی روشن کرده بودند که نشان می داد از پیش خبر داشتند که ژانوالژان قصد دارد در این اتاق کوزت را ببیند.

در کنار بخاری دو صندلی راحتی گذاشته بودند و بین این دو صندلی فرش مندرس با تختی را روی زمین گسترده بودند.

اتاق هم روشنایی آتش بخاری را داشت، و هم روشنایی رنگ باختهٔ غروب را از پنجره.

ژانوالژان خسته بود. در این چند روزه، نه چیزی خورده بود و نه ساعتی خوابیده بود. روی یکی از صندلیها نشست.

باسک چند دقیقه بعد باز آمد و شمعدانی را روی سر بخاری گذاشت و بیرون رفت. ژانوالژان سرش را پایین انداخته و در خود فرو رفته بود؛ نه متوجّه ورود باسک شد و نه شمع و شمعدان را دید، امّا ناگهان از جا پرید و ایستاد، کوزت پشت سرش بود. ورود او را در نیافته بود، امّا احساس کرده بودکه پشت سرش ایستاده است.

سراپای کوزت را نگریست. کوزت زیبایی ستایش آمیزی داشت. امّا ژان والژان زیبایی او را تماشا نمی کرد، بلکه با نگاه عمیقش می خواست بداند که در روح و فکر او چه می گذرد.

کوزت با تعجب گفت: «پدرا من که سر در نمی آورم. شما اخلاق و عادات عجیبی دارید. من که منتظر همچو چیزی نبودم. ماریوس می گفت

که دوست دارید در این اتاق مرا ببینید.»

بله. خودم این طور خواستم.

کوزت گفت: «می دانستم که این جواب را به من می دهید. مواظب خودتان باشید. منتظر اعتراض و پرخاش من باشید. امّا پدر!... قبل از همه چیز مرا ببوسید.»

گونهاش را به سوی ژانوالژان برد. ژانوالژان بی حرکت ماند. کوزت گفت: «مرا نمی بوسید؟ چرا؟... اصلاً تقصیر خودتان است. امّا حضرت مسیح می گوید: «گونهٔ دیگرتان را پیش ببرید!...» بسیار خوب. این هم گونهٔ دیگر من... ببوسیدش.»

ژانوالژان هم چنان بی حرکت مانده بود، نمی توانست تکان بخورد. کوزت گفت: «من که نمی فهمم!... مثل این که موضوع خیلی جدی است. پدر!... بگویید که من چه گناهی کرده ام!»

اصلاً با شما قهرم. باید نازم را بکشید تا آشتی کنم. باید باهم شام بخوریم.»

\_شام خوردهام.

- مى دانم كه راست نمى گوييد. السّاعه مى روم از بابا ژبل ترمان مى خواهم كه بيايد و از شما بازخواست بكند. خداوند پدر بزرگها را براى آن آفريده كه از پدرها بازخواست كنند. زود باشيد بياييد همراه من. تا برويم طبقهٔ بالا.

\_ممكن نيست.

کوزت ناگهان لرزید. لحن خود را عوض کرد. دیگر فرمان نمی داد، سؤال می کرد: «پدر!... به من بگویید چه اتفاقی افتاده. چرا بدترین اتاق خانه را برای دیدن من انتخاب کرده اید؟ اینجا واقعاً ترسناک است.»

\_ تو حتماً خبر داري كه ...

ژانوالژان کلامش را ناتمام گذاشت و با لحنی خشک و رسمی گفت:

«خانم! شما بهتر می دانید که من خلقیات مخصوصی دارم. هر جور که دلخواهم باشد زندگی می کنم.»

کوزت دستهای کوچکش را برهم کوفت و گفت: «چشمم روشن!... گفتیدخانم؟ شما بهتر می دانید که... این جور حرفها تازگی دارد. من که معنی حرفها و کارهای شما را نمی فهمم.»

ژانوالژان لبخند اندوهباری زد و گفت:

- «شما خودتان علاقه داشتید که خانم باشید... و حالا خانم شده اید» - من خانم شده ام. امّا نه برای شما، پدر!

ـ بهمن نگویید پدر.

**\_چرا؟** 

\_بهمن بگویید آقای ژان.. یا بگویید ژان... هر جور که دوست دارید.

\_ یعنی دیگر پدر من نیستید؟ من کوزت شما نیستم؟ به شما بگریم آقای ژان؟ عجیب است.

این کارها چه معنی دارد؟ مثل این که انقلاب شده. چه اتفاقی افتاده؟ در چشمهای من نگاه کنید بلکه حقیقت را از نگاه شما بفهمم. باید بفهمم که چه گناهی کردهام. شاید خبرهایی هست که به من نگفته اند.

ـ هیچ خبری نیست.

ـ پس جرا این طور شده اید؟

همه چیز مثل همیشه است. بسیار عادی است.

- جرا اسمتان را عوض کردهاید؟ چرا باید به شما بگویم آقای ژان؟ ژانوالژان بار دیگر لبخند اندوهباری زد و گفت: «مگر شما اسمتان را عوض نکردهاید؟ و حالا شده اید خانم بارون پونمرسی. پس من هم حق دارم که اسم خودم را بگذارم آقای ژان.»

کوزت گفت: «حرفهایتان گیجم میکند. این حرفها معنی ندارد. باید به ماریوس بگویم که شما اسمتان را عوض کرده اید و شده اید آقای ژان.

شما دارید اذیّتم میکنید. ممکن است که شما عادات و خلقیات مخصوصی-داشته باشید، امّا این عادات و خلقیات که نباید برای کوزت کوچولوی شما باشد. شما آدم بسیار خوبی هستید. چرا دلتان میخواهد که بد بشوید و کوزت خودتان را اذیّت بکنید؟ چرا؟»

ژانوالژان چیزی نگفت. کوزت دو دست او راگرفت و با زور آنها را بالا برد و دورِ گردن خود انداخت، و منتهای علاقهاش را بهژانوالژان نشان داد و گفت:

«پدر! با من خوب باشید، با من مهربان باشید، با من خوش خلق باشید. بیایید در کنار ما زندگی کنید تا باهم به گردش برویم. در اینجا مثل خانهٔ کوچهٔ پلومه، پرندههایی در این اطراف هستند. بیایید با ما باشید، با ما زندگی کنید، از آن سوراخ در کوچهٔ لُوم آرمه بیایید بیرون. چرا می خواهید خودتان را اسرارآمیز نشان بدهید؟»

مثل همهٔ ما باشید. با ما سر یک سفره بنشینید. پدر من باشید.

ژانوالژان دستهای او را از گردن خود دور کرد و گفت: «شما دیگر به په به نیاز داربد.»

کوزت بهخشم آمد و گفت: «من پدر میخواهم. جواب این حرفهای بی معنی را چگونه بدهم؟»

ژانوالژان برای دلجویی از کوزت، از این شاخ به آن شاخ میپرید، و حرفهای بی معنی تری می زدو می گفت: «اگر توسّن اینجا بود. مثل همیشه می گفت که آدم بخصوصی هستم. برای من اتفاقی نیفتاده، امّا مثل همیشه دوست دارم در سیاه گوشهٔ خودم زندگی کنم.»

کوزت گفت: «این اتاق آنقدر روشن نیست که آدم بتواند جایی را درست ببیند. مسن دلم نسمی خواهد به شما بگویم آقای ژان، و دلم نمی خواهد که به من بگویید شما.»

ژانوالژان گفت: «حالا که از خیابان سنلوئی می آمدم، در مغازهای

یک دست مُبل دیدم که میز توالت بزرگ و قشنگی داشت. از همین نوع که تازگی می سازند. و خیال می کنم شما به آن می گویید چوبِرُز، و همهاش منبّت کاری بود، و یک کشو داشت و یک آئینه خیلی بزرگ، خیلی قشنگ بود.»

كوزت گفت: «هُوا هُوا... حرف توى حرف إ چه آدم كلكى ا»

به تقلید از یک گربهٔ ماده، دندانش را به هم فشرد و لبهایش را گشود و خورخور کرد؛ و همهٔ سعی او آن بود که ژان والژان را از آن حالت جدی و رسمی در بیاورد، و سپس گفت: «او قاتم تلخ شده. از دیروز تا حالا همهاش اذیتم میکنید. از دست شما نمی دانم چه کار کنم؟ فکرم کار نمی کند. دیروز در مقابل ماریوس حاضر نشدید از من حمایت کنید. ماریوس هم در مقابل شما طرف مرا نمی گیرد.»

من در اینجا تنها هستم. باید یک اتاق خیلی قشنگ درست کنم، و اگر از دستم بر می آمد، خدای مهربان را توی این اتاق جا می دادم. ولی پدر عزیزم که قرار بود مستأجر من باشد و توی آن اتاق زندگی کند، اجارهاش را فسخ کرده. به نیکولت سفارش کردم شام خوبی برای پدرم تهیه کند، ولی پدر عزیزم حاضر نیستند با ما شام بخورند. بابا فوشلوان خودم، پدر جان خودم، رو در روی من می ایستد و می گوید که به من بگو آقای ژان!... و اصرار دارد که در زیر زمینی از او پذیرایی کنم که بوی نم و پوسیدگی می دهد، و در و دیوارش دارد می ریزد، و بطریهای خالی را در آن گوشهاش ریخته اند، و پر از گرد و خاک و تار عنکبوت است. پدر! شما اخلاق عجیبی دارید.

من می دانم که طرز زندگی شما با بقیه فرق دارد، امّا آدم باید دست کم به خاطر دخترش که عروسی کرده، از این جور خُلقیات و عاداتش دست بسردارد. خوب نیست شما از همین روز اوّل نشان بدهید که اختلاقتان عجیب و غریب است.

این جور که معلوم است، شما از زندگی در خانهٔ کوچهٔ اُوم آرمه راضی هستید. من که آنجا را دوست نمی داشتم. حتماً برای شما هم جای مناسبی نیست. چرا حرفم را گوش نمی کنید؟ چرا نمی آیید پیش من؟ و ناگهان قیافهٔ جدّی به خود گرفت. و در چشمهای ژانوالژان خیره شده و گفت: «شاید با من بد شده اید، برای آن که خوشبخت شده ام.»

گاهی سادگی و صداقت بیشتر از هر چیز تأثیر میکند. این سؤال در نظر کوزت بسیار ساده و صادقانه بود. و در ژانوالژان تأثیر عمیقی بهجای گذاشت. کوزت میخواست با این حرف قلب ژانوالژان را خراشی بدهد و او را از این وضع بیرون بیاورد، و نمیدانست که با این کلام سراپای وجود ژانوالژان را از هم میگسلد.

رنگ از روی ژانوالژان پرید، دمی خاموش ماند، نتوانست جوابی بدهد؛ سپس مثل آنکه با خود حرف میزند، زیر لب گفت: «خوشبختی کوزت بزرگترین آرزوی من بود.»

و با صدای بلندتری گفت: «کوزت! تو خوشبخت شدهای. آرزوی من این بود. حالا دیگر کار من که آرزوی خوشبختی ترا داشتم تمام شده.» کوزت شادمانه گفت: «پدر! به من گفتید کوزت! به من گفتید تو؟» و دستهایش را دور گردن ژانوالژان حلقه کرد و گفت: «ممنونم پدر!» ژانوالژان، که شور و هیجان کوزت را دید، چنان متأثر شده بود که خود را از آغوش او در آورد و کلاهش را برداشت.

کوزت گفت: «کجا؟»

ژانوالژان گفت: «باید بروم، خانم!... منتظر تو هستند.»

و به طرف در رفت و گفت: «به شما گفتم تو... به شوهر تان بگویید که دیگر چنین کاری نخواهم کرد.»

ژانوالژان از در بیرون رفت، و کوزت را با این طرز خداحافظی اسرار آمیز، مات و مبهوت به جای گذاشت.

### چند قدم دیگر به عقب

روز بعد، زانوالزان در همان ساعت بهدیدار کوزت آمد.

کوزت از او چیزی نپرسید، تعجب خود را نشان نداد، و حتی اعتراضی نکردکه چرا در اتاق طبقهٔ پایین، که سرد و نامناسب بود، باید او را ببیند؛ و نه به او «پدر» گفت و نه «آقای ژان». و هر وقت که ژانوالژان به او «شما» می گفت یا «خانم»، به روی خود نمی آورد، امّا پیدا بود که از شادی و شوق او کاسته شده است. و شاید بتوان گفت که در آن اوضاع و احوال خمگین شده بود.

شاید ماریوس چیزهایی به او گفته بود. و معمولاً بین دو دلداده مرسوم است که مرد هرچه دلش می خواهد می گوید و شرح و تفسیری بر گفته های خود نمی افزاید، و با این حال رضای زن را به دست می آورد؛ کنجکاوی عاشقان، از مرزهای عشقشان فراتر نمی رود.

اتاق پایین راکمی مرتب کرده بودند. باسک بطریهای خالی را از آنجا بیرون برده بود، و نیکولت تار عنکبوتها را از گوشه و کنار آن زدوده بود.

روزهای بعد نیز ژانوالژان در همان ساعت می آمد و دقیقاً به همانگونه عمل می کرد که به ماربوس قول داده بود.

ماریوس نیز وضع را طوری ترتیب داده بود که هر روز، وقتی که ژانؤ الزان بهدیدن کوزت می آمد، در خانه نباشد، و اهل خانه هم با این

وضع خو گرفته بودند. توسن زمینه را برای این کار فراهم کرده بود، زیرا مدام میگفت: «آقا همیشه این جور بود؛ اخلاقش با همه فرق داشت!» پدر بزرگ هم دربارهٔ ژانوالژان میگفت:

«عادتهای عجیبی دارد!» و بیش از این چیزی نمی گفت. بگذریم از این نکته که در نود سالگی، کمتر کسی حوصله و آمادگی دارد که دوست تازهای را بپذیرد. و هر کس که بخواهد در حریم چنین مرد کهن سالی قدم بگذارد، پذیرفته نمی شود، و مزاحم به نظر می آید. در این سن و سال، جایی برای چیزهای تازه نیست. و آدمی به چیزهایی که باید عادت کند، عادت کرده است. پدر بزرگ هم بدش نمی آمد که به ترتیبی از دست این عادت کرده آقای فوشلوان، یا به قول او ترانشلوان، آسوده شود. با این وصف، گاهی دربارهٔ او می گفت: «این جور اشخاص هر کاری که می کنند عجیب است، و هیچکس دلیل کارهای عجیب شان را نمی فهمد. مارکی دو کاناپل ۱، از این زندگی می کرد. بعضیها هو سهای عجیبی دارند!»

هیچکس به آن چیز شومی که در زیر این قضیه پنهان بود پی نبرد. چه کسی می توانست چنان چیز صجیبی را حدس بزند؟ مردابهایی در هندوستان سراغ داریم که آب آنها بی آنکه در هوا موج و حرکتی باشد، مُدام تکان می خورد، و در سطح آن چین و شکن می افتد. و هیچکس دلیل آن را نمی داند. می گویند اژدهای هولناکی در اصماق مرداب زندگی می کند، و از حرکت او این چین و شکنها در سطح آب پدید می آید.

بسیاری از آدمیان در خود چنین دیوی را پنهان کردهاند؛ دردی دارند که در نهاد خود می پرورند، اژدهایی دارند که درونشان را می جود. نومیدند؛ نومیدی شان، در تاریکی نهان آنها جای گرفته است.

کسی را می بینید که ظاهراً با بقیه فرق ندارد؛ می رود و می آید،

<sup>1.</sup> marquis de Canaples

هیچکس نمی داند که دردی در اعماق اوست؛ دردی که با هزار دندان به جان او نیش می زند و او را به سوی نیستی می بَرّد. کسی نمی داند که این شخص مردابی است بیکران، آب راکدی است با عمق بسیار. و گاهی در سطح آب این مرداب می توان چین و شکنی دید؛ چین و شکنی اسرار آمیز که پس از چندی ناپدید می شود، اما دیری نمی پاید که دوباره، به سطح این مرداب باز می آید. حبابهای هوا بر این سطح بالا می آیند و از هم می پاشند و از بین می روند. ظاهراً این حبابها که تا سطح آب می آیند ناچیز می نمی نمایند، امّا ترس آورند، و نشانه هایی هستند از نفس کشیدن دیو ناشناخته ای در اعماق.

بعضی از عادتهای عجیب، مانند آمدن به جایی بعد از رفتن دیگران، بیرون رفتن از جایی پیش از بیرون آمدن دیگران، پوشیدن لباس نامناسبی در هر جا و در هر مکان، قدم زدن در جادههای دور افتاده، پرسه زدن در کوچههای خلوت، پرهیز کردن از جمع و گریختن از ضیافتها و جشنها، فقیرانه زیستن در عین بهرهمند بودن از مال و مکنت، از در فرعی ساختمان وارد خانهٔ خود شدن و از پلکان فرعی بالا رفتن، و همهٔ این گونه کارهای عجیب و غیر عادی، همان چین و شکنها، همان حبابهای هوا، و همان تکانهای سطحی است که غالباً از اعماق هول انگیز بر می آبند.

چند هفته ای این گونه گذشت. کوزت زندگی تازه ای آغاز کرده بود؛ دید و بازدیدها، سرپرستی کارهای خانه، و وقت گذرانیها و تفریحاتی که مختص زندگی بعد از ازدواج است، کوزت را مشغول کرده بودند. تفریحات او چندان پر خرج نبودند، امّا مهم این بود که با ماریوس بود، با ماریوس به گردش می رفت و با ماریوس در خانه می ماند. برای آن دو همیشه یک چیز تازگی داشت، و آن هم دست به دست هم دادن و از خانه بیرون رفتن بود و در زیر نور آفتاب و در روز روشن، و در کوچه و خیابان، خود را از دیگران پنهان نکردن.

تنها چیزی که کوزت راکمی دلتنگ کرده بود، آن بود که توسّن نتوانسته بود با نیکولت کنار بیاید و از نزد آنها رفته بود، که سازش دو پیر دختر در یک خانه غیر ممکن است.

پسدر بسزرگ حسالش خبوب ببود. مباریوس گناهی و کالت کسی را می پذیرفت و در دادگستری کار موکّل خود را پی گیری می کرد. دوشیزه ژیسل تُرمان در کنار این زن و شبوهر خناموش و آرام زندگی می کرد و هم چنان تنها و گوشه گیر بود. ژان والژان نیز هر روز به دیدار کوزت می آمد. ژان والژان دیگر به او «تو» نمی گفت، و به او «خانم» می گفت، و کوزت نیز کم کم عادت کرده بود که او را آقای ژان بنامد. کوزت به او به چشم دیگری نگاه می کرد که از هر نظر برای خود او تازگی داشت. و ژان والژان ظاهراً سعی می کرد طوری رفتار کند که از علاقهٔ کوزت نسبت به خود بکاهد، و در این کار موفق شده بود.

کوزت روز بهروز بیشتر مجذوب زندگی تازهٔ خود می شد. با این وصف، ژانوالژان را دوست می داشت، و ژانوالژان نیز این علاقه را حس می کرد. روزی کوزت در ضمن صحبت ناگهان گفت: «شما پدر من بودید و حالا دیگر نیستید، آقای فوشلوان حالا دیگر نیستید. آقای فوشلوان بودید و حالا دیگر نیستید، آقای فوشلوان بودید و حالا شده اید آقای ژان. به من بگویید کی هستید؟ دوست دارم تکلیف خودم را بدانم. اگر مطمئن نبودم که شما آدم خوبی هستید، با این چیزها که پیش آمده، از تان می ترسیدم.»

ژانوالژان همچنان در آپارتمان خود در کوچهٔ لُوم آرمه ساکن بود، جون میخواست از آن خانه، که مدّنی کوزت در آن زندگی کرده بود، بهجای دیگر برود.

روزهای اوّل که به دید ار کوزت می رفت چند دقیقه ای بیشتر نمی ماند، امّا کمکم به این وضع عادت کرد و دقایق بیشتری نزد او می ماند؛ و به این بهانه که روزها بلندتر شده اند، زودتر می آمد و دیرتر می رفت.

روزی کوزت از دهانش پرید، و گفت: «پدر!»

چهرهٔ ژانوالژان از شادی شکفته شد. و سخن او را قطع کرد و گفت: «بگویید ژان!»

کوزت خندید و به شوخی گفت: «خوب شد به یادم آوردید، آقای ژان!»

رانوالزان گفت: «حالا درست شد!»

و رویش را برگرداند تا کوزت قطرههای اشک او را در چشم او نبیند.

#### از باغ پلومه یاد میکنند

آن روز، آخرین بار بود. روشنایی بهپایان رسید و همه چیز در خاموشی فرو رفت. دیگر آن دو نه خودمانی و صمیمی بودند، و نه بین آنها درودی بود و نه بوسهای، و نه دیگر کلمهٔ بینهایت روحنواز «پدرم» بر زبان کوزت راه می یافت. ژانوالژان به میل خود، و به سعی خود، همهٔ این چیزهای خوب و سعادت آمیز را محو کرده بود. او که کوزت را تمام و کمال، در یک روز از دست داده بود، حالا به تدریج و ذرّه به ذرّه نیز از خود دورش می کرد.

سرانجام چشم او به دیدن نور در تاریکی عادت کرده بود. هر روز یک بار کوزت را، مانند نوری در دل ظلمت دیدن، برایش بس بود. همهٔ زندگی اش در آن دقایق تمرکز یافته بود.

کنار او مینشست. بی آنکه حرفی بزند، تماشایش میکرد. و گاهی برای او از دوران کودکیاش از صومعهٔ راهبهها، و از دوستانی که در آنجا داشت، چیزهایی میگفت.

یک روز بعدازظهر در نخستین روزهای ماه آوربل که هوا تا حدودی گرم بود و باغهای اطراف خانهٔ ماربوس، که از پنجره دیده می شدند، شادمانه در آفتاب شناور شده بودند، و گیاهان جنب و جوشی یافته بودند؛ غنچه می شکفت، قرنفل گوهرهایش را بر دیوارهای کهنه

میگسترد، گل میمون در شکاف سنگها خمیازه میکشید، مینا و گل دکمهای در میان علفها دلربایی میکردند، پروانههای سفید سر در پی هم دیگر گذاشته بودند، نسیم، این نی نواز جشن جاودانه، نخستین نتهای این سمفونی بزرگ بامدادی را که شعرای کهن نام «بازگشت بهار» بر آن نهادهاند، می آزمود، ماریوس در چنین لحظاتی به کوزت گفت: «قرارمان این بود که گاهی به باغ پلومه برویم، نباید حق ناشناس باشیم.»

همچون دو پرستو بهسوی باغ کوچهٔ پلومه پرواز کردند. این باغ در آنها تأثیر سپیده دم را داشت.

بههمین زودی خاطرات آن باغ را، که شاهد بهار عشقشان بود، پشت سرگذاشته بودند. این خانه و باغ را ژانوالژان خریده بود. و حالا دیگر به کوزت تعلق داشت. ماریوس و کوزت در آنجا باهمدیگر تنها شدند و دنیا را از یاد بردند. ژانوالژان آن روز هم، در ساعت مقرر برای دیدن کوزت به کوچهٔ دِفی دوکالور رفت، و باسک بهاو گفت که «آقا و خانم رفته اند و هنوز برنگشته اند». ژانوالژان ساعتی در اتاق طبقهٔ پایین نشست و کوزت نیامد؛ و او سر به زیر از خانه بیرون رفت.

کوزت از گردش در «باغ خودشان» سرمست بود و احساس میکرد که «یک روز را در گذشتهٔ خود زندگی کرده است» شادمانی و شیفتگی او آنچنان بود که به یاد نیارود که آن روز ژانوالژان را تنها و بی خبر گذاشته است.

روز بعد ژانوالژان از او پرسید: «با چه وسیلهای به آنجا رفتید؟»

- ــپياده رفتيم.
- ـ و پیاده برگشتید؟
- ـ نه، با درشکه برگشتیم.

ژانوالژان برای این زن و شوهر جوان که بهخود سخت میگرفتند دلسوزی میکرد؛ میتوجه شده بود که ماریوس در زندگی بسیار

صرفه جویی میکند. و این موضوع برای ژانوالژان مفهوم خاصی داشت. روزی تصادفاً از کوزت پرسید: «چرا در فکر خریدن یک کالسکهٔ شخصی نیستید؟ یک کالسکهٔ دو اسبه. در ماه، بیش از پانصد فرانک هزینه ندارد. شما که وضع مالی تان بسیار خوب است، اندوخته زیادی دارید.»

کوزت گفت: «نمی دانم»

ژانوالژان گفت: «من که سر در نمی آورم چرا به خودتان سخت می گیرید. توسّن از پیش شما رفته، و کسی را به جای او نیاورده اید. چرا؟» \_ نیکولت که هست.

\_ولى تو يك خدمتكار مخصوص لازم دارى.

ــ ماريوس راكه دارم.

ژانوالژانگفت: «شما باید یک خانهٔ مخصوص خودتان داشته باشید، با چند نفر خدمتکار و یک کالسکه، و یک جایگاه اختصاصی در تئاتر. نمی دانم چرا از ثروت خودتان استفاده نمی کنید؟ ثروت سعادت را بیشتر می کند.»

کوزت چیزی نگفت.

دیدارهای ژانوالژان و کوزت کمتر و کوتاهتر نمی شد؛ چنین قصدی در میان نبود.

امًا وقتی که پای قلب در سراشیبی می لغزد، آدمی نیز از لغزیدن باز نمی ماند.

ژانوالژان تا هر وقت که میخواست، نزد کوزت می ماند؛ و برای آن که خستگی را از ذهن او دور کند، از ماربوس تعریف و تمجید می کرد و می گفت که: «ماربوس جذّاب است و با شرف و با شبهامت و با ذوق و خوش بیان». کوزت به وجد می آمد، و ژانوالژان باز همان حرفها را می زد، و ایس گونه سسخنان بایانی نداشت. ماربوس کلامی بود که به پایان

نمی رسید، و در هر حرف از کلمهٔ ماریوس، چندین جلد کتاب نهفته بود. با این کار ژانوالژان می توانست دقایق بیشتری نزد کوزت بماند.

دیدار کوزت، و در کنار او دنیا را به فراموشی سپردن، برای او شیرین بود؛ مثل مرهمی بود بر زخمهای او. گاهی اتفاق می افتاد که باسک چندین بار می آمد و می گفت که «آقای ژیل نرمان مرا فرستاده اند که بگویم شام حاضر است.»

در چنین روزهایی، ژانوالژان در خود فرو میرفت و بهخانه باز میگشت.

پس آیا هم جنان که ماریوس در ذهن خود پرورانده بود، ژانوالژان پیلهای بود که کِرم خود را به صورت پروانه ای در آورده بود؟ و آیا ژانوالژان پیله ای بود که هر روز می آمد تا پروانه ای را که در دل خود پرورانده بود ببیند؟

روزی ژانوالژان بیش از همیشه نزد کوزت ماند. روز بعد آتش در بخاری نبود. با خود گفت: «چرا بخاری را روشن نکردهاند؟» و این موضوع را نزد خود چنین تفسیر می کرد: «بسیار ساده است. ماه آوریل آمده، و هوا دیگر سرد نیست».

امّا كوزت به محض ورود گفت: «خدایا اینجا چقدر سرد است!» ژان والژان گفت: «نه! چندان سرد نیست.»

ـ پس شما بهباسک گفته اید که بخاری را روشن نکند؟

بله، من گفته ام. برای این که ماه مِه نزدیک است.

کوزت گفت: «بعضی اوقات تا ماه ژوئن هم بخاری روشن میکنند، امّا در این سردابهبهنظر من همهٔ سال باید بخاری روشن باشد.»

روز بعد، بخاری را روشن کرده بودند، امّا صندلیها را در سمت دیگر اتاق گذاشته بودند.

ژانوالژان از خود می پرسید: «این کار چه معنایی دارد؟»

و صندلیها را آورد و در جای همیشگی گذاشت، آتش بخاری نیز بهاو جرأت بخشیده بود، و آن روز بیش از همیشه در کنار کوزت ماند. و موقعی که از جا برخاست تا برود، کوزت بهاو گفت: «دیروز ماریوس چیز حجیبی می گفت.»

#### \_ چى مىگفت؟

\_میگفت که ما سی هزار فرانک درآمد داریم که بیست و هفت هزار فرانکش مال توست، و سه هزار فرانکش مبلغی است که پدر بزرگ به من می دهد. به او گفتم که با این سی هزار فرانک خیلی خوب می شود زندگی کرد، امّا او اصرار داشت که باید با همین سه هزار فرانک بسازیم. من هم گفتم که اگر تو اصرار داشته باشی، با هیچ هم می سازم. بعد، از او پرسیدم که چرا این حرفها را می زند؟ در جوابم گفت که می خواستم نظر ترا بدانم. ژان والژان نتوانست چیزی بگوید. شاید کوزت انتظار داشت که او حرفی بزند و توضیحی بدهد.

امًا ژانوالژان اندوهناک گوش می داد و چیزی نمی گفت. آن شب، اندوهناک تر از همیشه به خانه بازگشت؛ آن قدر در خود فرو رفته بود که آپارتمانش را عوضی گرفت و تا طبقهٔ دوم بالا رفت و تازه متوجه اشتباه خود شد و پایین آمد.

حدسهایی می زد. یقین داشت که ماریوس به تردید افتاده است که این ششصد هزار فرانک از چه راهی به دست آمده. و شاید هم متوجه شده باشد که این پول متعلق به خود ژان والژان بوده است، و با این وضع نمی خواهد این اندوختهٔ مشکوک را جزو ثروت و دارایی خودشان به حساب بیاورد و ترجیح می دهد که به سختی زندگی کنند و دست خود را آلودهٔ چنین ثروت مشکوکی نسازند.

وانگهی ژانوالژان دریافته بود که میخواهند او را از سَـرِ خـود بـاز کنند. روز بعد، وقتی که وارد اتاق طبقه پایین شد تکان خورد؛ زیرا صندلی های راحتی را بیرون برده بودند، و حتی یک چهارپایه نیز در آنجا نبود. کوزت به محض ورود گفت: «چه خبر شده؟ چرا صندلی ها را از اینجا برده اند؟ صندلی ها کجاست؟»

ژانوالژان در جوابش گفت: «صندلی ها اینجا نیست.»

کوزت گفت: «این دیگر خیلی عجیب است.»

ژانوالژان بهلکنت افتاد و گفت: «من بهباسک گفتم که صندلی ها را از اینجا ببرد.»

- -جرا؟
- ـ چون امروز فقط دو سه دقیقه می مانم و می روم.
- \_ بر فرض که این طور باشد، دلیل نمی شود که سر پا بمانیم.
  - ـشاید هم باسک آنها را برای تالار بالا لازم داشته.
    - \_برای چه؟
- \_شاید امشب چند نفر مهمان داشته باشید. صندلی کم داشتهاند.
  - ـ هیچ کس به دیدن ما نمی آید.

زانوالژان دیگر چیزی به نظرش نرسید که بگوید. کوزت شانه ها را بالا انداخت و گفت: «من که سر در نمی آورم. چه چیزهای عجیبی می گویید. یک روز می گویید بخاری روشن نکنند، یک روز می گویید صندلی ها را از اینجا برند.»

رًانوالران گفت:

«خداحافظ!»

وكلمهاى بهآن نيفزود.

و درمانده و سرافكنده بيرون رفت.

این بار حقیقت را درک کرده بود.

روز بعد نیامد. و کوزت تا شب متوجه نیامدن او نشد. و اواخر شب با

تعجب گفت: «عجیب است! امروز آقای ژان نیامد.»

مثل اینکه فشار مختصری در قلب خود احساس میکرد، امّا چندان اعتنایی بهفشردگی قلب خود نداشت؛ زبرا بوسهٔ ماریوس همه چیز را از یاد او برد.

روز بعد هم ژانوالژان نیامد. کوزت توجهی نکرد و لحظات خوشی را گذراند، و شب نیز، آسود، خفت، و اصلاً به فکر نیامدن ژانوالژان نبود. امّا فردای آن شب، نیکولت را به خانهٔ آقای ژان فرستاد تا خبری از او بیاورد. نیکولت بازگشت و گفت که «آقای ژان حالشان بد نبود. امّا گفتند که گرفتار بوده اند. و به زودی می آیند؛ فعلاً خیال دارند به سفر کوتاهی بروند. جای نگرانی نیست.»

امّا حقیقت چیز دیگری بود. نیکولت به ژان والژان گفته بود که «خانم مرا فرستاده اند تا بدانند که چرا دیشب به دیدنشان نیامده اید؟» و ژان والژان گفته بود: «فقط دیشب نبود، دو شب است که به دیدنشان نیامده ام.»

بهنیکولت گفته بودند که در اینباره چیزی بهکوزت نگوید.

#### كشش و خاموشي

در مساههای آخر بههار، و مساههای اوّل تسابستان ۱۸۳۳، رهگذران انگشت شمار کوچهٔ ماره، و مغازه داران، و کسانی که برای وقت گذرانی در گوشه ای به تماشای عابران نشسته بودند، همه روز مردسالمندی را می دیدند که سراپا سیاه پوشیده و در ساعت معیّنی، نزدیک غروب از کوچهٔ لوم آرمه به طرف کوچهٔ سنت کروا دوبر تونری ۱، و از آنجا به کوچهٔ بلان مانتو می رود، و از راه کوچهٔ کولتورسنت کاترین ۲ به کوچهٔ شارب می رسد و به سمت چپ می پیچید و در مسیر کوچهٔ سنوئی به راه خود ادامه می دهد، و از آنجا به بعد آهسته تر قدم بر می دارد و سرانجام در کوچهٔ دِفی دوکالور متوقف می شود، و سر بر می دارد و، بی آن که چیزی را بیند یا بشنود، به یک نقطه، که گویی برای او ستاره باران بود، خیره می شود. در آن لحظات، نوری از چشمان او برون می تافت، نوری که از درون او بود و شادی و شیفتگی را در او بر می انگیخت؛ و در این حال، درون او بود و شادی و شیفتگی را در او بر می انگیخت؛ و در این حال، آهسته لبهایش تکان می خورد، گریی با کسی که او را نمی دید سخن می گفت، گاهی لبخند می زد، و سپس نرم و آهسته چند قدمی بر می داشت؛ پنداری می خواست به نقطه ای برسد، و در عین حال از رسیدن می داشت؛ پنداری می خواست به نقطه ای برسد، و در عین حال از رسیدن می داشت؛ پنداری می خواست به نقطه ای برسد، و در عین حال از رسیدن می داشت؛ پنداری می خواست به نقطه ای برسد، و در عین حال از رسیدن

<sup>1.</sup> Sainte. Croixde la Bretonnerie

<sup>2.</sup> Culture - Sainte - Catherine

به آن نقطه بیم داشت. هنگامی که بین او و این کوچه دکه ظاهراً او را به سوی خود می کشید دخانه بیشتر فاصله نبود، آن قدر آهسته قدم بر می داشت که تقریباً مثل آن بود که بی حرکت در حال خود ایستاده است. لرزش سر، و خیرگی چشمانش، بیننده را به این فکر می انداخت که گویی وجود او چون عقربهٔ قطب نماست، که رو به قطب بی حرکت می ماند؛ و با آن که بسیار آهسته قدم بر می داشت و سعی می کرد در هر قدم آهسته تر پیش برود؛ امّا سرانجام به کوچهٔ له قی دو کالور می رسید. و سپس مکث پیش برود؛ امّا سرانجام به کوچهٔ له قی دو کالور می رسید. و سپس مکث آن کوچه چشم می دوخت. در نگاه اندوهاک او نوری بود همانند تبلور چیزی غیر ممکن با تشعشع نور به شتی با درهای بسته. پس از لحظاتی، اشکها در چشمهای او جمع می شدند.

و به صورت قطره ای در می آمدند و به گونهٔ او می غلتیدند، و گاهی تا کنار لبهای او پیش می دویدند. و او مزهٔ تلخ اشک را احساس می کرد، و چند دقیقه بی حرکت، چنان که گویی او را از سنگ ساخته اند، می ایستاد، و سپس از همان راه که آمده بود باز می گشت؛ و هرچه از آنجا دور تر می شد، نگاهش بی نور تر می شد.

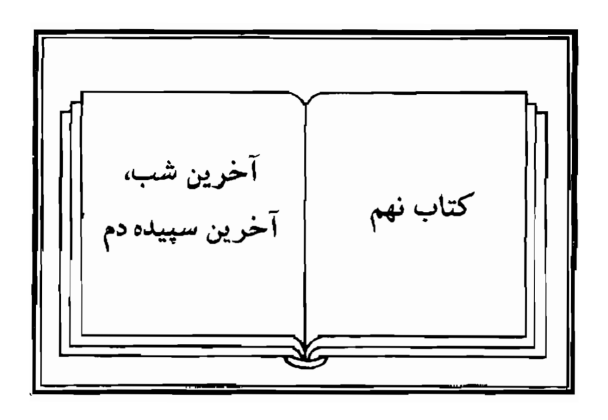
بعد از مدّتی، این مرد دیگر تا سَر کوچهٔ دِفی دوکالور نمی رفت، و در نیمه راه، یعنی در کوچهٔ سن لوئی می ماند، و گاهی کمی نزدیک تر می رفت، و گاهی کمی دور تر توقف می کرد و از آن پیش تر نمی رفت. یک روز از سَرِ کوچهٔ کولتورسنت کاترین به کوچهٔ دِفی دوکالور چشم دوخت. و سپس درنگی کرد و بازگشت، گویی از چیزی بیم داشت، و نزدیک شدن به آن را غیر ممکن می دانست.

چندی که گذشت، حتّی تاکوچهٔ سنلوئی هم پیش نمی رفت؛ به کوچهٔ پاوه که می رسید، درنگی می کرد و باز می گشت؛ و گاهی از کوچهٔ ترواپاویون دورتر نمی رفت. و حتی زمانی رسید که از بلانمانتو آن طرف تر نمی رفت؛ مثل ساعتی بود که کوکش نکرده بودند، و کم کم کوکش تمام می شد، و نزدیک بود که از حرکت بازماند.

همه روز در ساعت معیّنی از خانه بیرون میرفت و همان مسیر را می بیمود، و بی آنکه خود بداند، هر بار این مسیر را کوتاهتر میکرد؛ گوثی مدام از خود می پرسید: «چه فایده دارد که این کار را بکنم؟».

نور چشمانش به خاموشی میگرایید، نگاهش تاریک شده بود، اشک او نیز خشک شده بود. و دیگر به صورتش نمی غلتید. سرِ پیرمرد روی سینه اش فرو می افتاد. چانه اش گاهی تکان می خورد.

چینهای گردنش غمانگیز شده بودند. گاهی که هوا ابر آلود یا بارانی بود، چتر بر می داشت. امّا هرگز آن را باز نمی کرد. زنان ساده دل محّله می گفتند که این مرد از معصومان است؛ و بچه ها می خندیدند و دنبالش راه می افتادند.



### ترحّم برای تیره بختان، امّا عفو و اغماض برای سعادتمندان

خوشبخت بودن چیزی است هراس آور. انسان خوشبخت چه خشنود است و چه خاطر آسوده ی دارد؛ گمان می کند که همه چیز از آن اوست، و در عین حال خوشبختی که هدف دروغین زندگی است، وظیفه راکه هدف راستین است، به فراموشی می سپارد.

ناگفته نماند که ماریوس را متّهم کردن خطاست.

ماریوس، چنانکه شرح دادیم، پیش از ازدواج با کوزت، با آقای فوشلوان گفت و گویی نکرده و چیزی از او نپرسیده بود، و پس از ازدواج نیز، می ترسید که از ژانوالژان چیزی بپرسد، و از قراری که با او گذاشته بود پشیمان بود. بارها خود را ملامت کرده بود که چرا او را نومید و سرافکنده از خانه رانده است، و به هر حال منظورش آن بود که کمکم زیرپای او را بروبد و از آنجا دورش کند تا نقش او را از ذهن کوزت بزداید؛ و در حقیقت، خود را بین ژانوالژان و کوزت قرار داده بود، و اطمینان داشت که به تدریج کوزت، ژانوالژان را از یاد خواهد برد و از او یاد داشت که به تدریج کوزت، ژانوالژان را از یاد خواهد شد.

ماریوس اطمینان داشت که آنچه کرده، درست و حتّی لازم بوده، و معقتد بود که برای طرد ژانوالژان، آن هم به این طرز که نه خشونتی در آن بود و نه نرمشی، دلایل قوی داشته است، و غیر از اعترافات ژانوالژان، بعداً به دلایل دیگری دست یافت که عمل او را تأیید می کرد. داستان از این

قرار بود که یکی از موکّلانش، با شخصی که سابقاً در بانک لافیت کار میکرد آشنا شد، و بی آن که منظوری داشته باشد، اطلاعات تازهای به دست آورد. او البته این اسرار را به احترام حرفهٔ خود حفظ کرد و دنبال قضایا را نگرفت؛ چون تصوّر میکرد که امکان دارد بای ژانوالژان نیز به میان کشیده شود.

امًا از ماریوس که بگذریم، کوزت از این قضایا بکلّی بی خبر بود. در این ماجرای طرد کردن ژانوالژان، او را نیز نمی توان محکوم کرد.

ماریوس مانند مغناطیس نیرومئدی کوزت را زیر جاذبهٔ خود گرفته بود، و بههمین علّت کوزت طبعاً و بی اختیار خواسته های ماریوس را اجرا می کرد. دربارهٔ آقای ژان هم تابع خُلقیات ماریوس بود.

شوهرش توضیحی به او نمی داد، و او کورکورانه نظر ماریوس را می پذیرفت. و اطاعت کورکورانهٔ او تا حدّی بود که ماریوس هرچه را به فراموشی می سپرد، او نیز دیگر آن را به یاد نمی آورد و از حافظه اش می زدود، و دربارهٔ آن حتّی کندوکاو و کنجکاری نمی کرد؛ و بی آن که خود دلیلش را بداند یا ماریوس را متّهم سازد، فکر و روحش با فکر و روح ماریوس پیوند یافته و یکی شده بود. با این حساب، هر چیز که در ذهن ماریوس به سایه های ابهام کشیده می شد، در او نیز به تاریکی می گرایید.

با این وصف، از حقیقت زیاد دور نشویم. وقتی که این مسائل به ژان والژان مربوط می شد، فراموشی او گذرا و سطحی بود. کوزت در این مورد بیش از آن که فراموش کند، گیج شده بود.

در اعماق وجودش کسی راکه سالهای طولانی پدر خود می پنداشت، دوست می داشت. و این دوست می داشت. و این دوست می داشت. و این دوستی تعادلِ ترازوی قلب او را برهم زده بود، و آن را به یک سو متمایل کرده بود.

گاهی کوزت از ژانوالژان یاد میکرد و میگفت از وضعی که پیش آمده، متحیّر است.

و ماریوس او را دلداری می داد و می گفت: «خیال می کنم به سفر رفته باشد. خود او گفته بود که قصد دارد به سفر کوتاهی برود.» کوزت سکوت می کرد و با خود می گفت: «عادتش این بود که گاهی بی خبر به سفر می رفت، امّا سفرهایش دو سه روز بیشتر طول نمی کشید». و سه بار نیکولت را به خانهٔ او فرستاد تا خبری بیاورد؛ و ژان والژان به نیکولت گفته بود که به کوزت بگویید که هنوز از سفر باز نگشته است.

کوزت بیش از این قضیه را دنبال نکرد، زیرا در روی زمین تنها به ماریوس نیاز داشت.

در این ایّام، کوزت و ماریوس چند روزی به ِرِرْتُن رفتند کــه آرامگــاه پدر ماریوس در آنجا بود.

ماریوس، رفته رفته، ژان والژان را از ذهن کوزت محو کرده بود، و کوزت تسلیم او شده بود.

وانگهی، آنچه در بعضی موارد، ناسپاسی فرزندان نامیده می شود، همیشه در خُورِ ملامت نیست، چون در واقع ناسپاسی طبیعت است. در جای دیگر نیز گفته ایم که طبیعت پیش روی خود را می نگرد، و طبیعت جانداران را به دو دسته تقسیم می کند؛ آنها که می آیند و آنها که می روند.

دستهٔ اوّل رو بهروشنایی دارند، و دستهٔ دوم رو به تاریکی. و همین امر موجب دوری و جدایی این دو دسته می شود. پیران آن را شوم می شمرند و جوانان ناخواسته تسلیم آن می شوند، امّا از آن فاصله می گیرند. جوانان در این قضیه گناهی ندارند، زیرا جوانی به سویی می رود که شادی باشد؛ به سوی شور و شوق و جشن می رود، به سوی روشنایی و به سوی عشق می رود؛ و پیری به پایان کار نزدیک می شود. پیر و جوان به هم دیگر متصل نمی شوند. چوانان سرد شدن زندگی می نگرند، امّا به هم دیگر متصل نمی شوند. جوانان سرد شدن زندگی پیران را می نگرند، و پیران سردی گور را حس می کنند. پس، این جوانان بینوا را متهم نکنیم.

# آخرين پِت پِتِ چراغ بىروغن

روزی ژانوالژان از خانهاش بیرون آمد، در چند قدمی دَرِ خانه، روی سکویی در کنار کوچه نشست. در شب پنجم ژوئن نیز که گاورُش بهاین کوچه آمد، ژانوالژان متفکّر روی همین سکو نشسته بود. چند دقیقهای در این حال ماند.

و سپس به اتاقش بازگشت. و این آخرین حرکت نوسانی این پاندول بود. روز بعد، ژانوالژان نتوانست از اتاقش بیرون بیاید و پس فردای آن روز حتّی نتوانست از بسترش بیرون بیاید.

زن سرایدار که هر روز غذای مختصر او را، که چند تکه کلم و چند دانه سیب زمینی پخته بود، می آورد، آن روز بشقاب غذا را نگاه کرد و گفت: «آقای عزیز! شماکه دیروز چیزی نخورده اید.»

ژانوالژان گفت: «جرا. خوردهام.»

امًا بشقاب غذايتان دست نخورده.

کوزهٔ آب را نگاه کنید، خالی است.

\_بسيار خوب. شما آب خورده ايد، امّا غذا نخورده ايد.

-غیر از آب چیزی دلم نمی خواست.

زن سالخورده گفت: «معلوم می شود که خیلی تشنه بوده اید، امّا میل به غذا نداشته اید، پس تب دارید.»

\_فردا غذا مي خورم.

یا فردا، یا چند روز بعد.. چرا امروز غذا نمی خورید. آدم همه روز باید غذا بخورد. من غذائی به این خوبی درست کرده ام، امّا شما لب بهش نزده اید.

ژانوالژان دست پیر زن را گرفت و با مهربانی گفت: «ازتان متشکرم. قول می دهم که همهٔ غذایم را بخورم.»

ژانوالژان تنهاکسی راکه از نوع بشر می دید، همین زن مهربان بود. در پاریس کوچه هایی هست که کسی سراغ ساکنانش را نمی گیرد. ژانوالژان، بنداری در یکی از همین کوچه ها منزل گزیده بود.

در روزهایی که هنوز خانه نشین نشده بود، گاهی بیرون می رفت. مجسّمهٔ مسینی از مسیح مصلوب را از دکانداری خریده و آن را در بالای بسترش به میخی آویدخته بود. در مسیح مصلوب، تنها چوبه داری را می توان یافت که دیدنش همیشه عزیز و دوست داشتنی است.

یک هفته گذشت و در این مدّت ژانوالژان حتّی نتوانسته بود یک قدم راه برود.

و همچنان در بسترش دراز کشیده بود. زن سرایدار به شوهرش میگفت: «آن پیرمرد نه غذا می خورد و نه راه می رود. گمان می کنم که دیگر کارش تمام است.»

شوهرش می گفت: «اگر این آقا پول داشته باشد، باید پزشک خبر کند و امًا اگر پول نداشته باشد، کارش تمام است.»

\_اگر پزشک را خبر کند، حالش خوب می شود!

این طور که می گویی کار از کار گذشته.

پیرزن در آن حال که علفهای لای سنگفرشهای حیاط را با چاقو در می آورد، گفت: «حیف از این پیرمرد! چقدر تر و تمیز زندگی می کند.»

این زن نتوانست بی اعتنا بماند، و از پزشکی که مطبّش نزدیک خانهٔ آنها بود، خواهش کرد که به ژان والژان سری بزند:

ــ آقای دکتر! آپارتمانش در طبقه دوّم است. از پلّههاکه بالا بروید می رسید به اتاق او. نمی تواند از جایش بلند شود. کلید اتاقش را از روی قفل بر نمی دارد.

پزشک به دیدار ژان والژان رفت و او را معاینه کرد. وقتی که از پلکان پائین آمد، زن سرایدار از او پرسید:

«خوب، چي شد دکتر؟»

\_حالش خوب نيست. خيلي بد است.

ـ چه درد و مرضى دارد؟

همه چیز و هیچ چیز. از ظاهرش پیداست که عزیزترین کسش را از دست داده. معمولاً در چنین مواقعی هر کس به این روز و حال می افتد.

\_خودش چيزي بهشما نگفت؟

خودش منکر همه چیز است. ادّعا میکند که هیچ درد و مرضی ندارد.

سدكتر! باز هم بهديدنش مي آييد؟

بله. حتماً مى آيم. امّا او منتظر كسى است غير از پزشك؛ و اى كاش به جاى من، او به سراغش مى آمد.

## کسی که گاری را از روی بدنِ فوشلوان برداشت سنگینی یک قلم آزارش میدهد

سرانجام شبی رسید که ژانوالژان حتّی توان آن را نداشت که روی آرنجش تکیه کند و در بسترش نیمخیز شود؛ بهزحمت نفس میکشید. و گاهی نفسش در نمی آمد. احساس ضعف عجیبی میکرد.

با این وصف، ناگهان اندیشهٔ امیدبخشی مثل نور در ذهن او تابید؛ تکانی خورد و بر بسترش نشست، و لباس کهنهٔ کار خود را که در کنارش بود، برداشت. چون دیگر از خانه بیرون نمی رفت، این لباس را برای خود مناسب می دانست، امّا پوشیدن آن برای او چندان آسان نبود.

چندین بار در ضمن این تلاش از نفس افتاد و صبر کرد تا خستگیاش از تن بیرون برود.

برای آنکه دستهایش را در آستین کند، آنقدر بهزحمت افتاده بود که پیشائی اش غرق عرق شده بود.

از روزی که تنها شده بود، تختخوابش را در سرسرا گذاشته بود، و اتاقها همه خالی مانده بودند.

بعد از پوشیدن لباس، برخاست و چمدان کوچک «جدا نشدنی» را گشود و بقچهٔ رختهای بچگانهٔ کوزت را درآورد و همه را روی تختخواب در کنار هم چید.

شمعدانهای اسقف روی پیش بخاری بودند. ژانوالژان از گنجهای دو شمع مومی درآورد و در شمعدانها گذاشت، و با آنکه روز روشن بود شمعها را روشن کرد. معمولاً در بقعهٔ مردگان، گاهی در روز روشن شمع می افروزند.

هر قدم که برای رفتن از گوشهای به گوشهٔ دیگر بر می داشت. از حال می رفت، و گاهی ناگزیر می شد که به دیوار تکیه بدهد. مثل آن بود که آخرین بازماندهٔ توان خود را، در آخرین لحظات عمر به کار می گیرد.

سرانجام، روی یک صندلی بی حال افتاد. این صندلی رو در روی آینهای بودکه او را به آن سرنوشت شوم دچار کرده، و ماربوس را برعکس از مرگ نجات داده، و به سعادت رسانده بود؛ همان آینهای که ژانوالژان دست نوشتهٔ کوزت را روی مرکب خشک کن، وارونه در آن دیده بود.

ژانوالژان خود را در آینه تماشاکرد، خود را نشتاخت، مثل هشتاد سالهها شده بود.

پیش از عروسی ماربوس، هر کس که او را می دید گمان می کرد که حداکثر پنجاه سال دارد. در این ماههای اخیر به اندازهٔ سی سال پیر شده بود. چینی که بر پیشانی او بود، چین پیری نبود، داغ مرموز مرگ بود. بر پیشانی خود جای پنجههای بی رحم مرگ را حس می کرد. گونههایش آویزان شده بود.

پوست او به رنگی درآمده بود که پنداری خاک مرده بر آن پاشیده اند. به ماسکهایی شباهت داشت که سنگتراشان قدیم روی سنگهای قبر می کندند. ژان والژان به گوشه ای خیره شده بود. نگاهش گله آمیز بود، گویی موجودی است اندوه گین که از کسی شکایت دارد.

به منتهای در ماندگی رسیده بود. آدمی وقتی به آن مرحله برسد دیگر درد را حس نمی کند و منجمد می شود و به صورت لخته ای از نومیدی در می آید.

وقتی که هوا تاریک شد، ژانوالژان با تقلاّی بسیار، یک میز و یک صندلی را کشان کشان کنار بخاری آورد، و قلم و دوات و چند صفحه کاغذ روی میز گذاشت.

پس از این تلاش، که از توان او فراتر بود، مدّتی از هوش رفت. وقتی که به خود آمد احساس تشنگی می کرد. و چون نمی توانست کوزهٔ آب را بلند کند، با زحمت بسیار کوزه را خم کرد و جرعهٔ آبی نوشید.

سپس روی به سوی تختخواب گرداند و هم چنان که نشسته بود، به پیراهن سیاه و رختهای کودکانهٔ کوزت نگاه کرد.

مدتها به همین حال ماند. با نگاهش سیر و سیاحتها کرد. ناگهان رعشه ای به تنش افتاد و احساس کرد که از سرما می لرزد. روی میزی که روشنایی دو شمع روشنش کرده بودند، بر آرنج خود تکیه داد و قلم را به دست گرفت.

چون مدّتها بود که آن قلم و دوات بی کار مانده بودند، نوک قلم کج شده، و مرکب در دوات خشک شده بود. چارهای نداشت جز آن که برخیزد و چند قطره آب در دوات بریزد. برای این منظور چندین بار از جا بلند شد و نشست. سرقلم نیز معیوب شده بود، و با زحمت می توانست با آن چیزی بنویسد.

گاهی عرق میکرد و ناچار پیشانیاش را خشک میکرد.

دستش می لرزید، و این سطور را به هر جان کندنی بود، روی کاغذ آورد:

«کوزت! در حق تو دعا میکنم، دعای خیر. باید چیزهایی را برایت شرح بدهم. حق با شوهرت بود که معتقد بود که من باید از زندگی تو بیرون بروم. البته تصوّرات او دربارهٔ من تا حدودی نادرست است. با این حال، حق با اوست. ماریوس جوان نجیب و شریفی است. بعد از مرگ من، او را مثل گذشته دوست بدار.

از آقای ماریوس پون مرسی، می خواهم که فرزند دلبند مرا همیشه دوست بدارد. كوزت! اين كاغذ را در اينجا مى گذارم. بهاميد آنكه به دستت برسد. من در این نامه اعداد و ارقامی را می نویسم که خدا کند حافظهام یاری کند و همه را درست و دقیق بنویسم. خوب توجه کن! آن چند صد هزار فرانک که به تو هدیه کرده ام از راه نامشروع به دست من نرسیده. آن پول تمام و کمال متعلق بهتوست، و من آن را با هوشمندی و ابتکار به دست آورده ام. قضیه از این قرار است که کهربای سفید از نروژ می آید و شبّه سیاه از انگلستان. و انواع و اقسام مهره های شیشه ای و سیاه رنگ از آلمان می آیند. کهربا از همهٔ این چیزها سبک تر است و قیمتی تر، در فرانسه نیز مانند آلمان می توانند تقلیدی از آن را بسازند. برای این کار یک سندان کوچک پنج شش سانتیمتر مکعبی لازم است و یک چراغ الكلي براى نرم كردن موم. موم را قبلاً با صمغ و دوده درست مي كردند، و هر لیور آن چهار فرانک قیمت داشت. در آن موقع، به فکر افتادم که آن را با صمغ لاک و تربانتین بسازم در این صورت فقط با سی سو، یک لیور آن ساخته می شد، و تازه مرغوب تر هم بود. مهره ها را قاعدتاً با شیشه های بنفش می سازند، و آن را با این موم روی تکّهای از آهن می چسبانند. اگر زيورآلاتي از آهن ساخته شود، بايد شيشهٔ آن بنفش باشد. و اگر از طلا باشد، شیشهاش باید به رنگ سیاه انتخاب شود. و اسیانیا بزرگترین خریدار چنین چیزهایی است. و خود اسپانیا سرزمین کهرباست.»

وقتی که ژانوالژان به اینجا رسید، دیگر یارای نوشتن نداشت. قلم از لای انگشتانش فرو افتاد. و ناگهان هقهق نومیدانه ای که از اعماق وجودش بر می آمد، سراپای او را در برگرفت. مرد بینوا سرش را در میان دو دست گرفت و در افکار و تخیلات خود فرو رفت.

مثل اینبود که از اعماق خود فریاد بر می آورد؛ فریادی که جز خدا، به گوش هیچکس نمی رسید:

ــآه! دیگر تمام شده دیگر او را نخواهم دید. لبخندش را نخواهم دید و بی آن که او را ببینم به تاریکی فرو می روم. ای کاش یک بار دیگر می دیدمش، لحظه ای صدایش را می شنیدم، پیراهنش را لمس می کردم، به سراپایش چشم می دوختم، ... و پس از دیدن فرشتهٔ محبوبم، از دنیا می رفتم.

مردن ترس دارد، امّا من از مرگ، پیش از دیدن او، می ترسم. اگر به بالینم بیاید، شاید لبخندش را ببینم، شاید چند کلمه ای با من حرف بسزند... اگر به همچو آرزویی برسم و بمیرم، به کجای عالم لطمه می خورد؟.. نه! فایده ندارد. دیگر نمی بینمش.. خدایا! خداوندا!... او را نمی بینم و می میرم...

و در آن لحظه کسی به در کوفت.

## مُركّبي كه سفيد مينويسد

در همین روز، و اگر دقیق تر بگوییم در همین شب، ماریوس بعد از خوردن شام به اتاق کارش رفت تا پرونده ای را، که با آن مشغول بود، مطالعه کند. باسک در این موقع نامه ای به او داد و گفت: «نویسندهٔ این نامه در سرسرا منتظر است.»

در آن لحظات، کوزت بازوی پدر بزرگ را گرفته بود و در کنار او در باغ قدم میزد.

یک نامه نیز مثل یک انسان گاهی ظاهر زشت و زنندهای دارد. کاغذ زبر و پاکت بدقوارهٔ بعضی از نامه ها گیرنده را در همان نظر اوّل معذّب می کند. نامه ای که باسک آورده بود از همین گونه نامه ها بود.

ماریوس بهپاکت نگاهی انداخت؛ بوی توتون میداد. هیچ چیز مثل بو در خاطر اَدمی نمی ماند.

بوی توتون را شناخت. روی پاکت نوشته شده بود: «حضرت آقای پارون پون مرسی». ماریوس بعد از شناختن بوی توتون، خط نیز به نظرش آشنا آمد. اگر تعجب آدمی نیز درخشش خاصّی داشته باشد، باید بگوییم که درخششی از این نوع ذهن ماریوس را روشن کرد.

آن بوی آشنا به حافظهٔ او یاری می رساند و همه چیز را در برابر چشم او قرار داد.

از همان کاغذها بود و همان طرز تاکردن بود و همان مرکب پریده رنگ بود، و همان خط بود، که آن را می شناخت.

توتون نیز همان توتون بود. ویرانسرای ژوندرت، با همهٔ خصوصیاتش در نظر ماریوس مجسم شد.

با این ترتیب، و با این پیش آمد دور از انتظار، ردّپایی که مدّتها در جست و جویش بود، و بخصوص در روزهای اخیر به هر در زده و به جایی نرسید، بود، خود به خود پیدا شده بود.

پاکت را حریصانه باز کرد و نامه را خوند:

«اگر خداوند به من مصاعدت و انایت اکرده بود، می توانستم مانند بارون تِنار ای عضو فرهنگستان علوم باشم. امّا متأسفانه به آنجا نرسیدم، و فعلاً با بارون تنار همنام هستم. و امیدوارم که در ضلَّ انایات شما قرار بگیرم. امیدوارم به این ارادتمند این افتخار را بدهید که معاملهٔ دو جانبه ای داشته باشم. حقیقت آن است که ارادتمند از اصرار بزرگی اتّلاع دارم که مربوط است به یک نفر از آشنایان مشترک من و شما. حاضرم با کمال میل این اصرار بزرگ را در اخطیار شما بگذارم تا آن مرد را بهتر بشناسید، و با در دست داشتن اصناد و مدارک لازم، او را از خانوادهٔ شریف و اصیل خودتان ترد کنید.

و این لکهٔ ننگ را از دامان خانم بارون، یعنی همسر محترم خودتان بزدایید. زیرا خانوادهٔ شما مضهر پاکی و پاکدامنی و کانون عزّت و صفاست، و نباید با وجود آن مرد تبهکار و بد سابقه آلوده بشود. ارادتمند در سرسرای منزل در انتظار تصمیم حضرت آقای بارون هستم.»

«با تقدیم احترامات»

۱. غلطهای املائی و انشائی تویسندهٔ نامه است که در نامههای قبلی او، در فصلهای
 گذشته نیز از آن یاد کردهایم.

این نامه به نام «تنار» امضا شده بود؛ اما این امضا جزو غلطهای املایی و انشائی نویسنده نامه نبود، بلکه خلاصه ای بود از نام اصلی نویسنده.

ماریوس منقلب شده بود، امّاکمکم بر خود مسلّط شد، زیرا دریافته بود که تناردیه، یعنی شخصی که در جست و جویش بود، با پای خود به نزدش آمده است، و آرزو میکرد که ای کاش می توانست نجات دهندهٔ خود را نیز، که جان خود را به خطر انداخته و از سنگر او را به خانهٔ پدر بزرگ آورده بود، پیداکند.

با این تصورات، کشو میزش را پیش کشید، و چندتا اسکناس از آن بیرون آورد و در جیب گذاشت، و کشو را بست، و زنگ اخبار را زد. باسک در را نیمه باز کرد. ماربوس گفت: «به آن شخص بگویید بیاید تو.» لحظهای نگذشت که باسک باز آمد و گفت: «آقای تنار، اینجا هستند.»

و آن مرد وارد اتاق شد.

ماریوس متعجب شده بود. مردی که در مقابل او ایستاده بود. با آن کسی که در ذهن داشت متفاوت بود.

این مرد برای او ناشناس بود.

آقای تنار سالمند بود؛ بینی بزرگی داشت، چانهاش در کراوات او فرو رفته بود. عینکی با شیشه های سبز بر چشم داشت. موهای نرم و صاف و خاکستری رنگ او، مانند کلاه گیس کالسکه چیهای انگلیسی، تا بالای ابرو در پیشانی او ریخته بود. سراپا سیاه پوشیده بود. لباسش کهنه و نخنما، اماتر و تمیز بود، و زنجیر باریکی از جیب جلیقهاش بیرون آمده بود که شاید به ساعتی متّصل بود. کلاه کهنهاش را به دست گرفته بود.

تعظیمی کرد که خمیدگی پشتش را بیشتر نشان داد.

در اولین نظر، چیزی که بیشتر توی چشم میزد، گشادی لباس او بود. با آنکه همهٔ دکمههایش را بسته بود. پیدا بود که برای قد و قوارهٔ او درست

نشده است.

در اینجا باید قدری به حاشیهٔ مطلب بپردازیم.

در پاریس آن زمان، در خانهٔ قدیمی نیم ویرانی در کوچهٔ بوتریی، نزدیک زرّادخانه، یک مهندس بهودی منزل داشت که این خانه در واقع دکان او بود، و شغلش آن بودکه یک آدم بی سر و پا را به شکل و قیافهٔ یک آقای نجیب و اصیل در می آورد. البته زمان این تغییر و تبدیل ظاهری بسیار کوتاه بود. چون اگر این وضع دوام می یافت، ممکن بود که برای آن آدم بی سروپا درد سر و گرفتاری درست کند. و معمولاً بعد از یکی دو روز آن شخص دوباره بهجلد همیشگی خود فرو می رفت. این مهندس یهودی برای هر دست لباس روزی سی سو کرایه می گرفت؛ او که کارش عوض کر دن شخصیت افراد بود، در میان دزدان و تبهکاران؛ بهنام «رنگ عوض کن» معروف بود، و همه او را بهاین نام می شناختند. این آقا انواع و اقسام لباسها را در خانهٔ خود داشت و به هر کس لباسی را می پوشاند که برای منظور او مناسب بود. در کارگاه او در هر گوشه لباس نیمداری، مخصوص یکی از طبقات اجتماعی، آویزان بود؛ در گوشهای لباس قهضات را آویدخته بود و در جهای دیگر لباس روحانیون، و لباس بانک داران، و لباس نظامیان بازنشسته، و در گوشهای دیگر لباس سیاستمداران را. این آقا در حقیقت، جامهداری بود که به تبه کاران، با تعویض لباس و ریخت ظاهری، در نیرنگبازیهای اهریمنیشان کمک ميرساند. خانهٔ او پشت صحنهٔ تئاتر جنايتكاران بود، و ميعادگاه دزدي و کلاهبر داري.

دزدان نابکار ژندهپوش به آن خانه می رفتند، هر مشتری سی سو می داد، و آن آقا برای نقشی که دزد در آن روز می خواست بازی کند لباس مناسبی به او می پوشاند. آن شخص بی سر و پا و رذل، موقعی که از پلکان

این دکان پایین می آمد، سر و وضعش به یک حضرت والا شباهت داشت. روز بعد، همین شخص به کارگاه او می رفت و لباسی را که کرایه کرده بود یس مے داد. آقای «رنگ عوض کن» به تبهکاران اعتماد در بست داشت؛ و هرچه می خواستند در اختیارشان می گذاشت. هرگز سابقه نداشت که دزدی چیزی از او به امانت بگیرد و بس ندهد. امّا این لباسهای کرایهای یک عیب بزرگ داشت که اندازهٔ قد و قوارهٔ همه کس نبود؛ چون برای آن شخص که لباس را به امانت می گرفت دوخته نشده بود. گاهی این لباسها تنگ بودند و گاهی گشاد؛ و هر كدام از تبهكاران، كه قدري از حد متعادل چاق تر یا لاغر تر بود، طبعاً در لباسهای کرایهای جا نمی افتاد و معذب بود. امًا اگر تبهكارى نه چندان چاق بود و نه چندان لاغر، لباس كرايهاى درست به اندازهٔ تن او بود. مسأله این بود که آقای «رنگ عوض کن»، همهٔ لباسهایش را برای کسانی تهیه کرده بود که قد و اندازهٔ متعادل داشته باشند. با این وصف، این آقا با درایت و تردستی، تا جایی که امکان داشت، معایب و تنگی و گشادی لباسها را برای مشتریانش رفع می کرد. امًا گاهی کسانی نزد او می آمدند که از نظر قد و هیکل استثنایی بودند. در این گونه مواقع، کاری از دست او بر نمی آمد؛ مثلاً لباس سرایای سیاه یک سیاستمدار برای پیت کشاد بود و برای کاستل سیکالا بسیار تنگ. مختصات لباس یک مرد سیاسی، آن طور که در دفترچهٔ مخصوص آقای «رنگ عوض کن» نوشته شده و ما از آن رونویس برداشتهایم، از این قرار است: «لباس رسمی از مخمل سیاه رنگ، شلوار چرمی، جلیقهٔ ابریشمی، یک جفت نیم چکمه و پیراهن سفید مخصوص». و در حاشیهٔ این چند سطر قید شده بود: «لباس رسمی سفیر سابق». و یادداشتی هم در ذیل آن دیده می شد که ما عیناً آن را رونویس کردهایم: «در جعبهٔ جداگانه: یک كملاه كيس شانه خورده و مجعّد، يك عينك سبز، زر و زيورهاي مخصوص، و دو استوانهٔ کوچک محتوی پَرِ مرغ، برای تکمیل این لباس».

که قاعدتاً این چیزها نیز برای آراستن و تکمیل ظاهری سر و وضع سیاستمدار و سفیر سابق لازم بود. امّا این لباسها نیمدار و کم و بیش معیوب بودند؛ درزهایشان گاهی در رفته بود. بعضی از آنها سوراخی بهاندازهٔ یک دکمه روی آرنج داشتند و بعضی از دکمههای جلو آنها افتاده بود. امّا آن سیاستمدار و سفیر سابق می توانست ژست بگیرد و دستش را همیشه روی قلب خود بگذارد تاکسی متوجه دکمهٔ افتادهٔ او نشود.

اگر ماریوس از اینگونه اسرار شهر پاریس خبر داشت، در همان نظر اوّل، لباس نخ نمای آن رجل سیاسی را، که از آقای «رنگ عوض کن» به امانت گرفته بود، بر تن مردی که به دیدارش آمده بود، می شناخت.

ماریوس در ابتدا از دیدار چنین مردی که با تصوّرات قبلی او فرق داشت، تعجب کرد. امّا کمکم بر خود مسلّط شد و بیاعتنا بهاو، که در تعظیم کردن و تملق گفتن زیاده روی می کرد، نظری انداخت گفت: «چه می خواهید؟»

آن مرد، که سعی میکرد لبخند بزند و رفتاری دوستانه و خودمانی داشته باشد، و تبسّم او لبخند مهرآمیز یک تمساح را به یاد می آورد، گفت: اخیال میکنم قبلاً افتخار دیدارتان را در محافل بزرگ پایتخت داشتهام. خصوصاً به یاد دارم که چند سال قبل، حضرتعالی را در منزل شاهزاذه خانم باگراسیون ۱، و در قصر جناب ویکنت دانبره ۲، عضو مجلس اعیان فرانسه، زیارت کرده ام.»

۱ و ۲. Bagration برد که در مسکو کشته شد. ویکنت دانبره از جمله کسانی بود که به سلاطین قدیم فرانسه بود که در مسکو کشته شد. ویکنت دانبره از جمله کسانی بود که به سلاطین قدیم فرانسه معتقد بود و حاضر به اعلام وفاداری به لوئی فلیپ نشد. و تناردیه عمداً از این دسته از اشراف نام می برد تا با این گونه تملقات مقام منزلت ماریوس را بالا ببرد، و در ضمن نشان بدهد که با چنان افرادی دمخور بوده است (ایو ـ اگ).

و از نیرنگهای اینگونه افراد آن است که وانمود کنند که با بزرگان دمخُور بودهاند و با آنها رفت و آمد داشتهاند ماریوس در طرز سخن گفتن و آهنگ صدای او دقّت می کرد و حرکاتش را زیر نظر گرفته بود، و هرچه بیشتر در او دقیق می شد بیشتر تعجب می کرد. این مرد تودماغی حرف می زد، که با صدای تیز و زنندهٔ تناردیه متفاوت بود. ماریوس که گیج شده بود، گفت: «آقا! من نه شاهزاده خانم باگراسیون را می شناسم و نه آقای ویکنت دانبره را. و در همهٔ عمرم قدم به خانه و محفل این دو نفر نگذاشتهام.»

جواب او تند و خشن بود، امّا مرد ناشناس همچنان با نرمی و خوشرویی سخن میگفت: «پس حتماً شما را در خانهٔ شاتوبریان زیارت کردهام. من با شاتوبریان خیلی صمیمی و خودمانی ام. چه آدم خوب و مهربانی است، هر وقت مرا می بیند می گوید: تنار! دوست عزیزم!... چرا نمی آیی باده ای باهم بخوریم؟»

ماریوس بیشتر اخمهایش درهم رفت، وگفت: «افتخار آشنایی با آقای شاتوبریان را هم نداشته ام. حرف آخرتان را بزنید. چه می خواهید؟»

آن مرد که در برابر چنین جواب خشک و خشنی جا خورده بود، گفت: «حضرت آقای بارون! به عرایضم توجه کنید. در آمریکا، نزدیک پاناما، دهکدهای هست به نام جُویا۱.

این دهکده عبارت است از یک خانه، و دیگر هیچ. این خانهٔ بزرگ چهارگوش، ساختمانی دارد آجرنما و در سه طبقه. هر ضلع این مربع پانصد قدم است. دیوار هر طبقهٔ این ساختمان، از هر طرف دوازده قدم از طبقهٔ زبرین عقب تر است، به طرزی که از هر طرف ایوانی دارد، یعنی دور تا دور هر طبقه ایوان است. این ساختمان پنجره ندارد و به جای پنجره روزنه هایی دارد بسیار کوچک. این ساختمان در ورودی ندارد و با نردبان

باید از طبقهٔ اول رفت به طبقهٔ دوم، و از طبقهٔ دوم به طبقهٔ سوم. اتاقها در ندارند و فقط با دریچه های مخفی به بیرون راه دارند.

جلو اتاقها پلکان نیست، بلکه نردبان هست. هوا که تاریک می شود نردبانها را بر می دارند.

و هر روزنه را با تفنگی مجهز میکنند. دیگر هیچ راهی برای ورود به آن وجود ندارد. بنابراین، در تاریکی شب این خانه تبدیل می شود به یک دژ جنگی. در این خانه هشتصد نفر زندگی میکنند.

و در این دهکده غیر از این خانه هیچ چیز نیست. پس چرا ایس قدر احتیاط میکنند؟ چون آنجا منطقهٔ خطرناکی است.

و در سراسر آن منطقه آدم خورها در رفت و آمدند. پس چرا آن همه خطر را بهجان میخرند و مردم دسته دسته به آنجا می روند؟ برای آنکه معادنِ طلا در آن سرزمین فراوان است.»

ماربوس که بیزاریاش بهبی صبری تبدیل شده بود، سخن او را قطع کرد، و گفت: «از این مقدّمات چه نتیجهای می خواهید بگیرید؟»

مرد ناشناس گفت: «آقای بارون! میخواهم نتیجه بگیرم من از دیپلماتهای قدیمی هستم و از کار خسته شدهام، و این تمدّن کهن سال جانم را بهلب رسانده؛ میخواهم از تمدّن فرار کنم، فرار کنم و پناه ببرم بهتوحّش.»

ماریوس گفت: «خوب؟ چه منظوری از این حرفها دارید؟»

\_ آقای بارون! خودخواهی قاعده و قانون دنیاست. آن زن روستایی بینوا، که روزمزد در مزرعهای کار میکند، هر وقت که دلیجانی از آن حدود میگذرد، دست از کار برمی دارد و با نگاه آن را دنبال میکند. امّا آن زن دهقان، که روی زمین و ملک خودکار میکند، بهرفت و آمد دلیجان توجّهی ندارد.

سگ آدم فقیر دنبال آدم ثروتمند می افتد و پارس می کند. و سگ آدم

ثروتمند هم دنبال آدم فقیر می دود و پارس می کند. هر کس در فکر خویش است، هر کس برای خودش زندگی می کند؛ هدف نهائی همهٔ مردم دنیا منفعت است، طلا محبوب همه است.

ماربوس گفت: «بر فرض که این طور باشد. مقصود؟»

ـ میخواهم بروم جویا، میخواهم بروم و بقیهٔ عمرم را در آنجا زندگی کنم. ما سه نفریم. من و زنم و دخترم. دخترم بسیار زیباست. سفری در پیش داریم که بسیار دور و دراز است و پر خرج، من به کمی پول احتیاج دارم.

ماریوس پرسید: «این قضایا چه ربطی بهمن دارد؟»

مسرد نساشناس گسردنش را راست نگاه داشت؛ درست مشل لاشخورهایی که میخواهند بهطعمهٔ خود حملهور شوند، و لبخندزنان گفت: «آقای بارون! مگر نامهام را نخوانده اید؟»

حق با او بود. ماریوس بیش از آنکه بهموضوع نامه توجه کند، بهطرز نگارش و اغلاط املائی آن پرداخته بود، و اصل مطلب را از یاد برده بود. امّا ناگهان متوجه موضوع شد و با نگاه نافذی سعی کرد اعماق روح آن مرد ناشناس را بکاود؛ درست مثل یک قاضی تیزبین که بهمتّهمی چشم می دوزد.

و در جواب او در چند كلمه گفت: «همه چيز را شرح بدهيد.»

ناشناس دستهایش را در جیبهای جلیتقهاش فرو برد، بی آنکه پشت خود را راست کند، سر بلند کرد و از پشت عینک سبز رنگ ماریوس را از نظر گذراند و گفت: «بسیار خوب آقای بارون! در نامهام نوشته بودم حالا به صراحت می گویم، که من از راز بزرگی خبر دارم و می خواهم این راز را به شما بفروشم، می خواهم با شما معامله بکنم.»

\_گفتید یک راز؟

\_یک راز بزرگ.

- این راز را بهمن ربط دارد؟
  - ـ تا حدودی ربط دارد.
- ـخوب، این چگونه رازی است؟

ماریوس کنجکاوتر شده بود، با دقت بیشتری در چشمهای مرد ناشناس خیره شد.

آن مردگفت: «پیش از آنکه قیمت معامله را معلوم کنم، به طور رایگان قضایا را شرح می دهم. آن وقت متوجه می شوید که چه راز بزرگی است.» \_ بگویید.

ـ آقای بارون!... باید بگویم که یک دزد در خانهٔ شماست.

ماريوس لرزيد و گفت: «چنين كسى در خانه من نيست.»

ناشناس کلاهش را با آستین باک کرد، و بی آنکه اعتراض ماریوس را به روی خود بیاورد، گفت: «بله. یک دزد آدمکش، آقای بارون! من از یک موضوع قدیمی و فراموش شده، که در پیشگاه خداوند و قانون مشمول مرور زمان شده، حرف میزنم، بلکه میخواهم از یک قتل صحبت کنم که چند ماهی بیشتر از آن نمیگذرد و دادگستری و پلیس از چند و چون این واقعه خبر ندارند. و چنین قاتلی، با یک اسم ساختگی، در اینجا و در کنار شما زندگی میکند. من اسم واقعی او را بهشما میگویم.»

- \_اسم او را بگویید.
  - ژانوالژان.
  - این را می دانم.
- ــ و حالا، بی آنکه از شما چیزی بگیرم، باز هم بهرایگان برای شما می گویم که او چگونه آدمی است.
  - \_بگرىيد.
  - \_یک زندانی سابقه دار، یک محکوم به اعمال شاقه.
    - -این را هم میدانم.

\_حتماً حالاکه به موضوع اشاره کردم، متوجه شدید. سنه، مدتی است که از این چیزها خبر دارم.

لحن سرد و بی اعتنای ماربوس، و پاسخهای کوتاه او، مرد ناشناس را به خشم آورده بود. دزدانه به ماربوس نگاه خشم آلودی می کرد و سپس آرامش خود را بازیافت، امّا این نگاه او از چشسم ماربوس پنهان نماند. بعضی از شراره های موذی و گزنده از اعماق جان بعضی از انسانها بس می خیزند، و مردمک دیده که روزنهٔ جان آدمی است، آن را بازتاب می دهد.

و عینک نمی تواند این گونه شراره ها را پنهان کند؛ مانند آن است که شیشه ای را جلو دوزخ بگذارند و بخواهند آتش آن را پنهان کنند.

ناشناس دوباره لبخندی زد و گفت: «نمی خواهم ادّعای جناب بارون را تکذیب کنم؛ حتماً شما از بعضی چیزها خبر دارید، امّا من اطلاعاتی دارم که هیچکس جز من ازشان خبر ندارد، و این مربوط به ثروت همسر محترم شماست. این رازی است بسیار عجیب. این راز را به شما می فروشم. یعنی اوّل قضیه را می گویم، و قیمتش را به همّت عالی شما واگذار می کنم. حتّی حاضرم آن را خیلی ارزان بفروشم، مثلاً بیست هزار فرانک.

ماریوس گفت: «من از همه چیز خبر دارم، حتی از رازی که می خواهید به من بفروشید.»

مرد ناشناس ناچار قیمت راکمی پایین آورد. «جناب بارونا بهده هزار فرانک هم راضی هستم.»

ماریوس گفت: «باز هم میگویم، شما رازی برای فروش ندارید؛ چون از همه چیز قبلاً خبردار شدهام.»

برقی در چشم مرد ناشناس درخشید، صدایش را بلندتر کرد و گفت: «در هر حال، ما هم باید شکم گرسنهٔ خودمان را سیر کنیم. پول شام شب

را بدهید، بیست فرانک.»

ماریوس نگاهی به او انداخت و گفت: همان طور که گفتم، همه چیز را می دانم. اسم واقعی آن شخص را می دانستم، شما را هم می شناسم.»

- مرامی شناسید؟
  - \_ىلە.
- ــ آقـای بـارون! در نـهایت افتخار اسـم واقعی خـودم را بـهعرض میرسانم. تنار... بله، تنار...
  - ــ. ديه
  - \_ىلە؟
  - ـ تنارديه.
    - **چی**؟

خاریشت به هنگام خطر تیغهایش راست می ایستد، سوسک طلایی خود را به مردن می زند، گردانهای نظامی برای دفع خطر آماده می شوند... امّا تناردیه قاه قاه خندید، و سپس با یک تلنگر غباری را که بر آستین لباسش نشسته بود زدود.

ماربوس دنبالهٔ کلام راگرفت: «شما را خوب می شناسم. شما ژوندرت کارگر هستید، فابانتوی هنرپیشه، ژانفلوی شاعر، دون آلوارز اسپانیایی؛ و علاوه بر همه اینها نامه هایتان را همسر بالی راز هم امضا می کنید»

- ـ همسر چه کسی؟
- ـ خودتان بهتر میدانید. شما در مؤن فرمی میخانه کوچک و قراضهای داشتید.
  - ــ ميخانه؟.. خير آقا.
  - ـ بازهم میگویم که اسم شما تناردیه است.
    - ـ همهٔ این چیزها را انکار میکنم.

\_و باز هم میگویم که شما یک گدای بی سروپا هستید، و این هم مال شما!

ماریوس اسکناسی را که از جیب در آورده بود، بهطرف او پرتاب کرد. تناردیه گفت: «ممنونم آقای بارون!... مرا ببخشید باورم نمی شود. پانصد فرانک؟»

آن مرد، که منقلب شده بود، خم شد و تعظیم کنان اسکناس را از روی زمین برداشت، و با تعجب گفت: «این یک اسکناس پانصد فرانکی است.»

و با صدائی آهسته تر گفت: «ممنونم! لطف بزرگی در حق من کردید. بسیار خوب، حالا راحت تر می توانم حرف بزنم.»

و به چالاکی یک میمون، موهایش را با یک حرکت به شکل عادی در آورد، و عینک سبز را از چشم برداشت، و پرهای مرغ را که برای عوض کردن صدا، و تو دماغی حرف زدن، در سوراخ بینی فرو برده بود، بیرون آورد. و با این ترتیب، چشمهایش روشنایی خود را بازیافت، پیشانی اش که چینهای نفرت انگیزی است، نمایان شد، و بینی اش به شکل واقعی خود، که نوک تیز و عقابی بود، درآمد، و نیم رخ وحشت انگیز و موذی این مرد پست نهاد آشکار شد. و آنگاه با صدای تیز و گزندهٔ خود گفت: «آقای بارون! شما را نمی شود فریب داد. درست حدس زده اید، من تناردیه ام.»

تناردیه مبهوت شده بود. به اینجا آمده بود تا ماریوس را متعجب کند، و خود متحیر شده بود. و این شرمساری برای او پانصد فرانک منفعت داشت. و این سرافکندگی را به این قیمت، با خشنودی می پذیرفت، امّا از حیرت او کاسته نشده بود.

نخستین بار بود که بارون پون مرسی را می دید، و عجیب بود که بارون پون مرسی، او را با آنهمه تغییر شکل و لباس، شناخته بود و بسیار دقیق هم شناخته بود. و این بارون پون مرسی نه تنها از جزئیات کار او با خبر

بود، بلکه ژانوالژان را هم بهخوبی می شناخت.

و از خود میپرسید که این جوانک، که هنوز پشت لبش درست سبز نشده، کیست که همه را می شناسد؟

و چرا با آنکه همه چیز را دربارهٔ او میداند اسکناس پانصد فرانکی به او میدهد؟ کیست که مانند یک قاضی با تبهکاران روبهرو می شود، امّا مانند مردی فریب خورده و ساده دل، این گونه بذل و بخشش می کند؟

تناردیه، هر چند که مدّتها همسایهٔ ماریوس بود. هرگز او را ندیده بود. در پاریس طبیعی می نماید که دو همسایه همدیگر را نبینند و نشناسند. در آن موقع، از اپونین شنیده بود که جوان بی چیز و در عین حال مهربانی به اسم ماریوس در همسایگی آنهاست، و او بی آنکه ماریوس را بشناسد نامه ای برای او نوشته و فرستاده بود، که آن داستان را به یاد داریم. امّا تناردیه به هیچ ترتیب نمی توانست بین آن ماریوس بی چیز، و آقای بارون کو چکترین نسبتی در ذهنش پیداکند.

امّا دربارهٔ نام پون مرسی به یاد دارید که در جنگ واترلو، تناردیه تنها دو هجای آخر نام سرهنگ، یعنی «مرسی» را شنیده بود و گمان کرده بود که سرهنگ به او میگوید: مرسی!... و از او تشکر می کند!

وانگهی دخترش آزلما بعد از شب کارناوال، مأمور کشف خانهٔ عروس و داماد شده بود، و خود او هم بعد از جست و جو و کند و کار بسیار توانسته بود مردی را که روزی در فاضلاب پاریس دیده بود که جسدی بر دوش داشت، شناسایی کند. و در اینجا هم متوقف نمانده، بهپرس و جو و تحقیق ادامه داده و دریافته بود که عروس خانم، یعنی خانم بارون پونمرسی، کسی جز کوزت نیست. امّا بهاصطلاح خود میخواست که در این مورد راز پوشی کند. کوزت که بود؟ چیز زبادی از او نمی دانست، و در تصوّرات خود، او را طفلی نامشروع می دانست، از وضع و زندگی فانین نیز، که مدّتها برای تربیت فرزندش برای او پول

می فرستاد، دقیقاً خبردار نبود، ولی نسبت به او ظنین بود. در این زمینه نیز فعلاً لازم نمی دانست که چیزی بگوید.

چون نمی خواست از این بابت حقالسّکوت بگیرد؛ زیراگمان می کرد که اسرار ارزشمندتری می داند که برای معاملهٔ با بارون پون مرسی مناسب ترند. وانگهی اگر بی پروا و گستاخ به بارون پون مرسی می گفت که «همسر حضر تعالی حرامزاده است»، نه تنها به نتیجهٔ مطلوبی نمی رسید، بلکه امکان داشت بارون او را به زمین بیندازد و با چکمه هایش به مغز او بکوبد.

تناردیه می پنداشت که هنوز به موضوع اصلی نرسیده است و فعلاً مصلحت در آن است که کمی عقب نشینی کند، و دوباره با نقشهٔ تازهای پیش برود و جبههاش را عوض کند و اوضاع را به نفع خود تغییر دهد. از طرف دیگر، نزد خود احساس می کرد که پیش از طرح موضوع اصلی پانصد فرانک به دست آورده، و قطعاً بعد از رسیدن به آن موضوع، بارون را به عقب نشینی و تسلیم وادار خواهد کرد. برای کسانی که سرشت تناردیه را دارند، هر چیز به صورت نبردی است برای منفعت بردن. و حالا به موضع خود در این نبرد فکر می کرد. بارون را خوب نمی شناخت، امّا از اهمیت چیزی که می خواست به او بگوید خبر داشت. با سرعت، این مسائل را در ذهن خود بررسی کرد و پس از آن که به هویّت اصلی خود اعتراف کرد، منتظر بود که ماریوس حرکت بعدی را شروع کند.

ماریوس به فکر فرو رفته بود، سرانجام بعد از مدّتها جست وجو تناردیه را یافته بود، مردی که آنقدر اشتیاق به یافتنش داشت، در مقابل او ایستاده بود. و حالا می توانست به وصیّت کلنل پون مرسی عمل کند؛ دلش نمی خواست که آن قهرمان بزرگ مدیون این مرد رذل باشد. و چون تناردیه را، به خوبی می شناخت. دلش نمی خواست پدرش بده کار چنین مرد شروری باشد که او را از مرگ نجات داده است. و جمعاً از وضعی که

پیش آمده بود راضی بود، زیرا احساس می کرد که می تواند روح پدرش را از شرّ این طلبکار پست نهاد آسوده کند، و کلنل را از زیر بار قرض در آورد.

در کنار این وظیفه، وظیفهٔ دیگری هم داشت؛ سعی میکرد از زبان این مرد بشنود که ژانوالژان آن ثروت را، که به کوزت انتقال یافته، از کجا آورده است. حدس میزد که احتمالاً تناردیه چیزهایی از این بابت میداند. پس چارهای نبود که بیشتر با او گفت و گو کند.

تناردیه «لطفی بی کران» ماریوس را در جیب جلیتقهاش جای داد، و با احترام به ماریوس چشم دوخت. ماریوس برای گشودن زبان او، دامنهٔ بحث را به ژان والژان کشید: «تناردیه! می گفتید که آمده اید تا رازی را برای من بگویید. امّا من همه چیز را می دانم. اطلاعات بسیار دقیق دارم، می دانم که ژان والژان قاتل است، دزد است، و همهٔ شروت یک بازرگان کارخانه دار را، که خود او باعث ورشکستگی اش شده، بالاکشیده؛ و این را هم می دانم که او ژاور را کشته.

همین بس است. یا باز هم بگویم؟»

تناردیه گفت: «آقای بارون! من که از حرفهای شما چیزی نمی فهمم.» ماربوس گفت: «واضح تر می گویم، در سال ۱۸۲۲ در بخشی از بادوکاله!، شخصی به اسم مادلن خیلی سرشناس بوده. در دادگستری پرندههایی هست که من آنها را گیر آورده و دقیقاً مطالعه کرده ام. این مرد، یعنی آقای مادلن، به معنای کامل و دقیق کلمه، درستکار و شریف بوده؛ ابتکار مخصوصی داشته، و با ساختن مهره هایی سیاه، باعث شده که مردم یک شهر و حتی یک منطقه ثروتمند شوند و با رفاه زندگی کنند. او همهٔ ثروتش را با این کار به دست آورده بود و علاوه بر ثروتمند کردن مردم شهر، اندوخته ای هم برای خودش فراهم کرده بود. این مرد در آن

<sup>1.</sup> Pas-de Calais

شهر چند بیمارستان و چند آموزشگاه را پایهگذاری کرد. این مرد پاکدل به بالین بیماران می رفت و از آنها دلجویی می کرد، به نوعروسان رخت و اثاث خانه می داد، به بیوه زنان مدد معاش می پرداخت، یتیمان را به فرزندی قبول می کرد و دلسوز همهٔ مردم شهر بود.

و آنقدر متواضع بود که حتّی حاضر نشده بود نشان لژیون دونور را بیذیرد.

امًا مردم شهر او را با اصرار وادار کردند که مقام شهردار را قبول کند. همه چیز به این ترتیب پیش می رفت که ناگهان غریبه ای به این شهر آمد. او که یک زندانی محکوم به اعمال شاقه بود و از سوابق آقای مادلن با خبر بود و می دانست که او اجباراً و به رخم میل خود مر تکب کارهای خلافی شده، اسرارش را فاش کرد و او را به زندان انداخت. و چون می دانست که این مرد مبلغی بیش از نیم میلیون فرانک در بانک لافیت در پاریس به سپرده گذاشته بود، به پایتخت آمد، و با یک امضای جعلی اندوخته او را زبانک گرفت. و این شخص کسی نبود جز ژان والژان. امّا در مورد قضایای بعدی، گمان می کنم اطلاعاتتان از من بیشتر باشد. چون دقیقاً خبر دارم که او بازرس ژاور راکشته، با یک تیر تپانچه، و این را به یقین می گویم؛ چون خودم در آن محل حاضر و تقریباً ناظر بودم.

تناردیه مانند کسی که ابتدا مغلوب شده باشد، ولی ناگهان با یک حرکت وضع را به نفع خود عوض کرده و پشت حریف را به خاک رسانده باشد، با کبر و غرور به ماریوس نگاه می کرد، امّا در همان لحظه لبخند می زد. زیرا کسی که زیر دست باشد، حتّی در هنگام بیروزی باید خود را در مقابل بالا دست مهربان و متواضع نشان دهد. تناردیه نیز با ملایمت به او اعتراض کرد و گفت: «آقای بارون!... متأسفانه ما دربارهٔ دیگران قضاوتهای نادرستی داریم.»

و برای آنکه به اظهار نظر خود اهمیت و وقار بیشتری بدهد، زنجیر بند

ساعتش را به دست گرفت، و آن را چرخاند. ماربوس گفت: «منظورتان چیست؟ این چیزها که گفتم عین واقعیات است.»

تناردیه گفت: «چیزهائی که گفتید از اوّل تا آخر تصوّراتی بود اساسی. برای آنکه شما حضرت آقای بارون، به عرایضم اعتماد درست داشته باشید، ناچارم حقایقی را به عرض برسانم. چون در دنیا از هر چیز بالاتر حقیقت است و عدالت. من نمی خواهم کسی بر خلاف حق و عدالت متّهم شود. آقای بارون!

ژانوالژان ممکن است هزار جورکار خلاف کرده باشد، امّا ثروت آقای مادلن را بالا نکشیده، و در ضمن ژاور را هم نکشته.»

ماریوس گفت: «عجب!... دلیلی هم برای ادّعاهای خودتان دارید؟» تناردیه گفت: «بله، دو دلیل دارم.»

دلایلتان را بگویید.

دلیل اوّل که ثابت می کند ژانوالژان، آقای مادلن را نکشته، این است که آقای مادلن همان ژانوالژان بوده، و هر دو یک نفرند.

\_چه حرفهایی میزنیدا

\_و امّا دلیل دوم، که ثابت می کند ژان والژان، ژاور را نکشته، این است که ژاور خودکشی کرده.

ماریوس از حال طبیعی درآمده بود و فریاد زنان گفت: «این چیزها را که گفتید، باید ثابت کنید.»

تناردیه به سبک اشعار دوازده هجایی، کلماتش را به طورِ مقطع ادا کرد: «ژاور مأمورِ علیس در درودخانه خودش را غرق کرد و در زیر دیک کشتی حسدش بیدا شد.»

\_از کجا می گویید؟

تناردیه از جیب بغلش پاکت بزرگ خاکستری رنگی راکه اوراق تما شدهای در چند قطع و اندازه در آن بود، درآورد و آهسته گفت: «آقای

بارون!... من برای خودم یک بایگانی شخصی دارم»

و به کلام خود افزود: «آقای بارون!. در نظر داشتم این ژانوالژان را درست بشناسم تا به شما معرفی اش کنم.

و با قاطعیت میگویم که ژانوالژان و مادلن یکی هستند. و باز هم قاطعانه میگویم که ژاور خودش راکشته، و هیچکس قاتل او نیست. برای اثبات گفتهٔ خودم مدارک و اسنادی دارم. اسناد من خطی نیست چون خط را می شود جعل کرد. اسناد من چاپی است و قابل جعل نیست.»

و در آن حال که حرف می زد، از میان اوراق پاکت، دو روزنامه درآورد. که بسیار کهنه بود و کثیف و آلوده به تو تون. یکی از این دو روزنامه، چندتا خورده بود، هر تایش چند بار پاره شده بود. روزنامهٔ دیگر، حتی از آن هم کهنه تر و پاره تر بود.

تناردیه گفت: «توجه داشته باشید! برای اثبات ادّعای خودم این دو مدرک را دارم.»

و تای روزنامه ها را باز کرد و آنها را به دست ماریوس داد.

خواننده، این دو روزنامه را می شناسد؛ یکی که کهنه تر بود، نسخهای بود از روزنامهٔ «دراپوبلان» به تاریخ ۲۵ ژوئیه ۱۸۲۳، که متن خبر را در بخش سوّم این کتاب می توان یافت. این روزنامه دربارهٔ هویّت واقعی آقای مادلن، که همان ژانوالژان بود، شرحی نوشته بود. دیگری نسخهای بود از روزنامهٔ مونیتور، به تاریخ ۱۵ ژوئن ۱۸۲۳، که خبر خودکشی ژاور را نوشته بود؛ و در ضمن شرح داده بود که بر طبق گزارش خود او، ژاور چند روز پیش از مرگش، در سنگر کوچهٔ شانورژی به دست شورشیان گرفتار شده بود. مردان سنگر یکی از افراد خود را مأمور می کنند که او را به قتل برساند. امّا آن مرد، دور از چشم همراهانش او را آزاد می سازد، و تیر بیانچهٔ خود را در هوا شلیک می کند.

ماريوس مطالب اين دو روزنامه را بهدقت خواند؛ ترديدي نبودكه اين

دو روزنامه آن مطالب را برای اثبات گفته های تناردیه چاپ نکرده بودند، بلکه روزنامهٔ مؤنیتور اعلامیهٔ رسمی ادارهٔ پلیس دربارهٔ خودکشی ژاور را چاپ کرده بود. و ماریوس چارهای نداشت جز آن که حقیقت را بی هیچگونه تردید بپذیرد.

دربارهٔ سپردهٔ ششصد هزار فرانکی در بانک لافیت نیز بهخطای تحقیقات خود پی برد. با این وضع، ژانوالژان در نظر او ناگهان از تاریکی بیرون آمد. و حیثیت و عظمت پیداکرد، تا آنجاکه ماریوس نتوانست ظاهر را حفظ کند، از شادی فریاد کشید و گفت: «چه خوب شد که حقیقت را فهمیدم. معلوم می شود که ژانوالژان مردی است بزرگوار و محترم. و آن اندوختهٔ بانکی هم مال خود او بوده که بهنام مادلن در بانک بهامانت گذاشته؛ ژاور را هم مثل یک قهرمان بزرگ و جوانمرد از مرگ نجات داده. با این حساب، باید گفت که او مرد مقدّسی است.»

تناردیه گفت: «برعکس، او مرد مقدّسی نیست، آدمکش است، دزد است.»

امّا جلو احساسات خود را گرفت، و گفت: «بهتر است قضایا را با آرامش دنبال کنیم.»

ماریوس مانندکسی که ناگهان آب یخ بر سرش ریخته باشند، شوق و شادی اش را فروخورد و گفت: «با تمام این حرفها، شما میگویید که او دزد و قاتل است!»

تناردیه گفت: «بله، داستان باز هم دنباله دارد. ژانوالژان مال و ثروت مادلن را ندزدیده، چون مادلن خود اوست، اما با این وصف دزد است. ژاور را نکشته، اما قاتل است.»

ماربوس گفت: «حتماً میخواهید داستان دزدی یک دانه نان را بگویید که مربوط است به چهل سال قبل. به گواهی این روزنامه ها که به من نشان دادید، این مرد بعد از یک عمر بشیمانی و پرهیزکاری، آن سوابق را

## جبران کرده.»

تناردیه گفت: «آقای بارون! من با چهل سال پیش او کاری ندارم. من از واقعه ای حرف می زنم که تقریباً یک سال پیش اتفاق افتاده، و کسی غیر از من از این راز خبر ندارد، و در هیچ کجا از آن واقعه حرفی نزده اند. اگر من این راز را فاش کنم، متوجه می شوید که چرا این دزد آدمکش، این طور بذل و بخشش کرده و ثروتش را به خانم بارون بخشیده، و در نهایت، زیرکی و موذیگری جای خودش را در یک خانوادهٔ شریف و اصیل باز کرده، و در آسایش و شادی آنها شریک شده، و در عین حال سرپوشی گذاشته است روی جنایت هولناکش. او با این عمل، از اسم و شهرت ناپاک خودش دور شده و خانوادهٔ خوب و خوش نامی برای خودش دست و پاکرده.»

ماریوس گفت: «ناچارم حرف شما را قطع کنم، و بگویم که ژانوالژان همچوکاری که شما مدّعی اش هستید نکرده، و نخواسته در این خانواده، و در کنار ما باشد... حالا بروید بر سر اصل قضیه.»

تناردیه گفت: «آقای بارون! من همه چیز را از اوّل تا آخر میگویم. و همانطور که گفتیم پاداش آن را به همّت عالی شما وا میگذارم. این راز بزرگ به اندازهٔ یک کوه طلا قیمت دارد. حتماً به من میگویید که چرا مستقیماً نزد خود ژان والژان نرفته ام تا از او حق السکوت بگیرم؟ امّا من به یک دلیل این کار را نکرده ام؛ و آن دلیل هم خیلی ساده و روشن است. شنیده بودم که ژان والژان همهٔ نروتش را به خانم بارون بخشیده، و با این ترتیب دیگر از مال دنیا چیزی ندارد. اگر نزد او می رفتم جیبهای خالی اش را به من نشان می داد. امّا این راز را برای شما افشا می کنم؛ چون می دانم که از نظر مالی به من کمی خواهید کرد تا با همسر و دخترم به جویا بروم. آقای بارون! من کمی خسته شده ام. اجازه بدهید بنشینم.»

ماریوس و تناردیه رو در روی همدیگر نشستند.

تناردیه روزنامه ها را از ماریوس پس گرفت و پایش را روی پا انداخت و قیافهٔ حق به جانبی گرفت و به شرح ماجرایی پرداخت که خود شاهد آن بود. شمرده سخن می گفت و روی کلمات تکیه می کرد.

جناب بارون! روز ششم ژوئن ۱۸۳۲، تقریباً یک سال پیش، در روز شورش، مردی در فاضلاب پاریس پنهان شده بود؛ درست در جایی که فاضلاب بهرود سن می رسید، بین پُل انوالید و پل ینا.

ماریوس کنجکاو شده بود، صندلی را جلو کشید و به تناردیه نزدیکتر شد. تناردیه که احساس می کرد با همان کلمات اوّل مخاطب خود را مجذوب کرده است، با هیجان بیشتری، دنبالهٔ مطلب را بازگفت:

ـ پلیس در تعقیب این مرد بود، و ناچار دور از انظار زندگی می کرد و بیشتر اوقاتش را در راهروهای فاضلاب می گذراند؛ یک کلید هم برای باز كردن دريجة ورودي فاضلاب تهيه كرده بود. باز هم ميگويم كه روز ششم رُوئن بود، و تقریباً ساعت هشت بعد از ظهر. این مرد در آن موقع، نزدیک دریچهٔ در راهرو زیرزمینی ایستاده بود که ناگهان صدای پایی را از پشت سرش در فاضلاب شنید، و آماده شد برای دفاع، و درگوشهای کمین کرد. صدای یا نزدیکتر شد. آن مرد متحیّر شده بود، چون خیال نمیکرد که کسی غیر از او در آنجا باشد. دریچهٔ ورودی زیاد دور نبود. مختصر نوری از دریچه به راهر و می تابید. آن مرد در این روشنایی ضعیف توانست ببیند که یک نفر به آن طرف می آید و چیزی بر دوش دارد. وقتی که نـزدیکتر شد، آن مرد متوجه شد که این شخص از محکومان فراری است، و چیزی که بر دوش داشت نعش یک نفر بود. پیدا بود که او راکشته و جیبش را خالی کرده، و قصد دارد نعش را ببرد و در رود سن بیندازد. هر چند که این شخص از میان یک منجلاب بزرگ در راهرو زیرزمینی گذشته بود و مى توانست نعش را توى منجلاب بيندازد، امّا ترسيده بودكه روز بعد مأموران فاضلاب بیایند و نعش را پیداکنند. نمی خواست که بهاین زودی جنازه را گیر بیاورند و قضایا را دنبال کنند. امّا عجیب بود که این شخص، که نعشی هم بر دوش داشت، چطور توانسته بود از آن گنداب رو بزرگ بگذرد و زنده از آن بیرون بیاید.

ماریوس بار دیگر صندلی اش را جلوتر کشید. تناردیه، که متوجه شده بود داستان او چه هیجانی در ماریوس برانگیخته است، بیشتر بر سر شوق آمد و گفت: «آقای بارون! فاضلاب، شان دُومارس نیست، جایی است تنگ و تاریک؛ دو نفر به زحمت می توانند در این دالانهای تنگ از کنار هم دیگر بگذرند. آن روز، در این راهروهای تنگ و تاریک، آن مرد، و شخصی که نعشی را بر دوش داشت با هم دیگر برخوردند و حال و احوال هم دیگر را پرسیدند. شخصی که جنازه را بر دوش داشت از آن مرد کمک خواست، یعنی از او خواست که با کلیدش دریچهٔ فاضلاب را باز کند تا بتواند بیرون برود و خود را به رودخانه برساند. و آن مرد که نتوانسته بود در تاریکی چهرهٔ آن محکوم فراری را به خوبی ببیند، سعی کرد او را به حرف بکشد و معطلش کند، بلکه از قضایا سر در بیاورد.

و در این حال، متوجه شد که مقتول جوان بود و خوش لباس، امّا پیدا بود که خون زیادی از او رفته. آن مرد، برای آنکه در این قضایا سرش بی کلاه نماند، با حرفهای بی سرو ته سرِ آن قاتل را گرم کرد و بهاو نزدیک شد و از پشت سر، یک تکیه از لباس مقتول راکند و نزد خود نگاه داشت که در موقع مناسب از آن بهرهبرداری کند.

بعد از آن، دریچه را باکلیدی که داشت بازکرد. قاتل بی معطلی نعشِ مقتول را با خود بیرون برد، و آن مرد دوباره قفل دریچه را بست و در همان جا ماند؛ چون نمی خواست در این ماجرا پای او به میان کشیده شود، و در موقعی که قاتل نعش مقتول را به رودخانه می اندازد ناظر و شاهد باشد. داستان من در همین جا تمام می شود و خیال می کنم شما آن قاتل دزد را شناخته باشید. بله، آن قاتل که نعش مقتول را بر دوش می کشید،

ژانوالژان بود. و کسی که در فاضلاب پناهنده شده بود و کلید قفل دریچه را در اختیار داشت، کسی است که السّاعه مقابل شما نشسته و داستان آن قتل را برای شما شرح می دهد. و امّا ان تکهٔ لباس...»

تناردیه پیش از آن که جملهٔ خود را تمام کند، تکّهای از یک لباس ماهوت سیاه رنگ را که لکههای تیرهای روی آن بود از جیب درآورد و بهماریوس نشان داد.

ماریوس از جا برخاست. رنگش پریده بود، به سختی نفس می کشید. به آن تکه پارچهٔ ماهوت چشم دوخته بود، بی آنکه کلمه ای بگوید. و در آن حال به طرف گنجهٔ دیواری رفت و کلیدی را که روی قفل آن بود چرخاند و در گنجه را باز کرد.

تناردیه که از کارهای او سر در نمی آورد، گفت: «آقای بارون! دلایل من قوی است و مدارک من انکارناپذیر. و اطمینان دارم که مقتول جوانک ثروتمندی بوده و پول زبادی همراه داشته. ژانوالژان او راکشته، و همهٔ دارو و ندارش را بهجیب زده.»

ماریوس فریادزنان گفت: «آن جوانک که میگویید، من بودم. و آن لباس هم، که تکّهای از آن در دست شماست، این است.»

و از درون گنجه لباس سیاه رنگ و خون آلودی درآورد و بر کف اتاق پرتاب کرد.

و جلو رفت و آن تکه از پارچه را از دست تناردیه بیرون کشید و روی زمین زانو زد و تکهٔ پاره شده را بهلبهٔ پایین لباس نزدیک کرد. این تکه درست به اندازهٔ قسمت پارهٔ لباس بود.

تناردیه مبهوت شده بود؛ مثل سنگ بی حرکت مانده بود و با خود می گفت: «مثل این که همه چیز به ضرر من تمام شد. بیچاره شدم!»

ماریوس که سرتاپا می لرزید؛ از روی زمین بلند شد؛ آشفته و منقلب بود. با خشم به طرف تناردیه رفت و دست در جیب برد، و چند اسکناس پانصد فرانکی و هزار فرانکی درآورد و فریاد زنان گفت: «شما موجودی هستید رذل و پست فطرت! بهدیگران بهتان می زنید و جنایتکارید. شما آمده بودید ژانوالژان را متهم کنید، امّا او را از همهٔ اتهامات تبر نه کردید. می خواستید به او ضربه بزنید و خردش کنید، امّا او را به عزّت و افتخار و سربلندی رساندید. ژانوالژان دزد و آدمکش نیست، شما دزدید و آدمکش. شما همان ژوندرت هستید. از وقتی که در ویرانسرای گوربو زندگی می کردید می شناسمتان. از زندگی شما چیزهایی می دانم که اگر به پلیس بگویم به زندان با اعمال شاقه محکوم می شوید؛ و حتی ممکن به پلیس اعدامتان کنند. فعلاً این سه هزار فرانک را بگیرید. شما در رذالت نظیر ندارید.»

و جند اسکناس پانصد فرانکی را بهطرف او پرتاب کرد و گفت: «تناردیه! ای مرد دروغگو و متقلّب! شاید این قضیه برای شما درسی باشد. ای ژوندرت! ای بینو!! ای حقّه باز راز فروش! ای پست فطرت! این اسکناسها را بردارید و از اینجا بیرون بروید. حیف که واترلو از شما حمایت می کند.»

تناردیه در آن حال که اسکناسها را از روی زمین بر میداشت و در جیب میگذاشت، گفت: «واترلو؟»

ماریوس گفت: «بله! شما دزدید و آدمکش!... امّا در میدان جنگ واترلو یک سرهنگ را از مرگ نجات داده اید.»

\_یک ژنرال را.

ماریوس که به هیجان آمده بود، با خشم گفت: «خیر، یک سرهنگ را. من با ژنرالها کاری ندارم. اگر همهٔ ژنرالها را هم نجات داده بودید، یک فرانک هم بهشما نمی دادم. و اجازه نمی دادم که بیایید اینجا، و برای من نقش بازی کنید. بروید بیرون!

از جلو چشم من دور شوید! دلم میخواهد که دیگر چشمم بهشما

نیفتد. بیایید بگیرید. این هم سه هزار فرانک دیگر. این پول را هم بگیرید و همین فردا از اینجا بروید. از این مملکت بروید. بروید به آمریکا. دخترتان را هم با خودتان ببرید، چون می دانم که همسرتان مرده. من از دور مراقب شما هستم که زودتر از اینجا بروید.

در موقع حرکت بیست هزار فرانک دیگر هم به شما می دهم. بروید به یک مملکت دیگر. بروید به جهنم.»

تناردیه چنان تعظیم می کرد که سرش به زمین نزدیک می شد و مرتباً می گفت: «جناب بارون!... تا زنده ام خودم را مدیون شما می دانم.»

تناردیه بیرون رفت، بی آنکه چیز زیادی از قضایا فهمیده باشد. امّا خوشحال بود که چند اسکناس پانصد فرانکی و هزار فرانکی بهجیب زده، و امیدوار بود که آقای بارون بهقول خود وفا کند، و بیست هزار فرانک دیگر بهاو بدهد.

با آنکه صاعقه بر سرش فرود آمده بود، امّا راضی و خشنود بود، و اصلاً دلش نمی خواست که برقگیری در میان باشد و جلو ضربههای مرگبار این صاعقه را بگیرد و او را از فیض آنهمه اسکناس درشت محروم کند.

از این مرد سخن گفتن بس است. تنها این مطلب را می گوییم که دو روز بعد، تناردیه زیر نظر و با مساعدت ماربوس، با یک نام جعلی، به اتفاق دخترش آزلما، رهسپار آمریکا شد، و در موقع حرکت، از طرف ماربوس یک حوالهٔ بیست هزار فرانکی به او داده شد، که در نیویورک می توانست این مبلغ را وصول کند.

امًا فساد اخلاقی تناردیه، دردی بود بی درمان، و در آمریکا نیز مانند اروپا در همان مسیرگام بر می داشت.

محبت و مساعدت بهموجودات پلید گاهی بی حاصل است و نتیجهٔ مطلوبی ندارد. تناردیه با سرمایهای که در اختیار داشت، در آمریکا

به خرید و فروش برده مشغول شد.

امًا پس از آنکه تناردیه از نزد ماربوس بیرون رفت، این جوان حتی لحیظهای درنگ نکرد و به باغ دوید و دیوانه وار کوزت را صدا زد: «کوزت!... کوزت!... زود بیا، باید برویم،... آهای باسک!... زودتر یک درشکه خبرکن!... کوزت! یک دقیقه را نباید تلف کرد، حتی یک دقیقه را... کوزت! شال گردنت را بردار و بیا.»

کوزت مبهوت شده بود، گمان می کرد که ماربوس عقلش را از دست داده است. به طرف او دوید. ماربوس نفسش در نمی آمد، قلبش چنان به شدّت می تبید که ناچار دستش را روی سینه فشار می داد؛ و در این حال کوزت را در آغوش گرفت و گفت: «کوزت امن آدم بدبختی هستم.»

ماربوس بهت زده بود، و هر لحظه در نظر او چهرهٔ ژانوالژان والاتر و برجسته تر می شد. در او جوانمردی و پارسایی را می دید، او را بلند همت و بی ادّعا و فروتن و بزرگ می دید. محکوم فراری و زندانی سابقه دار، در نظر او به صورت یک قدیس درآمده بود. مسیح را در او می دید. ماربوس در برابر عظمت مقام ژانوالژان متحیّر شده بود، و دقیقاً نمی دانست که در او چه می بیند، امّا همین قدر می فهمید که ژانوالژان، هرچه بوده و هست، بزرگوار است.

دقایقی بعد، درشکهای در جلو خانهٔ آنها بود. ماریوس زیر بازوی کوزت را گرفت و او را سوار درشکه کرد و خود نیز در کنارش نشست و بهدرشکه چی گفت: «بروید به کوچهٔ لومارمه، شمارهٔ هفت.»

درشکه به راه افتاد. کوزت گفت: «ماریوس!... آرزویم این بود که به آنجا بروم، امّا جرأت نمی کردم به تو بگویم. چقدر دلم می خواست آقای ژان را ببینم.»

ـ آقای ژان کیست او پدر توست. از پدر هم بهتر و بالاتر است. کوزت! حالا یادم می آید که نامه ای برای تو نوشته بودم و به گاورش داده

بودم که به تو برساند. این نامه را قطعاً گاور ش به پدرت داده کوزت!.

پدر تو، ژانوالژان عزیز برای نجات من به سنگر آمده بود. و این موجود عزیز و بی نظیر، هم به ژاور عمر دوباره بخشید و هم به من...بله کوزت! پدر تو مرا از آن گرداب هولناک بیرون کشید و آورد تا به دست تو بسپارد. او بود که مرا در فاضلاب هولناک پاریس بر دوش کشید. و امّا من؟ من کی بودم؟ یک موجود حقیر و حق نشناس! یک انسان حیوان صفت! کوزت! در نظر بیاور که او با چه زحمت و مرارتی مرا بر دوش می کشید.

در سرراه او در فاضلاب یک منجلاب وحشتناک بوده، و بارها پای او در آن لجنزار لغزیده و با مرگ روبهرو شده، امّا از هیچ خطری نترسیده، و از آن منجلاب عبور کرده. و من در آن موقع بی هوش بودم؛ نه چیزی می دیدم و نه چیزی می شنیدم، و اصلاً نمی دانستم در چه حالی هستم و چه می گذرد. کوزت! السّاعه می رویم و او را می آوریم نزد خودمان. باید او را در کنار خودمان نگاه داریم. اگر قبول نکند، بهزور او را می آوریم. نباید یگذاریم که دور از ما زندگی کند. خدا کند که در خانه باشد. من که تا زنده ام، ستایشش می کنم. اصلاً وظیفه ماست که دوستدار او باشیم، ستایشش بکنیم.

کوزت! می فهمی چه می گویم!... گاور ش نامهٔ مرا به دست او داده بود.»

کوزت از حرفهای او چیزی نمی فهمید و میگفت: «بله، همین طور است که میگویی.»

و درشکه به سرعت پیش می رفت.



## شبی که روز روشن را به دنبال دارد

ژانوالژان به محض آنکه صدای در را شنید، روی گرداند و با صدای ضعیفی گفت: «بیایید تو!»

در باز شد و کوزت به درون آمد به سوی ژان والژان دوید. ماریوس در آستانهٔ در ایستاده بود. ژان والژان نام کوزت را بر زبان آورد و بر پشتی صندلی تکیه داد و دستهایش را از هم گشود؛ لرزان بود و بهت زده و پریده رنگ و اندوهگین نفسش بند آمده بود، و در عین حال برق شادی در چشمانش می در خشید.

کوزت که از شدت هیجان نفس نفس می زد، روی سینهٔ ژانوالژان افتاد و گفت: «یدر!»

ژانوالژان که منقلب شده بود، با لکنت گفت: «کوزت! شمایید؟... خانم!... این تویی؟... خدایا!... خدایا!...»

و او را در میان بازوان خود فشرد، و دوباره گفت: «تویی؟... تو آمدهای پیش من؟ پس مرا بخشیدهای.»

ماریوس، که سعی می کرد خوددار باشد و گریه نکند، قدمی پیش گذاشت و گفت: «یدرا... یدر عزیز من!»

ژانوالژان گفت: «پس شما... شما هم مرا بخشیدهاید؟»

ماريوس نتوانست در جواب او كلامي بيابد و بهزبان بياورد. ژان والژان

بهاو گفت: «متشكرم».

کوزت شمالش را از دوش برداشت، کلاهش را روی تختخواب انداخت و گفت: «این چیزها اذیتم میکند.»

سپس روی زانوی ژانوالژان نشست و با مهر و نوازش، موهای سفید اورا با دست کنار زد و پیشانی اش را بوسید. ژانوالژان خود را تسلیم نوازشهای او کرده بود، متحیّر بود. کوزت که تنها اندکی از حقایق را، آن هم به گونهای ابهام آمیز، دریافته بود. هم چنان او را نوازش می کرد؛ مثل این که میخواست به جای ماریوس نیز از او دلجویی کند. ژانوالژان با لکنت گفت: «خیال می کردم که دیگر کوزت عزیزم را نمی بینم. آقای پون مرسی، پیش از آن که بیایید، داشتم به پیراهن کو چولوی کوزت، که روی تختخواب انداخته بودم، نگاه می کردم و با خود می گفتم که دیگر کار من تمام است، و او را نمی بینم. تا چند دقیقه پیش، آن قدر نومید بودم که گفتنش مشکل است.

انسان اصلاً شعور و فهم درست و حسابی ندارد، اصلاً فکر نمیکند که خدایی هم هست، و خدای مهربان بهما می گوید که نومید نباید بود که دنیا همیشه این طور نمی ماند... و آن وقت، خدای مهربان به دل کوزت می اندازد که بیاید نزد من... هر کس فرشته ای دارد؛ فرشتهٔ کو چولوی من، کوزت است، من چقدر بدبخت بودم.»

لحظهای نفسش بندآمد. ساکت شد و دوباره به حرف آمد.

«من واقعاً نیازمند بودم که کوزت را گاهگاه ببینم. حتی برای چند دقیقه. دل آدمی هم نیازهایی دارد؛ به چیزی نیاز دارد که آن را نسرمنرم بجود و با آن مشغول باشد. اما من حس می کردم که زیادی هستم. برای خودم دلیل می آوردم و به خودم می گفتم که آنها نیازی به تو ندارند.

نمی شود که مدام بروی و خودت را به آنها تحمیل کنی ؟... امّا خواست خداوند بود که دوباره ببینمش.

کوزت! میدانی که شوهرت جوان خوش قیافهای است؟... آه، کوزت!.. این گلدوزیهای روی یقهات چقدر قشنگ است. من اینجور نقشها را خیلی دوست دارم. حتماً شوهر با سلیقهات این را برایت انتخاب کرده. اصلاً پارچههای کشمیر به تو خیلی می آید. آقای پون مرسی! اجازه بدهید بهای، «تو» بگویم.

زباد طول نمی کشد، فرصت زیادی برای من نماند.»

کوزت گفت: «پدر! چه کار بدی کردید که ما را گذاشتید و از پیش ما رفتید. راستی این مدّت کجا بودید؟ کجا رفته بودید؟ آن وقتها سفرهایتان سه چهار روزه بود. اینبار، هر وقت که نیکولت را به اینجا می فرستادم. بر می گشت و می گفت که در سفر هستید. راستی که چه پدر بدی!... پدر من بیمار بود و به ما خبر نداد... ماریوس! بیا جلو، دست پدرم را بگیر، یخ کرده.»

ژانوالژان یک بار دیگر گفت: «آقای پون مرسی! پس شما هم مرا بخشیدهاید؟»

ماریوس دیگر نتوانست سکوت کند و آنچه در قلب او روی هم انسباشته شده بود، بیرون ربخت، و با صدای بلند گفت: «کوزت! می شنوی؟ پدرت از من بخشش می طلبد. و تو، کوزت، می دانی که پدرت چه فداکاری بزرگی برای من کرده، مرا از مرگ نجات داده، و بالاتر از همه، ترا به من داد، ترا به من سپرده، و بعد از اینهمه فداکاری خودش را هم فدای ماکرده. و حالا از من، منِ قدرنشناس، منِ بی عقل، منِ بی رحم، منِ گناهکار، بخشش می طلبد؛ از کسی مثل من تشکر می کند. اگر من زندگی ام را روی پای این مرد بریزم، باز هم کم است. این مرد به خاطر من، و به خاطر تو، کوزت، آن سنگر را، آن فاضلاب را، آن کورهٔ آتش را، آن لجنزار را تحمّل کرده، از میان نعش مردگان، مرا بیرون کشیده و همهٔ خطرها را به جان خریده. من و تو هرچه داریم از برکت محبّت و بزرگواری

اوست. باید بگویم که شجاعت و تقوا و جوانمردی و پاکی و قداست را یک جا در این مرد باید دید. کوزت! پدر تو یک فرشته است.»

ژانوالژان به آهستگی گفت: «هیس! هیس! این حرفها گفتن ندارد.»

ماریوس با خشمی که با ستایش آمیخته بود، گفت: «جرا حقیقت را به ما نگفتید؟ فقط ما مقصّر نیستیم. شما هم مقصّرید. شما افرادی را از کام مرگ بیرون میکشید، به آنها عمر دوباره می بخشید و حقیقت را پنهان می کنید، و حتّی می آیید و حرفهایی می زنید که خودتان را رسوا و بدنام بکنید. این کار خوبی نیست.»

ژانوالژان گفت: «ولی من حقیقت را به شما گفتم.»

ماریوس گفت: «حقیقت را تمام و کمال نگفتید. شما گوشهٔ ای از حقیقت را به من گفتید. امّا حالاً من همه چیز را می دانم. می دانم که آقای مادلن شمایید. چرا نگفتید که ژاور را از مرگ نجات داده اید؟ مرا با آنهمه گرفتاری از مرگ نجات دادید، امّا این چیزها را به من نگفتید.»

دنگفتم، چون احساس می کردم که بهتر است شما را باهم دیگر تنها بگذارم و از زندگی شما بیرون بروم.

اگر آن چیزها را میگفتم، شما بهزور مرا نزد خودتان نگاه می داشتید، پس چارهای نداشتم جز آنکه قضایا را کتمان کنم. نمی خواستم همهٔ شما را بهزحمت بیندازم که وجود مرا تحمل کنید.

ماریوس گفت: «تحمل؟ شما را تحمّل کنیم؟ ما دیگر حاضر نیستیم که این جور حرفها را از شما بشنویم.

دیگر نمیگذاریم اینجا بمانید. شما را با خودمان میبریم. برای همین به اینجا آمده ایم. باید با ما باشید شما پدر کوزت هستید، پدر من هستید. دیگر نمیگذارم حتّی یک روز در این گوشهٔ ترسناک بمانید.

همین حالا باید بیایید. فردا دیگر در اینجا نیستید.»

ژانوالژان گفت: «بله، می دانم. فردا دیگر در اینجا نیستم. امّا فردا در

## خانهٔ شما هم نیستم.»

ماریوس گفت: «منظورتان چیست؟ حتماً خیال دارید دوباره بروید به سفر. پدر!... ما نمی گذاریم به سفر بروید. باید در کنار ما باشید.»

کوزت گفت: «درشکه دَمِ در منتظر است. اگر لازم باشد، دست شما را می گیرم و بهزور شما را به آنجا می برم.»

و خنده کنان ژان والژان را در آغوش گرفت و سعی کرد او را از روی صندلی بلندش کند، و آهسته برای او شرح داد: «پدرا اتاق شما در کنار اتاق ماست، همه چیزش مرتب است. نمی دانید باغ در این فصل چقدر قشنگ است.

آزالیاها گل داده اند، خیابانهای باغ با ماسه های کنار رودخانه فرش شده اند، و در بعضی از گوشه ها با گوش ماهیهای ربز و بنفش. همه روز توت فرنگیهای من بخورید.

دیگر نه از «خانم» خبری هست و نه از «آقای ژان». در خانهٔ ما رژیم جمهوری برقرار است و همه بههمدیگر «تو» میگوییم.

دیگر همه چیز عوض شده. پدر! من این روزها یک غصهٔ کوچولو دارم؛ توی باغ یک پرندهٔ کوچولو لانهٔ قشنگی برای خودش درست کرده بود. این پرنده از آن سینه سرخهای خوشگل بود. امّا یک گربهٔ بیرحم، سینه مسرخ خوشگلم راکشت و خورد. افسوس! نمی دانید این پرنده چقدر قشنگ بود. همه روز از توی لانهاش سرک می کشید و بهمن نگاه می کرد. دلم می خواست آن گربهٔ بیرحم را بکشم. نمی دانید چقدر برای آن پرنده گریه کردم. امّا حالا دیگر کسی گریه نمی کند. همه می خندند، همه باید خوش باشند.

چون شما با ما می آیید. پدر بزرگ چقدر از آمدن شما خوشحال می شود. شما در باغ، در یک گوشه برای خودتان توت فرنگی می کارید. آن وقت می بینم که توت فرنگیهای شما بهتر می شود یا مال من.

از این به بعد، هر کاری که شما بگویید میکنیم، به شرط آن که هرچه من می گویم گوش کنید.»

ژانوالژان، بی آنکه بفهمد کوزت چه میگوید، به او گوش می داد. موسیقی دلنشینی صدای او را بیش از کلمات آن می فهمید و از آن لذّت می برد. در گوشهٔ چشمانش قطرهٔ درشت اشکی، که از اعماق جان او برآمده بود، نشسته بود. آهسته گفت: «به مهربانی خداوند ایمان آورده ام، چون کوزت در کنار من است.»

كوزت به هيجان آمد و گفت: «پدرم!»

ژانوالژان گفت: «می دانم که باهم بودن خوب است. در آنجا می توانم در کنار کوزت عزیزم راه بروم و به آواز پرندگان گوش بدهم. می دانم که چه خوب است با شما بودن، و دور از غم و تنهایی زندگی کردن. می دانم که چه خوب است که هر کدام در باغچه ای برای خودمان توت فرنگی یا چیز دیگری بکاریم. می دانم چه خوب است که کوزت توت فرنگیهای باغچهٔ من خودش را بخورد و به من هم بدهد. و بعد، بیاید و از رزهای باغچهٔ من گلی بچیند.

مى دانم. همهٔ اين چيزها خوب است. ولى ... » لحظه اى ساكت ماند و سپس گفت: «ولى افسوس!»

قطرهٔ اشک در گوشهٔ چشم او باقی ماند. ژانوالژان لبخند زد. کوزت دستهای او را در میان دستهایش گرفت و گفت: «خدای من! چه شده؟ چرا اینقدر دستهایتان سرد شده؟ یخ کرده، مگر حالتان خوب نیست؟ درد دارید؟»

ژانوالژانگفت: «نه عزیزم. حالم بسیار خوب است، ولی.» و دیگر حرفی نگفت. کوزت پرسید: «ولی چی؟» دارم میمیرم. کوزت و ماریوس سراپا لوزیدند.

ماربوس وحشت زده گفت: «گفتید که...»

ژانوالژان گفت: «بله، دارم می میرم. ولی چیز مهمی نیست.»

و نفسی کشید و لبخندی زد و گفت: «کوزت! چرا ساکت شدی داشتی برای من چیزهای خوبی میگفتی. باز هم حرف بزن. گفتی که سینه سرخ کوچولویت مرده. حرف بزن! میخواهم صدایت را بشنوم.»

ماریوس مثل سنگ بی حرکت مانده بود و به ژان والژان خیره شده بود. کوزت فریادی از تّهِ دل کشید و گفت: «پدر! پدر! شما زنده می مانید. من می خواهم که شما زنده باشید. شما باید زنده باشید و با ما زندگی کنید. می شنوید؟ صدایم را می شنوید؟»

ژانوالژان به کوزت نگاهی کرد. نگاه او پر از عشق و پرستش بود، و گفت: «بله، کوزت عزیز!... یگو که باید زنده بمانم. بگو که حق ندارم بمیرم. از کجا معلوم؟ شاید حرف ترا گوش دادم و زنده ماندم. وقتی که شما به اینجا رسیدید، در حال مردن بودم. آمدن شما و دیدن شما مرا زنده نگاه داشت. حس کردم از نو زنده شده ام.»

ماریوس با پریشانی فریاد زد: «شما لبریز از شور و شوق زندگی هستید. هیچکس در چنبن حالتی نمی میرد. شما تا حالا غصه داشتید، امّا از این بهبعد غم و غصّه ندارید. من از شما تقاضای بخشش می کنم، در مقابل شما زانو می زنم و تقاضا می کنم که مرا ببخشید. شما زنده می مانید و با ما زندگی می کنید و تا سالهای سال زنده می مانید. ما شما را می بریم نزد خودمان. من و کوزت از این به بعد فقط یک فکر در سر داریم و آن هم راحتی و سعادت شماست.»

کوزت میگریست و میگفت: «پدر! می شنوید؟ ماریوس هم میگوید که شما زنده می مانید.»

ژانوالژان لبخندی زد و گفت: «آقای پونمرسی! اگر مرا پیش خودتان ببرید، من دیگر کسی نخواهم بود که همیشه بودهام، نه! خداوند بهتر از

من و شما درک میکند که چگونه ترتیب کارها را بدهد. خداوند اینطور مصلحت دیده، و کاری نمی شود کرد. مرگ همه چیز را درست میکند. خداوند بهتر از ما می داند که برای هر کدام از ما چه چیز بهتر است.

خداوند خوشبختی ما را می خواهد، خداوند می خواهد که شما آقای پون مرسی، کوزت را داشته باشید، و جوانی با صبح پیوند داشته باشد، و دور و بر شما فرزندان عزیز من پر از گل باشد، و بلبلها نغمه سرایی کنند. زندگی شما چمنزاری است پر از آفتاب. امّا من دیگر به درد زندگی نمی خورم و باید به ارادهٔ خداوند تسلیم شوم و جان بسپارم. قبول کنید که همهٔ این چیزها درست و به جاست. بهتر است عاقل باشیم. دیگر از دست هیچ کس برای من کاری بر نمی آید. حس می کنم که تمام شده ام. یک ساعت پیش تقریباً از هوش رفته بودم. آن کوزه را می بینید؟ هرچه آب در آن بود خورده ام. کوزت ا شوهرت خوب و مهربان است. بهتر است با اوباشی تا با من.»

صدای در آنها را به خود آورد. پزشک آمده بود. ژانوالژان گفت: «سلام دکتر... اینها فرزندان عزبز من هستند.»

ماریوس به پزشک نزدیک شد، و تنها کلمه ای که بر زبان او جاری شد، «آقا» بود، آن هم با لحنی پُر از استفهام. و در واقع، با این یک کلمه، همه چیز از او پرسیده بود. و پزشک نیز با یک نگاه معنی دار به سؤال او جواب گفته بود. امّا ژان والژان که به قضایا پی برده بود، گفت: «گاهی اتفاقی می افتد که مطابق میل ما نیست. امّا این دلیل نمی شود که ما دربارهٔ خداوند داوری نادرست داشته باشیم.»

همه خاموش بودند. فشار عجیبی بر قلب خود احساس می کردند. ژانوالژان به کوزت چشم دوخته بود و او را تماشا می کرد؛ مثل این که می خواست خاطرهٔ او را با خود به دنیای دیگر ببرد؛ و با آن که ذرّه ذرّه به اعماق تاریکی فرو می رفت، هنوز توان آن را داشت که شیفته وار

به کوزت بنگرد. نور جانبخشی که از سیمای تابناک کوزت می تافت رنگ پریدهٔ این مرد محتضر را روشن می کرد.

مرگ نیز می تواند جذابیتهای خودش را داشته باشد.

پزشک نبض ژانوالژان را لمس کرد، سپس به کوزت و ماریوس نگاهی کرد و گفت: «حالا می فهمم که این بیمار از دوری شما رنج می برد.» و سر در گوش ماریوس گذاشت و گفت: «افسوس که دیر رسیدید.» ژانوالژان بی آنکه از چهرهٔ کوزت چشم بردارد، با صفا و مهربانی، به ماریوس نیز توجه داشت؛ و در این حال چند کلمهای به زبان آورد که به زحمت شنیده می شد: «مردن چیزی نیست، زنده بودن و زندگی کردن و حشتناک است.»

و ناگهان از جا برخاست، که بازیافتن رمق و نیرو، در واپسین دم عمر، نوعی جان کندن است، و با قدمهای استوار بهطرف دیوار رفت. و پزشک و ماریوس را که میخواستند دست او را بگیرند کنار زد، و پیکرهٔ مسیح مصلوب را که به دیوار نصب کرده بود برداشت و در نهایت قدرت و سلامت، بازآمد و نشست، و مسیح مصلوب را روی میز گذاشت و با صدای بلند گفت: «او شهید بزرگواری بود.»

در آن دم نفسش گرفت. چنانکه گویی مستی مرگ بر او چیره شده باشد، به سرگیجه دچار شد؛ با دستهایش زانوان خود را گرفته بود و فشارشان می داد.

کوزت شانههای او راگرفته بود و گریه میکرد و میخواست با او حرف بزند. امّا تلاش او بی فایده بود. کوزت کلماتش را با هقهق گریه می آمیخت:

بهدر!. از پیش ما نروید. ما دوباره شما را پیدا کرده بودیم. جرا می خواهید از پیش ما بروید؟

می توان گفت کمه محتضر رفت و آمدی سارپیچی دارد؛ سیرود و

می آید، دمی بهسوی مرگ پیش میرود، و گاهی بهسوی زندگی باز می آید. احتضار همچون راه رفتن کورمال کورمال در تاریکی است.

ژانوالژان لحظاتی از هوش رفت و دوباره بهخود آمد، پیشانیاش را طوری تکان می داد که پنداری می خواهد تاریکی را از آن فرو ریزد، و دوباره با روشنایی درآمیزد؛ دوباره از روشنایی لبریز شد. گوشهٔ آستین کوزت را گرفت و پیش کشید و بر آن بوسه زد.

ماريوس به هيجان آمد و گفت: «دكتر! حالش خوب شده.»

ژانوالژان به کوزت و ماریوس نگاهی کرد و گفت: «هر دوی شما خموب و مهربانید. حالا می گویم که چه چیز آزارم می داد؛ عذاب مى كشيدم كه چرا نمى خواهيد به آن پول دست بزنيد. ماريوس! آن پول مال كوزت است، مال همسر شما. السّاعه برايتان مي گويم كه آن پول را از چه راهی بهدست آوردم تا فکر نکنید که آلوده است. از دیدن هر دوی شما خوشحالم. چون میخواستم برای شما شرح بدهم که در آن موقع مهرههای سیاه از انگلستان می آمد و کهربای سفید از نروژ... همه چیز را در این کاغذ نوشتهام. آن را به دقت بخوانید. من برای ساختن دست بندهای تزیینی طرز تازهای کشف کرده بودم. بهجای آنکه دو سر حلقه را به هم جوش بدهم، به سبک تازهای آن دو سر را به هم نزدیک می کردم که قشنگ تر بود و ارزان تر تمام می شد. متوجه می شوید که چه می گویم؟ كارخانة بزرگى داشتم. با اين كشف بول زيادى بهدست آوردم. بولى كه به كوزت دادم مال خود من است. حالاً با خيال آسوده آن را خرج كنيد.» در این هنگام، زن سرایدار از پلکان بالا آمد و از لای در نیمه باز به درون اتاق نظری انداخت. پزشک به او اشاره کرد که از کنجکاوی دست بردارد و از آنجا دور شود. امّا این زن مهربان نتوانست جلو زبانش را بگیرد و پیش از پایین رفتن از پلکان، با صدای بلند گفت: «می خواهید کشیش را خبر کنم؟»

ژانوالژان گفت: «کشیش من همینالسّاعه بالای سر من است.»

و با انگشت جایی را در بالای سر خود نشان داد؛ مثل این بود که کسی را در آنجا میبیند. شاید اسقف دینی در واپسین دم بالای سرش آمده بود.

کوزت بالشی زیر کمر او گذاشت. ژانوالژان باز به حرف آمد و گفت:

«آقای پون مرسی! قسم می خورم که آن ششصد هزار فرانک مال کوزت
است. اگر به آن پول دست نزنید، همهٔ تلاش و کوشش من در زندگی
به هدر رفته. ما در آن موقع موفق شدیم که آن مهره های سیاه را خیلی
خوب درست کنیم، و با زر و زیورهایی که در برلن درست می کردند
رقابت داشتیم. چون محصول کار ما از مال رقیبان آلمانی ما بهتر بود. هزار
و دویست تا از این مهره های سیاه را، که در یک جعبه جا می دادیم، فقط
سه هزار فرانک برای ما تمام می شد.»

لحظه بهلحظه، ژانوالژان به غروب زندگی اش نزدیک می شد، نفسش به سختی در می آمد و کم کم با یک تکان خوردن، نفسش قطع می شد؛ به زحمت می توانست دستش را حرکت بدهد.

پاهایش دیگر توش و توانی نداشتند. در آن لحظات که اعضای بدن او به سوی ضعف و درماندگی می رفتند، عظمت روح او از اعماق بر می آمد و برگسترهٔ پیشانی او می نشست، و روشنایی یک دنیای ناشناخته، کم کم، در چشمان او نمایان می شد.

صورتش بیشتر رنگ می باخت، امّا هنوز لبخند می زد. دیگر جان در چشم او نبود، چیز دیگری بود.

نفسش از کار می افتاد، و نگاهش وسعت تازهای می یافت؛ گویی جسم بی جانی بود که بال و پری به او داده بودند.

با اشاره، به کوزت و سپس به ماریوس، فهماند که پیش تر بروند. بی تردید آخرین دقیقهٔ زندگی او بود. صدایش گویی از دنیای دور دست به گوش می رسید. پنداری دیواری بین او و آن دو کشیده شده بود؛ و او از پشت دیوار با کوزت و ماریوس حرف می زد: «نزدیکتر بیائید. نزدیکتر... دوستنان دارم. این جور مردن چه خوب است. کوزت من! تو هم دوستم داری؟ همیشه می دانستم که دوستم داری. چقدر خوب کردی که بالش را زیر کمر من گذاشتی. چقدر مهربانی. حتماً برای من کمی گریه خواهی کرد. می دانم. امّا نه زیاد. می خواهم که برای من فصّه نخوری. شما باید خوشبخت باشید، شاد باشید. راستی بچههای من، یادم رفت بگویم که ما از آن حلقههایی که با لحیم به هم می چسبیدند، بیش از هر چیز دیگر سود بردیم. هر دوازده تای آن دو فرانک تمام می شد و آنها را به شصت فرانک بردیم. هر دوازده تای آن دو فرانک تمام می شد و آنها را به شصت فرانک می خریدند، داد و ستد خوبی بود. آقای پون مرسی! تعجب نکنید که من ششصد هزار فرانک اندوخته داشتم. این پول را با زحمت به دست ششصد هزار فرانک اندوخته داشتم. این پول را با زحمت به دست آورده ام. با خیال آسوده از آن بهره ببرید و خوش باشید.

باید یک کالسکه بخرید. در تماشاخانه هم باید یک لُـرْ مـخصوص داشته باشید. باید خیلی شیک لباس بپوشید.

همیشه آراسته باشید. کوزت من! دوستانت را بهضیافتهای باشکوه دعوت کن. باید خیلی خوشبخت باشید.

من چیزهایی که به فکرم رسیده، برای کوزت نوشته ام. آن کاغذ را پیدا کتید. آن دو شمعدان را هم که روی پیش بخاری گذاشته ام به کوزت می بخشم. این شمعدانها از نقره است. اما برای من از طلا هم قیمتی تر

است.

الماس است. این شمعها را که در شمعدان گذاشته معوض کنید و شمعهای مومی بزرگ به جایشان بگذارید. آن بزرگواری که این دو شمعدان را به من بخشید، حالا در عالم بالاست. نمی دانم از من راضی است یا نه. من هرچه از دستم بر می آمد انجام دادم. فرزندان عزیزم! به یاد داشته باشید که من آدم فقیری هستم. در گوشهٔ فقیرانهٔ گورستان دفنم کنید. سنگ بسیار ساده ای روی قبرم بگذارید.

من این طور می خواهم. امّا رؤی سنگ نام مرا ننویسید. اگر کوزت گاهی سر قبر بی نام من بیاید روحم شاد می شود. آقای پون مرسی! از آمدن شما هم خوشحال می شوم. آقای پون مرسی! اعتراف می کنم که آن اوایل دوستتان نمی داشتم. مرا ببخشید! حالا دیگر شما کوزت هستید، و کوزت ماریوس است، و هر دوی شما برای من یکی هستید. یقین دارم که شما کوزت مرا خوشبخت می کنید. آقای پون مرسی!. صورت گل انداختهٔ کوزت مایهٔ دل خوشی من بود.

هر وقت که می دیدم کمی رنگش پریده، غضه به دلم می نشست. در این صندوق که در کنار من است، یک اسکناس پانصد فرانکی هست. آن را به فقرا بدهید. کوزت! پیراهن کوچولویت را روی تختخواب می بینی؟ یادت می آید؟ ده سال از آن روزگار می گذرد. راستی که عمر چه زود می گذرد. چقدر باهم خوشبخت بودیم. امّا دیگر برای من همه چیز تمام شده. فرزندان عزیزم اشک نریزید.

من که جای دوری نمی روم، از آن بالا شما را نگاه می کنم. اگر خواستید مرا ببینید، خیلی آسان است؛ شبها به تاریکی نگاه کنید. در آمریکی مرا می بینید که لبخند می زنم. کوزت!مون فرمی را به خاطر داری؟ اولین بار که ترا دیدم در جنگل بود. از تاریکی جنگل ترسیده بودی. به خاطر داری که سطل آب را از دستت گرفتم؟ اولین بار بود که دست

کوچولوی ترا لمس میکردم. یخ کرده بود. آن عروسک بزرگ را بهخاطر داری؟

اسمش راگذاشته بودی کاترین، و چقدر غصّه میخوردی که اجازه نداده بودند آن عروسک را با خودت به صومعه ببری. فرشتهٔ محبوب من! گاهی چقدر با مزگی میکردی و چقدر مرا می خنداندی. هر وقت که باران می آمد، شاخه ها را مثل کشتی روی آب جویبار می انداختی و در کنار جویبار می ایستادی و حرکت شاخه ها را تماشا میکردی. یک روز من یک جویبار می ایستادی و حرکت شاخه ها را تماشا میکردی. یک روز من یک راکت از ساقه های نی برایت درست کردم و یک توپ کوچولو با برهای زرد و آبی و سبز، حتماً به یادت می آید!

در بچگی خیلی زیرک بودی، بازی میکردی، وگیلاسها را می چیدی به گوشهایت آویزان میکردی. این چیزها مربوط به گذشته است. جنگلهایی که از میانشان گذشته ایم، درختهائی که از لابه لایشان به زحمت راه خودمان را پیدا کرده ایم، صومعه ای که در آن پنهان شده بودیم، بازیها و شیطنتها و بی خیالیهای دوران کودکی، همه و همه، مثل سایه اند. خیال می کردم که همه چیز تو مال من است، امّا اشتباه احمقانهٔ من همین بود! این تناردیه ها موجودات پلید و شروری بودند، امّا باید آنها را بخشید. کوزت! حالا باید نام مادرت را به تو بگویم, نام او فانتین بود. نام فانتین را به خاطر بسپار. این نام را با احترام به زبان بیار.

آن زن در زندگی جقدر آزار دید و رنج کشید. چقدر ترا دوست می داشت. و همان قدر که تو خوشبخت هستی او بدبخت بود. چه می شود کرد؟ خداوند بدبختی و خوشبختی را این طور بین ما تقسیم می کند.

خداوند حالا در آسمانهاست و از آن بالا همهٔ ما را می بیند. و تنها خود او می داند که در میان ستارگانش چه می کند. فرزندان عزیزم! همدیگر را دوست بدارید. غیر از دوست داشتن چیزی در دنیا نیست. گاهی از من، که در اینجا می میرم، یاد کنید. کوزت من! گناه از من بود که این روزها به دیدنت نمی آمدم. آرزویم دیدن تو بود. ترا نمی دیدم و قلبم از غصه پاره پاره می شد.

همه شب تا سر کوچهات می آمدم و از دور به خانهٔ تو نگاه می کرده. هر کس مرا در آن حال می دید، خیال می کرد دیوانه شده ام. همه به می خندیدند. یک دفعه آنقدر حواسم پرت بود که بی کلاه از خانه بیرون رفتم. فرزندان عزیزم! دیگر چشمهایم خوب نمی بیند. حرفهای زیادی دارم که دلم می خواست برایتان می گفتم. ولی نمی توانم. گاهی به فکر من باشید. شما موجودات عزیز و معصومی هستید. حالت عجیبی دارم. نور عجیبی می بینم. نزدیکتر بیایید. می خواهم خوشبخت بمیرم. سرهای عزیزتان را پیش بیاورید، می خواهم با دست لمس تان کنم.

کوزت و ماربوس بهت زده و اشک ریزان، در کنار او زانو زدند، و هر یک از دستهای ژانوالژان روی سَرِ یکی از آنها بود. این دستهای شکوهمند دیگر جان و رمقی نداشتند.

سَرِ ژانوالژان بهعقب متمایل شده بود. روشنایی شمعها بهصورت او می تابید، گویی با چهرهٔ نورانی اش به سوی آسمان نگاه می کرد، و کوزت و ماریوس بر دستهایش بوسه می زدند. جان سپرده بود.

شب بی ستاره بود و عمیقاً تاریک. بی تردید، در میان تاریکی فرشته ای بالها راگشوده بود و در انتظار روح او بود.

## علف پنهانش میکند و باران آن را میشوید

در گسورستان پسرلاشزا، در جمع قبرهای فقیران، و دور از کوی مقبرههای مجلل این شهر مردگان، و دور از همهٔ گورهایی که با سنگهای رنگارنگشان، مدهای کراهت آور دنیای اموات را در برابر ابدیّت به نمایش میگذارند، در گوشهای خلوت، پای یک دیوار کهنه، و زیبر یک درخت تنومند سرخدار ۲، که عشقه ها به تنهٔ آن پیچ خورده و بالا رفته اند، سنگ قبری دیده می شود که، مانند سنگهای دیگر، از گزند ایّام محفوظ نمانده و رطوبت و خزه و کپک و فضلهٔ پرندگان به آن آسیب بسیار رسانده اند. آب آن را سبزفام کرده است، و هوا سیاه رنگ. این قبر به هیچ کدام از باریکه راههای گورستان نزدیک نیست، و کسی دوست ندارد به طرف آن برود، راههای گورستان نزدیک نیست، و کسی دوست ندارد به طرف آن برود، پایش در زمین نمناک فرو می رود. و هر وقت که آفتاب بر این گوشه بتابد، مارمولکها هجوم می آورند و در فصل بهار، کاکلی ها در میان شاخه های درخت سرخدار آواز می خوانند، و علقهای خود رو آن قبر را از هر طرف می پوشانند.

<sup>1.</sup> Pere - Lachaise

شرخدار، درختی است از تیرهٔ مخروطیان با برگهای سوزنی شکل و دراز، که میوهاش از کاج کوچکتر است (فرهنگ معین).

این سنگ گور هیچگونه آرایشی ندارد. در موقع تراشیدن این سنگ، به هیچ چیز توجه نداشته اند، جز آنکه باید سنگی باشد بر گوری؛ و سنگی باشد با طول و عرضی به اندازهٔ قد و قواره یک انسان؛ تا پوششی باشد برای گور یک انسان.

روی این سنگ نام کسی را نمی توان یافت.

امّا روزی، سالهای سال پیش از روز و روزگار ما، کسی با مِداد ایس چهار مصراع را، که کمکم در زیر باران و غبار ناخوانا شده، و شاید امروز محو شده باشد، بر آن سنگ نوشته است:

هرچند که سرگذشت عجیبی داشت، سرانجام به خواب رفت. و به هنگامی که فرشته اش را از دست داد، از دست شد. و هم چون شب، که پس از رفتن روز فرا می رسد، مرگ، ساده و خود به خود به سراغ او آمد.

يايان كتاب

ویکتورهوگو در دست نوشته ای به تاریخ پایان رمان بینوایان، ساعت هشت و نیم صبح سی ام ژوئن ۱۸۶۱، اشاره کرده است. و شعری نیز در حاشیهٔ این دست نوشته دیده می شود، با این مضمون:

«بعد از عمری که به شهادتی طولانی و اندوهناک می مانست، در اینجا برای همیشه خفت. و هنگامی که فرشتهاش را از دست داد، بی آنکه چیزی بگوید، جان تسلیم کرد.»

و این دو مصراع با شعر دیگری که در دوم اکتبر ۱۸۳۷ (سال درگذشت اوژن هوگو) ساخته بود، شباهت دارد.

«اینجا آرامگاه کسی است که پس از عمری بیداری به خواب رفت، «و پس از یک عمر که با زحمت و رنج گذراند، آرام گرفت.»

این اشعار نشان می دهند که ذهن مؤلف، سالها برای «شعر پایانی» رمان بینوایان مشغول بوده است. در آوریل ۱۸۴۸ نیز، ویکتورهوگو برای سطرهای پایانی رمان بینوایان، شعری از منظومهٔ «تأملات» خود را در نظر داشت:

«من به حد كفايت زيسته ام.

و حالا که حتّی برای فرزندانم، که به آغوش من بازگشته اند، دلم به خنده باز نمی شود؛

و حالاکه در این قصل عطر و گل سرخ، دیگر رمق و نیروئی ندارم،

دخترم! بهتر آن است که در دل تاریکی آرام بگیرم. که قلب من تیره است، و من به حد کفایت زیسته ام.»

امًا سرانجام با شعری که با آن مضمونها نزدیک بود، بینوایان را پایان بخشید. زیرا معتقد بود که ژان والژان، با همهٔ دشواریها و گرفتاریها، در مجموع نماد نومیدی نیست؛ و سرنوشت او با رضا و خشنودی، و بازگشت کوزت و ماریوس به آغوش او پایان می یابد، و او با میل و اراده، از هویّت زمینی خود. چشم می پوشد و به آسمانها پرواز می کند.

ايو گۇئن

# فهرست كامل كتاب چهارم

| كتاب چهاردهم ـ شكوه نوميدى٧٠٢٠                          |
|---------------------------------------------------------|
| ١. پرچم ـ صُحنة اول ٢٠٤٩                                |
| ۲. پرچم ـ صحنهٔ دوم                                     |
| ۳. ای کاش گاورش تفنگ آنژلراس را به دست میگرفت ۲۰۵۹ ۲۰۵۹ |
| ۴. بُشكة باروت۴                                         |
| ۵. بیتِ آخر اشعار ژان پروور                             |
| ع. واپسین دَم                                           |
| ٧. گاُورُش حُسابگر دقيق فاصله ها ٢٠٧٥                   |
|                                                         |
| كتاب بانزدهم ـ كوچهٔ لُوم آرمه                          |
| ۱. آب خشک کُن یا خبرچین۱                                |
| ۲. ولگردي كه با چراغ كوچهها دشمني داشت۲۰۹۶              |
| ۳. در آن ساعت که کوزت و توسَن خفته بودند۲۱۰۲            |
| ۴. گاورش و سرکشیهای غیرت او۲۱۰۵                         |
|                                                         |
| قسمت پنجم ـ ژان والژان                                  |
| کتاب اول ـ جنگ در میانِ چهار دیوار۲۱۱۷                  |
| ١١١٨ . حيمة من ترب آنت النام سيلا در حيمة تاما ١        |

| ۲. در غرقاب مرگ اگر حرف نزنند چه کنند ۲۱۳۱ مرگ اگر                             |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۳. روشنایی و تاریکی۳                                                           |
| ۴. مینهای پنج به اضافهٔ یک۴                                                    |
| ۵. از بالای سنگر چه افقی را می توان دید ۲۱۵۱                                   |
| ع. ماربوسِ سرگشته و ژوارکم حرف ۲۱۵۸                                            |
| ۷. اوضاع بدتر می شود ۲۱۶۱                                                      |
| ٨ توپچيها با جدٌ و جهد واردكارزار مي شوند٨                                     |
| <ul> <li>۹. کاربُردِ هنر و استعدادگذشته در شکار قاچاق و چابکدستی در</li> </ul> |
| تیراندازی که در محکومیت او در سال ۱۷۹۶ اثر گذاشته بود . ۲۱۷۲                   |
| ١٠ صبحدم ١٠ صبحدم                                                              |
| ۱۱. تیری که به خطا نمی رود و کسی را نمی کشد ۲۱۸۰                               |
| ۱۲. بى نظمى طرفدار نظم١٢                                                       |
| ۱۳. روشناییهای ضعیفی که محو می شوند ۲۱۸۸                                       |
| ۱۴. جایی که نام معشوقهٔ آنژُلواس به زبان می آید ۲۱۹۲                           |
| ۱۵. گاورُش بیرون از سنگر                                                       |
| ۱۶. برادر جایگزین پدر پدر ۲۲۰۱                                                 |
| ۱۷. برادر جایگزین پدر پدر ۲۲۱۵                                                 |
| ۱۸.کرکس خود طُعمه می شود ۲۲۱۸                                                  |
| ۱۹. ژان والزان انتقام می گیرد ۲۲۲۲                                             |
| ۲۰. حق با مُردگان است زندگان هم مقصّر نیستند ۲۲۲۸                              |
| ٢١. قهرمانان                                                                   |
| ۲۲. گام به گام                                                                 |
| ٢٣. أرِست گرسنه و پيلادِ مست٢٠٠                                                |
| ۲۲۶ اسیو                                                                       |

| فهرست کامل کتاب چهارم / ۲۶۲۵                          |
|-------------------------------------------------------|
| _                                                     |
| كتاب دوم ـ دل و روده لوياتان ٢٢۶٥                     |
| ۱. زمین از راه دریا قوتش را از دست می دهد ۲۲۶۷        |
| ٢. تاريخچهٔ فاضلاب٢. تاريخچهٔ                         |
| ٣. يرونزۇ١٨١٢                                         |
| ۴. جزئیات ناگفته۷۸۷                                   |
| ۵. ترقی و تحول امروزی ۲۲۹۳                            |
| ع. آيندهٔ فاضلاب                                      |
|                                                       |
| كتاب سوم ــگِل، امّا جانِ آدمى٢٣٠٣                    |
| ۱. گندابرو و عجایبش ۲۳۰۵                              |
| ۲. شرح ماجرا ۲۳۱۳ ۲۳۱۳                                |
| ۳. مردی در کشاکش تعقیب ۲۳۱۷ ۲۳۱۷                      |
| ۴. او نیز صلیب خود را بر دوش میکشد ۲۳۲۴               |
| ۵. شنزار هم مانندِ زن ظرافت غیرقابل اعتمادی دارد ۲۳۲۹ |
| ۶. زیرزمین فروریخته ۲۳۳۶                              |
| ۷. گاهی در جایی که آدمی خیال میکند بهساحل نجات رسیده  |
| -                                                     |
| کشتی اش به گِل می نشیند                               |
| ۸. تکهای از یک لباس پاره۸. تکهای از یک لباس پاره      |
| ۹. هرکه ماریوس را در آن حال می شناخت مُردهاش          |
| مى پنداشت                                             |
| ۱۰. بازگشت طفل گریزپا به خانهاش                       |
| ۱۱. لرزه در اركانِ مطلق ۲۳۵۸                          |
| ۱۲. پدربزرگ۱۲                                         |

| کتاب چهارم ـ ژاور، قطارِ از ریل درآمده۲۳۷۱                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱. پدربزرگ                                                                                 |
|                                                                                            |
| کتاب پنجم د نّوه و پدربزرگ ۲۳۹۳                                                            |
| ۱. آنجاکه بَر تنهٔ درختی ورقهای هست از روی ۲۳۹۵                                            |
| ۲. ماریوس در جنگ خانگی پس از جنگ در سنگر ۲۴۰۱                                              |
| ۳. ماریوس یُورش می برد ۲۴۰۹                                                                |
| ۴. دوشیزه ژبل نرمان کمکم نرم شد و دیگر عیب نمی دانست که آقای                               |
| فُوشلوان با بستهای در زیر بغل به خانهٔ آنها بیاید ۲۴۱۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۵. نقدینهٔ خود را در جنگلی پنهان کنید و نزد سردفتری بهامانت                                |
| نسپارید                                                                                    |
| <ul> <li>۹. دو پیرمرد، هر یک به شیوهٔ خود، همهٔ توانشان را برای خوشبختی</li> </ul>         |
| کوزت به کار می بردند ۲۴۲۶                                                                  |
| ٧. بَر بالِ رؤيا٧                                                                          |
| ۸. باز یافتن آن دو مرد ممکن نیست۲۴۴۴                                                       |
|                                                                                            |
| کتاب ششم دشب زنده داری ۲۴۵۱                                                                |
| ۱. ۱۶ فوریه ۱۸۳۳ ۱۸۳۳                                                                      |
| ۲; ژان والژان همچنان دستش به گردن آویخته است ۲۴۶۹                                          |
| ۳. چمدان کوچک «جدا نشدنی»۳                                                                 |
| ۴. جِگَر فناناپذیر                                                                         |
|                                                                                            |
| كتاب هفتم ـ آخرين جرعهٔ باده ٢٢٩٩                                                          |
| ١. هفتمين حلقهٔ و هشتمين آسمان٢٥٠١                                                         |
| ۲. تاریکیهای روشنگر ۲۵۲۶                                                                   |

### فهرست كامل كتاب جهارم / ۲۶۲۷

| كتاب هشتم ـ رنگ باختنِ شفق ٢٥٣٩                                |
|----------------------------------------------------------------|
| ١. اتاق طبقهٔ پايين                                            |
| ۲. چند قدم دیگر به عقب ۲۵۴۸                                    |
| ٣. از باغ پلومه یاد می کنند                                    |
| ۴. کشش و خاموشی                                                |
|                                                                |
| كتاب نهم _ آخرين شب، آخرين سپيده دم                            |
| ۱. ترحم برای تیره بختان، اما عفو و اغماض برای سعادتمندان. ۲۵۶۵ |
| ۲. آخرین پت پتِ چراغ بی روغن۲. ۲۵۶۸                            |
| ۳. کسی که گاری را از روی بدنِ فوشلوان برداشت سنگینی یک قلم     |
| آزارش می دهد                                                   |
| ۴. مُركَّبي كه سفيد مي نويسد                                   |
| ۵. شبی که روز روشن را به دنیال دارد ۲۶۰۴ میری که               |
| م. علف پنهانش میکند و باران آن را می شوید۲۶۱۹                  |
| MANA.                                                          |
| یادداشت                                                        |
| فهرست موضوعی ۲۶۲۳                                              |

# گزیدهای از آثار دکتر محمد مجلسی

### آثار پخش شده از راد یو

- سایه ـ اقتباس: محمد مجلسی ـ تهیه کننده: کیا/ تاریخ پخش ۱۳۴۲/۹/۲۵ ـ شماره نوار ۱۹۹۵
- سفر طولائی (سریال) ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: اکبر مشکین ـ تهیه کننده: مهدی شرفی ـ تاریخ پخش ۱۸۷۷۹ ـ شماره نوار ۲۰۲۸۷، ۲۸۷۶۹ ۲۸۷۷۹
- قصه مادربزرگ (سریال) ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده شاهرخ نادری ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۶/۷/۲۲ ـ شماره نوار ۱۰۴۴، ۱۰۶۹، ۹۹۱، ۹۹۱، ۱۰۳۵ ۱۰۳۵
- قناری ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی/ تهیه کننده: بروشکی/ تــاریخ بــخش: ۱۳۴۴/۱/۳ ـ شــمـاره نوار ۲۴۹۰
- کابوس صبحدم (سریال) \_ محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیدکننده: شرفی \_ تاریخ پخش: ۱۳۵۲/۹/۱۷ \_ شماره نوار ۲۸۴۸۵، ۲۸۲۱۰، ۲۸۴۸۸، ۲۸۴۸۴
- لباس میاه محمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی متهدکننده: کیا تاریخ پخش ۱۳۰۶ محمد مجلسی ۱۳۴۲/۱۰/۱۹
- ماهی سخنگو ..اقتباس: محمد مجلسی ـکارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بهروز کیا ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۲/۸/۱۳ ـ شماره نوار ۱۲۹۸
- مرد بی حافظه .. اقتباس: معمد مجلسی .. کارگردان: صادق بهرامی / تمهیه کننده: مهدی شرفی .. تاریخ پخش; ۱۳۴۸/۶/۱ .. شماره نوار ۱۹۹۴
- مرد دریا (سربال) \_ محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: مهدی شرفی \_ تاریخ پخش: ۱۳۴۸/۲/۶ \_شماره نوار: ۹۸۰۶۰، ۱۸۷۹۰، ۱۸۴۰۲، ۱۵۲۹۱
- مودی در آتش (سریال) \_اقتیاس: محمد مجلمی \_کارگردان: صادق بهرامی \_تاریخ پخشر: ۱۳۴۷ \_شماره نوار ۱۸۱۶۳، ۱۸۱۵۵، ۲۵۶۲۵ ۲۵۶۲۹
- مرگ باشکوه (سریال) \_ محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: شرفی \_

- تساریخ پنخش: ۱۲۵۴/۸/۲۴ مشسماره نبوار: ۳۵۸۶۷، ۴۴۷۸۷، ۳۱۴۴۲، ۴۴۷۸۷، ۴۴۷۸۷، ۳۱۴۴۲، ۴۴۷۸۷، ۴۴۷۸۷
- مسافرخانه سر راه معمد مجلسی مکارگردان؛ صادق بهرامی متهیه کننده: کیا متاریخ پخش: ۱۳۴۲/۶/۲۹ مشماره نوار ۱۳۰۴
- مستی و مرگ به اقتباس: محمد مجلسی مکارگردان: صادق بهرامی به تهیه کننده: هوشنگ و حیدی بازیخ پخش: ۱۳۴۲/۱/۱۶ به شماره نوار ۱۳۴۹
- جزیره ناشناس ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: مهدی شرفی/ تاریخ پخش: ۱۳۴۷/۱/۲۹ ـ شماره نوار ۲۹۷۳
- آینه و آرزو به محمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی د تهیه کننده: بـروشکی د تـاریخ یخش: ۱۳۴۱/۱/۳۱ د شماره نوار ۱۲۸۵
- آرزو \_ محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: بهروز کیا \_ تاریخ پنخش: ۱۳۴۲/۹/۱ \_ شماره نوار ۱۳۰۲
- امید بی ثمر محمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی تهیه کننده: بهروز کیا تاریخ یخش: ۱۳۴۲/۹/۲۲ شماره نوار ۱۹۹۳
- اوراشیما \_اقتباس: محمد مجلسی \_کارگردان: صادق بهرامی \_تهیدکننده: بهروز کیا \_تاریخ بخش: ۱۳۴۲/۱۰/۱۲ \_شماره نوار ۱۳۰۷
- برادر\_معمد مجلسی ـکارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بهروز کـیا ـ تــاریخ پــخش: ۱۲۴۲/۹/۹ ـ شــمـاره نوار ۱۲۹۹
- پری دریایی محمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی تهیه کننده: بهروز کیا تاریخ یخشر: ۱۳۴۲/۷/۲۶ مشماره نوار ۱۳۰۵
- تصویر بیستم دافتباس: معمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی د تهیه کننده: بروشکی د تاریخ پخش: ۱۲۴۱/۱۰/۲۸ د شماره نوار ۱۲۵۹
- توراندخت \_ اقتباس: معمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: بـروشکی \_ تاریخ پخش: ۱۳۴۳/۱/۳ \_شماره نوار ۱۳۵۶
- دختر مو طلایی ـ اقتباس: محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بهروز کیا ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۲/۸/۱۰ ـ شماره نوار ۱۲۹۶
- دلقک ـ اقتباس: معمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بروشکی ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۳/۲/۲۵ ـ شماره نوار ۱۳۱۱
- راز دو انسان ـ اقتباس: محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بهروز کیا ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۲/۹/۲۷ ـ شماره نوار ۱۳۰۹
- سالی یکروژه ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: بروشکی ـ تاریخ یخش: ۱۳۴۲/۱۲/۳۰ \_شماره نوار ۱۳۱۰

- ناقوس چهارم \_انتباس: محمد مجلسی \_کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: بروشکی \_ تاریخ پخش: ۱۳۴۲/۲/۱۸ \_شماره نوار ۱۳۱۲
- نوای نی \_ محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: مهدی شرفی \_ تاریخ یخش: ۱۳۵۰/۳/۲۲ \_ شماره نوار ۱۱۸، ۱۳۱، ۱۳۷، ۲۶۸
- ویولونیست دورهگرد اقتباس: محمد مجلسی کارگردان: صادق بهرامی تهیه کننده: بروشکی - تاریخ پخش: ۱۳۴۳/۱/۷ - شماره نوار ۵۹۲۹
- هواپیمای ساعت ۶ صبح ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیدکننده: بهروز کیا ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۴ ـ شماره نوار ۱۳۰۸
- یک نکته بیش نیست ـ محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کـننده: محمود معلمیان ـ تاریخ پخش: ۱۳۴۸/۱۲/۲۶ ـ شماره نوار ۲۷۶۸
- پدر \_ اقتباس: محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: بـهروز کیا \_ تـاریخ یخش: ۱۳۴۲/۷/۱۸ \_ شـماره نوار ۱۲۹۷
- آخوین نامه \_ ترجمه: محمد مجلسی \_ کارگردان: صادق بهرامی \_ تهیه کننده: بـروشکی \_ تاریخ پخش: ۱۳۴۴/۷/۷
- قصری بی آفتاب (سریال) ـ ترجمه و اقتباس: محمد مجلسی ـ کارگردان: صادق بهرامی ـ تهیه کننده: مهدی شرفی ـ تـاریخ پـخش: ۱۳۴۷/۴/۲۲ ـ شـماره نـوار ۴۳۹، ۴۳۲، ۴۳۲، ۱۱۸۵

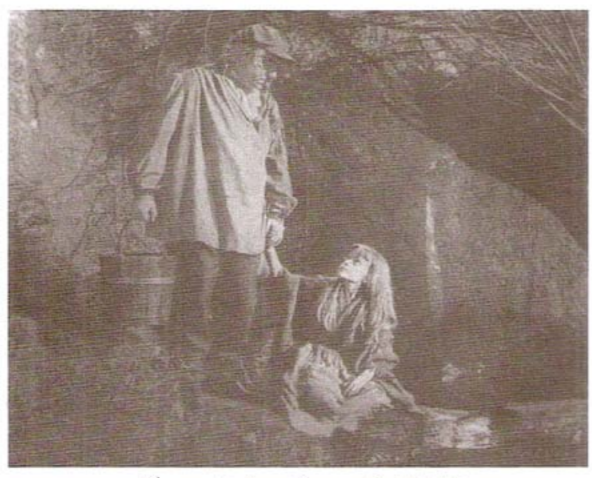
#### آثار منتشرشده و آماده جاپ

- گلباد (مجموعه شعر) ـ محمد مجلسي ـ نشر نيل، ١٣٣٨
- رمانهای کلیدی جهان ـ نوشته: دمینیک ژِنس ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ نشر دنیای نو، ۱۳۷۹
- سقوط اصفهان ـ نوشته: ژان کریستف روفن ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ نشـر دنـیای نـو، ۱۳۷۹
- کورش خورشید ایوان زمین ـ نوشته: گی راشه ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ نشر دنیای نو،
- آثار کلیدی موسیقی ـ نوشته: گی للون، ژانژاک سولی ـ ترجمه: محمد مـجلسی ـ نئــر دنبای نو، ۱۳۷۷
- مادام كامليا \_ نوشته: الكساندر دوما \_ ترجمه: محمد مجلسى \_ نشر دنياى نو، ١٣٨٢ بينوا يان (چهار جلدى) \_ نوشته: ويكتور هوگو \_ ترجمه: محمد مجلسى \_ نشر دنياى نو، ١٣٨٠

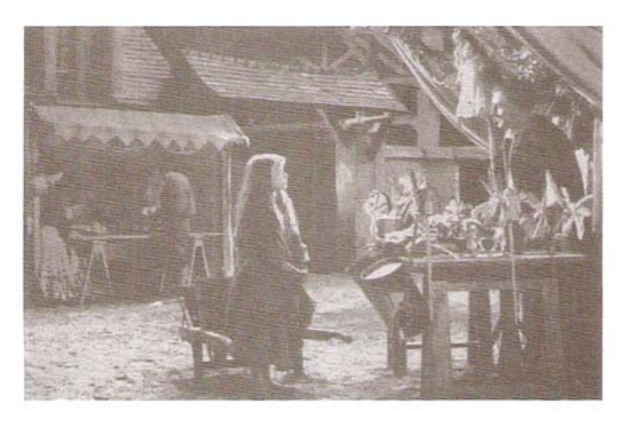
- **رُندگی بتهوون (چهار جلدی)** ـ نوشته: رومن رولان ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ نشر دنیای نو. ۱۳۷۵
  - موتسارت \_ نوشته: بان مک لین \_ ترجمه: محمد مجلسی \_ نشر دنیای نو، ۱۳۷۵ جمیله \_ نوشته: چنگیز آیتماتف \_ ترجمه: محمد مجلسی \_ نشر دنیای نو، ۱۳۸۲
- پیشگوی نفرین شده نوشته: جنگیز آیتماتف توجمه: معمد مجلی نشر دنیای نو،
- بارنابی روج (دو جلدی) ـ نوشته: چارلز دیکنز ـ ترجمه: محمد مجلسی ـ نشر دنیای نـو، ۱۳۷۴
- آناکارنینا (دو جلدی) منوشته: لئو تولستوی مترجمه: محمد مجلسی منشر دنیای نو، ۱۳۸۲ رستاخین منوشته: لئو تولستوی مرحمه محمد مجلسی منشر دنیای نو، ۱۳۷۲ بی بی پیک منوشته: الکسائدر پوشکین مرحمه: محمد مجلسی منشر دنیای نو، ۱۳۸۳ الموت منوشته: ولادیمیر بارتول مرحمه: محمد مجلسی منشر دنیای نو، ۱۲۷۳ زندگی پراضطراب چایکونسکی منوشته: دربوت ولستوک مرحمه: محمد مجلسی منشر دنیای نو، ۱۳۷۵
- هنر و دیوانگی دنوشته: سوفی دوسیوری، فیلیپ مدیر د ترجمه: محمد مجلسی دنشر دنیای نو، ۱۳۸۵
- بلندیهای شهر ـ نوشته: امانوئل روبلس ـ ترجمه: معمد مجلسی، نشر صبحدم، ۱۳۸۲ رویاهای ماده گرگ ـ نوشته: چنگیز آیتماتف ـ ترجمه: محمد مجلسی، نشر دنیای نو، ۱۳۶۰
- داستانهای دنیای گرفتار \_ انتخابی مجله لومند \_ ترجمه؛ معمد مجلسی، نشر دنیای تو، ۱۳۷۰
- روزی بهدرازای یک قرن \_ نوشته: چنگیز آیتماتف \_ ترجمه: محمد مجلسی، نشر دنیای نو، زیر چاپ
- میبیدار کوچک من ـ نوشته: چنگیز آیتماتف ـ ترجمه: محمد مجلسی، نشر دنیای نو، زیر چاپ
- طاعون ارغوانی دنوشته: جک لندن د ترجمه: معمد مجلسی، نشر دنیای نو، زیر چاپ مثل رود که جاریست دنیای نو، زیر مثل رود که جاریست دنیای نو، زیر چاپ چاپ چاپ
- سمفونی پاستورال دنوشته: اُندره ژید د ترجمه: محمد مجلسی، نشس دنیای نو، زیر چاپ
  - دكتر ابراهيم ـ نوشته: نبتل جان ـ ترجمه: محمد مجلسي، نشر دنياي نو، زير چاپ



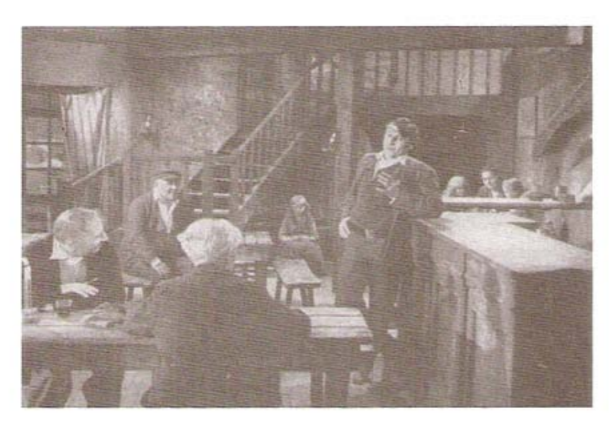
کوزت با عروسکش در میخانه، با تناردیه و زن و دخترانش



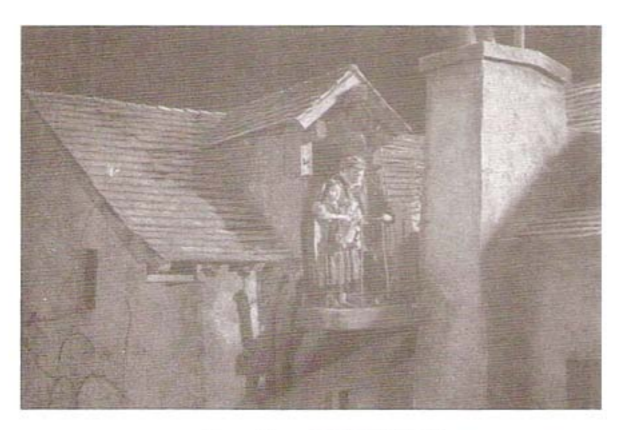
ژانوالژان و کوزت درکنار چشمه ای در جنگل



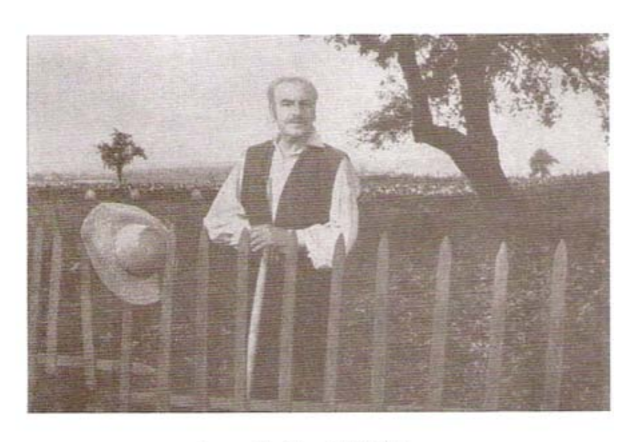
كوزت محو تماشاي عروسك



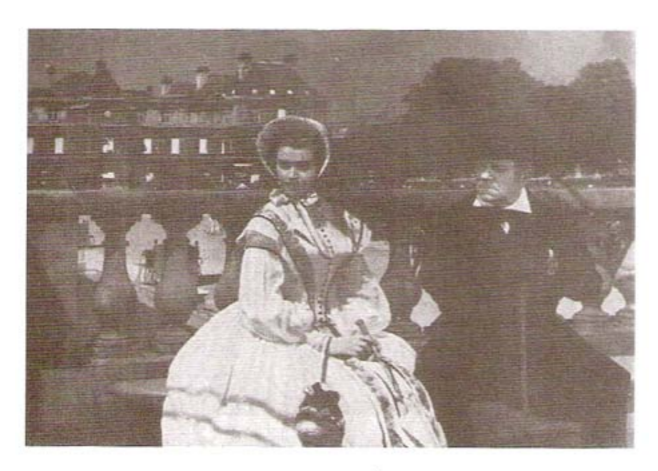
در میخانهٔ تناردیه در مُون فرمی



ژان والژان با کوزت در بالای دیوار صومعه



بابا فوشلوان در باغچهٔ صومعه



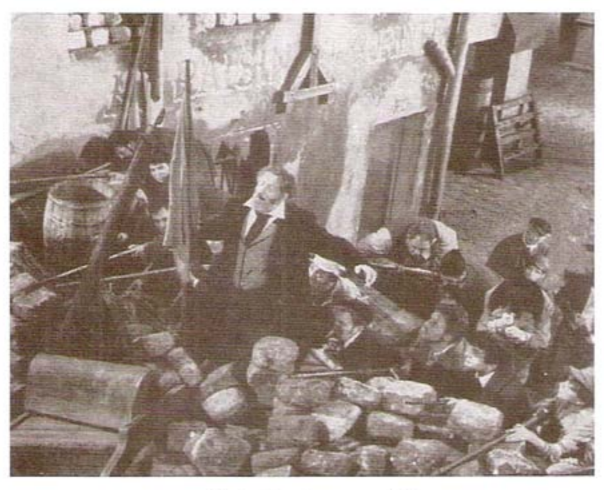
ژان والژان و گوزت در باغ لوگزامبورگ



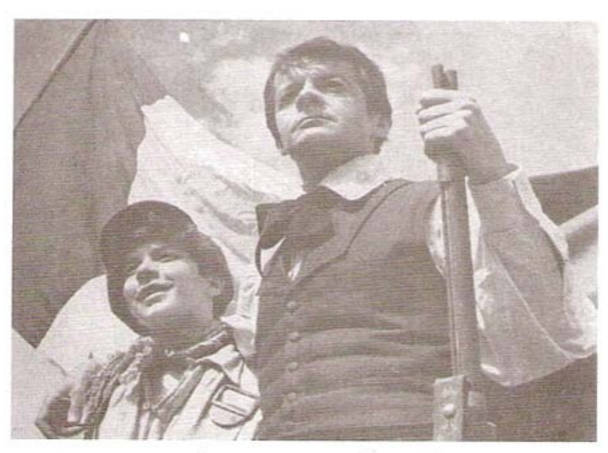
ژانوالژان با تناردیه در میخانهٔ او



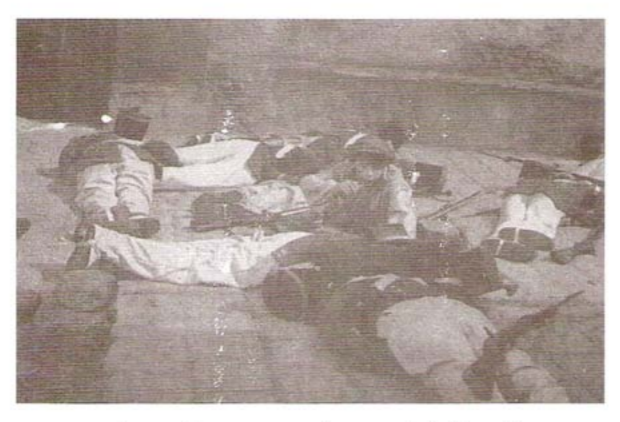
شورش در پاریس در هنگام تشییع جنازهٔ ژنوال لامارک



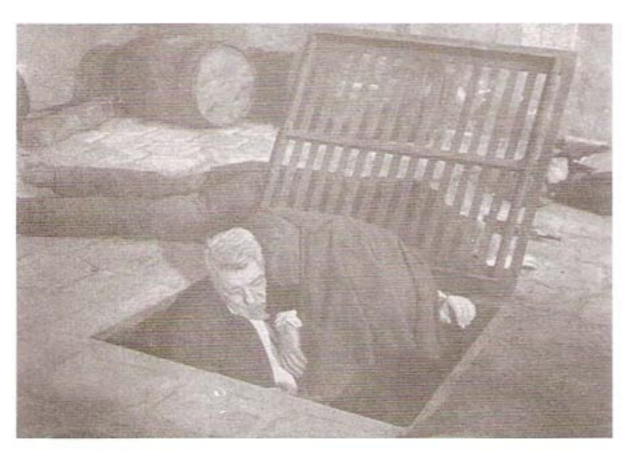
برافراشتن پرچم فروافتادهٔ سنگر



آنژلراس و گاورش در دفاع از سنگر



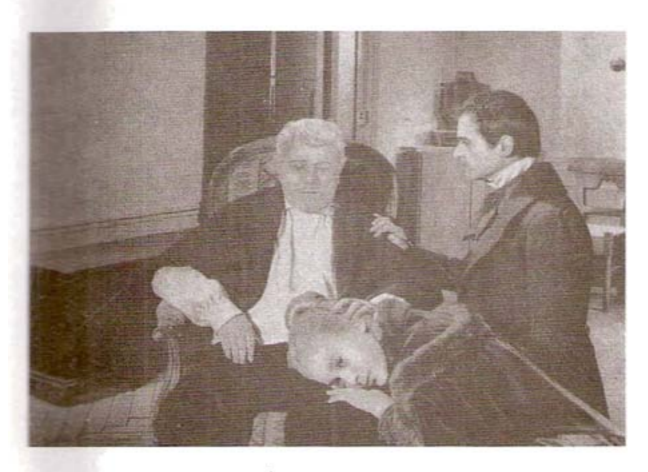
گاورش گلوله های سربازان کشته شده را جمع آوری میکند



ماريوس بر دوش ژانوالژان



روبه رو شدن ژان والژان و تناردیه در تاریکی فاضلاب



ژانوالژان باکوزت و ماریوس در آخرین لحظات عمر

در رمان بینوایان وقایع بسیار است و آدمیان بسیار. در این رمان هرکس به زبان خود سخن می گوید و به سبک و شیوهٔ خود زندگی می کند، و هرکدام دربارهٔ دیگران قضاوت خاص خود را دارند.

مونیارناس، یکی از تبههکاران گروه پاترون میست، ژان والران را «آدم احمق و یسکدندهای» میداند. گاورش در تاریکی ژان والران را می بیند و او را شخص بیچاره و مفلوکی می پندارد، و کوزت نیز روزی که کاروان زندانیان محکوم به اعمال شاقای را می بیند، به ژان والران که در کنار اوست، می گوید: « پدر!... اینها چه کارهاند؟ تبهکارند؟» و همه چیز از هر زاویسه که بنگریم، قدرت نویسنده را نشان می دهد، که آدمهای داستان را آزاد می گذارد تا دنیا را از چشم خود بینند و به زبان مخصوص خود حرف بزنند، و به زور حرفهای به زبان مخصوص خود حرف بزنند، و به زور حرفهای خودش را در دهان آنها نمی گذارد:



شابک دوره: ۱۰-۷ ۱۶۶۱-۹۶۴ ISBN: 978-964-6564-10-7