ران

﴿ ) مرکز مدیریت حوزه کهای علمیه خواهران

# قواعد فقهيه ( دروس تمهيدية في القواعد الفقهيه)

مرايش فقه واصول

(قاعدة لأضرر)

استاد: حجت الاسلام والمسلمين آلوستاني آموزشيار: آقاى محمد تقى خواجوى

#### مقدمه:

در درس قبل مراد از حکومت بیان گردید، در این درس وجه تقدیم دلیل حاکم بر دلیل محکوم ذکر می گردد. میرزای نائینی، دلیل محکوم را در مقام اثبات حکم در فرض تحقق وجود موضوع و دلیل حاکم را مبین حکم میدانند، لذا تعارض بین دلیل حاکم و محکوم را دفع میکنند.

دلیل دوم مقدم شدن دلیل حاکم بر دلیل محکوم، جنبهٔ نظارت داشتن دلیل حاکم، نسبت به دلیل محکوم است، و ناظر بودن دلیل حاکم به تنهائی، سبب می شود تا عُرف آنرا مقدم بر دلیل محکوم کند.

هر عنوان و موضوعی که در ادلهٔ احکام اخذ میگردد، باید بر معنای واقعی و خارجی حمل شود و بر معنای علمی حمل نمیگردد لذا ضرر در حدیث حمل بر ضرر واقعی میگردد سپس نقضی از فقه در مورد این مطلب مطرح میگردد.

شخصی در حالت غفلت از ضرری بودن وضو ، وضو گرفت، سپس کشف خلاف شد همهٔ علما قائل به صحت وضوی او شدهاند حال آنکه مقتضای ادله بطلان وضو می باشد.

جوابی از میرزای نائینی و سید یزدی در توجیه صحت وضو ذکر شده و مورد نقد و بررسی مصنف قرار میگیرد در پایان طبق مبنای بسیط بودن و مرکب بودن وجوب ، مختار مصنف بیان میگردد.

نكتة تقدم الحاكم

يبقى علينا أن نعرف نكتة تقدّم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم، فإنّ من المسلّم بين جميع الأعلام تقديم الدليل الحاكم، و إنّما اختلفوا في نكتة تقدّمه. و في هذا المجال يوجد رأيان:

١- ما أفاده الشيخ النائيني. و حاصله: أنّ الدليل المحكوم يتكفّل إثبات الحكم على تقدير ثبوت الموضوع و لا يتكفّل إثبات الموضوع و أنّه متحقّق بالفعل أو لا في حين أن الدليل الحاكم ينفي تحقّق الموضوع، و مثل هذين لا تعارض بينهما، فدليل أكرم العالم - مثلا - يقول: على تقدير كون هذا أو ذاك عالما يجب اكرامه، أمّا أنّ هذا أو ذاك عالم بالفعل فلا يتكفّل اثباته، فإذا جاء دليل ثان يقول الفاسق ليس بعالم فلا يكون معارضا للأوّل ليتأمّل في وجه تقدّمه عليه.

و يردّه: انّ دليل أكرم العالم يثبت وجوب الإكرام لمن كان عالما حقيقة و واقعا كما هو شأن كل دليل حيث يثبت الحكم للموضوع الواقعي، و واضح أنّ دليل الفاسق ليس بعالم لا ينفي العالمية واقعا لكي لا يتنافي و وجوب إكرام كلّ عالم.

٢- أن يكون وجه التقدّم هو النظر، فإن كون الدليل الحاكم ناظرا إلى الدليل المحكوم هو بنفسه نكتة تكفى فى نظر العرف للتقدّم، لأن معنى كونه ناظرا هو أن المتكلّم قد أعدّه لتوضيح المقصود من الدليل المحكوم، و واضح أن ما اعد لتوضيح المقصود من غيره يكون هو المقدّم فى نظر العرف.

١١- الضرر الواقعي أو العلمي

كلّ عنوان يؤخذ في الدليل يحمل على الواقعي دون العلمي، فحينما يقال: الدم نجس فالمقصود انّ ما كان دما واقعا هو نجس، سواء علم المكلّف بكونه دما أو لا، فالمدار إذن على تحقّق العنوان بوجوده الواقعي و ليس على تحقّقه بنظر المكلّف و علمه.

و فى ضوء هذا يلزم أن يقال بأن حديث لا ضرر حينما ينفى كل حكم شرعى فى حالة الضرر فالمقصود: نفى ذلك حالة تحقّق الضرر واقعا حتى و إن لم يحرز المكلّف ذلك.

و يتفرع على هذا أنّ المكلّف لو كان يعتقد حينما يريد الوضوء بعدم كونه مضراً، و بعد أن توضّاً اتّضح أنّه مضر فالمناسب الحكم ببطلانه، لأنّه ما دام مضراً واقعا فالأمر به يكون منتفيا بسبب حديث لا ضرر، و مع انتفاء الأمر به يلزم وقوعه باطلا، و الحال أنّ المعروف بين الأعلام بل قيل بتسالمهم على الحكم بصحّته.

و بكلمة مختصرة: كيف يوجّه الحكم بصحّة الوضوء في الحالة المذكورة، و الحال أنّ المناسب لحديث لا ضرر هو البطلان؟

و هناک عدّة أجوبة عن ذلک نذکر منها:

۱- ما أفاده الشيخ النائينى قدّس سرّه من أنّ الضرر فى المقام لم ينشأ من الحكم الشرعى بوجوب الوضوء ليرتفع الحكم بالوجوب، و إنّما نشأ من اعتقاد المكلّف و تخيّله عدم الضرر فى وضوئه، فاعتقاده عدم الضرر هو الذى أوقعه فى الضرر ليس الحكم الشرعى بوجوب الوضوء، و لذا لو فرض أنّ الحكم بوجوب الوضوء لم يكن واقعا لوقع المكلّف فى الضرر بسبب اعتقاده عدم الضرر.

و ما دام الضرر لم ينشأ من الحكم الشرعي بوجوب الوضوء فلا يرتفع- وجوب الوضوء- بحديث نفي الضرر.

و مع عدم ارتفاع وجوب الوضوء يقع – الوضوء – صحيحاً من جهة تعلّق الأمر به و عدم انتفائه.

و فيه: ان وجوب الوضوء لو كان ثابتا في مورد الفرض فهو ثابت في مورد تحقق الضرر واقعا فيلزم انتفاؤه. و مجرد أن الضرر خارجا لم يتحقق بسببه غير مهم فإن الميزان في تطبيق حديث لا ضرر هو على ثبوت الحكم الشرعي في مورد الضرر و ليس على نشوء الضرر خارجا من جهة الحكم الشرعي حتى يتعذّر تطبيقه في المقام.

٢- ان حديث نفى الضرر، حيث انه وارد مورد الامتنان، فهو يرفع الالزام و الوجوب دون أصل الطلب و المشروعية، فإن رفع ذلك ليس امتنانا و إنّما الامتنان هو فى رفع الالزام لا أكثر. و هذا معنى ما يقال من أن نفى الضرر هو على نحو الرخصة دون العزيمة.

و هذا الجواب يظهر من السيّد اليزدي في مبحث التيمّم من العروة الوثقي.

و قد يشكل على ذلك بأنّ الوجوب ليس مركّبا من جزءين: طلب الفعل و الالزام ليكون حديث نفى الضرر رافعا للجزء الثانى دون الأول، بل هو أمر بسيط عبارة عن الطلب الشديد، أو يقال: إنّ الصيغة تدل على الطلب فقط، و الالزام يستفاد من حكم العقل بناء على المسلك القائل باستفادة الوجوب من حكم العقل دون الوضع.

## علت تقديم دليل حاكم

بحث در این محور پیرامون علت تقدیم دلیل حاکم بر دلیل محکوم میباشد، و چرا همهٔ علما نسبت به تقدیم دلیل حاکم بر دلیل محکوم اتفاق دارند، مصنف از بین آرای مطرح شده، دو نظریه را در اینجا ذکر میکنند.

#### الف: مختار ميرزاي نائيني

دلیل محکوم در مقام اثبات حکم در فرض تحقق وجود موضوع میباشد و خودش در مقام اثبات موضوع یا نفی موضوع نمیباشد، مثلاً دلیل اکرم العلماء، وجوب اکرام را، برای علما اثبات میکند، اما عالم بودن زید یا نبودن آنرا، دلیل اکرم العلماء متکفل نیست و باید دلیل دیگری عالم بودن زید را بیان کند، به عبارت دیگر هر جا عالم بودن صادق بود، دلیلِ اکرم العلماء، وجوب را برای او ثابت میکند. و در جایی که دلیل حاکم موضوع را نفی کند هیچ تنافی و تعارضی بین آن و دلیل محکوم وجود نخواهد داشت، مثلاً دلیل حاکم میگوید: الفاسق لیس بعالم، (فاسق عالِم نیست) در این صورت در شخص فاسق، دلیل اکرم العلماء جریان پیدا نمیکند، زیرا موضوعش یعنی عالم توسط دلیل حاکم نفی شد.

#### اشكال

تنافی بین دلیل حاکم و محکوم باقی است، زیرا دلیل محکوم، حکم را برای موضوع واقعی و خارجی اثبات می کند یعنی عالمی که در خارج به او عالِم اطلاق می گردد و دلیل حاکم به صورت ادعائی، عالم بودن را از شخص فاسق مثلاً نفی می کند، لذا شخص فاسق از آن جهت که واقعاً عالم است، دلیل اولیه (دلیل محکوم) مثل اکرم العالم، شامل او می شود و از آن جهت که دلیل حاکم، عالمیت وی را به صورت ادعائی و تنزیلی نفی کرده است، لذا دلیل اولیه (دلیل محکوم) یعنی اکرم العالم شامل او نمی شود، پس تنافی بین دلیل حاکم و محکوم وجود دارد.

## ب) نظريهٔ دوم

وجه مقدم شدن دلیل حاکم بر دلیل محکوم، جنبهٔ نظارت داشتن دلیل حاکم، نسبت به دلیل محکوم است، و ناظر بودن دلیل حاکم به تنهائی، سبب می شود تا عُرف آنرا مقدم بر دلیل محکوم کند، زیرا معنای ناظر بودن دلیل حاکم این است که متکلم دلیل حاکم را برای مقام توضیح و تبیین دلیل محکوم، تدارک دیده است، و روشن است آنچه تهیه و تدارک دیده می شود در مقام توضیح و تبیین مراد از یک شیء دیگر، در نظر عُرف مقدم می باشد.

#### FG

۱. میرزای نائینی: دلیل محکوم در مقام اثبات حکم در فرض تحقق وجود موضوع میباشد و دلیل حاکم موضوع آن را بیان میکند.

علت تقديم دليل حاكم

۲. مصنف: دلیل حاکم ناظر به دلیل محکوم میباشد.

بر دليل محكوم

#### تطبيق

نكتة تقدم الحاكم

## علت مقدم شدن حاكم

يبقى علينا أن نعرف نكتة تقدّم الدليل الحاكم على الدليل المحكوم، فإنّ من المسلّم بين جميع الأعلام تقديم' الدليل الحاكم، و إنّما اختلفوا في نكتة تقدّمه. و في هذا المجال يوجد رأيان:

بر ما باقی است که علت مقدم شدن دلیل حاکم بر دلیل محکوم را بشناسیم، زیرا مقدم داشتن دلیل حاکم همهٔ علما، پذیرفته شده است. و در علت مقدم کردن آن اختلاف کردند و در این فرصت دو نظریه یافت می شود:

۱- ما أفاده الشيخ النائيني. و حاصله: أنّ الدليل المحكوم يتكفّل إثبات الحكم على تقدير ثبوت الموضوع و لا يتكفّل إثبات الموضوع و أنّه متحقّق بالفعل أو لا في حين أن الدليل الحاكم ينفى تحقّق الموضوع، و مثل هذين لا تعارض بينهما،

۱\_ آنچه میرزای نائینی فرموده است و خلاصهاش: دلیل محکوم در جایی که موضوع ثابت است، اثبات حکم را بر عهده دارد و اثبات موضوع بر عهدهاش نیست و آن (موضوع) یا الآن وجود دارد یا ندارد، با اینکه دلیل حاکم وجود موضوع را نفی میکند، و مثل این دو تعارضی بین آنها نیست،

فدليل أكرم العالم - مثلا - يقول: على تقدير كون هذا أو ذاك عالما يجب اكرامه، أمّا أنّ هذا أو ذاك عالم بالفعل فلا يتكفّل اثباته، فإذا جاء دليل ثان يقول الفاسق ليس بعالم فلا يكون معارضا للأوّل ليتأمّل في وجه تقدّمه عليه.

<sup>.</sup> اسم إن.

٢ . مفعولِ يتكفل.

پس دلیل، عالم را اکرام کن \_ مثلاً می گوید: بنابر اینکه، این یا آن عالم باشد، اکرامش واجب است، اما اینکه (شخص) یا آن الآن عالم هست، اثباتش بر عهدهٔ او نیست پس وقتی دلیل بگوید: فاسق، عالم نیست، معارض با دلیل اول نمی باشد، باید در وجه مقدم شدن (دلیل حاکم) بر آن (دلیل محکوم) دقت شود.

و يردّه: انّ دليل أكرم العالم يثبت وجوب الإكرام لمن كان عالما حقيقة و واقعا كما هو شأن كل دليل حيث يثبت الحكم للموضوع الواقعي، و واضح أنّ دليل الفاسق ليس بعالم لا ينفي العالمية واقعا لكي لا يتنافي و وجوب إكرام كلّ عالم.

آنرا رد می کند: دلیل عالم را اکرام کن، وجوب اکرام را برای کسی که حقیقتاً و واقعاً عالم میباشد، اثبات می کند، همان طور که هر دلیلی این چنین است چون حکم را برای موضوع واقعی اثبات می کند و روشن است که دلیل، فاسق عالم نیست، عالم بودن را واقعاً نفی می کند تا منافاتی با وجوب اکرام کردن هر عالمی نباشد.

٢- أن يكون وجه التقدّم هو النظر، فإن كون الدليل الحاكم ناظرا إلى الدليل المحكوم هو بنفسه نكتة تكفى فى نظر العرف للتقدّم، لأن معنى كونه ناظرا هو أن المتكلّم قد أعده لتوضيح المقصود من الدليل المحكوم، و واضح أن ما اعد لتوضيح المقصود من غيره يكون هو المقدّم فى نظر العرف.

۲. ناظر بودن علت تقدم باشد، زیرا نظارت دلیل حاکم ناظر به دلیل محکوم به تنهائی در نگاه عرف برای مقدم شدن کفایت می کند، زیرا معنای ناظر بودن این است که متکلم آنرا برای توضیح مراد از دلیل محکوم آورده است، و روشن است آنچه برای توضیح مراد می آید بر غیر آن در نظر عرف مقدم است.

Sco1:1.: "7

# الضرر الواقعي أو العلمي

بحث در محور یازدهم این است که مراد از ضرر حدیث لاضرر، ضرر واقعی میباشد یا ضرر علمی؟ اگر مراد ضرر واقعی باشد، لازمهاش جریان حدیث لا ضرر در جایی که ضرر واقعاً وجود داشته باشد، چه مکلف علم به ضرر داشته باشد یا نداشته باشد و اگر مراد ضرر علمی باشد معنایش جریان قاعده در صورتی که مکلف علم به وجود ضرر داشته باشد، میباشد و در صورتی که علم به ضرر نداشته باشد، اگرچه واقعاً ضرر وجود داشته باشد، قاعدهٔ لاضرر جاری نخواهد بود.

مصنف می فرماید: هر عنوان و موضوعی که در ادلهٔ احکام اخذ می گردد باید بر معنای واقعی و خارجی و نفس الأمری حمل شود و بر معنای علمی حمل نمی گردد، مثلاً وقتی شارع می گوید: «الدم النجس» مرادش این است که هرچیزی که واقعاً خون باشد، حکم نجاست بر آن مترتب می گردد، مثلاً وقتی شارع بگوید: «الخمر حرام»، و شخص عالم به خمر بودن مائع موجود در ظرف نمی باشد، در این صورت اگر چه شخص علم به خمر بودن

١. من موصوله.

ندارد، لکن حکم حرمت بر آن مترتب می شود، لذا در علم اصول به اثبات رسیده است که احکام مشترک بین عالم و جاهل نمی باشد.

در مورد قاعدهٔ لاضرر نیز همین قاعده جاری می شود، و وقتی شارع می فرماید: «لا ضرر ولاضرار فی الاسلام» معنایش نفی هر حکمی است که در عالم خارج و واقع، ضرری می باشد، خواه مکلف علم به ضرری بودن آن داشته باشد یا نداشته باشد.

در نتیجه، اگر شخصی اعتقاد به ضرری بودن وضویش ندارد و با این حال، وضو گرفت و بعد از انجام وضو کشف شد که وضو برایش ضرر داشته است، در این صورت باید حکم به بطلان وضو شود، زیرا هنگام وضو گرفتن، وضو برای او ضرر داشته است، لذا بوسیلهٔ قاعدهٔ لاضرر، وجوب وضو نفی میگردد، وبا منتفی شدن امر و وجوب دیگر امر و حکمی نیست تا شخص با قصد قربت و قصد امتثال امر، وضو بگیرد. در حالیکه علما در این مسأله قائل به صحت وضو شدهاند لذا شبهه می شود، چگونه علما حکم به صحت چنین وضوئی نمودند در حالیکه طبق حدیث لاضرر، این وضو باطل می باشد؟

جوابهایی از این اشکال داده شده است، که بعضی از آنها ذکر می گردد.

### جواب اول

میرزای نائینی می فرماید: مکلف بعد از انجام وضوی ضرری، ضرر بر او عارض شده است، لکن این ضرر، از ناحیهٔ حکم شرعی به وجوب وضو نیست بلکه این ضرر رسیدن به مکلف، از ناحیهٔ گمان و خیالش به ضرری نبودن وضو است و اگر این اعتقاد را نداشت، مرتکب وضوی ضرری نمی شد، در نتیجه این ضرر، هیچ ربطی به حکم شرعی و مسألهٔ وجوب وضو ندارد تا گفته شود، حکم شرعی باعث ضرر شده است، لذا بوسیلهٔ حدیث لاضرر، وجوب آن نفی می گردد، بلکه وجوب وضو به حال خودش باقی است و دلیلی بر نفی آن وجود ندارد، و وضوی مکلف صحیح می باشد، زیرا امر به آن تعلق گرفته است.

#### اشكال

مطابق با کلام میرزای نائینی، حکم به وجوب در حالت ضرر موجود میباشد و وقتی حکمی در حالت ضرر، ثابت باشد، توسط حدیث لاضرر نفی میشود، خواه ضرر حاصل شده نشأت گرفتهٔ از وجوب حکم باشد، مثل وجوب

ا. قاعده اشتراک (احکام) :اشتراک عالم و جاهل در تعلق تکالیف شرعی قاعده اشتراک (احکام)، به معنای اشتراک تمامی مکلفان در مسئولیت داشتن نسبت به احکام شرعی است، چه عالم به احکام باشند و چه جاهل به آن.عالمان شیعه اجماع دارند که خداوند در واقع و لوح محفوظ، احکام را براساس مصالح و مفاسد جعل نموده است و هر انسانی که به سن تکلیف برسد و دارای رشد عقلی، بلوغ و قدرت باشد، نسبت به آنها مکلف است، چه عالم به آن باشد و چه جاهل، چه مسلمان باشد و چه کافر؛ به بیان دیگر، علم به احکام، شرط توجه تکلیف به مکلف و مورد خطاب قرار گرفتن وی نیست، هرچند شرط تنجز و فعلیت تکلیف است.در مقابل، اشاعره احکام خداوند را مختص عالم به آنها دانسته و معتقدند شخص غیر عالم در عالم واقع نیز مکلف نیست. (بر گرفته از، اصول الفقه، ج ۲، ص ۳۵)

وضو، یا نشأت گرفتهٔ از چیز دیگری مثل اعتقاد مکلف باشد، به تعبیر دیگر، حدیث لاضرر در مقام نفی حکم در صورت وجود ضرر میباشد. نه اینکه گفته شود حدیث لا ضرر، فقط در صورتی نفی حکم میکند که وجود ضرر وابسته و برخواستهٔ از آن حکم باشد تا میرزای نائینی بگوید: در اینجا ضرر وابستهٔ به وجوب نیست بلکه برخواستهٔ از گمان و تخیّل شخص می باشد، لذا حدیث لاضرر، وجوب را نفی نمی کند.

بنابراین در مسأله وجوب وضو منفی است، چون وضو برای مکلف ضرر دارد، لذا امر و جعلی وجود ندارد تا مکلف بوسیلهٔ آن امر، قصد قربت الهی نماید و وضوی صحیحی را امتثال کند.

#### تطبيق

- الضرر الواقعي أو العلمي

## ضرر واقعی یا علمی

كلّ عنوان يؤخذ في الدليل يحمل على الواقعي دون العلمي، فحينما يقال: الدم نجس فالمقصود انّ ما كان دما واقعا هو نجس، سواء علم المكلّف بكونه دما أو لا، فالمدار إذن على تحقّق العنوان بوجوده الواقعي و ليس على تحقّقه بنظر المكلّف و علمه.

هر عنوانی که در دلیل شرعی اخذ می شود، بر (موضوع) واقعی و خارجی حمل می شود نه (موضوع) علمی، پس وقتی گفته می شود:خون نجس است، پس مراد این است که هر چیزی که واقعاً خون می باشد، نجس است، چه مکلف به خون بودن آن علم داشته باشد یا نداشته باشد، پس ملاک در این هنگام بر وجود داشتن عنوان، به وجود واقعی آن است و آن (ملاک) بر وجود داشتن آن به نظر مکلف و علم او نیست.

و فى ضوء هذا يلزم أن يقال بأنّ حديث لا ضرر حينما ينفى كلّ حكم شرعى فى حالة الضرر فالمقصود: نفى ذلك حالة تحقّق الضرر واقعا حتى و إن لم يحرز المكلّف ذلك ً.

و در سایهٔ این لازم است گفته شود حدیث لاضرر وقتی که هر حکم شرعی را در حالت ضرر نفی میکند، پس مراد نفی کردن آن (حکم شرعی) در حالت وجود ضرر واقعاً میباشد، حتی اگر مکلف آنرا (وجود ضرر را) احراز نکرده باشد.

و يتفرّع على هذا أنّ المكلّف لو كان يعتقد حينما يريد الوضوء بعدم كونه مضرّا، و بعد أن ' توضّأ اتّضح أنّه مضر فالمناسب الحكم ببطلانه '

۱ . خبر کل.

۲ . مشأ اليه: ضر ..

بنابراین نتیجه گرفته می شود که مکلف هنگامیکه وضو را اراده میکند، به ضرری نبودن وضو اعتقاد پیدا کند، و بعد از وضو گرفتن روشن شود که وضو ضرر رساننده بود، پس مناسب است که حکم به بطلان آن (وضو) شود

، لأنّه ما دام مضرًا واقعا فالأمر به يكون منتفيا بسبب حديث لا ضرر، و مع انتفاء الأمر به " يلزم وقوعه باطلا، و الحال أنّ المعروف بين الأعلام بل قيل بتسالمهم على الحكم بصحّته.

زیرا هر وقت آن (وضو) واقعاً ضرر رساننده باشد، پس امر به آن (وضو) به سبب حدیث لاضرر، منتفی است و با نفی شدن امر به آن (وضو)، واقع شدن آم (وضو) به صورت باطل، لازم میآید. و حال آنکه آنچه معروف بین بزرگان بلکه گفته شده، اتفاق آنها (علما) حکم به صحت آن (وضو) است.

و بكلمة مختصرة: كيف يوجّه الحكم بصحّة الوضوء في الحالة المذكورة، و الحال أنّ المناسب لحديث لا ضرر هو البطلان؟

و هناك عدّة أجوبة عن ذلك نذكر منها:

۱.ما أفاده الشيخ النائيني قدّس سرّه من أنّ الضرر في المقام لم ينشأ من الحكم الشرعي بوجوب الوضوء ليرتفع الحكم بالوجوب، و إنّما نشأ من اعتقاد المكلّف و تخيّله عدم الضرر في وضوئه، فاعتقاده عدم الضرر هو الذي أوقعه في الضرر و ليس الحكم الشرعي بوجوب الوضوء،

۱\_ شیخ نائینی فرموده است، ضرر در اینجا از حکم شرعی به وجوب وضو نشأت نگرفته است تا حکم به وجوب برداشته شود و بلکه از اعتقاد مکلف و تخیّل او نسبت به ضرری نبودن وضویش، نشأت گرفته است، پس اعتقادش به عدم ضرر آن چیزی است که او را در ضرر واقع ساخته و آن حکم شرعی به وجوب وضو نیست

و لذا لو فرض أنّ الحكم بوجوب الوضوء لم يكن واقعا لوقع المكلّف في الضرر بسبب اعتقاده عدم الضرر.و ما دام الضرر لم ينشأ من الحكم الشرعى بوجوب الوضوء فلا يرتفع- وجوب الوضوء- بحديث نفى الضرر.و مع عدم ارتفاع وجوب الوضوء يقع- الوضوء- صحيحا من جهة تعلّق الأمر به و عدم انتفائه.

و لذا اگر هنگامی فرض شود که حکم به وجوب وضو، سبب وقوع مکلف در ضرر نبوده است، هر آینه علت وقوع مکلف در ضرر، اعتقاد مکلف بر عدم ضرر بوده است. و هر وقت ضرر برخواستهٔ از حکم شرعی نباشد، پس ـ وجوب وضو ـ بوسیلهٔ حدیث لاضرر برداشته نمی شود و با عدم برداشته شدن وجوب وضو، وضو صحیح واقع می شود چون امر به آن (وضو) تعلق گرفته و برداشته نشده است.

۱ أن ناصيه

<sup>ً .</sup> مرجع ضمير: وضو.

<sup>&</sup>quot;. مرجع ضمير: حديث لاضر□.

و فيه: انّ وجوب الوضوء لو كان ثابتا في مورد الفرض فهو ثابت في مورد تحقّق الضرر واقعا فيلزم انتفاؤه. و مجرّد أنّ الضرر خارجا لم يتحقّق بسببه غير مهمّ.

و در این بیان اشکال است: اگر فرض شود که وجوب وضو، وجود دارد، پس آن (وجوب وضو) در مکان وجود ضرر، ثابت است، پس نفی آن (وجوب وضوء) لاز می آید، و مجرد اینکه ضرر در خارج بوسیلهٔ آن (وجوب وضو) بوجود نیامده، مهم نیست،

فإنّ الميزان في تطبيق حديث لا ضرر هو على ثبوت الحكم الشرعى في مورد الضرر و ليس على نشوء الضرر خارجا من جهة الحكم الشرعي حتى يتعذّر تطبيقه في المقام.

زیرا مناط در جریان حدیث لا ضرر، وجود حکم شرعی در محل ضرراست و آن (مناط) بر نشأت گرفتن ضرر در خارج از ناحیهٔ حکم شرعی نیست تا تطیبق آن (حدیث لاضرر) در اینجا ناممکن شود.

Sco7: 17:17

## جواب دوم

از کلمات مرحوم سید یزدی در کتاب عروهٔ الوثقی ظاهر می شود که، چون حدیث لاضرر در مقام امتنان واقع شده است، یعنی حدیث لاضرر مانند حدیث رفع و امثال آن، در مقام منّت نهادن بر امّت اسلامی است و اقتصای منّت نهادن رفع الزام و وجوب عمل می باشد، تا مکلفین به خاطر وجوب عمل در کلفت و سختی نیفتند، و اقتضای امتنان این نیست که مشروعیّت و مطلوبیّت عمل را نیز نفی کند، لذا بعد از جاری شدن حدیث لاضرر، الزام وجوب وضو برداشته می شود، اما مشروعیت و مطلوبیت آن به حال خودش باقی است، لذا شخص با قصد مطلوبیت و مشروعیت می تواند قصد امتنان امر نموده و قصد قربت از او صادر می شود، لذا وضویش صحیح واقع می شود.

## اشكال اول

وجوب، أمرى مركب از دو جزء نمى باشد كه يكى الزام و ديگرى مطلوبيت عمل باشد، تا گفته شود كه حديث لاضرر به خاطر مقام امتنان، لزوم آنرا برداشته و مطلوبيت عمل باقى است، بلكه وجوب امرى بسيط و مركب از دو جزء نمى باشد و آن امر بسيط، همان طلب شديد مى باشد، در مقابل استحباب كه طلب ضعيف است.

# اشكال دوم

صیغهٔ امر و هیئاتی که دلالت بر اثبات یک حکم شرعی میکنند، فقط طلب را میرسانند، اما اینکه طلب به نحو لزومی است که از آن تعبیر به استحباب می شود، از طریق حکم عقل ثابت می شود یعنی عقل در مقام عبودیت و مولویت حکم میکند که اگر مولا دستوری را صادر

کرد و عملی را از مکلف عبد خواست، عبد نمی تواند در گوشه ای بنشیند و دستور مولا را به صرف احتمالات واهی انجام ندهد بلکه باید امر مولا را امتثال کند و این همان وجوب می باشد. پس ادله شرعی دلالت بر طلب می کنند و حدیث لاضرر نیز، همین طلب و مشروعیت را نفی می کند، لذا طلبی و امر باقی نیست تا گفته شود مکلف با قصد آن طلب، قصد قربت از وی صادر شده و وضوی صحیح را انجام داده است.

#### تطبيق

٢- ان حديث نفى الضرر، حيث انه وارد مورد الامتنان، فهو يرفع الالزام و الوجوب دون أصل الطلب و المشروعية، فإن رفع ذلك ليس امتنانا و إنّما الامتنان هو فى رفع الالزام لا أكثر.

۲ـ حدیث نفی ضرر چون در مقام منّت نهادن وارد شده است، پس لزوم و وجوب را نفی می کند نه اینکه اصل طلب و مشروع بودن را نفی کند، پس نفی کردن آن (طلب) منّت نهادن نیست و منت گذاشتن فقط در نفی الزام است نه بیشتر از آن،

و هذا معنى ما يقال من أنّ نفى الضرر هو على نحو الرخصة دون العزيمة.و هذا الجواب يظهر من السيّد اليزدى في مبحث التيمّم من العروة الوثقي.

و این معنای آنچه گفته می شود، نفی ضرر از باب ارفاق است نه اینکه عزیمت باشد و این جواب از سید یزیدی در بحث تیمیم از کتاب عروه، روشن می شود.

و قد يشكل على ذلك بأنّ الوجوب ليس مركّبا من جزءين: طلب الفعل و الالزام ليكون حديث نفى الضرر رافعا للجزء الثاني دون الأول، بل هو أمر بسيط عبارة عن الطلب الشديد،

و بر آن (جواب) اشکال می شود به اینکه وجوب مرکب از دو جزء نیست: طلب کردن فعل و الزام، تا اینکه حدیث نفی ضرر جزء دوم را نفی کند نه جزء اول را (و جزء اول به حال خودش باقی باشد) بلکه آن، شیئی بسیط است که عبارت از طلب شدید می باشد

أو يقال: إنّ الصيغة تدل على الطلب فقط، و الالزام يستفاد من حكم العقل بناء على المسلك القائل باستفادة الوجوب من حكم العقل دون الوضع.

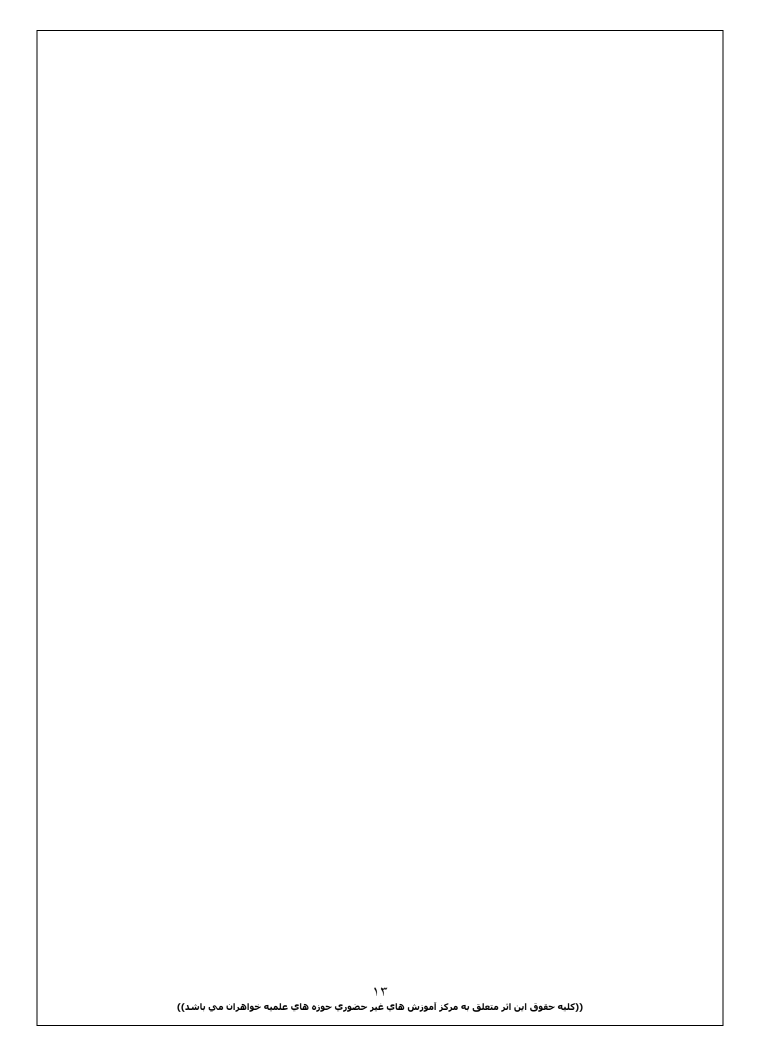
یا گفته شود: صیغهٔ (امر) فقط دلالت بر طلب دارد و الزام از حکم عقل استفاده می شود بنابر طریقی که وجوب را از حکم عقل استفاده می کند نه از وضع.

Scor: Y9: E.

١ . مرجع ضمير: حديث لاضر□.

#### چکیده

- ۱. میرزای نائینی: دلیل محکوم در مقام اثبات حکم در فرض تحقق وجود موضوع میباشد و خودش در مقام اثبات موضوع یا نفی موضوع نمیباشد.
- مصنف: دلیل محکوم، حکم را برای موضوع واقعی و خارجی اثبات میکند و دلیل حاکم به صورت ادعائی،
   عالم بودن را از شخص فاسق مثلاً نفی میکند.
- ۳. وجه مقدم شدن دلیل حاکم بر دلیل محکوم، جنبهٔ نظارت داشتن دلیل حاکم، نسبت به دلیل محکوم است، و ناظر بودن دلیل حاکم به تنهائی، سبب می شود تا عُرف آنرا مقدم بر دلیل محکوم کند.
- مصنف: هر عنوان و موضوعی که در ادلهٔ احکام اخذ می گردد، باید بر معنای واقعی و خارجی حمل شود و بر معنای علمی حمل نمی گردد.
- ه. میرزای نائینی: ضرر عارض شدهٔ بر مکلف از ناحیهٔ حکم شرعی به وجوب وضو نیست، بلکه این ضرر رسیدن
   به مکلف، از ناحیهٔ گمان و خیالش به ضرری نبودن وضو است .
- ٦. مرحوم سید یزدی: چون حدیث لاضرر در مقام امتنان واقع شده است، لذا رفع الزام و وجوب عمل میباشد، اما
   مشروعیت و مطلوبیت آن به حال خودش باقی است.
- ۷. مصنف: وجوب، أمرى مركب از دو جزء نمى باشد كه يكى الزام و ديگرى مطلوبيت عمل باشد، بلكه وجوب امرى بسيط يعنى طلب شديد مى باشد، در مقابل استحباب كه طلب ضعيف است.
- ۸. مصنف: صیغهٔ امر و هیئاتی که دلالت بر اثبات یک حکم شرعی میکنند، فقط طلب را میرسانند، و وجوب و استحباب از طریق حکم عقل ثابت می شود.



|    |    | _        |
|----|----|----------|
| ٠. |    | + 1      |
| ١١ | 44 | ١.       |
| Ŭ. |    | <i>'</i> |

| ۱_ علت تقدیم دلیل حاکم بر محکوم طبق نظر مرحوم نائینی چیست؟                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الف) ناظر بودن دليل حاكم.                                                                                      |
| ب) چون حاکم در مقام اثبات حکم محکوم در مقام اثبات موضوع است.                                                   |
|                                                                                                                |
| ج) چون حاکم در مقام اثبات موضوع و محکوم در مقام اثبات حکم است.                                                 |
| د) چون حاکم در مقام تبیین و توضیح دلیل محکوم است.                                                              |
| ۲. به نظر مصنف تنافی بین دلیل حاکم و محکوم وجود دارد.                                                          |
| الف) درست .                                                                                                    |
| ۵_ست                                                                                                           |
| ناهاست                                                                                                         |
| ٣. وجه تقدم حاكم به نظر مصنف چيست؟                                                                             |
| الف) جنبهٔ نظارت داشتن دليل حاكم.                                                                              |
| ب) دلیل حاکم محکوم را به صورت ادعائی نفی میکند.                                                                |
| ج) دلیل حاکم، موضوع دلیل محکوم را بیان میکند                                                                   |
| د) دلیل محکوم در مقام اثبات موضوع نیست بلکه موضوع آنرا حاکم بیان میکند.                                        |
|                                                                                                                |
| <ul> <li>٤. مقصود از ضرر در حدیث لاضرر چیست؟</li> </ul>                                                        |
| الف) ضرر واقعى 🗹 ب) ضرر علمي. 🔃                                                                                |
| ج) ضرر واقعی و ضرر علمی.                                                                                       |
| د) در صورت عدم اعتقاد مکلف، ضرر علمی و در صورت اعتقاد، ضرر واقعی.                                              |
| ٥. به نظر میرزای نائینی چرا وضوی شخصی که علم به ضرری بودن آن ندارد، صحیح است؟                                  |
| الف) چون ضرر ناشی از حکم شرعی نداشته باشد.                                                                     |
| ب) چون حدیث لاضرر در مقام امتنان وارد شده است.                                                                 |
| ب چون عدیت به صور در منتام استان وارد سنده النوام و طلب و حدیث لاضرر فقط الزام را برمی دارد. علیمانی التحدید ا |
| د) چون وجوب را از حکم عقل استفاده میکنیم.                                                                      |
| د) چون وجوب را از حکم عفل استفاده می تنیم.                                                                     |
|                                                                                                                |