ران

﴿ ) مرکز مدیریت حوزه کهای علمیه خواهران

# قواعد فقهيه ( دروس تمهيدية في القواعد الفقهيه)

مرايش فقه واصول

(قاعدة لأضرر)

استاد: حجت الاسلام والمسلمين آلوستاني آموزشيار: آقاى محمد تقى خواجوى

#### مقدمه:

در مورد حدیث لا ضرر، اشکال تخصیص اکثر از جانب شیخ انصاری مطرح شد و در درس قبل این اشکال به دو بیان دیگر ذکر گردید و جوابهایی از علما نسبت به آن داده شد و مصنف هیچکدام را نپذیرفتند در این در جواب مصنف از اشکال تخصیص اکثر بیان می شود.

ابتدا مثالی از قوانین در یک قبیلهٔ بزرگ برای تقریب ذهن ذکر میگردد، سپس شباهت آن با احکام اسلامی ذکر میشود و همانطور که عقلای عالم نگاه به ارزش های اجتماعی دارند از نگاه عالی آنان هیچکدام از احکام اسلامی ضرری نمی باشد.

در این درس احکام اسلام به احکام فردی و اجتماعی تقسیم می گردد و حکم آن در موارد تضاد بین حکمین بیان می شود.

.مصنف در پایان سبب بوجود آمدن اندیشهٔ تخصیص اکثر را نگاه به اسلام به عنوان مجموعهای که برای اصلاح امورات افراد می باشد و کاری با اجتماع ندارد ، می داند.

[٨. كيف يدفع محذور كثرة التخصيص...هناك إشكال أشار له الشيخ الأعظم في الرسائل حاصلة: انّ قاعدة لا ضرر قد طرأت عليها تخصيصات كثيرة ....و قد ذكروا للجواب عن ذلك عدّة وجوه نذكر من بينها: ١. ما أفاده الشيخ الأعظم من أنّ خروج الأكثر حصل بعنوان واحد... ٢. ما ذكر في جملة من الكلمات بالنسبة إلى الديات ... ]

و الذى نراه فى الجواب أن يقال: إنّه لو فرضنا اسرة كبيرة تعيش فى بيت واحد، و كان ربّ الاسرة يشرف عليها و يدير أمرها بما يراه صلاحا لها فقال من باب الحفاظ عليها: على الثرى من أ فراد الاسرة أن يدفع فى نهاية كل عام جزءا من الفائض عنده ليصرف فى إصلاح شئون الفقراء من الاسرة، أو ليرمّم به البيت الذى تعيش فيه الاسرة، أو ليشترى به للأسرة سيّارة يستفيد منها كل أ فرادها، هل ترى فى مثلذلك أنّ مدير الاسرة قد أضرّ بحال من أخذ منه الأموال؟ انّه لم يأخذها ليضعها فى كيسه الخاص بل أخذها لإصلاح شئونهم.

و هكذا لو فرض أنه قال: من أتلف أموالا لغيره بعمد أو غير عمد فيلزم أن يدفع عوضها، أو قال: من جنى على غيره فللمجنى عليه، أو أوليائه الجناية بالمثل أو أخذ الفداء ، هل ترى أنّ أمثال هذه المقررات التي يصدرها ربّ الاسرة أو شيخ العشيرة ضرر، أو هي عين النفع و العدالة و الاستقامة التي بها ينتظم أمر المجتمع؟

و هكذا إذا قال: كلّ من تلوّث طعامه بالميكروبات فعليه عدم تناوله حفاظا على صحّته، هل مثل هذا يعدّ إضراراً بهم؟

و هكذا إذا قال: على أ فراد الاسرة القادرين على حمل السلاح مداهمة العدو و الهجوم عليه بين آونة و أخرى حفاظا على الاسرة من العدوّ، هل مثل ذلك يعدّ اضرارا بها؟

و هكذا إذا قال: على كل واحد من أولادى المتزوّجين سدّ حاجة زوجته و أطفاله، هل يعدّ مثل ذلك إضراراً؟

و هكذا إذا قال: كلّ من التزم على نفسه بقضية معيّنة فعليه الوفاء بالتزامه، و إذا لمّ يف فعليه دفع غرامة معيّنة، هل ترى مثل ذلك إضرارا؟

و هكذا إذا قال: كلّ من خالف المقرّرات المرسومة لصالحة عزّر، أو سجن لفترة تأديبا، أو يلزمه دفع غرامة معيّنة، هل يعدّ مثل ذلك إضرارا؟و هكذا إذا قال: على التلاميذ إطاعة تكاليف المعلّم، و على الأولاد إطاعة أوامر أبيهم، و على الزوجة إطاعة أمر زوجها، هل مثل ذلك يعدّ إضرارا؟

إنّنا إذا قبلنا عدم كون مثل هذه القوانين إضرارا بأفراد الاسرة، أو هي بالاحرى ليست إضرارا بالنظرة العقلائية و بلحاظ القيم العقلائية التي يسمو الإنسان إلى تحقيقها و إن كانت إضرارا من زاوية اللغة - فلما ذا لا نقول مثل ذلك في الإسلام؟

إنّ الإسلام ينظر إلى المجتمع الإسلامي كاسرة واحدة، و الشارع هو المشرف على مصالحها، كيف لا، و المسلمون في تراحمهم و تعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالحمى و السهر؟!

و تكفينا الآيات القرآنية حيث تخاطب المسلمين بخاطب الواحد:

«كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ ... ».

إنّ قوانين الإسلام في باب الحدود و الديات و التعزيرات و القصاص و الضمان و الخمس و الجهاد و الزكاة و الإنفاق على الزوجة و الأقارب ترجع مصالحها إلى المجتمع الواحد، فكيف تكون اضرارا؟

انّ بها ديمومة المجتمع و بدونها لا يدوم و لا يمكن له الاستمرار، فكيف تكون اضرارا؟

و هل حكم الشارع بتنجّس المضاف و وجوب اراقته حفاظًا على المجتمع الإسلامي من الميكروبات إضرار به؟!

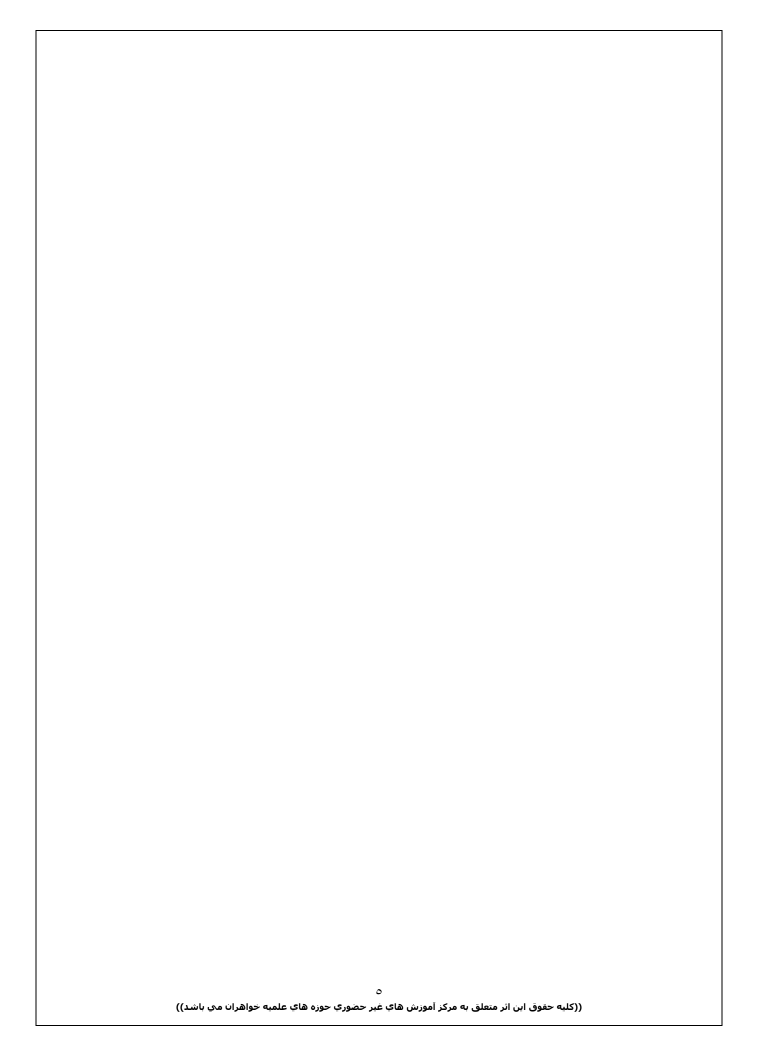
أم هل الحج الذى به يلتقى المسلمون بعضهم ببعضهم الآخر، و يحصل التعرف بينهم و حل مشاكلهم، و فيه ارتزاق أهل مكّة و استفادة الفقراء من الذبائح و التجارة، و الاطّلاع على مهد الرسالة و مواضع نزول جبرئيل و التقاء أ فراد الامّة بأئمتها و علمائها، و التواجد في مثل تلك المشاعر الشريفة التي يشعر فيها المؤمن بالاتّصال بالله و صقل روحه صقلا كاملا، هل في مثل ذلك كلّه ضرر؟

إن بذلك وحدة المسلمين و قوتهم و استمرارهم، هل مثل ذلك ضرر أو عين النفع و الصواب؟!

إنّنا لو أردنا أن نؤسّس مجتمعا عقلائيا يعيش المدينة الفاضلة لما كنّا نعدو أمثال هذه القوانين، و لئن كنّا نعدو بعضها فذلك و ليد جهلنا بها و عدم توصّل عقول العقلاء إليها.

و الذى نراه سببا لنشوء فكرة التخصيص الكثير: النظر إلى الإسلام كمجموعة تشريعات جاءت لإصلاح شئون الأفراد دون المجتمع، ان النظر إلى الإسلام بهذا الشكل يولد حتما مثل هذه الشبهة، أمّا إذا نظرنا إليه بصفته مجموعة تشريعات جاءت لإصلاح الساحة العالمية أيضا فلا يتم ما ذكر، لأن الساحة العالمية تحتاج إلى مثل هذه القوانين ليلتئم فيها النظام و تسود به السعادة؛ و لكُمْ في الْقِصاص حَياة يا أُولِي الْأَلْباب.

و الكلمة المختصرة في حلّ الشبهة: انّ الضرر في الأمثلة المتقدّمة و غيرها يصدق فيما إذا لم يعد نفع القانون إلى الشخص نفسهأو إلى المجتمع الإسلامي، أمّا بعد عود النفع إلى أحد هذين فالضرر غير صادق على المستوى العقلائي و لا يعد لدى العقلاء ضررا، أو على الأقل يعدّ ضررا غير أنّه ضرر مقبول لدى العقلاء، و حديث نفي الضرر حينما يقول: لا ضرر يقصد نفي ما يكون ضررا على المستوى العقلائي.



## جواب مصنف از اشكال تخصيص اكثر

مصنف بعد از عدم پذیرش جوابهای گذشته از اشکال قبیح بودن تخصیص اکثر، جوابی را ذکر می کنند. موارد مذکور اگر چه ظاهراً ضرر بر آنها مترتب می باشد، لکن این ضرر در نظر عقلا ضرر محسوب نمی شود و یا اینکه اگر چه عقلا آنها را ضرری ببینند، لکن آنرا ضرری قابل توجه و قابل اعتنائی نمی بینند، زیرا عقلای عالم نظر به ارزشهای اجتماعی و فردی دارند که از طریق این احکام حاصل می گردد و با توجه به آن ارزشهای اجتماعی، ضرر مذکور در نظر عقلا ارزش چندانی ندارد که در صدد نفی آن بر آیند و ارزشهای اجتماعی را بر ارزشهای فردی مقدم می کنند و در بسیاری از این موارد اگر چه ضرر بر فرد وارد می شود، ولکن جامعه مصون از ضرر می باشد.

#### مثال اول

اگر گروه بزرگی در یک مجموعه زندگی میکنند و رئیس آن مجموعه برای محافظت از آن گروه میگوید: بر ثروتمندان لازم است که در پایان هرسال، مقداری از اموالشان را به عنوان مالیات پرداخت کنند تا در امورات فقرا آنرا به مصرف برساند و یا آنکه وسیلهٔ نقلیهای تهیه نماید تا هر یک از افراد از آن استفاده نماید، عقلا، رئیس قبیله را شخصی ضرر زننده نسبت به قبیله نمی دانند، زیرا او اموال را برای خودش أخذ نکرده بلکه اموال را در مسیر اصلاح قبیله مصرف کرده است، این مثال شبیه خمس و زکات است که در مسیر اصلاح زندگی فقرا و مسائل اجتماعی به مصرف می رسانند مثلاً زکات را در هشت راه به استفاده می رسانند، مثل ساختن مسجد، جاده سازی، ساختن بیمارستان، یل و ... که از چیزهائی هستند که منفعت آن به همهٔ افراد جامعهٔ اسلامی می رسد.

## مثال دوم

اگر رئیس قبیله بگوید: هرکس اموال دیگران را تلف کند، لازم است که عوض آنرا پرداخت نماید، عقلا این مقررات را عین عدالت میبینند و آنها را ضرری نمی دانند و این مثال شبیه به احکام ضمان و قصاص در احکام اسلام می باشد و خداوند در قرآن فرموده (فی القصاص حیاهٔ) قصاص سبب حیات جامعهٔ اسلامی می باشد.

# مثال سوم

همچنین اگر رئیس قبیله برای بهداشت و سلامت جامعهٔ اسلامی بگوید: هرکس که طعامش آمیختهٔ به میکروب شد، حق خوردن آن طعام را ندارد، عقلا این حکم و دستور را ضرری نمیدانند، چون در جهت بهداشت جامعه صادر شده است و این مثال شبیه احکام طهارت و نجاست در دین اسلام است.

## تطبيق

و الذى نراه فى الجواب أن يقال: إنّه لو فرضنا اسرة كبيرة تعيش فى بيت واحد، و كان ربّ 'الاسرة يشرف عليها و يدير أمرها بما يراه صلاحا لها

وآن جوابی که اعتقاد داریم اینکه گفته شود: اگر جامعهٔ بزرگی را تصور کردیم که در مجموعهٔ واحدی زندگی میکنند و رئیس آن گروه بر آنها اشراف دارد و امورات آنها را آنگونه که صلاحشان است، اداره میکند،

فقال من باب الحفاظ عليها: على الثرى من أ فراد الاسرة أن يدفع في نهاية كل عام جزءا من الفائض عنده ليصرف في إصلاح شئون الفقراء من الاسرة،

پس از باب محافظت بر آنها گفت: بر هر یک از افراد ثروتمند از آن گروه لازم است در پایان هر سال، مقداری از درآمد حاصل شده را پرداخت نماید تا در اصلاح امورات فقرا مصرف شود،

أو ليرمّم به البيت الذي تعيش فيه الاسرة، أو ليشترى به للأسرة سيّارة يستفيد منها كل أ فرادها، هل ترى في مثل ذلك أنّ مدير الاسرة قد أضرّ بحال من أخذ منه الأموال؟ أنّه لم يأخذها ليضعها في كيسه الخاص بل أخذها لإصلاح شئونهم.

یا مکانی که گروه در آن زندگی میکنند، تعمیر کند یا برای گروه، وسیلهٔ نقلیهای بخرد تا همهٔ افراد از آن استفاده کنند، آیا اعتقاد داری در مثل آن، رئیس گروه ضرر زننده به حال کسانی است که از آنها اموال را گرفته است؟ او اموال را نگرفته تا در جیب خاصی قرار دهد بلکه آنرا برای اصلاح امورات آنها گرفته است.

و هكذا لو فرض أنّه قال: من أتلف أموالا لغيره بعمد أو غير عمد فيلزم أن يدفع عوضها ، أو قال: من جني على غيره فللمجنى عليه، أو أوليائه الجناية بالمثل أو أخذ الفداء ،

همچنین اگر تصور شود که او گفت: هر کس اموال دیگران را چه به صورت عمدی یا غیر عمدی، تلف کند پس برای شخص مورد جنایت قرار گرفته یا برای باید عوض آنرا دفع کند یا گفت: هرکس به دیگری جنایت کند پس برای شخص مورد جنایت قرار گرفته یا برای اولیائش است که مثل آن جنایت را به او کنند یا از او فدیه أخذ کنند.

هل ترى أنّ أمثال هذه المقررات التي يصدرها \ ربّ الاسرة أو شيخ العشيرة ضرر، أو هي عين النفع و العدالة و الاستقامة التي بها ينتظم أمر المجتمع؟

۱. يعنى: مربى، مسئول.

ر مرجع ضمير: اموال.

۲ . من موصوله.

آیا اعتقاد داری مانند این مقرراتی که مدیر گروه یا بزرگ قبیله صادر میکند، ضرری است یا نفس فائده و عدالت و عمل صحیحی است که کار آن گروه، نظم میپذیرد؟

و هكذا إذا قال: كلّ من تلوّث طعامه بالميكروبات فعليه عدم تناوله حفاظا على صحّته، هل مثل هذا يعدّ إضراراً بهم؟

و همچنین وقتی بگوید: هرکس طعامش با میکروب آغشته شود، پس بهخاطر سلامتی، نباید آنرا بخورد، آیا مثل این ضرر رساندن به آنها، شمرده میشود؟

و هكذا إذا قال: على أ فراد الاسرة القادرين على حمل السلاح مداهمة العدو و الهجوم عليه بين آونة و أخرى حفاظا على الاسرة من العدو"، هل مثل ذلك يعدّ اضرارا بها؟

و همچنین وقتی بگوید: بر افرادی از گروه که توانائی حمل اسلحه دارند، مقابله با دشمن لازم است و حمله کردن به دشمن در زمانی و در وقت دیگر از قبیله محافظت کنند، آیا مثل آن ضرر به حال گروه به حساب می آید؟

و هكذا إذا قال: على كل واحد من أولادى المتزوّجين سدّ حاجة زوجته و أطفاله، هل يعدّ مثل ذلك إضراراً؟

و همچنین وقتی بگوید: بر هر یک از فرزندانم که ازدواج کردند، برطرف کردن نیازها و زن و فرزندانش لازم است، آیا مثل آن ضرر شمرده می شود؟

و هكذا إذا قال: كلّ من التزم على نفسه بقضية معيّنة فعليه الوفاء بالتزامه، و إذا لمّ يف فعليه دفع غرامة معيّنة، هل ترى مثل ذلك إضرارا؟

و همچنین وقتی بگوید: هرکس انجام امر مشخصی را متعهد شود، پس باید به تعهدش وفا کند، واگر وفا نکند باید خسارت معینی را پرداخت نماید، آیا اعتقاد داری مثل آن ضرر شمرده می شود؟

و هكذا إذا قال: كلّ من خالف المقرّرات المرسومة لصالحة عزّر، أو سجن لفترة تأديبا، أو يلزمه دفع غرامة معيّنة، هل يعدّ مثل ذلك إضرارا؟

و همچنین وقتی گفت: هرکس مقرراتی که برای سلامت امور قرار داده، مخالفت کند، تعزیر می شود یا مدتی زندانی می شود، تا ادب شود یا لازم است جریمهٔ معینی را پرداخت نماید، آیا مثل آن ضرر شمرده می شود؟

و هكذا إذا قال: على التلاميذ إطاعة تكاليف المعلّم، و على الأولاد إطاعة أوامر أبيهم، و على الزوجة إطاعة أمر زوجها، هل مثل ذلك يعدّ إضرارا؟

<sup>&#</sup>x27;. مرجع ضمير: أمثال هذه المقررات

و همچنین وقتی بگوید: بر دانش آموزان اطاعت تکلیفهای معلم لازم است و بر فرزندان اطاعت دستورات پدرانشان لازم می باشد و بر همسر اطاعت دستور شوهرش لازم است، آیا مثل این ضرر به حساب می آید؟

Sco1:12:1

## تطبیق موارد شرعی بر موارد عرفی

مصنف بعد از ذکر کردن مثالهایی از عرف، در صدد تطبیق موارد شرعی بر موارد عرفی برمی آیند:

تفاوتی بین موارد عرفی و شرعی از حیث صدق ضرر، وجود ندارد و شارع نیز مانند رئیس یک گروه فرض می شود که درصدد ادارهٔ جامعهٔ اسلامی است و مصالح جامعه مد نظر او می باشد، لذا احکام مجعول شارع اگر چه در ظاهر ضرری می باشد، لکن این احکام در جهت اصلاح امور جامعه و نظم جامعهٔ اسلامی است، لذا عقلای عالم به چنین ارزشهای نظر دارند و این امورات را اصلاً ضرری نمی دانند.

با توجه به آثار و فوائدی که این احکام برای جامعهٔ اسلامی دارد، ضرر آنها نادیده گرفته و هر مخاطبی قانع می شود که بر شارع لازم بود، آن احکام را جعل نماید.

#### مثال اول

قوانین اسلام مثل حدود، دیات و قصاص و جهاد و ... منافعی بر آنها مترتب می گردد که نفع آن به جامعهٔ اسلامی بر می گردد، مثلاً اگر جهاد واجب نباشد، دشمنان جامعهٔ اسلامی را نابود می کنند و افراد آنرا به قتل می رسانند یا به اسارت می گیرند و حال آنکه واجب بودن جهاد سبب می شود که جامعه اسلامی از خطر مصون بماند.

## مثالي دوم

وجوب حج فوائد و برکات زیادی دارد مثل آشنایی مسلمین با یکدیگر، و مسلمین از جایگاه آغازین رسالت مطلع شوند و فقرا از تجارت و قربانی ها بهره مند گردند، و نیز حاضر شدن در کنار خانهٔ خدا و مسجد الحرام و در مسجد النبی و قبرستان بقیع، سبب اتصال به خدا می شود و یک حالت معنوی را در انسان ایجاد می کند، آیا با وجود این همه برکات و منافعی که بر حج مترتب است، کسی می تواند وجوب حج را ضرری بداند؟!

لا در روايات براى حج اهميت زيادى ذكر شده ، امام صادق (ع) مىفرمايند: « بُنِي ٱلْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسَة أَشْيَاءَ عَلَى الصَّلَاةِ وَ الزَّكَاة وَ الْحَجُّ وَ الصَّوْمِ وَ الْوَلَايَة قَالَ الْوَلَايَةُ أَفْضَلُهُنَّ لِأَنَّهَا مِفْتَاحُهُنَّ وَ الْوَالِي هُوَ الدَّلِيلُ عَلَيْهِنَّ قُلْتُ ثُمَّ ٱلَّذِي يَلِيهِ فِي الْفَضْلِ قَالَ الوَّلَايَةُ أَفْضَلُهُنَّ لِأَنَّهَا مِفْتَاحُهُنَّ وَ الْوَالِي هُوَ الدَّلِيلُ عَلَيْهِنَّ قُلْت ثُمَّ ٱلذِي يَلِيهِ فِي الْفَضْلِ قَالَ الرَّكَاةُ لِأَنَّهُ قَرْنَهَا بِهَا وَ بَدَأ بِالصَّلَاة قَبْلَهَا وَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صِ الزَّكَاةُ يَنْهَ بِالذَّنُوبَ وَالْمَالُونَ وَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَالَةً نَوْمَ الْمَالَةِ وَ مَنْ طَافَ بِهِذَا البَيْتِ مِنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ قَالَ وَ لِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِي الْعَالَمِينَ وَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَالَ وَ لِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ قَالَ وَ لِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِنْ السَّعْطَعَ وَ إِنَّهُ اللّهِ مَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ عَنِي الْعَالَمِينَ وَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلْ اللّهَ عَنْقَ وَ يَوْمَ الْمُؤْونُ وَ قَالَ يَشْبَعُهُ قَالَ الصَّوْمُ عَرْفَةً وَ مَنْ طَافَ بِهِذَا الْبَيْتِ طُوافا أَحْصَى فِيهِ أُسْبُوعُهُ وَ أَحْسَنَ رَكُعَتَيْهِ غُفِرَ لَهُ وَ قَالَ يَوْمَ عَرْفَةً وَ يَوْمَ الْمُؤْدِ مَا بَالُ الصَّوْمِ صَارَ آخِرَ ذَلِكَ أَجْمَعَ »(احمدبن محمد برقى، المحاسن، ج ١، ص ٢٨٥)

## تطبيق

إنّنا إذا قبلنا عدم كون مثل هذه القوانين إضرارا بأفراد الاسرة، أو هي بالاحرى ليست إضرارا بالنظرة العقلائية و بلحاظ القيم العقلائية التي يسمو الإنسان إلى تحقيقها و إن كانت إضرارا من زاوية اللغة - فلما ذا لا نقول مثل ذلك في الإسلام؟

وقتی بپذیریم، این قوانین ضرر رساننده برای افراد گروه نیست یا در نهایت در نظر عقلا ضرر محسوب نمی شود و با در نظر گرفتن ارزش های عقلائی که انسان تحقق آنرا، در نظر دارد ـ و اگرچه از ناحیهٔ لغت، ضرر محسوب می شود ـ پس چرا در اسلام مثل آنرا نگوئیم؟

إنّ الإسلام ينظر إلى المجتمع الإسلامي كاسرة واحدة، و الشارع هو المشرف على مصالحها، كيف لا، و المسلمون في تراحمهم و تعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالحمى و السهر؟!

اسلام اجتماع اسلامی را مثل یک قبیله می داند، و شارع به مصالح آنها اشراف دارد، چگونه چنین نباشد در حالیکه مسلمانان در اظهار ترحم و دلسوزی به یکدیگر مثل یک جسم واحد هستند که وقتی عضوی از آن به درد آید، عضوهای دیگر با تب و بی خوابی با او همراهی می کنند؟

و تكفينا الآيات القرآنية حيث تخاطب المسلمين بخاطب الواحد:«كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنّاس تَأْمُرُونَ ... `».

و آیات قرآن از این جهت که مسلمانان را به خطاب واحد، خطاب کرده کفایت میکند. «شما (مسلمانان حقیقی) نیکوترین امتی هستید که پدیدار گشته اید (برای اصلاح بشر، که مردم را) به نیکوکاری امر میکنید....».

إنَّ قوانين الإسلام في باب الحدود و الديات و التعزيرات و القصاص و الضمان و الخمس و الجهاد و الزكاة و الإنفاق على الزوجة و الأقارب ترجع مصالحها إلى المجتمع الواحد، فكيف تكون اضرارا؟

قوانین اسلام در باب حدود و دیات و تعزیرات و قصاص و ضمان و خمس و جهاد و زکات و به همسر و نزدیکان نفقه دادن، مصالحش به گروه واحد بازگشت میکند، پس چگونه ضرری میباشد؟

انّ بها ديمومة المجتمع و بدونها لا يدوم و لا يمكن له الاستمرار، فكيف تكون اضرارا؟

بقا و حفظ اجتماع، بوسیلهٔ آنها (قوانین اسلام) میباشد و بدون آنها بقا و استمرار جامعه ممکن نیست، پس چگونه ضرری باشند؟

ا آل عمر ان آیه ۱۱۰

و هل حكم الشارع بتنجّس المضاف و وجوب اراقته حفاظًا على المجتمع الإسلامي من الميكروبات إضرار به؟!

و آیا حکم شارع به نجس شدن آب مضاف و دور ریختن آن به خاطر محافظت جامعهٔ اسلامی از میکروبها، ضرر به آن (جامعهٔ اسلامی) است؟!

أم هل الحجّ الذى به يلتقى المسلمون بعضهم ببعضهم الآخر، و يحصل التعرّف بينهم و حلّ مشاكلهم، و فيه ارتزاق أهل مكّة و استفادة الفقراء من الذبائح و التجارة، و الاطّلاع على مهد الرسالة و مواضع نزول جبرئيل و التقاء أفراد الامّة بأئمتها و علمائها،

آیا حجّی که بوسیلهٔ آن بعضی از مسلمان ها در کنار بعضی دیگر جمع می شوند و آشنائی بین آنها و حل شدن مشکلاتشان، حاصل می شود، و در آن کسب کردن اهل مکه از تجارت و استفادهٔ فقرا از قربانی هاست، و آگاهی از جایگاه رسالت و مکانهای نازل شدن جبرئیل حاصل می شود. و همراهی افراد جامعه با ائمه و علمائشان حاصل می شود

و التواجد في مثل تلك المشاعر الشريفة التي يشعر فيها المؤمن بالاتّصال باللّه و صقل روحه صقلا كاملا، هل في مثل ذلك كلّه ضرر؟إن بذلك وحدة المسلمين و قوّتهم و استمرارهم، هل مثل ذلك ضرر أو عين النفع و الصواب؟!

و حاضر شدن در مثل آن مکانهای شریفی که مؤمن احساس میکند به خداوند متصل شده است و روحش به طور کامل پاک شده است، آیا در مثل آن، ضرری وجود دارد؟ بوسیلهٔ آن وحدت و قوّت و بقاء جامعهٔ اسلامی حاصل می شود، آیا مثل آن ضرر است یا نفس منفعت و درستی؟!

إنّنا لو أردنا أن نؤسّس مجتمعا عقلائيا يعيش المدينة الفاضلة لما كنّا نعدو أمثال هذه القوانين، و لئن كنّا نعدو بعضها فذلك و ليد جهلنا بها و عدم توصّل عقول العقلاء إليها.

اگر اراده کنیم اجتماعی عقلائی تأسیس کنیم که به صورت مدینهٔ فاضله در آن زندگی کنیم، هرگز امثال این قوانین را ترک نمی کنیم و اگر ترک کنیم بعضی از آنها را، پس آن اثر جهل ما به آن (قوانین) و عدم رسیدن عقلهای عقلا به آن (قوانین) است.

Scot:YE:1V

## منشأ تفكر تخصيص اكثر

احکام دین مبین اسلام بر دو قسم میباشد. ۱.احکام فردی. ۲. احکام اجتماعی. در تضاد بین احکام اجتماعی و فردی ، احکام اجتماعی مقدم میباشد، زیرا مصلحت اجتماع مهمتر از مصلحت فرد میباشد و سبب بوجود آمدن اندیشهٔ تخصیص اکثر ، نگاه به اسلام به عنوان مجموعهای که برای اصلاح امورات افراد است و کاری با اجتماع

ندارد، و همین سبب شد که مستشکل اندیشهٔ تخصیص اکثر را مطرح کند و قطعاً اگر کسی به اسلام اینگونه نظر کند، شبههٔ ضرری بودن دین در ذهنش بوجود می آید.

اما اگر اسلام به عنوان دینی که در صدد اصلاح جامعهٔ اسلامی است، ملاحظه شود، این اشکال بوجود نمی آید، زیرا جامعهٔ اسلامی نیاز به این قوانین دارد تا نظم و سلامت جامعه حفظ شود و به تعالی برسد.

#### مثال

قرآن می فرماید: (ولکم فی القصاص حیاهٔ یا اولی الالباب) یعنی ای کسانیکه دارای عقل و خرد هستید، قصاص سبب حیات و زندگی جامعه خواهد بود قصاص یک برخورد و انتقام شخصی نیست، بلکه تأمین کننده امنیّت اجتماعی است. در جامعهای که متجاوز قصاص نشود، عدالت و امنیّت از بین می رود و آن جامعه گویا حیاتی ندارد و مرده است، چنان که در پزشکی و کشاورزی و دامداری، لازمه حیات و سلامت انسان، گیاه و حیوان، از بین بردن میکروبها و آفات است.

اگر به بهانه اینکه قاتل هیجان روانی پیدا کرده، بگوییم او رها شود، هیچ ضمانتی نیست که در دیگر جنایتها این بهانه مطرح نشود، چون تمام جنایتکاران در حال سلامت و آرامش روحی و فکری دست به جنایت نمیزنند. با این حساب تمام خلافکاران باید آزاد باشند و جامعه سالم نیز تبدیل به جنگل شود که هر کس بر اثر هیجان و دگرگونیهای روحی و روانی، هر کاری را بتواند انجام دهد.

#### خلاصة جواب

زمانی ضرر در احکام اسلامی صادق میباشد که نفعی از آن احکام به شخص یا جامعهٔ اسلامی نرسد، وگرنه با وجود نفع برای شخصی یا برای جامعه، دیگر عقلا آن حکم را ضرری نمیبینند یا لااقل اگر هم ضرر بدانند، آنرا ضرر قابل توجه و قابل اعتنائی نمیدانند و حدیث لاضرر، ضرری را نفی میکند که در نگاه عقلا ضرر محسوب شود.

منشأ تفكر تخصيص اكثر\_\_\_\_ نگاه به اسلام به عنوان مجموعهای كه برای اصلاح امورات افراد است و کاری با اجتماع ندارد.

#### تطبيق

و الذي نراه سببا لنشوء فكرة التخصيص الكثير: النظر إلى الإسلام كمجموعة تشريعات جاءت لإصلاح شئون الأفراد دون المجتمع، انَّ النظر إلى الإسلام بهذا الشكل يولُّد حتما مثل هذه الشبهة،

و آن چیزیکه اعتقاد داریم سبب شده که اندیشهٔ تخصیص اکثر مطرح گردد: اسلام مثل مجموعهای از قوانین که برای اصلاح امور افراد نه اجتماع است، نگاه شود، نگاه به اسلام به این نحوه مثل این شبهه را حتماً ایجاد می کند،

أمّا إذا نظرنا إليه بصفته مجموعة تشريعات جاءت لإصلاح الساحة العالمية أيضا فلا يتم ما ذكر، لأن الساحة العالمية تحتاج إلى مثل هذه القوانين ليلتئم فيها النظام و تسود به السعادة؛( وَ لَكُمْ فِي الْقِصاص حَياةٌ يا أُولِي الْألْباب.)`

اما اگر به آن به این وصف که مجموعهای قوانین است که برای اصلاح فضای زندگی در عالم علاوه بر آن (اصلاح شئون افراد) آمده است نگاه كنيم، پس آنچه ذكر شد، تمام نيست، زيرا فضاى زندگى عالم احتياج به مثل اين قوانین دارد تا اینکه نظام به سبب آن، سلامت را به دست آورد و سعادت بوسیلهٔ آن حاصل شود. (ای صاحبان خرد برای شما در قصاص، حیات و زندگی است).

و الكلمة المختصرة في حلّ الشبهة: انّ الضرر في الأمثلة المتقدّمة و غيرها يصدق " فيما إذا لم يعد نفع القانون إلى الشخص نفسهأو إلى المجتمع الإسلامي، أمّا بعد عود النفع إلى أحد هذين فالضرر غير صادق على المستوى العقلائي

و کلام کوتاه در حل شبهه اینکه: ضرر در مثالهای گذشته و غیر آن در جائیکه فائدهٔ آن به شخص یا به اجتماع اسلامی برنگردد، صادق است، اما بعد از برگشت ضرر به یکی از این در، پس ضرر در نظر عالی عقلا صادق نيست.

و لا يعد لدى العقلاء ضرراً، أو على الأقل يعدّ ضررا غير أنّه ضرر مقبول لدى العقلاء، و حديث نفي الضرر حينما يقول: لا ضرر يقصد نفى ما يكون ضررا على المستوى العقلائي.

<sup>ٔ .</sup> يعني: به وجود آمدن.

۲ بقره آیه۱۷۹

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup>. فاعلِ يصدق: ضرر.

|                  |  |  | مى باشد. |
|------------------|--|--|----------|
| Scor: (* · : 0 ) |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |
|                  |  |  |          |

#### چکیده

۱.مصنف: عقلای عالم نظر به ارزشهای اجتماعی دارند، لذا بسیاری از احکام از نگاه عالی آنان ضرری نمی باشد

۲. مصنف: همان طور که قوانین رئیس قبیله به نفع مجموعهٔ او میباشد، احکام شارع مقدس نیز مثل قوانین رئیس قبیله به نفع جامعهٔ اسلامی است، مثلاً اگر جهاد واجب نباشد، دشمنان جامعهٔ اسلامی را نابود میکنند و افراد آنرا به قتل میرسانند و حال آنکه واجب بودن جهاد سبب می شود که جامعه اسلامی از خطر مصون بماند.و نیز وجوب حج فوائد و برکات زیادی دارد، مثل آشنایی مسلمین با یکدیگر، و مسلمین از جایگاه آغازین رسالت مطلع شوند و فقرا از تجارت و قربانی ها بهرهمند گردند، و نیز حاضر شدن در کنار خانهٔ خدا و مسجد الحرام و در مسجد النبی و قبرستان بقیع، سبب اتصال به خدا می شود.

۳. مصنف: احکام دین مبین اسلام بر دو قسم میباشد. ۱.احکام فردی. ۲. احکام اجتماعی. در تضاد بین احکام اجتماعی و فردی ، احکام اجتماعی مقدم میباشد، زیرا مصلحت اجتماع مهمتر از مصلحت فرد میباشد ع.مصنف: سبب بوجود آمدن اندیشهٔ تخصیص اکثر ، نگاه به اسلام به عنوان مجموعهای که برای اصلاح امورات افراد است و کاری با اجتماع ندارد.

| ١.منشأ انديشهٔ تخصيص اكثر چيست؟                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| الف) اسلام را مجموعه ای از قوانین بدانیم که برای اصلاح امور فردی آمده است.                  |
| ب) اسلام را مجموعهای از قوانین بدانیم که نه برای اصلاح امور فردی و نه امور اجتماع آمده است. |
| ج) اسلام را مجموعهای از قوانین بدانیم که برای اصلاح امور فردی و اجتماعی آمده است.           |
| د) اسلام را مجموعهای از قوانین بدانیم که برای اصلاح امور اجتماعی آمده است.                  |
| ۲. مقصود از «لاضرر» در حدیث لا ضرر چیست؟                                                    |
| الف) نفی آنچه در لغت ضرر محسوب می شود.                                                      |
| ب) نفی آنچه در عرف ضرر محسوب میشود.                                                         |
| ج) نفی آنچه در اصطلاح ضرر محسوب میشود. <u> </u>                                             |
| د) نفی آنچه در نظر عقلا ضرر محسوب میشود.                                                    |
| ۳.در چه صورت قانون ضرری است؟                                                                |
| الف) نفع قانون به شخص نرسد.                                                                 |
| ب) نفع قانون به شخص و اجتماع نرسد.                                                          |
| ج) نفع قانون به شخص نرسد.                                                                   |
| د) نفع قانون به شخص واجتماع برسد.                                                           |
| ٤. در تضاد بين احكام فردي و اجتماعي ، احكام فردي مقدم مي شود.                               |
| پاسخ: نادرست                                                                                |
|                                                                                             |
| درست                                                                                        |
| نادرست                                                                                      |